2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0305
Mercoledi 12.05.2010

VIAGGIO APOSTOLICO DI SUA SANTITA BENEDETTO XVI IN PORTOGALLO NEL 10°
ANNIVERSARIO DELLA BEATIFICAZIONE DI GIACINTA E FRANCESCO, PASTORELLI DI
FATIMA (11 - 14 MAGGIO 2010) (X)

e CELEBRAZIONE EUCARISTICA DELLA VEGLIA DELLA SOLENNITA DELLA BEATA MARIA VERGINE DI
FATIMA PRESIEDUTA DAL CARDINALE SEGRETARIO DI STATO SUL SAGRATO DEL SANTUARIO

OMELIA DEL CARDINALE SEGRETARIO DI STATO TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA TRADUZIONE IN
LINGUA INGLESE TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Dopo le ore 22, conclusa la recita del Santo Rosario guidata dal Santo Padre, ha inizio la processione con le
fiaccole nella spianata davanti al Santuario di Fatima. Quindi il Cardinale Segretario di Stato Tarcisio Bertone
presiede la Celebrazione Eucaristica della Veglia della Solennita mariana del 13 maggio. Pubblichiamo di
seguito 'omelia che il Card. Tarcisio Bertone pronuncia nel corso della Santa Messa:

OMELIA DEL CARDINALE SEGRETARIO DI STATO

Venerados Irmaos no Episcopado e no Sacerdécio,
Amados Irmaos e Irmas no Senhor,
Queridos peregrinos de Fatimal

Disse Jesus: «Se nao vos converterdes e nao vos tornardes como as criangas, nao entrareis no reino dos
Céus» (Mt 18, 3). Para entrar no reino, temos de nos fazer humildes, sempre mais humildes e pequeninos,
pequeninos 0 mais possivel: tal € o segredo da vida mistica. Um inicio sério de vida espiritual comega quando
uma pessoa faz um auténtico acto de humildade, deixando a dificil posicao de quem se cré sempre o centro do
universo para se abandonar nos bragos do mistério de Deus com uma alma de criancga.

Nos bragos do mistério de Deus! N’Ele, ndo ha s6 poder, ciéncia, majestade, mas também infancia, inocéncia,
ternura infinita, porque é Pai, infinitamente Pai. Nao o sabiamos antes, nem podiamos sabé-lo; foi necessario
que nos enviasse seu Filho para o descobrirmos. Este fez-Se crianca e, deste modo, péde dizer-nos para nos
tornarmos criangas a fim de entrar no seu reino. Ele, que é Deus de grandeza infinita, fez-Se tdo pequenino e
humilde diante de nés que somente os olhos da fé e dos simples podem reconhecé-Lo (cf. Mt 11, 25). Pos
assim em discussao o instinto natural de protagonismo que reina em nos: «Ser como Deus» (Gn 3, 5). Pois



2

bem! Deus apareceu na terra feito crianga. Agora sabemos como € Deus: € uma crianga. Era preciso ver para
crer! Veio ao encontro da nossa prepotente necessidade de sobressair mas inverteu a sua direcgéo, propondo
colocéa-la ao servigo do amor; sobressair, sim, mas como o mais pacifico, indulgente, generoso e servigal de
todos: o servo e o ultimo de todos.

Irmaos e irmas, esta é a «sabedoria que vem do Alto» (cf. Tg 3, 17). Por sua vez, a «sabedoria» do mundo
exalta o sucesso pessoal e busca-o a todo o custo, eliminando sem escrupulos quem for visto como
impedimento a prépria supremacia. A isto chamam vida, mas o rasto de morte por ela deixado logo os desdiz.
«Todo aquele que odeia o0 seu irmao — ouvimos na segunda leitura — € homicida e vos sabeis que nenhum
homicida tem a vida eterna permanecendo em si» (7 Jo 3, 15). S6 quem ama o irmao possui em si mesmo a
vida eterna, isto é, a presenga de Deus, que, por meio do Espirito, comunica ao crente o seu amor e o torna
participante do mistério da vida trinitaria. Na verdade, assim como um emigrante em terra estrangeira, embora
adaptando-se a nova situagdao, mantém consigo — pelo menos no coragao — as leis e os costumes do seu povo,
assim também Jesus vindo a terra trouxe consigo, como peregrino da Trindade, o modo de viver da sua patria
celeste que «exprime humanamente os comportamentos divinos da Trindade» (Catecismo da Igreja Catdlica, n.
470). No Baptismo, cada um de nds renunciou a «sabedoria» do mundo e voltou-se para a «sabedoria do Altoy,
qgue se manifestou em Jesus, mestre incomparavel na arte de amar (cf. 71 Jo 3, 16). Dar a vida pelo irmao é o
cumulo do amor: disse Jesus (Jo 15, 13); disse e cumpriu-o, mandando-nos amar como Ele (cf. Jo 15, 12).
Passar da vida como posse a vida como dom € o grande desafio, que revela — a nés mesmos e aos outros —
guem somos e quem queremos Sser.

O amor fraterno e gratuito € o mandamento e a missdo que o divino Mestre nos deixou, capaz de convencer os
nossos irmaos e irmas em humanidade: «E por isto que todos saber&o que sois meus discipulos: Se vos
amardes uns aos outros» (Jo 13, 35). As vezes lamentamo-nos da presenca marginal do cristianismo na
sociedade actual, da dificuldade em transmitir a fé aos jovens, da diminuigao das vocagdes sacerdotais e
religiosas... Poder-se-ia elencar outros motivos de preocupagéao; de facto, ndo é raro sentirmo-nos perdedores
aos olhos do mundo. Mas a aventura da esperanga leva-nos mais longe. Diz-nos que 0 mundo é de quem mais
o ama e melhor lho prova. No coracao de cada pessoa, ha uma sede infinita de amor; e nés, com o amor que
Deus derrama nos nossos coragoes (cf. Rm 5, 5), podemos sacia-la. Naturalmente o nosso amor tem de ser
expresso «nd&o com palavras e com a lingua mas com obras e em verdade», acudindo alegre e solicitamente
com 0s nossos bens as necessidades dos indigentes (cf. 7 Jo 3, 16-18).

Queridos peregrinos e quantos me ouvis, «reparti com alegria como a Jacinta». Tal € o apelo que este
Santuario quis pdr em evidéncia no centenario do nascimento da privilegiada vidente de Fatima. Ha dez anos,
neste mesmo lugar, o Veneravel Servo de Deus Jodo Paulo Il elevou-a a gléria dos altares juntamente com o
irmdo Francisco, que cumpriram, em breve tempo, a longa marcha para a santidade, guiados e sustentados
pelas maos da Virgem Maria. Sao dois frutos maduros da arvore da Cruz do Salvador. Olhando para eles,
sabemos que esta é a estagao dos frutos... frutos de santidade. Velho tronco lusitano de seiva crista, com os
ramos estendidos para outros mundos e ai enterrados como rebentos de novos povos cristaos, sobre ti pousou
a Rainha do Céu o seu pé — pé vitorioso que esmaga a cabecga da serpente enganadora (cf. Gen 3, 15) — a
procura dos pequeninos do reino dos céus. Acalentados pela oragéo desta noite de vigilia e com os olhos fixos
na gléria dos Beatos Francisco e Jacinta, aceita o desafio de Jesus: «Se n&o vos converterdes e ndo vos
tornardes como as criangas, nao entrareis no reino dos Céus» (Mt 18, 3). Para pessoas minadas pelo orgulho
como naos, nao é facil tornar-se como as criangas. Por isso Jesus nos adverte tdo duramente: «Nao
entrareis...»! Nao nos da alternativa. Portugal, n&o te resignes a formas de pensar e de viver que nao tém
futuro, porque ndo assentam na sélida certeza da Palavra de Deus, do Evangelho. «N&o temas! O Evangelho
nao € contra ti, mas a teu favor. (...) No Evangelho, que é Jesus, encontraras a esperancga solida e duradoura
por que anseias. E uma esperanca fundada na vitéria de Cristo sobre o pecado e a morte. Esta vitéria, quis Ele
que te pertencesse para tua salvagao e alegria» (Jodo Paulo I, Exort. ap. Ecclesia in Europa, 121).

A primeira leitura mostra como Samuel encontrou uma guia no Sumo Sacerdote Heli. Este demonstra com a
crianga toda a prudéncia requerida pelo dever de verdadeiro educador, capaz de intuir a natureza da profunda
experiéncia que Samuel esta a fazer. Mas ninguém pode decidir acerca da vocacgao de outrem; por isso Heli
encaminha Samuel para a escuta décil da palavra de Deus: «Falai, Senhor, que o vosso servo escuta» (71 Sm 3,
10). De certo modo, podemos ler a mesma luz esta Visita do Santo Padre, que decorre sob o lema: «Papa



3

Bento XVI, contigo caminhamos na Esperanga!» S&o palavras que sabem tanto de uma confiss&o colectiva de
fé e adesao a Igreja com o seu fundamento visivel em Pedro como de uma aprendizagem pessoal de confianga
e lealdade na guia paterna e sabia de quem o Céu escolheu para indicar a humanidade deste tempo a estrada
certa que ao mesmo conduz.

Santo Padre, «contigo caminhamos na Esperancga»! Contigo, aprendemos a distinguir a grande Esperanga das
esperangas pequenas e sempre limitadas como nés! Quando, no meio da debandada geral para voltar as
pequenas esperangas, se fizer ouvir o repto de Jesus, a grande Esperancga: «Também vos quereis ir embora?»,
acorda-nos tu, Pedro, com a tua palavra de sempre: «Para quem iremos, Senhor? Tu tens palavras de vida
eterna. Nos acreditamos e sabemos que Tu és o Santo de Deus» (Jo 6, 68-69). Na verdade — lembra-nos o
Pedro de hoje, Papa Bento XVI —, «quem ndo conhece Deus, mesmo podendo ter muitas esperangas, no fundo
esta sem esperanga, sem a grande Esperanga que sustenta toda a vida (cf. Ef2,12). A verdadeira e grande
esperanga do homem, que resiste apesar de todas as desilusdes, s6 pode ser Deus — o Deus que nos amou e
ama ainda agora "até ao fim", "até a plena consumacgao" (cf. Jo 13, 1; 19, 30)» (Enc. Spe salvi, 27).

Amados peregrinos de Fatima, fazei que o Céu seja sempre o horizonte da vossa vida! Disseram-vos que o
Céu pode esperar, mas enganaram-vos... A voz que vem do Céu nao é como estas vozes que fazem lembrar a
lendaria sereia enganadora que adormecia as suas vitimas antes de as precipitar no abismo. Ha dois mil anos
que, partindo da Galileia, ressoa até aos confins da terra a voz definitiva do Filho de Deus que diz: «Cumpriu-se
o tempo e esta proximo o reino de Deus. Arrependei-vos e acreditai no Evangelho» (Mc 1, 15). Fatima recorda-
nos que o Céu nao pode esperar! Por isso pecamos, com filial confianga, a Nossa Senhora que nos ensine a
dar o Céu a terra: O Virgem Maria, ensinai-nos a crer, adorar, esperar e amar convosco! Indicai-nos o caminho
para o reino de Jesus, o caminho da infancia espiritual. Vos, Estrela da Esperancga que trepidante nos espera
na Luz sem ocaso da Patria eterna, brilhai sobre nés e guiai-nos nas vicissitudes de cada dia, agora e na hora
da nossa morte. Amen.

[00685-06.01] [Texto original: Portugués]
TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA

Venerati Fratelli nellEpiscopato e nel Sacerdozio,
Amati Fratelli e Sorelle nel Signore,
Cari pellegrini di Fatima!

Dice Gesu: «Se non vi convertirete e non diventerete come i bambini, non entrerete nel regno dei cieli» (Mt
18,3). Per entrare nel regno, dobbiamo farci umili, sempre di piu umili e piccoli, piccoli il piu possibile: questo ¢ il
segreto della vita mistica. Un serio avvio della vita spirituale ha inizio quando una persona fa un autentico atto di
umilta, lasciando la difficile posizione di chi si ritiene sempre il centro dell’universo per abbandonarsi nelle
braccia del mistero di Dio, con un’anima da bambino.

Nelle braccia del mistero di Dio! In Lui, non c’€ soltanto potenza, scienza, maesta, c’é€ anche infanzia,
innocenza, tenerezza infinita, perché Lui € Padre, infinitamente Padre. Non lo sapevamo prima, né potevamo
saperlo; € stato necessario che ci inviasse il suo Figlio perché lo scoprissimo. Questi si & fatto bambino e cosi
ha potuto dirci di diventare noi stessi bambini per entrare nel suo regno. Egli, che € Dio di infinita grandezza, si &
fatto cosi piccolo e umile davanti a noi che soltanto gli occhi della fede e dei semplici Lo possono riconoscere
(cfr Mt 11,25). Cosi ha messo in discussione I'istinto naturale di protagonismo che regna in noi: «Diventare
come Dio» (cfr Gen 3,5). Ebbene! Dio & apparso sulla terra come bambino. Adesso sappiamo come € Dio: € un
bambino. Bisognava vedere per credere! Egli &€ venuto incontro al nostro prepotente bisogno di emergere, ma
ne ha invertito la direzione proponendoci di metterlo al servizio dell’amore; emergere si, ma come il piu pacifico,
indulgente, generoso e servizievole di tutti: il servo e l'ultimo di tutti.

Fratelli e sorelle, questa € «la sapienza che viene dall'alto» (cfr Gc 3,17). Invece la «sapienza» del mondo esalta
il successo personale e lo cerca ad ogni costo, eliminando senza scrupoli chi € considerato come ostacolo alla

propria supremazia. Questo chiamano vita, ma la scia di morte, che essa lascia subito li contraddice. «Chiunque
odia il proprio fratello — lo abbiamo sentito nella seconda lettura — & omicida, e voi sapete che nessun omicida ha



4

piu la vita eterna che dimora in lui» (7Gv 3,15). Soltanto chi ama il fratello possiede in se stesso la vita eterna,
ossia, la presenza di Dio, il quale, per mezzo dello Spirito, comunica al credente il suo amore e lo fa partecipe
del mistero della vita trinitaria. In effetti, cosi come un migrante in un Paese straniero, nonostante si adatti alla
nuova situazione, conserva in sé — almeno nel cuore — le leggi e le abitudini del suo popolo, cosi anche Gesu
venuto sulla terra ha portato con sé€, in quanto pellegrino della Trinita, il modo di vivere della sua patria celeste
che «esprime umanamente gli atteggiamenti divini della Trinita» (Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 470). Nel
Battesimo, ognuno di noi ha rinunziato alla «sapienza» del mondo e si & rivolto verso la «sapienza dall’alto», che
si & manifestata in Gesu, Maestro incomparabile nell’arte di amare (cfr 7Gv 3, 16). Donare la vita per il fratello &
I'apice dell’amore, ha detto Gesu (cfr Gv 15,13); I'ha detto e I'ha fatto, comandandoci di amare come Lui (cfr Gv
15,12). Il passare dalla vita come possesso, alla vita come dono, € la grande sfida, che rivela — a noi stessi e
agli altri — chi siamo e chi vogliamo essere.

L’amore fraterno e gratuito € il comandamento e la missione che il divino Maestro ci ha lasciato, in grado di
convincere i nostri fratelli e sorelle in umanita: «Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli: se avete
amore gli uni per gli altri» (Gv 13,35). A volte ci lamentiamo a causa della presenza marginale del cristianesimo
nella societa attuale, della difficolta nel trasmettere la fede ai giovani, della diminuzione delle vocazioni
sacerdotali e religiose... e si potrebbero elencare altri motivi di preoccupazione; infatti non di rado ci sentiamo
dei perdenti al cospetto del mondo. L’avventura della speranza pero ci porta piu lontano. Ci dice che il mondo &
di chi piu lo ama e meglio glielo dimostra. Nel cuore di ogni persona c’é una sete infinita d’amore; e noi, con
I'amore che Dio riversa nei nostri cuori (cfr Rm 5,5), possiamo soddisfarla. Naturalmente, il nostro amore deve
esprimersi «non a parole né con la lingua, ma coi fatti e nella verita», sovvenendo gioiosamente e
sollecitamente con i nostri beni alle necessita degli indigenti (cfr 7Gv 3,16-18).

Cari pellegrini e quanti mi ascoltate, «condividete con gioia, come Giacinta». Tale € il richiamo che questo
Santuario ha voluto mettere in evidenza nel centenario della nascita della privilegiata veggente di Fatima. Dieci
anni fa, in questo stesso luogo, il Venerabile Servo di Dio Giovanni Paolo Il I'ha innalzata alla gloria degli altari
insieme al fratello Francesco; essi hanno percorso, in breve tempo, la lunga marcia verso la santita, guidati e
sostenuti dalle mani della Vergine Maria. Essi sono due frutti maturi dell’albero della Croce del Salvatore.
Guardando a loro, sappiamo che questa ¢ la stagione dei frutti... frutti di santita. Vecchio tronco lusitano di linfa
cristiana, con i rami estesi fino ad altri mondi e ivi sotterrati come germogli di nuovi popoli cristiani, su di te la
Regina del Cielo ha poggiato il suo piede — piede vittorioso che schiaccia la testa del serpente ingannatore (cfr
Gen 3,15) — alla ricerca dei piccoli del regno dei cieli. Rinvigoriti dalla preghiera di questa notte di veglia e con gli
occhi fissi nella gloria dei beati Francesco e Giacinta, accogli la sfida di Gesu: «Se non vi convertirete e non
diventerete come i bambini, non entrerete nel regno dei cieli» (Mt 18,3). Per delle persone minate dall’orgoglio
come noi, non & facile diventare come i bambini. Percid Gesu ci avverte cosi duramente: «Non entrerete...»!
Non ci lascia alternativa. Portogallo, non rassegnarti a forme di pensare e di vivere che non hanno futuro,
perché non poggiano sulla salda certezza della Parola di Dio, del Vangelo. «Non temere! Il Vangelo non &
contro di te, ma € a tuo favore. [...] Nel Vangelo, che € Gesu, troverai la speranza solida e duratura a cui aspiri.
E una speranza fondata sulla vittoria di Cristo sul peccato e sulla morte. Questa vittoria Egli ha voluto che sia
tua per la tua salvezza e la tua gioia» (Esort. ap. Ecclesia in Europa, 121).

La prima lettura ci mostra come Samuele ha trovato una guida nel Sommo Sacerdote Eli. Questi dimostra nei
riguardi del fanciullo tutta la prudenza richiesta dal compito del vero educatore, in grado di intuire la natura della
profonda esperienza che Samuele sta facendo. Nessuno, infatti, pud decidere in merito alla vocazione di un
altro; percio Eli indirizza Samuele verso il docile ascolto della parola di Dio: «Parla, [Signore,] perché il tuo servo
ti ascolta» (7Sam 3, 10). In un certo modo possiamo leggere nella stessa luce questa Visita del Santo Padre,
che si svolge sotto il tema: «Papa Benedetto XVI, con te camminiamo nella Speranzal» Queste sono parole che
hanno il sapore sia di una confessione collettiva di fede e adesione alla Chiesa con il suo fondamento visibile in
Pietro, sia di un personale apprendistato di fiducia e di lealta nei confronti della guida paterna e saggia di colui
che il Cielo ha scelto per indicare alla umanita di questo tempo la via sicura che ivi porta.

Santo Padre, «con te camminiamo nella Speranza»! Con te, impariamo a distinguere tra la grande Speranza e
le speranze piccole e sempre limitate come noi! Quando, in mezzo alla defezione generale per ritornare alle
piccole speranze, si fara sentire la sfida di Gesu, la grande Speranza: «Volete andarvene anche voi?», svegliaci
tu, Pietro, con la tua parola di sempre: «Signore, da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna e noi abbiamo



creduto e conosciuto che tu sei il Santo di Dio» (Gv 6,68-69). Davvero — ci ricorda il Pietro d’'oggi, Papa
Benedetto XVI —, «chi non conosce Dio, pur potendo avere molteplici speranze, in fondo € senza speranza,
senza la grande speranza che sorregge tutta la vita (cfr Ef2,12). La vera, grande speranza dell’'uomo, che
resiste nonostante tutte le delusioni, pud essere solo Dio — il Dio che ci ha amati e ci ama tuttora "sino alla fine",
"fino al pieno compimento” (cfr Gv 13,1 e 19,30)» (Enc. Spe salvi, 27).

Amati pellegrini di Fatima, fate si che il Cielo sia sempre I'orizzonte della vostra vita! Vi hanno detto che il Cielo
puod aspettare, ma vi hanno ingannato... La voce che viene dal Cielo non &€ come queste voci paragonabili alla
leggendaria sirena ingannatrice, che addormentava le sue vittime prima di precipitarle nell’abisso. Da duemila
anni, a iniziare dalla Galilea, risuona fino ai confini della terra la voce definitiva del Figlio di Dio dicendo: «ll
tempo & compiuto e il regno di Dio € vicino; convertitevi e credete nel Vangelo» (Mc 1,15). Fatima ci ricorda che
il Cielo non pud aspettare! Percid chiediamo con fiducia filiale alla Madonna di insegnarci a donare il Cielo alla
terra: O Vergine Maria, insegnaci a credere, adorare, sperare e amare con te! Indicaci la via verso il regno di
Gesu, la via dell'infanzia spirituale. Tu, Stella della Speranza che trepidante ci attendi nella Luce senza tramonto
della Patria celeste, brilla su di noi e guidaci nelle vicende di ogni giorno, adesso e nell’ora della nostra morte.
Amen.

[00685-01.01] [Testo originale: Portoghese]
TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Venerable Brother Bishops and Priests
Beloved Brothers and Sisters in the Lord,
Dear Pilgrims,

Jesus said: "Unless you turn and become like children, you will never enter the kingdom of heaven" (Mt 18:3). In
order to enter the kingdom, we must become humble, ever humbler and smaller, as small as possible: this is the
secret of the mystical life. A serious commitment to the spiritual life begins when a person makes an authentic
act of humility, moving away from the difficult position of one who always considers himself the centre of the
universe so as to abandon oneself into the arms of the mystery of God, with the heart of a child.

Into the arms of the mystery of God! In him not only is there power, knowledge and majesty, but also infancy,
innocence, infinite tenderness, because he is Father, infinitely Father. We did not know this before, nor could we
have known it; it was only when he sent his Son to us that we were able to discover it. The Son became a child
and so he could tell us to become children ourselves in order to enter his kingdom. He, the God of infinite
grandeur, became so small and humble before us that only the eyes of faith, only the eyes of the simple are able
to recognize him (cf. Mt 11:25). In this way he called into question the natural instinct of self-assertion that
dominates us: "Become like God" (cf. Gen 3:5). Very well, then! God appeared on earth as a child. Now we
know what God is like: he is a child. We had to see it to believe it! He came to address our overwhelming need
to be noticed, but he turned it on its head by inviting us to place it at the service of love; to be noticed, yes, but
as the most peaceable, indulgent, generous and serviceable to all: the servant and the last of all.

Brothers and sisters, this is "the wisdom from above" (cf. Jas 3:17). By contrast, the "wisdom" of the world exalts
personal success and seeks it at any cost, eliminating without scruples those who are considered an obstacle to
one’s own supremacy. This is what people call life, but the trail of death that it leaves behind immediately
contradicts them. "Anyone who hates his brother is a murderer", as we heard in our second reading, "and you
know that no murderer has eternal life abiding in him" (7 Jn 3:15). Only someone who loves his brother
possesses in himself eternal life, that is to say, the presence of God, who, through the Spirit, communicates his
love to the believer, making him a sharer in the mystery of the life of the Blessed Trinity. Just as an emigré to a
foreign country, even if he adapts well to the new situation, preserves — at least in his heart — the laws and
customs of his people, so too when Jesus came on earth, he brought with him, as a pilgrim of the Blessed
Trinity, the manner of life of his heavenly homeland which "expresses humanly the divine ways of the Trinity"
(Catechism of the Catholic Church, 470). In baptism, each one of us renounced the "wisdom" of the world and
turned towards the "wisdom from above", which was manifested in Jesus, the matchless Teacher of the art of
loving (cf. 1 Jn 3:16). To lay down one’s life for one’s brother is the highest form of love, said Jesus (cf. Jn



6

15:13); he both said it and did it, commanding us to love as he did (cf. Jn 15:12). Passing from life as possession
to life as giftis the great challenge that reveals — to ourselves and to others — who we are and who we want to
be.

Fraternal and gratuitous love is the commandment and the mission that the divine Teacher left us, one that is
capable of convincing our brothers and sisters in humanity: "By this all men will know that you are my disciples, if
you have love for one another" (Jn 13:35). At times we lament the marginal place of Christianity in present-day
society, the difficulty of handing on the faith to the young, the decline in the number of priestly and religious
vocations ... and one could list other grounds for concern; in fact, we often think of ourselves as the losers vis-a-
vis the world. The adventure of hope, however, takes us beyond that point. It teaches us that the world belongs
to whoever loves it most and is best able to tell it so. In the heart of every person there is an infinite thirst for
love; and we, with the love that God pours into our hearts (cf. Rom 5:5), are able to satisfy that thirst. Naturally,
our love must express itself not "in word or speech but in deed and in truth", joyfully and readily placing our
goods at the disposal of those in need (cf. 7 Jn 3:16-18).

Beloved pilgrims, and all who are listening to me, "share with joy, like Jacinta". That is the invitation that this
Shrine chose to highlight on the centenary of the birth of the blessed visionary of Fatima. Ten years ago, in this
very place, the Venerable Servant of God John Paul |l raised her to the glory of the altars together with her
brother Francisco; they accomplished in a short time the long journey towards holiness, guided and sustained by
the hands of the Virgin Mary. They are two mature fruits of the tree of our Saviour’s Cross. Reflecting upon
them, we know that this is the season of fruits ... fruits of holiness. O ancient Lusitanian stock, nourished by
Christianity, with branches reaching out into other worlds and sprouting up there as new Christian peoples, upon
you the Queen of Heaven has placed her foot — the victorious foot that crushed the head of the deceitful serpent
(cf. Gen 3:15) — seeking out the little ones of the kingdom of heaven. Strengthened by the prayer of this night of
vigil and with eyes firmly fixed upon the glory of Blessed Francisco and Jacinta, accept Jesus’s challenge:
"Unless you turn and become like children, you will never enter the kingdom of heaven" (Mt 18:3). For those like
us, spoilt by pride, it is not easy to become like children. That is why Jesus admonishes us so severely: "You will
not enter ... " He leaves us no alternative. Portugal, do not resign yourself to forms of thinking and living that
have no future, because they are not based on the firm certitude of the word of God, of the Gospel. "Do not be
afraid! The Gospel is not against you, but for you ... In the Gospel, which is Jesus, you will find the sure and
lasting hope to which you aspire. This hope is grounded in the victory of Christ over sin and death. He wishes
this victory to be your own, for your salvation and your joy" (Ecclesia in Europa, 121).

The first reading shows us how Samuel found a guide in the High Priest Eli. In his dealings with the boy, Eli
displayed all the prudence required for the task of a true educator, one who is able to intuit the nature of the
profound experience that Samuel is undergoing. No one, in fact, can decide the vocation of another; therefore Eli
directs Samuel to listen humbly to the word of God: "Speak, Lord, your servant is listening" (7 Sam 3:10). In a
sense we can interpret in a similar light this visit by the Holy Father, which has as its theme: "Pope Benedict XVI,
we walk with you in Hope!" These are words that suggest both a collective confession of faith and adherence to
the Church that is visibly founded on Peter, and also a personal apprenticeship of trust and loyalty towards the
paternal and wise guidance of the one chosen by heaven to point out the sure way that leads there to the people
of today.

Holy Father, "we walk with you in Hope!" With you, we learn to distinguish between the great Hope and the
lesser hopes that, like ourselves, are always limited! At those moments when, amid the general defection back
to the lesser hopes, we hear the challenging words of Jesus, the Great Hope: "Do you also wish to go away?",
awaken us, Peter, with your perennial response: "Lord, to whom shall we go? You have the words of eternal life;
and we have believed, and have come to know, that you are the Holy One of God" (Jn 6:68-69). Truly — as we
are reminded by the Peter of today, Pope Benedict XVI - "anyone who does not know God, even though he may
entertain all kinds of hopes, is ultimately without hope, without the great hope that sustains the whole of life (cf.
Eph 2:12). Man’s great, true hope which holds firm in spite of all disappointments can only be God — God who
has loved us and who continues to love us ‘to the end’, until all ‘is accomplished’ (cf. Jn 13:1 and 19:30)" (Spe
Salvi, 27).

Beloved pilgrims of Fatima, make sure that heaven is always the horizon of your lives! People have tried to tell



7

you that heaven can wait, but they have been deceiving you ... the voice that comes from heaven is not like
these siren voices, reminiscent of the legendary creatures who duped their victims into distraction before
plunging them into the abyss. For two thousand years, beginning from Galilee, the definitive voice of the Son of
God has resounded to the ends of the earth, saying: "The time is fulfilled, and the kingdom of God is at hand;
repent, and believe in the gospel" (Mk 1:15). Fatima reminds us that heaven cannot wait! Therefore we ask Our
Lady, with filial trust, to teach us how to offer heaven to earth: O Virgin Mary, teach us to believe, to worship, to
hope and to love with you! Show us the way towards the kingdom of Jesus, the way of spiritual childhood. O Star
of Hope, as you anxiously await us in the unending Light of the heavenly homeland, shine upon us and guide us
in the events of every day, now and at the hour of our death. Amen.

[00685-02.01] [Original text: Portuguese]
TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Vénérés Fréres dans I'Episcopat et dans le sacerdoce,
Chers Fréres et Sceurs dans le Seigneur,
Chers pélerins de Fatima !

Jésus dit : « Si vous ne changez pas pour devenir comme les petits enfants, vous n’entrerez point dans le
Royaume des cieux » (Mt 18, 3). Pour entrer dans le Royaume, nous devons devenir humbles, toujours plus
humbles et petits, devenir le plus petit possible : c’est Ia le secret de la vie mystique. La vie spirituelle débute
sérieusement quand une personne fait un authentique acte d’humilité, quittant la posture illusoire de qui se
considére étre toujours le centre de I'univers pour s’abandonner dans les bras du mystére de Dieu, avec une
ame d’enfant.

Dans les bras du mystére de Dieu ! En Lui, n’existe pas seulement la puissance, la science et la majesté, mais
aussi I'enfance, I'innocence, la tendresse infinie, parce qu’il est Pére, infiniment Pére. Nous ne le savions pas
auparavant, ni ne pouvions le savoir. Il fut nécessaire qu’il nous envoie son Fils pour que nous le découvrions.
Celui-ci s’est fait enfant et ainsi, il a pu nous demander de devenir nous-mémes des enfants pour entrer dans
son Royaume. Lui qui est le Dieu d'infinie grandeur, il s’est fait si petit et si humble devant nous que seuls les
yeux de la foi et des simples peuvent Le reconnaitre (cf. Mt 11, 25). Ainsi a-t-il remis en question I'instinct
naturel qui porte au premier réle qui domine en nous : « Devenir comme Dieu » (cf. Gn 3, 5). Eh oui ! Dieu est
venu sur terre comme un enfant. A présent, nous savons qui est Dieu : ¢’est un enfant. Il fallait voir pour le
croire ! Il est venu a la rencontre de notre besoin impérieux d’apparaitre, mais il en a inversé la direction en nous
proposant de la mettre au service de I'amour. Apparaitre, oui, mais comme le plus pacifique, le plus indulgent, le
plus généreux et le plus serviable de tous : le serviteur et le dernier de tous.

Fréres et sceurs, c’est |a « la sagesse qui vient d’en-haut » (cf. Jc 3, 17). A l'inverse, la « sagesse » du monde
exalte le succes personnel et le recherche colte que colte, éliminant sans scrupules quiconque est considéré
comme un obstacle a sa propre suprématie. C’est ce que beaucoup appellent la vie, mais la trainée de mort que
celle-ci laisse derriére elle, les contredit aussitét. « Tout homme qui a de la haine contre son frere — nous I'avons
entendu dans la deuxiéme lecture - est un meurtrier, et vous savez qu’un meurtrier n’a jamais la vie éternelle
demeurant en lui. » (1 Jn 3, 15). Seul celui qui aime son frére posséde en lui-méme la vie éternelle, c’est-a-dire
la présence de Dieu, qui, par le moyen de I'Esprit, communique au croyant son amour et le fait participer au
mystére de la vie trinitaire. En effet, de méme qu’'un émigrant dans un pays étranger, méme s’il s'adapte a sa
nouvelle situation, conserve en lui — au moins dans son cceur — les lois et les habitudes de son peuple, ainsi,
Jésus, quand il est venu sur terre a apporté aussi, en tant que pélerin de la Trinité, la maniere de vivre de sa
patrie céleste qui « communique a son humanité son propre mode d’exister personnel dans la Trinité »
(Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 470). Au Baptéme, chacun de nous a renoncé a la « sagesse » du
monde et s’est tourné vers la « sagesse d’en-haut », qui s’est manifestée en Jésus, Maitre incomparable dans
l'art d’aimer (7 Jn 3, 16). Donner sa vie pour ses fréres est le sommet de 'amour a dit Jésus (cf. Jn 15, 13) ;il I'a
dit et il I'a fait, en nous commandant d’aimer comme Lui (cf. Jn 15, 12). Passer de la vie comme possession a la
vie comme don, est le grand défi, qui révele — a nous-mémes et aux autres — qui nous sommes et qui nous
voulons étre.



8

L’amour fraternel et gratuit est le commandement et la mission que le divin Maitre nous a laissés, capables de
convaincre nos freres et sceurs en humanité : « Ce qui montrera a tous les hommes que vous étes mes
disciples, c’est 'amour que vous aurez les uns pour les autres. » (Jn 13, 35). Parfois nous nous plaignons a
cause de la marginalisation du christianisme dans la société actuelle, de la difficulté de transmettre la foi aux
jeunes, de la diminution des vocations sacerdotales et religieuses..., et nous pourrions énumérer d’autres motifs
de préoccupations. Et, de fait, nous nous sentons souvent des perdants face au monde. Mais I'aventure de
I'espérance néanmoins nous porte plus loin. Elle nous montre que le monde appartient a celui qui I'aime le plus
et le lui démontre le mieux. Dans le coeur de toute personne, il y une soif infinie d’'amour, et nous, avec I'amour
que Dieu répand dans nos cceurs (cf. Rm 5, 5), nous pouvons la satisfaire. Naturellement, notre amour doit
s’exprimer « non pas avec des paroles et des discours, mais par des actes et en vérité », en venant en aide
avec joie et avec sollicitude, grace a nos biens, aux nécessités de ceux qui sont dans le besoin (cf. 7 Jn 3, 16-
18).

Chers pélerins et vous tous qui m’écoutez, « partagez avec joie, comme Jacinthe ! ». Tel est 'appel que ce
sanctuaire a voulu mettre en avant a 'occasion du centenaire de la naissance de la voyante privilégiée de
Fatima. Il y a dix ans, en ce méme lieu, le Vénéré Serviteur de Dieu Jean-Paul Il I'a élevée a la gloire des autels
ainsi que son frére Francois. lls ont parcouru, en peu de temps, la longue marche vers la sainteté, guidés et
soutenus par les mains de la Vierge Marie. lls sont deux fruits mdrs de I'arbre de la Croix du Sauveur. En nous
tournant vers eux, nous comprenons que cette saison est celle des fruits..., des fruits de sainteté. Vieux tronc
portugais de séve chrétienne, dont les branchages s’étendent jusqu’a d’autres mondes et sont enterrés la-bas
comme le germe de nouveaux peuples chrétiens, sur toi la Reine du ciel, a posé son pied — pied victorieux qui
écrase la téte du serpent trompeur (cf. Gn 3, 15) — a la recherche des petits du Royaume des cieux. Fortifié par
la priere de cette nuit de veille et les yeux fixés sur la gloire des bienheureux Francgois et Jacinthe, accueille le
défi de Jésus : « Si vous ne changez pas pour devenir come les petits enfants, vous n’entrerez point dans le
Royaume des cieux » (Mt 18, 3). Pour des personnes comme nous, minées par l'orgueil, il n’est pas facile de
devenir comme les enfants. C’est pourquoi Jésus nous avertit aussi durement : « Vous n’entrerez point ... » ! lI
ne nous laisse pas d’alternative. Cher Portugal, ne te résigne pas a des formes de pensée et de vie qui n'ont
pas d’avenir, parce qu’elles ne s’appuient pas sur la certitude ferme de la Parole de Dieu, de I'Evangile. « Ne
crains pas ! L’Evangile n’est pas contre toi, il est en ta faveur. [...] Dans I'Evangile, qui est Jésus, tu trouveras
I'espérance forte et durable a laquelle tu aspires. C’est une espérance fondée sur la victoire du Christ sur le
péché et sur la mort. Cette victoire, il a voulu qu’elle soit tienne, pour ton salut et pour ta joie » (Exhort. Ap.
Ecclesia in Europa, 121).

La premiére lecture nous montre que Samuel a trouvé un guide en la personne du Prétre Eli. Il fait preuve a
I'égard du jeune homme de toute la prudence que requiert la tache du véritable éducateur, qui est en mesure de
percevoir la nature de I'expérience profonde que Samuel est en train de faire. Personne, en effet, ne peut
décider quant a la vocation d’'un autre. C’est pourquoi, Eli oriente Samuel a I'’écoute docile de la parole de Dieu :
« Parle, Seigneur, ton serviteur écoute » (7 S 3, 10). En un certain sens, nous pouvons lire sous ce méme
éclairage cette Visite du Saint-Pére, qui a pour theme : « Pape Benoit XVI, nous marchons avec toi dans
'Espérance : ». Ce sont des paroles qui ont la saveur aussi bien d’'une confession de foi collective et d’'une
adhésion & I'Eglise et a son fondement visible en Pierre, que d’un apprentissage dans la confiance et la loyauté
a I’égard de la conduite paternelle et sage de celui que le ciel a choisi pour indiquer a I'humanité de notre temps
le chemin sdr qui y conduit.

Saint-Pére, « avec toi nous marchons dans I'Espérance » ! Avec toi, nous apprenons a distinguer la grande
Espérance des petites espérances toujours limitées comme nous ! Quand, au milieu de la défection générale
pour retourner aux petites espérances, retentira le défi de Jésus, la grande Espérance : « Voulez-vous partir
vous aussi ? », réveille-nous, Pierre, avec ta réponse définitive : « Seigneur, vers qui pourrions-nous aller ? Tu
as les paroles de la vie éternelle. Quant a nous, nous croyons, et nous savons que tu es le Saint, le Saint de
Dieu. » (Jn 6, 68-69). Vraiment — nous rappelle celui qui est Pierre aujourd’hui, le Pape Benoit XVI -, "celui qui
ne connait pas Dieu, tout en pouvant avoir de multiples espérances, est dans le fond sans espérance, sans la
grande espérance qui soutient toute I'existence (cf. Ep 2, 12). La vraie, la grande espérance de 'lhomme, qui
résiste malgré toutes les désillusions, ce peut étre seulement Dieu — le Dieu qui nous a aimés et qui nous aime
toujours "jusqu’au bout", "jusqu’a ce que tout soit accompli” (cf. Jn 13, 1 et 19, 30) » (Enc. Spe salvi, n.27).



9

Chers pélerins de Fatima, faites en sorte que le Ciel soit toujours I'horizon de votre vie ! On vous a dit que le
Ciel peut attendre, mais on vous a trompés... La voix qui vient du Ciel n’est pas comme les voix comparables a
celle de la Iégendaire sirene trompeuse, qui endormait ses victimes avant de les précipiter dans le gouffre.
Depuis deux mille ans, résonne de la Galilée jusqu’aux confins de la terre la voix insurpassable du Fils de Dieu
disant : « Les temps sont accomplis : le régne de Dieu est tout proche. Convertissez-vous et croyez a la Bonne
Nouvelle » (Mc 1, 15). Fatima nous rappelle que le Ciel ne peut attendre ! Demandons donc avec une confiance
filiale & la Vierge de nous enseigner a donner le Ciel a la terre : O Vierge Marie, apprends-nous a croire, a
adorer, a espérer et a aimer en méme temps que toi ! Indique-nous le chemin vers le Royaume de Jésus, le
chemin de I'enfance spirituelle. Toi, I'Etoile de 'Espérance, qui nous attend, impatiente, dans la Lumiére sans
déclin de la Patrie céleste, brille sur nous et guide-nous dans les vicissitudes quotidiennes, maintenant et a
I'heure de notre mort. Amen

[00685-03.01] [Texte original: Portugais]

[BO305-XX.01]



