2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0105
Giovedi 18.02.2010

INCONTRO CON | PARROCI E | SACERDOTI DELLA DIOCESI DI ROMA

INCONTRO CON | PARROCI E | SACERDOTI DELLA DIOCESI DI ROMA

Alle ore 11 di questa mattina, nell’Aula della Benedizione del Palazzo Apostolico Vaticano, il Santo Padre
Benedetto XVI incontra i Parroci e i Sacerdoti della diocesi di Roma per il tradizionale appuntamento di inizio
Quaresima. L'incontro si svolge sotto forma di "Lectio divina".

Pubblichiamo di seguito le parole che il Papa rivolge ai presenti:

® LECTIO DIVINA DEL SANTO PADRE

Eminenza,
cari fratelli nell’episcopato e nel sacerdozio,

euna tradizione molto gioiosa e anche importante per me poter iniziare la Quaresima sempre con il mio
Presbiterio, i Presbiteri di Roma. Cosi, come Chiesa locale di Roma, ma anche come Chiesa universale,
possiamo intraprendere questo cammino essenziale con il Signore verso la Passione, verso la Croce, il
cammino pasquale.

Quest’anno vogliamo meditare i passi della Lettera agli Ebrei ora letti. L’Autore di tale Lettera ha aperto una
nuova strada per capire I'Antico Testamento come libro che parla su Cristo. La tradizione precedente aveva
visto Cristo soprattutto, essenzialmente, nella chiave della promessa davidica, del vero Davide, del vero
Salomone, del vero Re di Israele, vero Re perché uomo e Dio. E I'iscrizione sulla Croce aveva realmente
annunciato al mondo questa realta: adesso c’¢ il vero Re di Israele, che € il Re del mondo, il Re dei Giudei sta
sulla Croce. E’ una proclamazione della regalita di Gesu, del’adempimento dell’attesa messianica dell’Antico
Testamento, la quale, nel fondo del cuore, € un’attesa di tutti gli uomini che aspettano il vero Re, che da
giustizia, amore e fraternita.

Ma I'Autore della Lettera agli Ebrei ha scoperto una citazione che fino a quel momento non era stata notata:
Salmo 110,4 - "tu sei sacerdote secondo I'ordine di Melchisedek". Cio significa che Gesu non solo adempie la
promessa davidica, I'aspettativa del vero Re di Israele e del mondo, ma realizza anche la promessa del vero
Sacerdote. In parte dell’Antico Testamento, soprattutto anche in Qumran, vi sono due linee separate di attesa: il
Re e il Sacerdote. L’Autore della Lettera agli Ebrei, scoprendo questo versetto, ha capito che in Cristo sono



2

unite le due promesse: Cristo € il vero Re, il Figlio di Dio — secondo il Salmo 2,7 che egli cita — ma € anche |l
vero Sacerdote.

Cosi tutto il mondo cultuale, tutta la realta dei sacrifici, del sacerdozio, che €& alla ricerca del vero sacerdozio, del
vero sacrificio, trova in Cristo la sua chiave, il suo adempimento e, con questa chiave, puo rileggere I'’Antico
Testamento e mostrare come proprio anche la legge cultuale, che dopo la distruzione del Tempio € abolita, in
realta andava verso Cristo; quindi, non € semplicemente abolita, ma rinnovata, trasformata, poiché in Cristo tutto
trova il suo senso. Il sacerdozio appare allora nella sua purezza e nella sua verita profonda.

In questo modo, la Lettera agli Ebrei presenta il tema del sacerdozio di Cristo, Cristo sacerdote, su tre livelli: il
sacerdozio di Aronne, quello del Tempio; Melchisedek; e Cristo stesso, come il vero sacerdote. Anche il
sacerdozio di Aronne, pur essendo differente da quello di Cristo, pur essendo, per cosi dire, solo una ricerca, un
camminare in direzione di Cristo, comunque € "via" verso Cristo, e gia in questo sacerdozio si delineano gli
elementi essenziali. Poi Melchisedek - ritorneremo su questo punto — che € un pagano. Il mondo pagano entra
nell’Antico Testamento, entra in una figura misteriosa, senza padre, senza madre - dice la Lettera agli Ebrei -,
appare semplicemente, e in lui appare la vera venerazione del Dio Altissimo, del Creatore del cielo e della terra.
Cosi anche dal mondo pagano viene l'attesa e la prefigurazione profonda del mistero di Cristo. In Cristo stesso
tutto & sintetizzato, purificato e guidato al suo termine, alla sua vera essenza.

Vediamo ora i singoli elementi, per quanto € possibile, circa il sacerdozio. Dalla Legge, dal sacerdozio di Aronne
impariamo due cose, ci dice I'autore della Lettera agli Ebrei: un sacerdote per essere realmente mediatore tra
Dio e 'uomo, deve essere uomo. Questo & fondamentale e il Figlio di Dio si & fatto uomo proprio per essere
sacerdote, per poter realizzare la missione del sacerdote. Deve essere uomo - ritorneremo su questo punto —,
ma non puo da se stesso farsi mediatore verso Dio. |l sacerdote ha bisogno di un’autorizzazione, di
un’istituzione divina e solo appartenendo alle due sfere — quella di Dio e quella dell’'uomo — pu0 essere
mediatore, pud essere "ponte". Questa € la missione del sacerdote: combinare, collegare queste due realta
apparentemente cosi separate, cioé il mondo di Dio - lontano da noi, spesso sconosciuto al’'uomo - € il nostro
mondo umano. La missione del sacerdozio € di essere mediatore, ponte che collega, e cosi portare 'uomo a
Dio, alla sua redenzione, alla sua vera luce, alla sua vera vita.

Come primo punto, quindi, il sacerdote deve essere dalla parte di Dio, e solamente in Cristo questo bisogno,
questa condizione della mediazione & realizzata pienamente. Percid era necessario questo Mistero: il Figlio di
Dio si fa uomo perché ci sia il vero ponte, ci sia la vera mediazione. Gli altri devono avere almeno
un’autorizzazione da Dio o, nel caso della Chiesa, il Sacramento, cioé introdurre il nostro essere nell’essere di
Cristo, nell’essere divino. Solo con il Sacramento, questo atto divino che ci crea sacerdoti nella comunione con
Cristo, possiamo realizzare la nostra missione. E questo mi sembra un primo punto di meditazione per noi:
l'importanza del Sacramento. Nessuno si fa sacerdote da se stesso; solo Dio puo attirarmi, pud autorizzarmi,
puo introdurmi nella partecipazione al mistero di Cristo; solo Dio pud entrare nella mia vita e prendermi in mano.
Questo aspetto del dono, della precedenza divina, dell'azione divina, che noi non possiamo realizzare, questa
nostra passivita - essere eletti e presi per mano da Dio - € un punto fondamentale nel quale entrare. Dobbiamo
ritornare sempre al Sacramento, ritornare a questo dono nel quale Dio mi da quanto io non potrei mai dare: la
partecipazione, la comunione con 'essere divino, col sacerdozio di Cristo.

Rendiamo questa realta anche un fattore pratico della nostra vita: se & cosi, un sacerdote deve essere
realmente un uomo di Dio, deve conoscere Dio da vicino, e lo conosce in comunione con Cristo. Dobbiamo
allora vivere questa comunione e la celebrazione della Santa Messa, la preghiera del Breviario, tutta la
preghiera personale, sono elementi dell’essere con Dio, dell’essere uomini di Dio. Il nostro essere, la nostra vita,
il nostro cuore devono essere fissati in Dio, in questo punto dal quale non dobbiamo uscire, e cio si realizza, si
rafforza giorno per giorno, anche con brevi preghiere nelle quali ci ricolleghiamo con Dio e diventiamo sempre
pit uomini di Dio, che vivono nella sua comunione e possono cosi parlare di Dio e guidare a Dio.

L’altro elemento & che il sacerdote deve essere uomo. Uomo in tutti i sensi, cio€ deve vivere una vera umanita,
un vero umanesimo; deve avere un’educazione, una formazione umana, delle virtt umane; deve sviluppare la
sua intelligenza, la sua volonta, i suoi sentimenti, i suoi affetti; deve essere realmente uomo, uomo secondo la



3

volonta del Creatore, del Redentore, perché sappiamo che I'essere umano & ferito e la questione di "che cosa
sia 'uomo" € oscurata dal fatto del peccato, che ha leso la natura umana fino nelle sue profondita. Cosi si dice:
"ha mentito", "€ umano"; "ha rubato", "€ umano"; ma questo non ¢ il vero essere umano. Umano € essere
generoso, € essere buono, & essere uomo della giustizia, della prudenza vera, della saggezza. Quindi uscire,
con l'aiuto di Cristo, da questo oscuramento della nostra natura per giungere al vero essere umano ad immagine
di Dio, € un processo di vita che deve cominciare nella formazione al sacerdozio, ma che deve realizzarsi poi e
continuare in tutta la nostra esistenza. Penso che le due cose vadano fondamentalmente insieme: essere di Dio
e con Dio ed essere realmente uomo, nel vero senso che ha voluto il Creatore plasmando questa creatura che

siamo noi.

Essere uomo: la Lettera agli Ebrei fa una sottolineatura della nostra umanita che ci sorprende, perché dice: deve
essere uno con "compassione per quelli che sono nell'ignoranza e nell’errore, essendo rivestito di debolezza"
(5,2) e poi - molto piu forte ancora — "nei giorni della sua vita terrena, egli offri preghiere e suppliche, con forti
grida e lacrime a Dio che poteva salvarlo da morte e per il suo pieno abbandono a Lui, venne esaudito” (5,7).
Per la Lettera agli Ebrei elemento essenziale del nostro essere uomo & la compassione, ¢& il soffrire con gli altri:
questa € la vera umanita. Non ¢ il peccato, perché il peccato non & mai solidarieta, ma &€ sempre
desolidarizzazione, € un prendere la vita per me stesso, invece di donarla. La vera umanita € partecipare
realmente alla sofferenza dell’essere umano, vuol dire essere un uomo di compassione — metriopathein, dice il
testo greco — cioe essere nel centro della passione umana, portare realmente con gli altri le loro sofferenze, le
tentazioni di questo tempo: "Dio dove sei tu in questo mondo?".

Questa umanita del sacerdote non risponde all’ideale platonico e aristotelico, secondo il quale il vero uomo
sarebbe colui che vive solo nella contemplazione della verita, e cosi € beato, felice, perché ha solo amicizia con
le cose belle, con la bellezza divina, ma "i lavori" li fanno altri. Questa & una supposizione, mentre qui si
suppone che il sacerdote entri come Cristo nella miseria umana, la porti con sé, vada alle persone sofferenti, se
ne occupi, € non solo esteriormente, ma interiormente prenda su di s€, raccolga in se stesso la "passione" del
suo tempo, della sua parrocchia, delle persone a lui affidate. Cosi Cristo ha mostrato il vero umanesimo. Certo il
suo cuore & sempre fisso in Dio, vede sempre Dio, intimamente &€ sempre in colloquio con Lui, ma Egli porta,
nello stesso tempo, tutto I'essere, tutta la sofferenza umana entra nella Passione. Parlando, vedendo gli uomini
che sono piccoli, senza pastore, Egli soffre con loro e noi sacerdoti non possiamo ritirarci in un Elysium, ma
siamo immersi nella passione di questo mondo e dobbiamo, con l'aiuto di Cristo e in comunione con Lui, cercare
di trasformarlo, di portarlo verso Dio.

Proprio questo va detto, con il seguente testo realmente stimolante: "preghiere e suppliche offri con forti grida e
lacrime" (Eb 5,7). Questo non & solo un accenno all’ora dell’angoscia sul Monte degli Ulivi, ma & un riassunto di
tutta la storia della passione, che abbraccia l'intera vita di Gesu. Lacrime: Gesu piangeva davanti alla tomba di
Lazzaro, era realmente toccato interiormente dal mistero della morte, dal terrore della morte. Persone perdono il
fratello, come in questo caso, la mamma e il figlio, I'amico: tutta la terribilita della morte, che distrugge I'amore,
che distrugge le relazioni, che & un segno della nostra finitezza, della nostra poverta. Gesu & messo alla prova e
si confronta fino nel profondo della sua anima con questo mistero, con questa tristezza che € la morte, e piange.
Piange davanti a Gerusalemme, vedendo la distruzione della bella citta a causa della disobbedienza; piange
vedendo tutte le distruzioni della storia nel mondo; piange vedendo come gli uomini distruggono se stessi e le
loro citta nella violenza, nella disobbedienza.

Gesu piange, con forti grida. Sappiamo dai Vangeli che Gesu ha gridato dalla Croce, ha gridato: "Dio mio,
perché mi hai abbandonato?" (Mc 15,34, cfr Mt 27,46), e ha gridato ancora una volta alla fine. E questo grido
risponde ad una dimensione fondamentale dei Salmi: nei momenti terribili della vita umana, molti Salmi sono un
forte grido a Dio: "Aiutaci, ascoltaci!". Proprio oggi, nel Breviario, abbiamo pregato in questo senso: Dove sei tu
Dio? "Siamo venduti come pecore da macello" (Sal 44,12). Un grido dell’umanita sofferente! E Gesu, che ¢ |l
vero soggetto dei Salmi, porta realmente questo grido dell’'umanita a Dio, alle orecchie di Dio: "Aiutaci e
ascoltaci!". Egli trasforma tutta la sofferenza umana, prendendola in se stesso, in un grido alle orecchie di Dio.

E cosi vediamo che proprio in questo modo realizza il sacerdozio, la funzione del mediatore, trasportando in sé,
assumendo in sé la sofferenza e la passione del mondo, trasformandola in grido verso Dio, portandola davanti
agli occhi e nelle mani di Dio, e cosi portandola realmente al momento della Redenzione.



4

In realta la Lettera agli Ebrei dice che "offri preghiere e suppliche", "grida e lacrime" (5,7). E’ una traduzione
giusta del verbo prospherein, che € una parola cultuale ed esprime I'atto dell’'offerta dei doni umani a Dio,
esprime proprio I'atto dell’offertorio, del sacrificio. Cosi, con questo termine cultuale applicato alle preghiere e
lacrime di Cristo, dimostra che le lacrime di Cristo, 'angoscia del Monte degli Ulivi, il grido della Croce, tutta la
sua sofferenza non sono una cosa accanto alla sua grande missione. Proprio in questo modo Egli offre il
sacrificio, fa il sacerdote. La Lettera agli Ebrei con questo "offri", prospherein, ci dice: questa € la realizzazione
del suo sacerdozio, cosi porta 'umanita a Dio, cosi si fa mediatore, cosi si fa sacerdote.

Diciamo, giustamente, che Gesu non ha offerto a Dio qualcosa, ma ha offerto se stesso e questo offrire se
stesso si realizza proprio in questa compassione, che trasforma in preghiera e in grido al Padre la sofferenza del
mondo. In questo senso anche il nostro sacerdozio non si limita all’atto cultuale della Santa Messa, nel quale
tutto viene messo nelle mani di Cristo, ma tutta la nostra compassione verso la sofferenza di questo mondo cosi
lontano da Dio, € atto sacerdotale, & prospherein, € offrire. In questo senso mi sembra che dobbiamo capire ed
imparare ad accettare piu profondamente le sofferenze della vita pastorale, perché proprio questo & azione
sacerdotale, &€ mediazione, € entrare nel mistero di Cristo, € comunicazione col mistero di Cristo, molto reale ed
essenziale, esistenziale e poi sacramentale.

Una seconda parola in questo contesto € importante. Viene detto che Cristo cosi — tramite questa obbedienza —
e reso perfetto, in greco teleiotheis (cfr Eb 5,8-9). Sappiamo che in tutta la Torah, cioé¢ in tutta la legislazione
cultuale, la parola teleion, qui usata, indica I'ordinazione sacerdotale. Cio¢ la Lettera agli Ebrei ci dice che
proprio facendo questo Gesu ¢é stato fatto sacerdote, si € realizzato il suo sacerdozio. La nostra ordinazione
sacerdotale sacramentale va realizzata e concretizzata esistenzialmente, ma anche in modo cristologico, proprio
in questo portare il mondo con Cristo e a Cristo e, con Cristo, a Dio: cosi diventiamo realmente sacerdoti,
teleiotheis. Quindi il sacerdozio non € una cosa per alcune ore, ma si realizza proprio nella vita pastorale, nelle
sue sofferenze e nelle sue debolezze, nelle sue tristezze ed anche nelle gioie, naturalmente. Cosi diventiamo
sempre piu sacerdoti in comunione con Cristo.

La Lettera agli Ebrei riassume, infine, tutta questa compassione nella parola hupakoen, obbedienza: tutto questo
€ obbedienza. E’ una parola che non piace a noi, nel nostro tempo. Obbedienza appare come un’alienazione,
come un atteggiamento servile. Uno non usa la sua liberta, la sua liberta si sottomette ad un’altra volonta, quindi
uno non € piu libero, ma & determinato da un altro, mentre I'autodeterminazione, 'emancipazione sarebbe la
vera esistenza umana. Invece della parola "obbedienza", noi vogliamo come parola chiave antropologica quella
di "liberta". Ma considerando da vicino questo problema, vediamo che le due cose vanno insieme: I'obbedienza
di Cristo € conformita della sua volonta con la volonta del Padre; € un portare la volonta umana alla volonta
divina, alla conformazione della nostra volonta con la volonta di Dio.

San Massimo il Confessore, nella sua interpretazione del Monte degli Ulivi, dell’'angoscia espressa proprio nella
preghiera di Gesu, "non la mia, ma la tua volonta", ha descritto questo processo, che Cristo porta in sé come
vero uomo, con la natura, la volonta umana; in questo atto - "non la mia, ma la tua volonta" — Gesu riassume
tutto il processo della sua vita, del portare, ciog, la vita naturale umana alla vita divina e in questo modo
trasformare I'uomo: divinizzazione dell'uomo e cosi redenzione dell’'uomo, perché la volonta di Dio non & una
volonta tirannica, non € una volonta che sta fuori del nostro essere, ma € proprio la volonta creatrice, € proprio il
luogo dove troviamo la nostra vera identita.

Dio ci ha creati e siamo noi stessi se siamo conformi con la sua volonta; solo cosi entriamo nella verita del
nostro essere e non siamo alienati. Al contrario, I'alienazione si attua proprio uscendo dalla volonta di Dio,
perché in questo modo usciamo dal disegno del nostro essere, non siamo piu noi stessi e cadiamo nel vuoto. In
verita, 'obbedienza a Dio, cioé la conformita, la verita del nostro essere, € la vera liberta, perché ¢ la
divinizzazione. Gesu, portando 'uomo, I'essere uomo, in sé e con sé, nella conformita con Dio, nella perfetta
obbedienza, cioé nella perfetta conformazione tra le due volonta, ci ha redenti e la redenzione € sempre questo
processo di portare la volonta umana nella comunione con la volonta divina. E’ un processo sul quale preghiamo
ogni giorno: "sia fatta la tua volonta". E vogliamo pregare realmente il Signore, perché ci aiuti a vedere
intimamente che questa ¢ la liberta, e ad entrare, cosi, con gioia in questa obbedienza e a "raccogliere" I'essere
umano per portarlo — con il nostro esempio, con la nostra umilta, con la nostra preghiera, con la nostra azione
pastorale — nella comunione con Dio.



5

Continuando la lettura, segue una frase difficile da interpretare. L’Autore della Lettera agli Ebrei dice che Gesu
ha pregato fortemente, con grida e lacrime, Dio che poteva salvarlo dalla morte, e, per il suo pieno abbandono,
venne esaudito (cfr 5,7). Qui vorremmo dire: "No, non & vero, non & stato esaudito, &€ morto". Gesu ha pregato di
essere liberato dalla morte, ma non & stato liberato, € morto in modo molto crudele. Percio il grande teologo
liberale Harnack ha detto: "Qui manca un no", deve essere scritto: "Non & stato esaudito” e Bultmann ha
accettato questa interpretazione. Pero questa € una soluzione che non € esegesi, ma € una violenza al testo. In
nessuno dei manoscritti appare "non", ma "é stato esaudito"; quindi dobbiamo imparare a capire che cosa
significhi questo "essere esaudito”, nonostante la Croce.

lo vedo tre livelli per capire questa espressione. In un primo livello si pud tradurre il testo greco cosi: "¢ stato
redento dalla sua angoscia" e in questo senso, Gesu € esaudito. Sarebbe, quindi, un accenno a quanto ci
racconta san Luca che "un angelo ha rafforzato Gesu" (cfr Lc 22,43), in modo che, dopo il momento
dell’angoscia, potesse andare diritto e senza timore verso la sua ora, come ci descrivono i Vangeli, soprattutto
quello di san Giovanni. Sarebbe I'esaudimento, nel senso che Dio gli da la forza di portare tutto questo peso e
cosi € esaudito. Ma a me sembra che sia una risposta non del tutto sufficiente. Esaudito in senso piu profondo -
Padre Vanhoye I'ha sottolineato — vuol dire: "é stato redento dalla morte", ma non per il momento, per quel
momento, ma per sempre, nella Risurrezione: la vera risposta di Dio alla preghiera di essere redento dalla morte
e la Risurrezione e 'umanita viene redenta dalla morte proprio nella Risurrezione, che & la vera guarigione delle
nostre sofferenze, del mistero terribile della morte.

Qui ¢ gia presente un terzo livello di comprensione: la Risurrezione di Gesu non & solo un avvenimento
personale. Mi sembra che sia di aiuto tenere presente il breve testo nel quale san Giovanni, nel Capitolo 12 del
suo Vangelo, presenta e racconta, in modo molto riassuntivo, il fatto del Monte degli Ulivi. Gesu dice: "La mia
anima é turbata" (Gv 12, 27), e, in tutta 'angoscia del Monte degli Ulivi, che cosa dird?: "O salvami da questa
ora, o glorifica il tuo nome" (cfr Gv 12,27-28). E’ la stessa preghiera che troviamo nei Sinottici: "Se possibile
salvami, ma sia fatta la tua volonta" (cfr Mt 26,42; Mc 14,36; Lc 22,42), che nel linguaggio giovanneo appare
appunto: "O salvami, o glorifica". E Dio risponde: "Ti ho glorificato e ti glorifichero in futuro" (cfr Gv 12,28).
Questa ¢ la risposta, I'esaudire divino: glorifichero la Croce; € la presenza della gloria divina, perché é l'atto
supremo dell’amore. Nella Croce, Gesu € elevato su tutta la terra e attira la terra a sé; nella Croce appare
adesso il "Kabod", la vera gloria divina del Dio che ama fino alla Croce e cosi trasforma la morte e crea la
Resurrezione.

La preghiera di Gesu é stata esaudita, nel senso che realmente la sua morte diventa vita, diventa il luogo da
dove redime 'uomo, da dove attira 'uomo a sé. Se la risposta divina in Giovanni dice: "ti glorificherd", significa
che questa gloria trascende e attraversa tutta la storia sempre e di nuovo: dalla tua Croce, presente
nell’Eucaristia, trasforma la morte in gloria. Questa € la grande promessa che si realizza nella Santa Eucaristia,
che apre sempre di nuovo il cielo. Essere servitore dell’Eucaristia €, quindi, profondita del mistero sacerdotale.

Ancora una breve parola, almeno su Melchisedek. E’ una figura misteriosa che entra in Genesi 14 nella storia
sacra: dopo la vittoria di Abramo su alcuni Re, appare il Re di Salem, di Gerusalemme, Melchisedek, e porta
pane e vino. Una storia non commentata e un po’ incomprensibile, che appare nuovamente solo nel salmo 110,
come gia detto, ma si capisce che poi I'Ebraismo, lo Gnosticismo e il Cristianesimo abbiano voluto riflettere
profondamente su questa parola e abbiano creato le loro interpretazioni. La Lettera agli Ebrei non fa
speculazione, ma riporta soltanto quanto dice la Scrittura e sono diversi elementi: € Re di giustizia, abita nella
pace, € Re da dove ¢ la pace, venera e adora il Dio Altissimo, il Creatore del cielo e della terra, e porta pane e
vino (cfr Eb 7,1-3; Gen 14,18-20). Non viene commentato che qui appare il Sommo Sacerdote del Dio Altissimo,
Re della pace, che adora con pane e vino il Dio Creatore del cielo e della terra. | Padri hanno sottolineato che &
uno dei santi pagani dell’Antico Testamento e cid mostra che anche dal paganesimo c’é una strada verso Cristo
e i criteri sono: adorare il Dio Altissimo, il Creatore, coltivare giustizia e pace, e venerare Dio in modo puro. Cosi,
con questi elementi fondamentali, anche il paganesimo € in cammino verso Cristo, rende, in un certo modo,
presente la luce di Cristo.

Nel canone romano, dopo la Consacrazione, abbiamo la preghiera supra quae, che menziona alcune
prefigurazioni di Cristo, del suo sacerdozio e del suo sacrificio: Abele, il primo martire, con il suo agnello;
Abramo, che sacrifica nellintenzione il figlio Isacco, sostituito dall’agnello dato da Dio; e Melchisedek, Sommo



6

Sacerdote del Dio Altissimo, che porta pane e vino. Questo vuol dire che Cristo € la novita assoluta di Dio e,
nello stesso tempo, € presente in tutta la storia, attraverso la storia, e la storia va incontro a Cristo. E non solo la
storia del popolo eletto, che € la vera preparazione voluta da Dio, nella quale si rivela il mistero di Cristo, ma
anche dal paganesimo si prepara il mistero di Cristo, vi sono vie verso Cristo, il quale porta tutto in sé.

Questo mi sembra importante nella celebrazione dell’Eucaristia: qui € raccolta tutta la preghiera umana, tutto il
desiderio umano, tutta la vera devozione umana, la vera ricerca di Dio, che si trova finalmente realizzata in
Cristo. Infine va detto che adesso € aperto il cielo, il culto non & piu enigmatico, in segni relativi, ma & vero,
perché il cielo € aperto e non si offre qualcosa, ma 'uomo diventa uno con Dio e questo ¢ il vero culto. Cosi dice
la Lettera agli Ebrei: "il nostro sacerdote sta alla destra del trono, del santuario, della vera tenda, che il Signore
Dio stesso ha costruito" (cfr 8,1-2).

Ritorniamo al punto che Melchisedek € Re di Salem. Tutta la tradizione davidica si € richiamata a questo,
dicendo: "Qui & il luogo, Gerusalemme ¢ il luogo del vero culto, la concentrazione del culto a Gerusalemme
viene gia dai tempi abramici, Gerusalemme ¢ il vero luogo della venerazione giusta di Dio".

Facciamo un nuovo passo: la vera Gerusalemme, il Salem di Dio, € il Corpo di Cristo, I'Eucaristia € la pace di
Dio con 'uomo. Sappiamo che san Giovanni, nel Prologo, chiama l'umanita di Gesu "la tenda di Dio",
eskenosen en hemin (Gv 1,14). Qui Dio stesso ha creato la sua tenda nel mondo e questa tenda, questa nuova,
vera Gerusalemme €, nello stesso tempo sulla terra e in cielo, perché questo Sacramento, questo sacrificio si
realizza sempre tra di noi e arriva sempre fino al trono della Grazia, alla presenza di Dio. Qui € la vera
Gerusalemme, al medesimo tempo, celeste e terrestre, la tenda, che € il Corpo di Dio, che come Corpo risorto
rimane sempre Corpo e abbraccia 'umanita e, nello stesso tempo, essendo Corpo risorto, ci unisce con Dio.
Tutto questo si realizza sempre di nuovo nell’Eucaristia. E noi da sacerdoti siamo chiamati ad essere ministri di
questo grande Mistero, nel Sacramento e nella vita. Preghiamo il Signore che ci faccia capire sempre meglio
questo Mistero, di vivere sempre meglio questo Mistero e cosi offrire il nostro aiuto affinché il mondo si apra a
Dio, affinché il mondo sia redento. Grazie

[00242-01.01]

[BO105-XX.02]



