2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0071
Giovedi 04.02.2010

MESSAGGIO DEL SANTO PADRE PER LA QUARESIMA 2010

MESSAGGIO DEL SANTO PADRE PER LA QUARESIMA 2010

e MESSAGGIO DEL SANTO PADRE

e TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

e TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

e TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

e TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

e TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESE

e TRADUZIONE IN LINGUA POLACCA

Pubblichiamo di seguito il testo del Messaggio del Santo Padre per la Quaresima 2010 sul tema: "La giustizia di
Dio si & manifestata per mezzo della fede in Cristo" (Rm 3, 21-22):

® MESSAGGIO DEL SANTO PADRE

Cari fratelli e sorelle,

ogni anno, in occasione della Quaresima, la Chiesa ci invita a una sincera revisione della nostra vita alla luce
degli insegnamenti evangelici. Quest’anno vorrei proporvi alcune riflessioni sul vasto tema della giustizia,
partendo dall’affermazione paolina: La giustizia di Dio si € manifestata per mezzo della fede in Cristo (cfr Rm
3,21-22).

Giustizia: "dare cuique suum"



2

Mi soffermo in primo luogo sul significato del termine "giustizia", che nel linguaggio comune implica "dare a
ciascuno il suo - dare cuique suum", secondo la nota espressione di Ulpiano, giurista romano del lll secolo. In
realta, pero, tale classica definizione non precisa in che cosa consista quel "suo" da assicurare a ciascuno. Cio
di cui 'uomo ha piu bisogno non puo essergli garantito per legge. Per godere di un’esistenza in pienezza, gli &
necessario qualcosa di piu intimo che pud essergli accordato solo gratuitamente: potremmo dire che 'uomo vive
di quell’amore che solo Dio pud comunicargli avendolo creato a sua immagine e somiglianza. Sono certamente
utili e necessari i beni materiali — del resto Gesu stesso si € preoccupato di guarire i malati, di sfamare le folle
che lo seguivano e di certo condanna l'indifferenza che anche oggi costringe centinaia di milioni di essere umani
alla morte per mancanza di cibo, di acqua e di medicine -, ma la giustizia "distributiva" non rende all’essere
umano tutto il "suo" che gli &€ dovuto. Come e piu del pane, egli ha infatti bisogno di Dio. Nota sant’/Agostino: se
"la giustizia & la virtu che distribuisce a ciascuno il suo... non & giustizia dell'uomo quella che sottrae 'uomo al
vero Dio" (De civitate Dei, XIX, 21).

Da dove viene l'ingiustizia?

L’evangelista Marco riporta le seguenti parole di Gesu, che si inseriscono nel dibattito di allora circa cio che e
puro e cio che & impuro: "Non c'é€ nulla fuori del’'uomo che, entrando in lui, possa renderlo impuro. Ma sono le
cose che escono dall'uomo a renderlo impuro... Cio che esce dall’'uomo & quello che rende impuro 'uomo. Dal di
dentro infatti, cioé dal cuore degli uomini, escono i propositi di male" (Mc 7,14-15.20-21). Al di la della questione
immediata relativa al cibo, possiamo scorgere nella reazione dei farisei una tentazione permanente dell’'uomo:
quella di individuare l'origine del male in una causa esteriore. Molte delle moderne ideologie hanno, a ben
vedere, questo presupposto: poiché l'ingiustizia viene "da fuori", affinché regni la giustizia € sufficiente
rimuovere le cause esteriori che ne impediscono I'attuazione. Questo modo di pensare - ammonisce Gesu - &
ingenuo e miope. L’ingiustizia, frutto del male, non ha radici esclusivamente esterne; ha origine nel cuore
umano, dove si trovano i germi di una misteriosa connivenza col male. Lo riconosce amaramente il Salmista:
"Ecco, nella colpa io sono nato, nel peccato mi ha concepito mia madre" (Sal 51,7). Si, 'uomo & reso fragile da
una spinta profonda, che lo mortifica nella capacita di entrare in comunione con l'altro. Aperto per natura al
libero flusso della condivisione, avverte dentro di sé una strana forza di gravita che lo porta a ripiegarsi su se
stesso, ad affermarsi sopra e contro gli altri: € 'egoismo, conseguenza della colpa originale. Adamo ed Eva,
sedotti dalla menzogna di Satana, afferrando il misterioso frutto contro il comando divino, hanno sostituito alla
logica del confidare nel’Amore quella del sospetto e della competizione; alla logica del ricevere, dell’attendere
fiducioso dall’Altro, quella ansiosa dell’afferrare e del fare da sé (cfr Gen 3,1-6), sperimentando come risultato
un senso di inquietudine e di incertezza. Come pud I'uomo liberarsi da questa spinta egoistica e aprirsi
allamore?

Giustizia e Sedaqah

Nel cuore della saggezza di Israele troviamo un legame profondo tra fede nel Dio che "solleva dalla polvere il
debole" (Sal 113,7) e giustizia verso il prossimo. La parola stessa con cui in ebraico si indica la virtu della
giustizia, sedagah, ben lo esprime. Sedaqah infatti significa, da una parte, accettazione piena della volonta del
Dio di Israele; dall’altra, equita nei confronti del prossimo (cfr Es 20,12-17), in modo speciale del povero, del
forestiero, dell'orfano e della vedova (cfr Dt 10,18-19). Ma i due significati sono legati, perché il dare al povero,
per I'israelita, non € altro che il contraccambio dovuto a Dio, che ha avuto pieta della miseria del suo popolo.
Non a caso il dono delle tavole della Legge a Mose, sul monte Sinai, avviene dopo il passaggio del Mar Rosso.
L’ascolto della Legge, cio€, presuppone la fede nel Dio che per primo ha ‘ascoltato il lamento’ del suo popolo ed
e "sceso per liberarlo dal potere dell’Egitto" (cfr Es 3,8). Dio € attento al grido del misero e in risposta chiede di
essere ascoltato: chiede giustizia verso il povero (cfr Sir 4,4-5.8-9), il forestiero (cfr Es 22,20), lo schiavo (cfr Dt
15,12-18). Per entrare nella giustizia € pertanto necessario uscire da quell’illusione di auto-sufficienza, da quello
stato profondo di chiusura, che ¢ I'origine stessa dell'ingiustizia. Occorre, in altre parole, un "esodo" piu profondo
di quello che Dio ha operato con Mose, una liberazione del cuore, che la sola parola della Legge € impotente a
realizzare. C’e dunque per I'uomo speranza di giustizia?

Cristo, giustizia di Dio

L’annuncio cristiano risponde positivamente alla sete di giustizia del’'uomo, come afferma I'apostolo Paolo nella
Lettera ai Romani: "Ora invece, indipendentemente dalla Legge, si € manifestata la giustizia di Dio... per mezzo
della fede in Gesu Cristo, per tutti quelli che credono. Infatti non c’é differenza, perché tutti hanno peccato e
sono privi della gloria di Dio, ma sono giustificati gratuitamente per la sua grazia, per mezzo della redenzione



3

che € in Cristo Gesu. E’ lui che Dio ha stabilito apertamente come strumento di espiazione, per mezzo della
fede, nel suo sangue" (3,21-25).

Quale & dunque la giustizia di Cristo? E’ anzitutto la giustizia che viene dalla grazia, dove non & 'uomo che
ripara, guarisce se stesso e gli altri. Il fatto che I""espiazione" avvenga nel "sangue" di Gesu significa che non
sono i sacrifici del’'uomo a liberarlo dal peso delle colpe, ma il gesto dell’amore di Dio che si apre fino
all'estremo, fino a far passare in sé "la maledizione" che spetta alluomo, per trasmettergli in cambio la
"benedizione" che spetta a Dio (cfr Gal 3,13-14). Ma ci0 solleva subito un’obiezione: quale giustizia vi € la dove
il giusto muore per il colpevole e il colpevole riceve in cambio la benedizione che spetta al giusto? Ciascuno non
viene cosi a ricevere il contrario del "suo"? In realta, qui si dischiude la giustizia divina, profondamente diversa
da quella umana. Dio ha pagato per noi nel suo Figlio il prezzo del riscatto, un prezzo davvero esorbitante. Di
fronte alla giustizia della Croce I'uomo si puo ribellare, perché essa mette in evidenza che 'uomo non € un
essere autarchico, ma ha bisogno di un Altro per essere pienamente se stesso. Convertirsi a Cristo, credere al
Vangelo, significa in fondo proprio questo: uscire dall’illusione dell’autosufficienza per scoprire e accettare la
propria indigenza - indigenza degli altri e di Dio, esigenza del suo perdono e della sua amicizia.

Si capisce allora come la fede sia tutt’altro che un fatto naturale, comodo, ovvio: occorre umilta per accettare di
aver bisogno che un Altro mi liberi del "mio", per darmi gratuitamente il "suo". Cio avviene particolarmente nei
sacramenti della Penitenza e dell’Eucaristia. Grazie all'azione di Cristo, noi possiamo entrare nella giustizia "piu
grande", che € quella dell’'amore (cfr Rm 13,8-10), la giustizia di chi si sente in ogni caso sempre piu debitore
che creditore, perché ha ricevuto piu di quanto si possa aspettare.

Proprio forte di questa esperienza, il cristiano € spinto a contribuire a formare societa giuste, dove tutti ricevono
il necessario per vivere secondo la propria dignita di uomini e dove la giustizia & vivificata dal’amore.

Cari fratelli e sorelle, la Quaresima culmina nel Triduo Pasquale, nel quale anche quest’anno celebreremo la
giustizia divina, che & pienezza di carita, di dono, di salvezza. Che questo tempo penitenziale sia per ogni
cristiano tempo di autentica conversione e d’intensa conoscenza del mistero di Cristo, venuto a compiere ogni
giustizia. Con tali sentimenti, imparto di cuore a tutti 'Apostolica Benedizione.

Dal Vaticano, 30 ottobre 2009

BENEDICTUS PP. XVI

[00171-01.01] [Testo originale: Italiano]

® TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Chers fréres et sceurs,

Chaque année, a I'occasion du caréme, I'Eglise nous invite & une révision de vie sincére & la lumiére des
enseignements évangéliques. Cette année j'aimerais vous proposer quelques réflexions sur un vaste sujet, celui
de la justice, a partir de I'affirmation de saint Paul : «La justice de Dieu s’est manifestée moyennant la foi au
Christ. » (Rm 3, 21-22)

Justice : « dare cuique suum »

En un premier temps, je souhaite m’arréter sur le sens du mot « justice » qui dans le langage commun revient a
« donner a chacun ce qui lui est d( - dare cuique suum » selon la célébre expression d’Ulpianus, juriste romain
du lll siecle. Toutefois cette définition courante ne précise pas en quoi consiste ce « suum » qu’il faut assurer a
chacun. Or ce qui est essentiel pour ’lhomme ne peut étre garanti par la loi. Pour qu’il puisse jouir d’'une vie en
plénitude il lui faut quelque chose de plus intime, de plus personnel et qui ne peut étre accordé que
gratuitement : nous pourrions dire qu’il s’agit pour ’homme de vivre de cet amour que Dieu seul peut lui



4

communiquer, I'ayant créé a son image et a sa ressemblance. Certes les biens matériels sont utiles et
nécessaires. D’ailleurs, Jésus lui-méme a pris soin des malades, il a nourri les foules qui le suivaient et, sans
aucun doute, il réprouve cette indifférence qui, aujourd’hui encore, condamne a mort des centaines de millions
d’étres humains faute de nourriture suffisante, d’eau et de soins. Cependant, la justice distributive ne rend pas a
I’étre humain tout ce qui lui est di. L’homme a, en fait, essentiellement besoin de vivre de Dieu parce que ce qui
lui est d0 dépasse infiniment le pain. Saint Augustin observe a ce propos que « si la justice est la vertu qui rend
a chacun ce qu'il lui est dd... alors il n’y a pas de justice humaine qui 6te 'homme au vrai Dieu» (De Civitate Dei
XIX, 21)

D’ou vient l'injustice?

L’évangéliste Marc nous transmet ces paroles de Jésus prononcées a son époque lors d’'un débat sur ce qui est
pur et ce qui est impur : « Il n’est rien d’extérieur a '’homme qui, pénétrant en lui, puisse le souiller... ce qui sort
de 'homme voila ce qui souille 'Thomme. Car c’est du dedans, du coeur des hommes que sortent les desseins
pervers. » (Mc 7, 14-15; 20-21) Au-dela du probléme immédiat de la nourriture, nous pouvons déceler dans la
réaction des pharisiens une tentation permanente chez 'homme : celle de pointer I'origine du mal dans une
cause extérieure. En y regardant de plus prés, on constate que de nombreuses idéologies modernes véhiculent
ce présupposé : puisque l'injustice vient du dehors, il suffit d’éliminer les causes extérieures qui empéchent
'accomplissement de la justice. Cette fagon de penser, nous avertit Jésus, est naive et aveugle. L’injustice,
conséquence du mal, ne vient pas exclusivement de causes extérieures ; elle trouve son origine dans le cceur
humain ou I'on y découvre les fondements d’'une mystérieuse complicité avec le mal. Le psalmiste le reconnait
douloureusement : « Vois dans la faute je suis né, dans le péché ma mere m’a congu. » (Ps 51,7). Oui, 'homme
est fragilisé par une blessure profonde qui diminue sa capacité a entrer en communion avec l'autre.
Naturellement ouvert a la réciprocité libre de la communion, il découvre en lui une force de gravité étonnante qui
'améne a se replier sur lui-méme, a s’affirmer au-dessus et en opposition aux autres : il s’agit de I'égoisme,
conséquence du péché originel. Adam et Eve ont été séduits par le mensonge du Satan. En s’emparant du fruit
mystérieux, ils ont désobéi au commandement divin. lls ont substitué une logique du soupgon et de la
compétition a celle de la confiance en I’Amour, celle de I'accaparement anxieux et de I'autosuffisance a celle du
recevoir et de 'attente confiante vis-a-vis de I'autre (cf. Gn 3, 1-6) de sorte qu’il en est résulté un sentiment
d’inquiétude et d’insécurité. Comment 'lhomme peut-il se libérer de cette tendance égoiste et s’ouvrir a 'amour ?

Justice et Sedaqah

Au sein de la sagesse d’Israél, nous découvrons un lien profond entre la foi en ce Dieu qui « de la poussiere
reléve le faible » (Ps 113,7) et la justice envers le prochain. Le mot sedaqah, qui désigne en hébreux la vertu de
justice, exprime admirablement cette relation. Sedaqah signifie en effet I'acceptation totale de la volonté du Dieu
d’Israél et la justice envers le prochain (cf. Ex 20,12-17), plus spécialement envers le pauvre, I'étranger,
'orphelin et la veuve (cf. Dt 10, 18-19). Ces deux propositions sont liées entre elles car, pour I'lsraélite, donner
au pauvre n’est que la réciprocité de ce que Dieu a fait pour lui : il s’est ému de la misére de son peuple. Ce
n’est pas un hasard si le don de la Loi a Moise, au Sinai, a eu lieu apres le passage de la Mer Rouge. En effet,
I'écoute de la Loi suppose la foi en Dieu qui, le premier, a écouté les cris de son peuple et est descendu pour le
libérer du pouvoir de I'Egypte ( cf. Ex 3,8). Dieu est attentif au cri de celui qui est dans la misére mais en retour
demande a étre écouté : il demande justice pour le pauvre (cf. Sir4,4-5. 8-9), I'étranger (cf. Ex 22,20), I'esclave
(cf. Dt 15, 12-18). Pour vivre de la justice, il est nécessaire de sortir de ce réve qu’est 'autosuffisance, de ce
profond repliement sur-soi qui génére l'injustice. En d’autres termes, il faut accepter un exode plus profond que
celui que Dieu a réalisé avec Moise, il faut une libération du cceur que la lettre de la Loi est impuissante a
accomplir. Y a-t-il donc pour I’'homme une espérance de justice ?

Le Christ, Justice de Dieu.

L’annonce de la bonne nouvelle répond pleinement a la soif de justice de 'homme. L’apbtre saint Paul le
souligne dans son Epitre aux Romains : « Mais maintenant sans la Loi, la justice de Dieu s’est manifestée...par
la foi en Jésus Christ a I'adresse de tous ceux qui croient. Car il n’y a pas de différence : tous ont péché et sont
privés de la gloire de Dieu et ils sont justifiés par la faveur de sa grace en vertu de la rédemption accomplie par
le Christ Jésus. Dieu I'a exposé instrument de propitiation par son propre sang moyennant la foi. » (3, 21-25)

Quelle est donc la justice du Christ ? C’est avant tout une justice née de la grace ou 'homme n’est pas sauveur



5

et ne guérit ni lui-méme ni les autres. Le fait que I'expiation s’accomplisse dans « le sang » du Christ signifie que
I’'homme n’est pas délivré du poids de ses fautes par ses sacrifices, mais par le geste d’'amour de Dieu qui a une
dimension infinie, jusqu’a faire passer en lui la malédiction qui était réservée a ’'homme pour lui rendre la
bénédiction réservée a Dieu (cf. Gal 3, 13-14). Mais immédiatement pourrait-on objecter : de quel type de justice
s’agit-il si le juste meurt pour le coupable et le coupable regoit en retour la bénédiction qui revient au juste ? Est-
ce que chacun ne regoit-il pas le contraire de ce qu'il lui est d0 ? En réalité, ici, la justice divine se montre
profondément différente de la justice humaine. Dieu a payé pour nous, en son Fils, le prix du rachat, un prix
vraiment exorbitant. Face a la justice de la Croix, 'homme peut se révolter car elle manifeste la dépendance de
’homme, sa dépendance vis-a-vis d’un autre pour étre pleinement lui-méme. Se convertir au Christ, croire a
I'Evangile, implique d’abandonner vraiment l'illusion d’étre autosuffisant, de découvrir et accepter sa propre
indigence ainsi que celle des autres et de Dieu, enfin de découvrir la nécessité de son pardon et de son amitié.

On comprend alors que la foi ne soit pas du tout quelque chose de naturel, de facile et d’évident : il faut étre
humble pour accepter que quelqu’un d’autre me libere de mon moi et me donne gratuitement en échange son
soi. Cela s’accomplit spécifiquement dans les sacrement de la réconciliation et de I'eucharistie. Grace a 'action
du Christ, nous pouvons entrer dans une justice « plus grande », celle de 'amour (cf. Rm 13, 8-10), la justice de
celui qui, dans quelque situation que ce soit, s’estime davantage débiteur que créancier parce qu’il a regu plus
que ce qu'il ne pouvait espérer.

Fort de cette expérience, le chrétien est invité a s’engager dans la construction de sociétés justes ou tous
regoivent le nécessaire pour vivre selon leur dignité humaine et ou la justice est vivifiée par I'amour.

Chers fréres et sceurs, le temps du caréme culmine dans le triduum pascal, au cours duquel cette année
encore, nous célébrerons la justice divine, qui est plénitude de charité, de don et de salut. Que ce temps de
pénitence soit pour chaque chrétien un temps de vraie conversion et d’intime connaissance du mystére du
Christ venu accomplir toute justice. Formulant ces veceux, jaccorde a tous et de tout coeur ma bénédiction
apostolique.

Cité du Vaticano, le 30 octobre 2009
BENEDICTUS PP. XVI

[00171-03.01] [Texte original: Italien]

® TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Dear Brothers and Sisters!

Each year, on the occasion of Lent, the Church invites us to a sincere review of our life in light of the teachings
of the Gospel. This year, | would like to offer you some reflections on the great theme of justice, beginning from
the Pauline affirmation: "The justice of God has been manifested through faith in Jesus Christ" (cf. Rm 3, 21-22).

Justice: "dare cuique suum"

First of all, | want to consider the meaning of the term "justice," which in common usage implies "to render to
every man his due," according to the famous expression of Ulpian, a Roman jurist of the third century. In reality,
however, this classical definition does not specify what "due" is to be rendered to each person. What man needs
most cannot be guaranteed to him by law. In order to live life to the full, something more intimate is necessary
that can be granted only as a gift: we could say that man lives by that love which only God can communicate
since He created the human person in His image and likeness. Material goods are certainly useful and required
- indeed Jesus Himself was concerned to heal the sick, feed the crowds that followed Him and surely condemns
the indifference that even today forces hundreds of millions into death through lack of food, water and medicine



6

— yet "distributive" justice does not render to the human being the totality of his "due." Just as man needs bread,
so does man have even more need of God. Saint Augustine notes: if "justice is that virtue which gives every one
his due ... where, then, is the justice of man, when he deserts the true God?" (De civitate Dei, XX, 21).

What is the Cause of Injustice?

The Evangelist Mark reports the following words of Jesus, which are inserted within the debate at that time
regarding what is pure and impure: "There is nothing outside a man which by going into him can defile him; but
the things which come out of a man are what defile him ... What comes out of a man is what defiles a man. For
from within, out of the heart of man, come evil thoughts" (Mk 7, 14-15, 20-21). Beyond the immediate question
concerning food, we can detect in the reaction of the Pharisees a permanent temptation within man: to situate
the origin of evil in an exterior cause. Many modern ideologies deep down have this presupposition: since
injustice comes "from outside," in order for justice to reign, it is sufficient to remove the exterior causes that
prevent it being achieved. This way of thinking — Jesus warns — is ingenuous and shortsighted. Injustice, the fruit
of evil, does not have exclusively external roots; its origin lies in the human heart, where the seeds are found of
a mysterious cooperation with evil. With bitterness the Psalmist recognises this: "Behold, | was brought forth in
iniquity, and in sin did my mother conceive me" (Ps 51,7). Indeed, man is weakened by an intense influence,
which wounds his capacity to enter into communion with the other.

By nature, he is open to sharing freely, but he finds in his being a strange force of gravity that makes him turn in
and affirm himself above and against others: this is egoism, the result of original sin. Adam and Eve, seduced by
Satan’s lie, snatching the mysterious fruit against the divine command, replaced the logic of trusting in Love with
that of suspicion and competition; the logic of receiving and trustfully expecting from the Other with anxiously
seizing and doing on one’s own (cf. Gn 3, 1-6), experiencing, as a consequence, a sense of disquiet and
uncertainty. How can man free himself from this selfish influence and open himself to love?

Justice and Sedaqah

At the heart of the wisdom of Israel, we find a profound link between faith in God who "lifts the needy from the
ash heap" (Ps 113,7) and justice towards one’s neighbor. The Hebrew word itself that indicates the virtue of
justice, sedagah, expresses this well. Sedaqgah, in fact, signifies on the one hand full acceptance of the will of the
God of Israel; on the other hand, equity in relation to one’s neighbour (cf. Ex 20, 12-17), especially the poor, the
stranger, the orphan and the widow (cf. Dt 10, 18-19). But the two meanings are linked because giving to the
poor for the Israelite is none other than restoring what is owed to God, who had pity on the misery of His people.
It was not by chance that the gift to Moses of the tablets of the Law on Mount Sinai took place after the crossing
of the Red Sea. Listening to the Law presupposes faith in God who first "heard the cry" of His people and "came
down to deliver them out of hand of the Egyptians" (cf. Ex 3,8). God is attentive to the cry of the poor and in
return asks to be listened to: He asks for justice towards the poor (cf. Sir4,4-5, 8-9), the stranger (cf. Ex 22,20),
the slave (cf. Dt 15, 12-18). In order to enter into justice, it is thus necessary to leave that illusion of self-
sufficiency, the profound state of closure, which is the very origin of injustice. In other words, what is needed is
an even deeper "exodus" than that accomplished by God with Moses, a liberation of the heart, which the Law on
its own is powerless to realize. Does man have any hope of justice then?

Christ, the Justice of God

The Christian Good News responds positively to man’s thirst for justice, as Saint Paul affirms in the Letter to the
Romans: "But now the justice of God has been manifested apart from law ... the justice of God through faith in
Jesus Christ for all who believe. For there is no distinction; since all have sinned and fall short of the glory of
God, they are justified by His grace as a gift, through the redemption which is in Christ Jesus, whom God put
forward as an expiation by his blood, to be received by faith" (3, 21-25).

What then is the justice of Christ? Above all, it is the justice that comes from grace, where it is not man who
makes amends, heals himself and others. The fact that "expiation" flows from the "blood" of Christ signifies that it
is not man’s sacrifices that free him from the weight of his faults, but the loving act of God who opens Himself in
the extreme, even to the point of bearing in Himself the "curse" due to man so as to give in return the "blessing"
due to God (cf. Gal 3, 13-14). But this raises an immediate objection: what kind of justice is this where the just
man dies for the guilty and the guilty receives in return the blessing due to the just one? Would this not mean



7

that each one receives the contrary of his "due"? In reality, here we discover divine justice, which is so
profoundly different from its human counterpart. God has paid for us the price of the exchange in His Son, a
price that is truly exorbitant. Before the justice of the Cross, man may rebel for this reveals how man is not a
self-sufficient being, but in need of Another in order to realize himself fully. Conversion to Christ, believing in the
Gospel, ultimately means this: to exit the illusion of self-sufficiency in order to discover and accept one’s own
need — the need of others and God, the need of His forgiveness and His friendship. So we understand how faith
is altogether different from a natural, good-feeling, obvious fact: humility is required to accept that | need Another
to free me from "what is mine," to give me gratuitously "what is His." This happens especially in the sacraments
of Reconciliation and the Eucharist. Thanks to Christ’s action, we may enter into the "greatest" justice, which is
that of love (cf. Rm 13, 8-10), the justice that recognises itself in every case more a debtor than a creditor,
because it has received more than could ever have been expected.

Strengthened by this very experience, the Christian is moved to contribute to creating just societies, where all
receive what is necessary to live according to the dignity proper to the human person and where justice is
enlivened by love.

Dear brothers and sisters, Lent culminates in the Paschal Triduum, in which this year, too, we shall celebrate
divine justice — the fullness of charity, gift, salvation. May this penitential season be for every Christian a time of
authentic conversion and intense knowledge of the mystery of Christ, who came to fulfill every justice. With
these sentiments, | cordially impart to all of you my Apostolic Blessing.

From the Vatican, 30 October 2009

BENEDICTUS PP. XVI

[00171-02.01] [Original text: English]

* TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Liebe Briider und Schwestern,

jedes Jahr ladt uns die Kirche ein, vom Evangelium her in der Fastenzeit ehrliche Rickschau auf unser Leben
zu halten. Dieses Jahr mdchte ich Euch einige Uberlegungen zum weiten Thema der Gerechtigkeit vortragen,
ausgehend vom Wort des hl. Paulus: Die Gerechtigkeit Gottes ist offenbart worden, aus dem Glauben an Jesus
Christus (vgl. Rém 3,21-22).

Gerechtigkeit: ,dare cuique suum"

Ich beziehe mich an erster Stelle auf die Bedeutung des Ausdrucks ,Gerechtigkeit", der nach allgemeiner
Auffassung und nach der Formulierung des romischen Juristen Ulpian — er lebte im 3. Jahrhundert — bedeutet,
.Jedem das Seine zu geben — dare cuique suum". In Wirklichkeit erlautert diese klassische Definition jedoch nicht
hinreichend, worin jenes ,Seine" besteht, dass jedem zukommen soll. Das fiir den Menschen Notwendige kann
ihm nicht vollkommen durch ein Gesetz zugesprochen werden. Fir ein wahrhaft erfllites Leben braucht es
etwas tieferes, dass nur geschenkt werden kann: Wir kénnten sagen, dass der Mensch aus jener Liebe lebt, die
allein Gott dem geben kann, den er nach seinem Abbild und ihm ahnlich erschaffen hat. Ganz gewiss sind die
irdischen Guter nitzlich und notwendig, - Jesus selbst war besorgt, die Kranken zu heilen, die Menge, die ihm
gefolgt ist, zu sattigen, und er verurteilt ganz sicher jene Gleichgultigkeit, die auch heute noch hunderttausende
Menschen in den Hungertod treibt, weil ihnen Nahrung, Wasser und Medizin fehlen —, aber
»Verteilungsgerechtigkeit" gibt dem Menschen noch nicht alles Notwendige, das ,Seine". Genauso, wie die
Menschheit mehr Brot braucht, braucht sie Gott. Der hl. Augustinus bemerkt: ,Wenn die Gerechtigkeit die
Tugend ist, die jedem das Seine zuteilt, [...] wie kann man beim Menschen Gerechtigkeit nennen, was dem
Menschen den wahren Gott entzieht?" (De civitate Dei, XIX, 21).

Woher kommt die Ungerechtigkeit?



Der Evangelist Matthdus Uberliefert uns folgende Worte Jesu, die beim Streitgesprach Gber Reinheit und
Unreinheit ansetzen: ,Nichts, was von auf3en in den Menschen hineinkommt, kann ihn unrein machen, sondern
was aus dem Menschen herauskommt, das macht ihn unrein. [...] Was aus dem Menschen herauskommt, das
macht ihn unrein. Denn von innen, aus dem Herzen der Menschen, kommen die bésen Gedanken" (Mk 7,14-
15.20-21). Uber die Frage der Pharisder hinaus, die sich unmittelbar auf die Speisevorschriften bezieht, kdnnen
wir an ihrer Reaktion eine stéandige Versuchung des Menschen ausmachen: den Ursprung fiir das Bose
aulderhalb seiner selbst zu suchen. Viele der modernen Ideologien gehen, wie klar zu erkennen ist, von dieser
Voraussetzung aus: Weil die Ungerechtigkeit ,von auRen" kommt, ist es zur Verwirklichung der Gerechtigkeit
hinreichend, die duReren Umstande, die ihre Umsetzung behindern, zu dndern. Diese Vorstellung — warnt Jesus
— ist naiv und kurzsichtig. Die Ungerechtigkeit, die aus dem B&sen hervorgeht, hat nicht nur einen du3eren
Ursprung; sie griindet im Herzen des Menschen, wo sich die Keime fiir ein geheimnisvolles Ubereinkommen mit
dem Bosen finden lassen. Diese bittere Einsicht gewinnt der Psalmist: ,Denn ich bin in Schuld geboren, in
Sinde hat mich meine Mutter empfangen" (Ps 51,7). Ja, der Mensch ist durch einen tiefen Stol3 zerbrechlich
geworden, der ihn unfahig zur Gemeinschaft mit seinem Gegeniliber gemacht hat. Von Natur aus offen und fahig
zum Austausch, spdrt er in sich eine seltsame machtige Macht, die ihn dazu bringt, sich in sich zu verkrimmen,
sich Uber und gegen die anderen durchzusetzen: Dies ist der Egoismus, die Folge der Erbschuld. Als Adam und
Eva, verfihrt durch die Lige Satans, wider das géttliche Gebot die geheimnisvolle Frucht gegessen haben,
setzten sie an die Stelle der Logik der Liebe jene des Misstrauens und des Widerstreitens, an die Stelle der
Logik des Empfangens, der vertrauensvollen Erwartung gegeniiber dem Nachsten jene gierige, raffende,
egoistische (vgl. Gen 3,1-6). So splirten sie am Ende ein Gefiihl der Unruhe und Unsicherheit. Wie kann sich
der Mensch aus diesem egoistischen Zwang befreien und sich fir die Liebe 6ffnen?

Gerechtigkeit und Sedagah

Im Herzen der Weisheit Israels finden wir eine tiefe Verbindung zwischen dem Glauben an Gott, der ,den
Schwachen aus dem Staub emporhebt" (Ps 113,7) und der Gerechtigkeit gegeniiber dem Nachsten. Das Wort,
das im Hebraischen die Tugend der Gerechtigkeit bezeichnet, sedaqah, driickt diesen Sachverhalt gut aus.
Denn sedagah bezeichnet einerseits, mit dem Willen des Gottes Israels véllig Gbereinzustimmen, andererseits
ohne Vorbehalten gegen den Nachsten (vgl. Ex 20,12-17), besonders den Armen, den Fremden, den Waisen
und die Witwe (vgl. Dtn 10,18-19) zu sein. Aber die beiden Bedeutungen sind miteinander verbunden, weil der
Israelit nicht unterscheidet zwischen der Hilfe dem Armen gegeniber und der Rickerstattung, die er Gott
schuldig ist, der sich seines Volkes erbarmt hat. Die Ubergabe der Gesetzestafeln an Mose auf dem Berg Sinai
geschieht nicht zufallig nach dem Durchzug durch das Rote Meer. Das Horen des Gesetzes setzt also den
Glauben an Gott voraus, der zuerst das Klagegeschrei seines Volkes gehort hat und herabgestiegen ist, um sie
der Hand der Agypter zu entreiRen (vgl. Ex 3,8). Gott ist empfénglich fiir den Schrei des Armen und erwartet im
Gegenzug Horbereitschaft: er verlangt Gerechtigkeit gegentiber dem Armen (vgl. Sir 4,4-5.8-9), dem Fremden
(vgl. Ex 22,20), dem Sklaven (vgl. Dtn 15,12-18). Um Gerechtigkeit zu erlangen, ist es unumganglich, den Trug
der Selbstgenligsamkeit aufzugeben, jenen tiefen Zustand der Verschlossenheit, der selbst der Ursprung fiir die
Ungerechtigkeit ist. In anderen Worten: Ein tiefergehender ,Exodus" steht an als der, den Gott durch Mose
bewirkt hat, eine Befreiung des Herzens, die durch ein bloRes Wort des Gesetzes nicht realisiert werden kann.
Gibt es also fiir den Menschen Uberhaupt Hoffnung auf Gerechtigkeit?

Christus, die Gerechtigkeit Gottes

Die christliche Botschaft antwortet zustimmend auf die Sehnsucht des Menschen nach Gerechtigkeit, wie es der
Apostel Paulus in seinem Brief an die Rémer unterstreicht: ,Jetzt aber ist unabhangig vom Gesetz die
Gerechtigkeit Gottes offenbart worden: [...] aus dem Glauben an Jesus Christus, offenbart fir alle, die glauben.
Denn es gibt keinen Unterschied: Alle haben gesiindigt und die Herrlichkeit Gottes verloren. Ohne es verdient zu
haben, werden sie gerecht, dank seiner Gnade, durch die Erlésung in Christus Jesus. lhn hat Gott dazu
bestimmt, Stihne zu leisten mit seinem Blut, Stihne, wirksam durch Glauben" (3,21-25).

Worin besteht also die Gerechtigkeit Christi? Es ist vor allem die Gerechtigkeit aus Gnade, in der nicht der
Mensch wiedergutmacht, sich selbst und die anderen heilt. Die Tatsache, dass ,Siihne" wird in Jesu ,Blut", weist
aus: Nicht die Opfer des Menschen befreien ihn von der Last der Schuld, sondern die Liebestat Gottes; er geht
bis zum AuRersten, nimmt den ,Fluch" auf sich, der dem Menschen zukommt, um ihn umzuwandeln in den
~>egen”, der Gott entspricht (vgl. Gal 3,13-14). Aber hier erhebt sich sogleich ein Einwand: Was ist das fir eine
Gerechtigkeit, wenn der Gerechte fiir den Schuldigen stirbt und der Schuldige seinerseits den Segen empfangt,



der eigentlich dem Gerechten entspricht? Empfangt nicht auf diese Weise jeder gerade das Gegenteil des
~oeinen"? Wahrhaftig, hier enthillt sich die géttliche Gerechtigkeit, die grundverschieden von jener der
Menschen ist. Gott hat fiir uns mit seinem Sohn den Kaufpreis bezahlt, wirklich einen ungeheuer hohen Preis.
Im Angesicht der Gerechtigkeit des Kreuzes kann der Mensch rebellieren, weil dieser Anblick aufzeigt, dass er
sich selbst nicht geniigt, sondern eines anderen bedarf, um wahrhaft er selbst zu sein. Sich zu Christus
bekehren, an das Evangelium zu glauben, hat im letzten diese Bedeutung: sich aus der lllusion der
Selbstgeniigsamkeit zu befreien und die eigene Not einzugestehen — das Bedirfnis der anderen und das
Bedurfnis Gottes, seines Erbarmens und seiner Freundschaft.

So ist also zu verstehen, dass der Glaube keineswegs etwas natirliches ist, angenehm und selbstverstandlich:
Es braucht Demut, um anzunehmen, dass ich jemand anderen nétig habe, der mich aus dem ,Meinen" befreit,
der mir freigiebig das ,Seine" schenkt. Das geschieht in besonderer Weise in den Sakramenten der Bufde und
der Eucharistie. Dank der Erldsungstat Christi wird uns die ungleich gréRere Gerechtigkeit zuteil, jene, die aus
der Liebe erwachst (vgl. Rém 13,8-10), in der man sich stets mehr als Empfanger denn als Gebender fiihit, weil
man mehr empfangen hat, als man eigentlich erwarten kann.

Fest verwurzelt in dieser Hoffnung wird der Christ dazu angetrieben, eine gerechte Gesellschaft zu schaffen, in
der alle das Notwendige erhalten, um menschenwiirdig leben zu kénnen, und in der die Gerechtigkeit aus der
Liebe lebt.

Liebe Schwestern und Briider, die Fastenzeit gipfelt im Triduum Sacrum, an dem wir auch in diesem Jahr wieder
die gottliche Gerechtigkeit feiern, die voll ist von Nachstenliebe, Zuwendung und Rettung. Mdge diese Zeit der
BuRe fiir alle Christen eine Zeit wahrer Umkehr und innigerer Vertiefung ins Geheimnis Christi sein, der
gekommen ist, um die Gerechtigkeit zu vollenden. Mit diesen Gedanken erteile ich Euch allen von Herzen
meinen Apostolischen Segen.

Aus dem Vatikan, am 30. Oktober 2009

BENEDICTUS PP. XVI

[00171-05.01] [Originalsprache: Italienisch]

® TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Queridos hermanos y hermanas:

Cada afio, con ocasion de la Cuaresma, la Iglesia nos invita a una sincera revision de nuestra vida a la luz de
las ensefianzas evangélicas. Este afio quiero proponeros algunas reflexiones sobre el vasto tema de la justicia,
partiendo de la afirmacion paulina: La justicia de Dios se ha manifestado por la fe en Jesucristo (cf. Rm 3,21-
22).

Justicia: "dare cuique suum"

Me detengo, en primer lugar, en el significado de la palabra "justicia", que en el lenguaje comun implica "dar a
cada uno lo suyo" - "dare cuique suum", segun la famosa expresion de Ulpiano, un jurista romano del siglo 1.
Sin embargo, esta clasica definicion no aclara en realidad en qué consiste "lo suyo" que hay que asegurar a
cada uno. Aquello de lo que el hombre tiene mas necesidad no se le puede garantizar por ley. Para gozar de
una existencia en plenitud, necesita algo mas intimo que se le puede conceder sélo gratuitamente: podriamos
decir que el hombre vive del amor que s6lo Dios, que lo ha creado a su imagen y semejanza, puede
comunicarle. Los bienes materiales ciertamente son utiles y necesarios (es mas, Jesus mismo se preocup6 de
curar a los enfermos, de dar de comer a la multitud que lo seguia y sin duda condena la indiferencia que
también hoy provoca la muerte de centenares de millones de seres humanos por falta de alimentos, de agua y
de medicinas), pero la justicia "distributiva" no proporciona al ser humano todo "lo suyo" que le corresponde.



10

Este, ademas del pan y mas que el pan, necesita a Dios. Observa san Agustin: si "la justicia es la virtud que
distribuye a cada uno lo suyo... no es justicia humana la que aparta al hombre del verdadero Dios" (De Civitate
Dei, XIX, 21).

¢De donde viene la injusticia?

El evangelista Marcos refiere las siguientes palabras de Jesus, que se situan en el debate de aquel tiempo
sobre lo que es puro y lo que es impuro: "Nada hay fuera del hombre que, entrando en él, pueda contaminarle;
sino lo que sale del hombre, eso es lo que contamina al hombre... Lo que sale del hombre, eso es lo que
contamina al hombre. Porque de dentro, del corazén de los hombres, salen las intenciones malas" (Mc 7,15. 20-
21). Mas alla de la cuestion inmediata relativa a los alimentos, podemos ver en la reaccion de los fariseos una
tentacién permanente del hombre: la de identificar el origen del mal en una causa exterior. Muchas de las
ideologias modernas tienen, si nos fijamos bien, este presupuesto: dado que la injusticia viene "de fuera", para
que reine la justicia es suficiente con eliminar las causas exteriores que impiden su puesta en practica. Esta
manera de pensar -advierte JesUs- es ingenua y miope. La injusticia, fruto del mal, no tiene raices
exclusivamente externas; tiene su origen en el corazén humano, donde se encuentra el germen de una
misteriosa convivencia con el mal. Lo reconoce amargamente el salmista: "Mira, en la culpa naci, pecador me
concibié mi madre" (Sal 51,7). Si, el hombre es fragil a causa de un impulso profundo, que lo mortifica en la
capacidad de entrar en comunion con el préjimo. Abierto por naturaleza al libre flujo del compartir, siente dentro
de si una extrafia fuerza de gravedad que lo lleva a replegarse en si mismo, a imponerse por encima de los
demas y contra ellos: es el egoismo, consecuencia de la culpa original. Adan y Eva, seducidos por la mentira de
Satanas, aferrando el misterioso fruto en contra del mandamiento divino, sustituyeron la légica del confiar en el
Amor por la de la sospecha y la competicion; la légica del recibir, del esperar confiado los dones del Otro, por la
I6gica ansiosa del aferrar y del actuar por su cuenta (cf. Gn 3,1-6), experimentando como resultado un
sentimiento de inquietud y de incertidumbre. ; Cémo puede el hombre librarse de este impulso egoista y abrirse
al amor?

Justicia y Sedaqad

En el corazén de la sabiduria de Israel encontramos un vinculo profundo entre la fe en el Dios que "levanta del
polvo al desvalido" (Sal 113,7) y la justicia para con el préjimo. Lo expresa bien la misma palabra que en hebreo
indica la virtud de la justicia: sedaqad,. En efecto, sedaqad significa, por una parte, aceptacion plena de la
voluntad del Dios de Israel; por otra, equidad con el préjimo (cf. Ex 20,12-17), en especial con el pobre, el
forastero, el huérfano y la viuda (cf. Dt 10,18-19). Pero los dos significados estan relacionados, porque dar al
pobre, para el israelita, no es otra cosa que dar a Dios, que se ha apiadado de la miseria de su pueblo, lo que le
debe. No es casualidad que el don de las tablas de la Ley a Moisés, en el monte Sinai, suceda después del
paso del Mar Rojo. Es decir, escuchar la Ley presupone la fe en el Dios que ha sido el primero en "escuchar el
clamor" de su pueblo y "ha bajado para librarle de la mano de los egipcios" (cf. Ex 3,8). Dios esta atento al grito
del desdichado y como respuesta pide que se le escuche: pide justicia con el pobre (cf. Si 4,4-5.8-9), el
forastero (cf. Ex 20,22), el esclavo (cf. Dt 15,12-18). Por lo tanto, para entrar en la justicia es necesario salir de
esa ilusidon de autosuficiencia, del profundo estado de cerrazon, que es el origen de nuestra injusticia. En otras
palabras, es necesario un "éxodo" mas profundo que el que Dios obré con Moisés, una liberacion del corazén,
que la palabra de la Ley, por si sola, no tiene el poder de realizar. ;Existe, pues, esperanza de justicia para el
hombre?

Cristo, justicia de Dios

El anuncio cristiano responde positivamente a la sed de justicia del hombre, como afirma el Apéstol Pablo en la
Carta a los Romanos: "Ahora, independientemente de la ley, la justicia de Dios se ha manifestado... por la fe en
Jesucristo, para todos los que creen, pues no hay diferencia alguna; todos pecaron y estan privados de la gloria
de Dios, y son justificados por el don de su gracia, en virtud de la redencion realizada en Cristo Jesus, a quien
exhibio Dios como instrumento de propiciacion por su propia sangre, mediante la fe, para mostrar su justicia
(Rm 3,21-25).

¢, Cual es, pues, la justicia de Cristo? Es, ante todo, la justicia que viene de la gracia, donde no es el hombre
que repara, se cura a si mismo y a los demas. El hecho de que la "propiciacion” tenga lugar en la "sangre" de



11

Jesus significa que no son los sacrificios del hombre los que le libran del peso de las culpas, sino el gesto del
amor de Dios que se abre hasta el extremo, hasta aceptar en si mismo la "maldicién" que corresponde al
hombre, a fin de transmitirle en cambio la "bendicion" que corresponde a Dios (cf. Ga 3,13-14). Pero esto
suscita en seguida una objecion: ¢ qué justicia existe donde el justo muere en lugar del culpable y el culpable
recibe en cambio la bendicidn que corresponde al justo? Cada uno no recibe de este modo lo contrario de "lo
suyo"? En realidad, aqui se manifiesta la justicia divina, profundamente distinta de la humana. Dios ha pagado
por nosotros en su Hijo el precio del rescate, un precio verdaderamente exorbitante. Frente a la justicia de la
Cruz, el hombre se puede rebelar, porque pone de manifiesto que el hombre no es un ser autarquico, sino que
necesita de Otro para ser plenamente él mismo. Convertirse a Cristo, creer en el Evangelio, significa
precisamente esto: salir de la ilusion de la autosuficiencia para descubrir y aceptar la propia indigencia,
indigencia de los demas y de Dios, exigencia de su perdon y de su amistad.

Se entiende, entonces, como la fe no es un hecho natural, cémodo, obvio: hace falta humildad para aceptar
tener necesidad de Otro que me libere de lo "mio", para darme gratuitamente lo "suyo". Esto sucede
especialmente en los sacramentos de la Penitencia y de la Eucaristia. Gracias a la accion de Cristo, nosotros
podemos entrar en la justicia "mas grande", que es la del amor (cf. Rm 13,8-10), la justicia de quien en
cualquier caso se siente siempre mas deudor que acreedor, porque ha recibido mas de lo que podia esperar.

Precisamente por la fuerza de esta experiencia, el cristiano se ve impulsado a contribuir a la formacién de
sociedades justas, donde todos reciban lo necesario para vivir segun su propia dignidad de hombres y donde la
justicia sea vivificada por el amor.

Queridos hermanos y hermanas, la Cuaresma culmina en el Triduo Pascual, en el que este afio volveremos a
celebrar la justicia divina, que es plenitud de caridad, de don y de salvacion. Que este tiempo penitencial sea
para todos los cristianos un tiempo de auténtica conversion y de intenso conocimiento del misterio de Cristo,
qgue vino para cumplir toda justicia. Con estos sentimientos, os imparto a todos de corazén la bendicién
apostolica.

Vaticano, 30 de octubre de 2009

BENEDICTUS PP. XVI

[00171-04.01] [Texto original: ltaliano]

® TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESE

Queridos irmaos e irmas,

todos os anos, por ocasidao da Quaresma, a Igreja convida-nos a uma revisao sincera da nossa vida a luz dos
ensinamentos evangélicos . Este ano desejaria propor-vos algumas reflexdes sobre o tema vasto da justiga,
partindo da afirmacao Paulina: A justica de Deus esta manifestada mediante a fé em Jesus Cristo (cfr Rom 3,21
-22).

Justica: "dare cuique suum"

Detenho-me em primeiro lugar sobre o significado da palavra "justiga" que na linguagem comum implica "dar a
cada um o que é seu — dare cuique suum”, segundo a conhecida expressao de Ulpiano, jurista romana do
século Ill. Porém, na realidade, tal definicdo classica nao precisa em que € que consiste aquele "suo" que se
deve assegurar a cada um. Aquilo de que o homem mais precisa nao lhe pode ser garantido por lei. Para gozar
de uma existéncia em plenitude, precisa de algo mais intimo que lhe pode ser concedido somente
gratuitamente: poderiamos dizer que o homem vive daquele amor que s6 Deus |he pode comunicar, tendo-o
criado a sua imagem e semelhanga. Sdo certamente Uteis e necessarios os bens materiais — no fim de contas o
proprio Jesus se preocupou com a cura dos doentes, em matar a fome das multiddes que o seguiam e



12

certamente condena a indiferenca que também hoje condena centenas de milhées de seres humanos a morte
por falta de alimentos, de agua e de medicamentos - , mas a justi¢a distributiva ndo restitui ao ser humano todo
o "suo" que Ihe é devido. Como e mais do que o pao ele de facto precisa de Deus. Nora Santo Agostinho: se " a
justica é a virtude que distribui a cada um o que é seu...ndo € justica do homem aquela que subtrai o homem
ao verdadeiro Deus" (De civitate Dei, XX, 21).

De onde vem a injustica?

O evangelista Marcos refere as seguintes palavras de Jesus, que se inserem no debate de entdo acerca do que
€ puro e impuro: "Nada ha fora do homem que, entrando nele, o possa tornar impuro. Mas o que sai do homem,
isso € que o torna impuro. Porque € do interior do coragao dos homens, que saem os maus pensamentos" (Mc
7,14-15.20-21). Para além da questao imediata relativo ao alimento, podemos entrever nas reacgdes dos
fariseus uma tentagdo permanente do homem: individuar a origem do mal numa causa exterior. Muitas das
ideologias modernas, a bem ver, tém este pressuposto: visto que a injustica vem "de fora", para que reine a
justica é suficiente remover as causas externas que impedem a sua actuacgao: Esta maneira de pensar -
admoesta Jesus — € ingénua e miope. A injustica, fruto do mal , ndo tem raizes exclusivamente externas; tem
origem no coragdo do homem, onde se encontram os germes de uma misteriosa conivéncia com o mal.
Reconhece-o com amargura o Salmista:"Eis que eu nasci na culpa, e a minha mée concebeu-se no pecado"
(SI. 51,7). Sim, o homem torna-se fragil por um impulso profundo, que o mortifica na capacidade de entrar em
comunhao com o outro. Aberto por natureza ao fluxo livre da partilha, adverte dentro de si uma forga de
gravidade estranha que o leva a dobrar-se sobre si mesmo, a afirmar-se acima e contra os outros: é o egoismo,
consequéncia do pecado original. Adao e Eva, seduzidos pela mentira de Satanas, pegando no fruto misterioso
contra a vontade divina, substituiram a légica de confiar no Amor aquela da suspeita e da competigao ; a logica
do receber, da espera confiante do Outro, aquela ansiosa do agarrar, do fazer sozinho (cfr Gn 3,1-6)
experimentando como resultado uma sensacao de inquietacao e de incerteza. Como pode o homem libertar-se
deste impulso egoista e abrir-se ao amor?

Justica e Sedaqah

No coragao da sabedoria de Israel encontramos um lago profundo entre fé€ em Deus que "levanta do p6 o
indigente (SI. 113,7) e justica em relagao ao préximo. A propria palavra com a qual em hebraico se indica a
virtude da justi¢a, sedaqgah, exprime-o bem.

De facto sedagah significa, dum lado a aceitagdo plena da vontade do Deus de Israel; do outro, equidade em
relagéo ao proximo (cfr Ex 29,12-17), de maneira especial ao pobre, ao estrangeiro, ao 6rfao e a viuva ( cfr Dt
10,18-19). Mas os dois significados estao ligados, porque o dar ao pobre, para o israelita nada mais € senao a
retribuicdo que se deve a Deus, que teve piedade da miséria do seu povo. Ndo & por acaso que o dom das
tabuas da Lei a Moisés, no monte Sinai, se verifica depois da passagem do Mar Vermelho. Isto &, a escuta da
Lei , pressupde a fé no Deus que foi o primeiro a ouvir o lamento do seu povo e desceu para o libertar do poder
do Egipto (cfr Ex s,8). Deus esta atento ao grito do pobre e em resposta pede para ser ouvido: pede justica para
o pobre ( cfr.Ecli 4,4-5.8-9), o estrangeiro ( cfr Ex 22,20), o escravo ( cfr Dt 15,12-18). Para entrar na justica é
portanto necessario sair daquela ilusdo de auto — suficiéncia , daquele estado profundo de fecho, que a a
propria origem da injustiga. Por outras palavras, € necessario um "éxodo" mais profundo do que aquele que
Deus efectuou com Moisés, uma libertagdo do coragéo, que a palavra da Lei, sozinha, € impotente a realizar.
Existe portanto para o homem esperanca de justica?

Cristo, justica de Deus

O anuncio cristdo responde positivamente a sede de justica do homem, como afirma o apdstolo Paulo na Carta
aos Romanos: " Mas agora, € sem a lei que esta manifestada a justica de Deus... mediante a fé em Jesus
Cristo, para todos os crentes. De facto nao ha distingao, porque todos pecaram e estao privados da gléria de
Deus, sendo justificados gratuitamente pela Sua graga, por meio da redengao que se realiza em Jesus Cristo,
que Deus apresentou como vitima de propiciagéo pelo Seu proprio sangue, mediante a fé" (3,21-25)

Qual & portanto a justi¢a de Cristo? E antes de mais a justica que vem da graca, onde ndo é o homem que
repara, que cura si mesmo e os outros. O facto de que a "expiagao" se verifique no "sangue" de Jesus significa



13

que ndo sé&o os sacrificios do homem a liberta-lo do peso das suas culpas, mas o gesto do amor de Deus que
se abre até ao extremo, até fazer passar em si " a maldigao" que toca ao homem, para lhe transmitir em troca a
"béngao" que toca a Deus (cfr Gal 3,13-14). Mas isto levanta imediatamente uma objecgao:

Que justica existe la onde o justo morre pelo culpado e o culpado recebe em troca a béngao que toca ao justo?
Desta maneira cada um nao recebe o contrario do que ¢ "seu"? Na realidade, aqui manifesta-se a justiga divina,
profundamente diferente da justica humana. Deus pagou por nds no seu Filho o pre¢o do resgate, um preco
verdadeiramente exorbitante. Perante a justica da Cruz o homem pode revoltar-se, porque ele pde em
evidencia que o homem nao € um ser autarquico , mas precisa de um Outro para ser plenamente si mesmo.
Converter-se a Cristo, acreditar no Evangelho, no fundo significa precisamente isto: sair da ilusdo da auto
suficiéncia para descobrir e aceitar a propria indigéncia — indigéncia dos outros e de Deus, exigéncia do seu
perdao e da sua amizade.

Compreende-se entdao como a fé ndo € um facto natural, comodo, obvio: é necessario humildade para aceitar
que se precisa que um Outro me liberte do "meu", para me dar gratuitamente o "seu". Isto acontece
particularmente nos sacramentos da Penitencia e da Eucaristia. Gragas a acg¢ao de Cristo, ndés podemos entrar
na justica " maior", que é aquela do amor ( cfr Rom 13,8-10), a justica de quem se sente em todo o caso
sempre mais devedor do que credor, porque recebeu mais do que aquilo que poderia esperar.

Precisamente fortalecido por esta experiencia, o cristdo é levado a contribuir para a formacao de sociedades
justas, onde todos recebem o necessario para viver segundo a propria dignidade de homem e onde a justiga é
vivificada pelo amor.

Queridos irmaos e irmas, a Quaresma culmina no Triduo Pascal, no qual também este ano celebraremos a
justica divina, que é plenitude de caridade, de dom, de salvagao. Que este tempo penitencial seja para cada
cristdo tempo de autentica conversdo e de conhecimento intenso do mistério de Cristo, que veio para realizar a
justica. Com estes sentimentos, a todos concedo de coragao, a Béngao Apostdlica.

Vaticano, 30 de Outubro de 2009

BENEDICTUS PP. XVI

[00171-06.01] [Texto original: Italiano]

* TRADUZIONE IN LINGUA POLACCA

Drodzy bracia i siostry!

Kazdego roku przy okazji Wielkiego Postu Kosciot zacheca nas do szczerego przeanalizowania wlasnego zycia
w Swietle wskazan Ewangelii. W tym roku pragne wam przedstawic¢ pare refleksji, dotyczacych rozlegtego
zagadnienia sprawiedliwosci, obierajgc za punkt wyjscia stowa sw. Pawta: «Jawng sie stata sprawiedliwos¢
Boza (...) przez wiare w Jezusa Chrystusa» (Rz 3, 21-22).

Sprawiedliwosc: «dare cuique suumy»

Najpierw poswiece troche miejsca znaczeniu pojecia «sprawiedliwosé», ktére w jezyku ogotu jest tozsame z
wymogiem, by «da¢ kazdemu to, co mu sie nalezy — «dare cuique suum», zgodnie ze stynng formutg Ulpiana,
rzymskiego prawnika z Ill w. W rzeczywistosci jednak ta klasyczna definicja nie precyzuje, czym jest owo
«suumy, ktore nalezy kazdemu zapewni¢. To, czego cztowiek najbardziej potrzebuje, nie moze by¢
zagwarantowane przez prawo. By mogt on cieszyc sie petnig zycia, potrzebuje czegos gtebszego, co moze mu
by¢ dane tylko darmo; moglibysmy powiedzieé, ze cztowiek zyje mitoscig, ktdérg moze mu dac jedynie Bog, bo
stworzyt go na swoj obraz i podobienstwo. Z pewnoscig przydatne sg i konieczne dobra materialne — Jezus
sam zresztg uzdrawiat chorych, karmit ttumy, ktére za Nim chodzity, i niewatpliwie potepia obojetnos¢, ktéra



14

réwniez dzis skazuje setki milionéw istot ludzkich na $mier¢ z powodu braku zywnosci, wody i lekarstw — jednak
sprawiedliwos¢ rozdzielcza nie daje cztowiekowi catego naleznego mu «suum». Tak jak chleba i bardziej niz
chleba potrzebuje on bowiem Boga. Sw. Augustyn pisze: Skoro «sprawiedliwo$¢ jest cnota, ktéra kazdemu
przyznaje to, co mu sie nalezy (...) nie jest sprawiedliwoscig ludzka ta, ktéra odbiera cztowieka prawdziwemu
Bogu» (De civitate Dei, XIX, 21).

Skad bierze sie niesprawiedliwosc?

Ewangelista Marek przytacza nastepujgce stowa Jezusa, ktore sie odnoszg do toczacej sie wowczas dysputy na
temat tego, co jest czyste, a co nieczyste: «Nic nie wchodzi z zewnatrz w cztowieka, co mogtoby uczyni¢ go
nieczystym; lecz to, co wychodzi z cziowieka, to czyni cztowieka nieczystym (...). Co wychodzi z cztowieka, to
czyni go nieczystym. Z wnetrza bowiem, z serca ludzkiego pochodzg zte mysli» (Mk 7, 15. 20-21). Abstrahujgc
od kwestii $cisle zwigzanej z zywnoscig, mozemy dostrzec w reakcji faryzeuszy stata pokuse cztowieka, zeby
upatrywac zrodia zta w przyczynach zewnetrznych. W wielu wspétczesnych ideologiach, jak dobrze popatrze¢,
wystepuje ta przestanka: skoro niesprawiedliwos$¢ pochodzi «z zewnatrz», to aby zapanowata sprawiedliwosgé,
wystarczy usungc¢ zewnetrzne przyczyny, ktére uniemozliwiajg jej urzeczywistnienie. Ten sposéb myslenia —
napomina Jezus — jest naiwny i krétkowzroczny. Niesprawiedliwo$¢, owoc zta, nie ma jedynie zewnetrznych
korzeni; rodzi sie ona w sercu cztowieka, w ktorym tkwig zalazki tajemniczej zmowy ze ztem. Psalmista z
goryczg uznaje: «Oto zrodzony jestem w przewinieniu i w grzechu poczeta mnie matka» (Ps 51 [50], 7). Tak,
cztowieka ostabia wewnetrzna sita, ktéra ogranicza jego zdolnos¢ do komunii z drugim cztowiekiem. Z natury
swojej otwarty na swobodng wymiane z innymi, czuje, ze dziwna sita cigzenia popycha go do zamkniecia sie w
sobie, do wybicia sie «ponad» innych i «przeciw» innym: jest to egoizm, konsekwencja grzechu pierworodnego.
Adam i Ewa, zwiedzeni ktamstwem Szatana, gdy wbrew Bozemu przykazaniu siegneli po tajemniczy owoc,
zastagpili logike ufnosci w Mito$¢ logikg opartg na podejrzliwosci i rywalizacji; logike tego, kto przyjmuje, ufnie
oczekuje na cos od Drugiego — logikg tego, kto niecierpliwie zagarnia i postepuje wedtug wtasnego uznania
(por. Rdz 3, 1-6), co w rezultacie napetnito ich niepokojem i niepewnoscig. W jaki sposéb cztowiek moze uwolnié
sie od tej egoistycznej sktonnosci i otworzy¢ na mitos¢?

Sprawiedliwos¢ i sedaqah

Madrosc Izraela oparta jest na glebokim zwigzku miedzy wiarg w Boga, ktory «podnosi nedzarza z prochu» (Ps
113 [112], 7), a sprawiedliwoscig wzgledem blizniego. Wyraza to dobrze sedagah — stowo, ktérym w jezyku
hebrajskim okresla sie cnote sprawiedliwosci. Sedaqgah oznacza bowiem, z jednej strony, petng akceptacje woli
Boga lzraela; z drugiej — sprawiedliwo$¢ wzgledem blizniego (por. Wj 20, 12-17), zwtaszcza ubogiego,
przybysza, sieroty i wdowy (por. Pwt 10, 18-19). Obydwa te znaczenia sg jednakze ze sobg powigzane, bowiem
dla Izraelity dawanie ubogiemu to nic innego jak nalezne odwzajemnienie sie Bogu, ktéry ulitowat sie nad nedzg
swojego ludu. Nie przypadkiem Mojzesz otrzymuje tablice z Prawem na gorze Synaj po przejsciu przez Morze
Czerwone. Oznacza to, ze przestrzeganie Prawa opiera sie na wierze w Boga, ktory pierwszy «wystuchat
skargi» swego ludu i «zstgpit, aby go wyrwac z rgk Egiptu» (por. Wj 3, 8). Bog stucha gtosu nedzarza, a w
zamian chce, by Go stuchano: domaga sie sprawiedliwosci wzgledem ubogiego (por. Syr 4, 4-5. 8-9), przybysza
(por. Wj 22, 20), niewolnika (por. Pwt 15, 12-18). Totez aby zy¢ w sprawiedliwosci, trzeba wyzby¢ sie ztudzenia,
ze jest sie samowystarczalnym, wyj$¢ z glebokiego stanu zamkniecia, ktory jest zrodtem niesprawiedliwosci.
Innymi stowy, konieczne jest «wyjscie» w sensie gtebszym niz to, ktérego Bog dokonat przez Mojzesza —
wyzwolenie serca, ktdrego sama litera Prawa nie jest w stanie urzeczywistni¢. Czy zatem cztowiek moze miec
nadzieje na sprawiedliwos¢?

Chrystus, sprawiedliwosc¢ Boga

Oredzie chrzescijanskie jest pozytywng odpowiedzig na ludzkie pragnienie sprawiedliwosci, jak stwierdza
apostot Pawet w Liscie do Rzymian: «teraz jawng sie stata sprawiedliwos¢ Boza niezalezna od Prawa (...) przez
wiare w Jezusa Chrystusa dla wszystkich, ktérzy wierza. Bo nie ma tu roznicy: wszyscy bowiem zgrzeszyli i
pozbawieni sg chwaty Bozej, a dostepujg usprawiedliwienia za darmo, z Jego taski, przez odkupienie, ktére jest
w Chrystusie Jezusie. Jego to ustanowit Bog narzedziem przebtagania dzieki wierze mocg Jego krwi» (3, 21-
25).



15

Jaka jest zatem sprawiedliwos¢ Chrystusa? Jest to przede wszystkim sprawiedliwos¢ pochodzgca od faski,
wedtug ktérej to nie cztowiek naprawia, uzdrawia samego siebie i innych. Fakt, ze «przebtaganie» dokonuje sie
«mocg krwi» Jezusa, oznacza, ze to nie ofiary sktadane przez cziowieka uwalniajg go od ciezaru win, ale gest
mitosci Boga, ktory otwiera sie az do konhca, tak dalece, ze bierze na siebie «przeklenstwo», nalezne
cztowiekowi, aby w zamian obdarzy¢ go «btogostawienstwem», ktore nalezy sie Bogu (por. Ga 3, 13-14).
Natychmiast rodzi to jednak obiekcje: co to za sprawiedliwosé, gdy sprawiedliwy umiera za winnego, a
winowajca otrzymuje w zamian btogostawienstwo, ktére nalezy sie sprawiedliwemu? Czyz nie jest zatem tak, ze
kazdy otrzymuje przeciwienstwo tego, co «mu sie nalezy»? W rzeczywistosci to pokazuje Bozg sprawiedliwosg,
gteboko réznigcg sie od sprawiedliwosci ludzkiej. B6g w swoim Synu zaptacit cene naszego wykupu, cene
naprawde ogromna. W obliczu sprawiedliwosci krzyza cztowiek moze sie buntowaé, gdyz uwidacznia ona jasno,
ze cztowiek nie jest istotg samowystarczalna, ale potrzebuje Drugiego, aby by¢ w petni sobg. Nawrdcic sie do
Chrystusa, wierzy¢ w Ewangelie oznacza w gruncie rzeczy witasnie to: wyzbyé sie ztudzenia
samowystarczalnosci, aby uswiadomic¢ sobie i zaakceptowac¢ wiasny brak — brak innych i Boga, potrzebe Jego
przebaczenia i Jego przyjazni.

Staje sie zatem zrozumiate, ze wiara bynajmniej nie jest czyms naturalnym, wygodnym, oczywistym: potrzeba
pokory, by uznac, ze potrzebuje Drugiego, ktory uwolni mnie od tego, co moje, by da¢ mi darmo, «co mi sie
nalezy». Dokonuje sie to zwtaszcza w sakramentach pokuty i Eucharystii. Dzieki dziataniu Chrystusa mozemy
dostgpi¢ «wiekszej» sprawiedliwosci, jakg jest sprawiedliwos¢ mitosci (por. Rz 13, 8-10), sprawiedliwosc¢ tego,
kto w kazdym przypadku zawsze czuje sie bardziej dtuznikiem niz wierzycielem, otrzymat bowiem wiecej, niz
mozna sie spodziewac.

Wtasnie dzieki temu doswiadczeniu chrzescijanin stara sie przyczynia¢ do ksztattowania sprawiedliwych
spotecznosci, w ktérych wszyscy otrzymujg to, co konieczne, aby zy¢ na miare witasnej godnosci ludzkiej, i w
ktorych sprawiedliwosc¢ jest ozywiana przez mitosc.

Drodzy bracia i siostry, uwienczeniem Wielkiego Postu jest Triduum paschalne, podczas ktérego rowniez w tym
roku bedziemy wystawia¢ sprawiedliwos¢ Bozg, ktéra jest petnig mitosci, daru i zbawienia. Oby ten czas pokuty
byt dla kazdego chrzescijanina czasem prawdziwego nawrdcenia i intensywnego zgtebiania tajemnicy
Chrystusa, ktory przyszedt, by stato sie zados¢ wszelkiej sprawiedliwosci. Z tymi uczuciami wszystkim udzielam
z serca Apostolskiego Btogostawienstwa.

Watykan, 30 pazdziernika 2009 r.
BENEDICTUS PP. XVI
[00171-09.01] [Testo originale: Italiano]

[BOO71-XX.01]



