2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0564
Venerdi 12.09.2008

VIAGGIO APOSTOLICO DI SUA SANTITA BENEDETTO XVI IN FRANCIA IN OCCASIONE DEL
150° ANNIVERSARIO DELLE APPARIZIONI DI LOURDES (12-15 SETTEMBRE 2008) (l1I)

VIAGGIO APOSTOLICO DI SUA SANTITA BENEDETTO XVI IN FRANCIA IN OCCASIONE DEL 150°
ANNIVERSARIO DELLE APPARIZIONI DI LOURDES (12-15 SETTEMBRE 2008) (l11)

® INCONTRO CON | RAPPRESENTANTI DELLA COMUNITA EBRAICA, ALLA NUNZIATURA APOSTOLICA
DI PARIGI

* INCONTRO CON IL MONDO DELLA CULTURA, AL COLLEGE DES BERNARDINS DI PARIGI

¢ INCONTRO CON | RAPPRESENTANTI DELLA COMUNITA EBRAICA, ALLA NUNZIATURA APOSTOLICA
DI PARIGI

PAROLE DEL SANTO PADRE TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA TRADUZIONE IN LINGUA
INGLESE TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Alle ore 17, il Santo Padre Benedetto XVI riceve in un salone della Nunziatura Apostolica di Parigi alcuni
rappresentanti della comunita ebraica, introdotti dall’Arcivescovo di Parigi, Em.mo Card. André Vingt-Trois, e
rivolge loro le parole di saluto che riportiamo di seguito:

PAROLE DEL SANTO PADRE

C’est avec plaisir que je vous regois ce soir, chers amis. Il est heureux que notre rencontre se place a la veille
de la célébration hebdomadaire du shabbat, ce jour qui, depuis des temps immémoriaux, tient une place si
importante dans la vie religieuse et culturelle du peuple d’Israél. Tout juif pieux sanctifie le shabbat en lisant les
Ecritures et en récitant les Psaumes. Chers amis, vous le savez, la priére de Jésus aussi était nourrie par les
Psaumes. Il se rendait régulierement au Temple et a la synagogue. Il y a méme pris la parole un shabbat. Il y a
souligné avec quelle bonté Dieu I'Eternel prend soin de 'homme, jusque dans I'organisation du temps. Le
Talmud Yoma (85b) ne dit-il pas: « Le shabbat vous est donné, mais vous n'étes pas donné au shabbat » ? Le
Christ a appelé le peuple de I'Alliance a toujours reconnaitre la grandeur inouie et 'amour du Créateur de tous
les hommes. Chers amis, a cause de ce qui nous unit et a cause de ce qui nous sépare, nous avons une
fraternité a fortifier et a vivre. Et nous savons que les liens de fraternité sont une invitation continuelle a se
connaitre mieux et a se respecter.



2

Par sa nature méme, I'Eglise catholique désire respecter I'Alliance conclue par le Dieu d’Abraham, d’Isaac et de
Jacob. Elle s’inscrit, elle aussi, dans I'Alliance éternelle du Tout Puissant dont les desseins sont sans
repentance, et elle respecte les fils de la Promesse, les fils de I'Alliance, ses fréres aimés dans la foi. Elle redit
avec force par ma voix les paroles du grand Pape Pie XI, mon vénéré prédécesseur : « Spirituellement, nous
sommes des sémites » (Allocution & des pélerins belges, 6. 09. 1938). Ainsi, 'Eglise s'éléve contre toute forme
d’antisémitisme dont aucune justification théologique, n’est recevable. Le théologien Henri de Lubac, dans une
heure « des ténebres » comme disait le Pape Pie Xl (Summi Pontificatus, 20.10.1939), a compris qu’étre
antisémite était aussi étre antichrétien (cf. Un nouveau front religieux, publié en 1942 dans : Israél et la Foi
Chrétienne, p. 136). Une fois encore, je tiens a rendre un profond hommage a ceux qui sont morts injustement
et a ceux qui ont ceuvré pour que les noms des victimes restent en mémoire. Dieu n’oublie pas !

Je ne peux omettre, en une occasion comme celle-ci, de mentionner le réle éminent joué par les Juifs de France
pour I'édification de la Nation tout entiere, et leur prestigieuse contribution a son patrimoine spirituel. lls ont
donné - et continuent de donner - de grandes figures politiques, intellectuelles et artistiques. Je forme des voeux
respectueux et affectueux a I'adresse de chacun d’entre eux, et jappelle avec ferveur sur toutes vos familles et
sur toutes vos communautés une Bénédiction particuliere du Maitre des temps et de I'Histoire. Shabbat shalom !

[01410-03.01] [Texte original: Frangais]
TRADUZIONE [N LINGUA ITALIANA

Econ piacere, cari amici, che vi ricevo stasera. E circostanza felice che il nostro incontro si collochi alla vigilia
della celebrazione settimanale dello shabbat, il giorno che da tempi immemorabili occupa un posto cosi rilevante
nella vita religiosa e culturale del popolo d’Israele. Ogni pio ebreo santifica lo shabbat leggendo le Scritture e
recitando i Salmi. Cari amici, voi lo sapete, anche la preghiera di Gesu era nutrita di Salmi. Egli si recava
regolarmente al Tempio e alla sinagoga. Vi prese anche la parola in giorno di sabato. Volle |i sottolineare con
quale bonta I'eterno Dio si prenda cura dell’'uomo, anche nell'organizzazione del tempo. Il Talmud Yoma (85b)
non dice forse: "ll sabato & donato a voi, ma voi non siete donati al sabato"? Cristo ha chiesto al popolo
dell’Alleanza di riconoscere sempre l'inaudita grandezza e I'amore del Creatore di tutti gli uomini. Cari amici, a
motivo di cid che ci unisce e a motivo di cid che ci separa, abbiamo una fratellanza da fortificare e da vivere. E
sappiamo che i legami di fratellanza costituiscono un continuo invito a conoscersi meglio e a rispettarsi.

Per sua stessa natura la Chiesa cattolica si sente impegnata a rispettare I'Alleanza conclusa dal Dio di Abramo,
d’lsacco e di Giacobbe. Essa pure infatti si situa nellAllenza eterna dell’Onnipotente, i cui disegni sono senza
pentimento, e rispetta i figli della Promessa, i figli dell’Alleanza, come suoi amati fratelli nella fede. Essa ripete
con forza, attraverso la mia voce, le parole del grande Papa Pio Xl, mio venerato predecessore: "Spiritualmente,
noi siamo semiti" (Allocuzione a dei pellegrini del Belgio, 6. 09. 1938). La Chiesa percio si oppone ad ogni forma
di antisemitismo, di cui non v’é alcuna giustificazione teologica accettabile. Il teologo Henri de Lubac, in un’ora
"di tenebre", come diceva Pio Xl (Summi Pontificatus, 20. 10. 1939), comprese che essere antisemiti significava
anche essere anticristiani (cfr Un nuovo fronte religioso, pubblicato nel 1942 in: Israele e la Fede cristiana,
p.136). Una volta ancora sento il dovere di rendere un commosso omaggio a coloro che sono morti
ingiustamente e a coloro che si sono adoperati perché i nomi delle vittime restassero presenti nel ricordo. Dio
non dimentica!l

Non posso tralasciare, in un’occasione come questa, di richiamare il ruolo eminente svolto dagli Ebrei di Francia
per I'edificazione dell'intera Nazione e il loro prestigioso apporto al suo patrimonio spirituale. Essi hanno donato
— e continuano a donare — grandi figure al mondo della politica, della cultura, dell’arte. Formo voti rispettosi e
pieni d’affetto all’indirizzo di ciascuno di loro e invoco con fervore su tutte le vostre famiglie e su tutte le vostre
comunita una particolare Benedizione del Signore dei tempi e della storia. Shabbat shalom !

[01410-01.01] [Testo originale: Francese]
TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Dear friends, it is with great pleasure that | meet with you this evening. Our meeting auspiciously coincides with
the vigil of the weekly celebration of the shabbat, the day which from time immemorial has occupied a significant



3

position in the religious and cultural life of the people of Israel. Every pious Jew sanctifies the shabbat with the
reading of the Scriptures and the reciting of the Psalms. Dear friends, as you know, the prayer of Jesus also was
nourished by the Psalms. Regularly he went to the temple and the synagogue. There he too listened to the word
on the Sabbath. There he wanted to underline the goodness with which God cares for man, even in the
arrangement of time. Does not the Talmud Yoma (85b) say: the Sabbath is offered to you, but you are not
offered to the Sabbath? Christ has asked the people of the Covenant to recognize always the unprecedented
greatness and love of the Creator for all humanity. Dear friends, because of that which unites us and that which
separates us, we share a relationship that should be strengthened and lived. And we know that these fraternal
bonds constitute a continual invitation to know and to respect one another better.

By her very nature the Catholic Church feels obliged to respect the Covenant made by the God of Abraham,
Isaac, and Jacob. Indeed, the Church herself is situated within the eternal Covenant of the Almighty, whose
plans are immutable, and she respects the children of the Promise, the children of the Covenant, as her beloved
brothers and sisters in the faith. She compellingly repeats, through my voice, the words of the great Pope Pius
XI, my beloved predecessor: Spiritually, we are Semites (Allocution to the Belgian Pilgrims, 16 September
1938). The Church therefore is opposed to every form of anti-Semitism, which can never be theologically
justified. The theologian Henri de Lubac, in a time of darkness, as Pius XIlI (Summi Pontificatus, 10 October
1939) described it, added that to be anti-Semitic also signifies being anti-Christian (cf. Un nuovo fronte religioso
in : Israele e la Fede Cristiana [1942]). Once again | feel the duty to pay heartfelt recognition to those who have
died unjustly and to those that have dedicated themselves to assure that the names of these victims may always
be remembered. God does not forget!

| cannot neglect, on an occasion such as this, to recall the eminent role played by the Jews of France in the
building up of the whole nation and of their prestigious contribution to her spiritual patrimony. They have given -
and continue to give - great figures to the spheres of politics, culture and the arts. To each one of them | extend
affectionate and respectful wishes and with fervour | invoke upon all of your families and upon all of your
communities a special Blessing of the Lord of time and of history. Shabbat shalom!

[01410-02.01] [Original text: French]

TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Es un placer, queridos amigos, recibiros esta tarde. Es una feliz coincidencia que nuestro encuentro se realice
en visperas de la celebracién semanal del shabbat, dia que, desde tiempos inmemoriales, ocupa un lugar tan
relevante en la vida religiosa y cultural del pueblo de Israel. Cada hebreo devoto santifica el shabbat leyendo las
Escrituras y recitando los Salmos. Queridos amigos, como bien sabéis, la oracion de Jesus también se nutria de
los Salmos. El iba regularmente al Templo y a la sinagoga. Alli tomé también la palabra un sabado. Quiso
subrayar la bondad con que el Dios eterno cuida del hombre, hasta en la organizacion del tiempo. ¢ Acaso no
dice el Talmud Yoma (85b): "El sabado ha sido dado para vosotros, no vosotros para al sdbado?" Cristo ha
pedido al pueblo de la Alianza que reconozca siempre la grandeza inaudita y el amor del Creador de todos los
hombres. Queridos amigos, debido a lo que nos une y a lo que nos separa, nuestra fraternidad tiene que
fortalecerse y vivirse. Y sabemos que los vinculos de fraternidad constituyen una invitacién continua a
conocerse mejor y a respetarse.

Por su misma naturaleza, la Iglesia catélica desea respetar la Alianza contraida por el Dios de Abraham, de
Isaac y de Jacob. La Iglesia se inscribe también en la Alianza eterna del Omnipotente, cuyos designios son
inmutables, y respeta a los hijos de la Promesa, a los hijos de la Alianza, sus amados hermanos en la fe. La
Iglesia repite con fuerza, por mi voz, las palabras del gran Papa Pio XI, mi venerado Predecesor:
"Espiritualmente, nosotros somos semitas" (Alocucion a los peregrinos de Bélgica, 6 de septiembre de 1938).
De este modo, la Iglesia se opone a todo tipo de antisemitismo, del que no existe ninguna justificacion teoldgica
aceptable. El tedlogo Henri de Lubac, en una hora "de tinieblas", como decia Pio Xll (Summi Pontificatus, 20 de
octubre de 1939), comprendié que ser antisemita significa también ser anticristiano (Cf. Un nouveau front
religieux, publicado en 1942 en: Israél et la Foi Chrétienne, p.136). Una vez mas siento el deber de rendir un
sentido homenaje a todos los que murieron injustamente y a los que trabajaron para que el nombre de las
victimas permaneciese siempre en el recuerdo. jDios no olvida!



4

En una ocasiéon como ésta, no puedo dejar de mencionar el papel eminente desarrollado por los Hebreos de
Francia en la edificacion de toda la Nacion y su prestigiosa aportacion a su patrimonio espiritual. Han dado -y
contindan dando- grandes figuras al mundo de la politica, de la cultura, del arte. Con respecto y afecto, les dirijo
mis mejores a cada uno de ellos e invoco con fervor sobre todas vuestras familias y sobre todas vuestras
comunidades una Bendicion particular del Sefior de los tiempos y de la historia. Shabbat Shalom!

[01410-04.01] [Texto original: Francés]

TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Mit Freude empfange ich Euch heute abend, liebe Freunde. Es ist eine gliickliche Fiigung, dall unser Treffen am
Vorabend der wochentlichen Feier des Shabbat stattfindet, am Tag, der seit undenklichen Zeiten einen so
bedeutenden Platz im religiésen und kulturellen Leben des Volkes Israel einnimmt. Jeder fromme Jude heiligt
den Shabbat, indem er die Schriften liest und die Psalmen betet. Liebe Freunde, |hr wi3t, dal® auch das Gebet
Jesu sich aus den Psalmen nahrte. Regelmafig begab er sich in den Tempel und in die Synagoge. Dort ergriff
er an einem Sabbat auch das Wort an einem Sabbat. Dort wollte er unterstreichen, mit welcher Giite der ewige
Gott sich des Menschen annimmt, auch in der Organisation der Zeit. Sagt nicht etwa der Talmud Yoma (85b):
,Der Sabbat ist euch gegeben, nicht ihr dem Sabbat"? Christus hat das Volk des Bundes aufgerufen, immer die
unerhorte GréRe und Liebe des Schopfers aller Menschen anzuerkennen. Liebe Freunde, aufgrund dessen, was
uns eint, und aufgrund dessen, was uns trennt, haben wir eine Briiderschaft, die wir starken und leben missen.
Und wir wissen, daf} die Briiderschaftsbande eine standige Einladung darstellen, sich besser kennenzulernen
und sich zu respektieren.

Die Katholische Kirche wiinscht von ihrer Natur her, den Bund, den der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs
geschlossen hat, zu achten. Denn auch sie ist eingeschrieben in den ewigen Bund des Allmachtigen, der sich
seiner Ratschusse nicht reut, und sie achtet die Séhne der Verhei3ung, die S6hne des Bundes, ihre geliebten
Brider im Glauben. Kraftvoll wiederholt sie durch meine Stimme die Worte meines verehrten Vorgangers, des
grol3en Papstes Pius Xl.: ,Geistlich sind wir Semiten" (Ansprache an Pilger aus Belgien, 6. 9. 1938). So erhebt
sich die Kirche gegen jede Form von Antisemitismus, fir den es keine annehmbare theologische Rechtfertigung
gibt. Der Theologe Henri de Lubac begriff in einer Stunde ,der Finsternis", wie Pius Xll. sagte (Summi
Pontificatus, 20. 10. 1939), dal} antisemitisch sein auch antichristlich sein bedeutet (vgl. Un nouveau front
religieux, veroffentlicht 1942 in: Israél et la Foi Chrétienne, S. 136). Noch einmal liegt mir daran, denen tiefe
Ehrerbietung zu erweisen, die zu Unrecht gestorben sind, und denen, die dafir tatig waren, dafl® die Namen der
Opfer in der Erinnerung lebendig bleiben. Gott vergif3t nicht!

Bei einer Gelegenheit wie dieser kann ich nicht die hervorragende Rolle, die die Juden in Frankreich beim
Aufbau der ganzen Nation gespielt haben, und deren namhaften Beitrag zu ihrem geistigen Erbe nicht
unerwahnt lassen. Sie haben der Welt der Politik, der Kultur, der Kunst groRe Gestalten geschenkt — und tun
dies weiterhin. Respektvolle und herzliche Wiinsche richte ich an einen jeden von ihnen und rufe mit Inbrunst
auf Eure Familien und alle Eure Gemeinden einen besonderen Segen des Herrn der Zeit und der Geschichte
herab. Shabbat shalom!

[01410-05.01] [Originalsprache: Franzdsisch]

Al termine del breve incontro con i rappresentanti della comunita ebraica, il Papa lascia la Nunziatura Apostolica
e sireca in auto al Collége des Bernardins di Parigi.

[01410-01.03]

® INCONTRO CON IL MONDO DELLA CULTURA, AL COLLEGE DES BERNARDINS DI PARIGI DISCORSO
DEL SANTO PADRE TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE TRADUZIONE
IN LINGUA SPAGNOLA TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Alle ore 17.30, al College des Bernardins di Parigi, ha luogo 'incontro del Santo Padre Benedetto XVI con il
mondo della Cultura. Sono presenti circa 700 rappresentanti della realta culturale francese. Sono invitati anche



5

alcuni responsabili dellUNESCO, dell’Unione Europea ed alcuni rappresentanti della comunita musulmana in
Francia.

Dopo gli indirizzi di saluto dell’Arcivescovo di Parigi e del Cancelliere dell'lnstitut de France, il Papa pronuncia il
discorso che pubblichiamo di seguito:

DISCORSO DEL SANTO PADRE

Monsieur le Cardinal,

Madame le Ministre de la Culture,
Monsieur le Maire,

Monsieur le Chancelier de I'Institut,
Chers amis,

Merci, Monsieur le Cardinal, pour vos aimables paroles. Nous nous trouvons dans un lieu historique, lieu édifié
par les fils de saint Bernard de Clairvaux et que votre grand prédécesseur, le regretté Cardinal Jean-Marie
Lustiger, a voulu comme un centre de dialogue de la Sagesse chrétienne avec les courants culturels,
intellectuels et artistiques de votre société. Je salue particulierement Madame le Ministre de la Culture qui
représente le gouvernement, ainsi que Monsieur Giscard d’Estaing et Monsieur Chirac. J'adresse également
mes salutations aux ministres présents, aux représentants de TUNESCO, a Monsieur le Maire de Paris et a
toutes les autres autorités. Je ne veux pas oublier mes collégues de I'Institut de France qui savent ma
considération et je désire remercier le Prince de Broglie de ses paroles cordiales. Nous nous reverrons demain
matin. Je remercie les délégués de la communauté musulmane francaise d’avoir accepté de participer a cette
rencontre ; je leur adresse mes vceux les meilleurs en ce temps du ramadan. Mes salutations chaleureuses vont
maintenant tout naturellement vers I'ensemble du monde multiforme de la culture que vous représentez si
dignement, chers invités.

J’aimerais vous parler ce soir des origines de la théologie occidentale et des racines de la culture européenne.
J’ai mentionné en ouverture que le lieu ou nous nous trouvons était emblématique. Il est lié a la culture
monastique. De jeunes moines ont ici vécu pour s'initier profondément a leur vocation et pour bien vivre leur
mission. Ce lieu, évoque-t-il pour nous encore quelque chose ou n’'y rencontrons-nous qu’'un monde désormais
révolu ? Pour pouvoir répondre, nous devons réfléchir un instant sur la nature méme du monachisme occidental.
De quoi s’agissait-il alors ? En considérant les fruits historiques du monachisme, nous pouvons dire qu’au cours
de la grande fracture culturelle, provoquée par la migration des peuples et par la formation des nouveaux ordres
étatiques, les monastéres furent des espaces ou survécurent les trésors de I'antique culture et ou, en puisant a
ces derniers, se forma petit a petit une culture nouvelle. Comment cela s’est-il passé ? Quelle était la motivation
des personnes qui se réunissaient en ces lieux ? Quels étaient leurs désirs ? Comment ont-elles vécu ?

Avant toute chose, il faut reconnaitre avec beaucoup de réalisme que leur volonté n’était pas de créer une
culture nouvelle ni de conserver une culture du passé. Leur motivation était beaucoup plus simple. Leur objectif
était de chercher Dieu, quaerere Deum. Au milieu de la confusion de ces temps ou rien ne semblait résister, les
moines désiraient la chose la plus importante : s’appliquer a trouver ce qui a de la valeur et demeure toujours,
trouver la Vie elle-méme. lIs étaient a la recherche de Dieu. Des choses secondaires, ils voulaient passer aux
réalités essentielles, a ce qui, seul, est vraiment important et sir. On dit que leur étre était tendu vers

I'« eschatologie ». Mais cela ne doit pas étre compris au sens chronologique du terme - comme s'ils vivaient les
yeux tournés vers la fin du monde ou vers leur propre mort - mais au sens existentiel : derriére le provisoire, ils
cherchaient le définitif. Quaerere Deum : comme ils étaient chrétiens, il ne s’agissait pas d’'une aventure dans un
désert sans chemin, d’'une recherche dans I'obscurité absolue. Dieu lui-méme a placé des bornes milliaires,
mieux, il a aplani la voie, et leur tache consistait a la trouver et a la suivre. Cette voie était sa Parole qui, dans
les livres des Saintes Ecritures, était offerte aux hommes. La recherche de Dieu requiert donc, intrinséquement,
une culture de la parole, ou, comme le disait Dom Jean Leclercq : eschatologie et grammaire sont dans le
monachisme occidental indissociables 'une de I'autre (cf. L'amour des lettres et le désir de Dieu, p.14). Le désir
de Dieu comprend I'amour des lettres, 'amour de la parole, son exploration dans toutes ses dimensions.
Puisque dans la parole biblique Dieu est en chemin vers nous et nous vers Lui, ils devaient apprendre a
pénétrer le secret de la langue, a la comprendre dans sa structure et dans ses usages. Ainsi, en raison méme



de la recherche de Dieu, les sciences profanes, qui nous indiquent les chemins vers la langue, devenaient
importantes. La bibliothéque faisait, a ce titre, partie intégrante du monastére tout comme I'école. Ces deux lieux
ouvraient concretement un chemin vers la parole. Saint Benoit appelle le monastére une dominici servitii schola,
une école du service du Seigneur. L’école et la bibliothéque assuraient la formation de la raison et I'eruditio, sur
la base de laquelle 'Thomme apprend a percevoir au milieu des paroles, la Parole.

Pour avoir une vision d’ensemble de cette culture de la parole liée a la recherche de Dieu, nous devons faire un
pas supplémentaire. La Parole qui ouvre le chemin de la recherche de Dieu et qui est elle-méme ce chemin, est
une Parole qui donne naissance a une communauté. Elle remue certes jusqu’au fond d’elle-méme chaque
personne en particulier (cf. Ac 2, 37). Grégoire le Grand décrit cela comme une douleur forte et inattendue qui
secoue notre ame somnolente et nous réveille pour nous rendre attentifs a la réalité essentielle, a Dieu (cf.
Leclercq, ibid., p. 35). Mais elle nous rend aussi attentifs les uns aux autres. La Parole ne conduit pas
uniguement sur la voie d’'une mystique individuelle, mais elle nous introduit dans la communauté de tous ceux
qui cheminent dans la foi. C’est pourquoi il faut non seulement réfléchir sur la Parole, mais également la lire de
facon juste. Tout comme a I'école rabbinique, chez les moines, la lecture accomplie par I'un d’eux est également
un acte corporel. « Le plus souvent, quand legere et lectio sont employés sans spécification, ils désignent une
activité qui, comme le chant et I'écriture, occupe tout le corps et tout I'esprit », dit a ce propos Dom Leclercq
(ibid., p. 21).

Il'y a encore un autre pas a faire. La Parole de Dieu elle-méme nous introduit dans un dialogue avec Lui. Le
Dieu qui parle dans la Bible nous enseigne comment nous pouvons Lui parler. En particulier, dans le Livre des
Psaumes, il nous donne les mots avec lesquelles nous pouvons nous adresser a Lui. Dans ce dialogue, nous
Lui présentons notre vie, avec ses hauts et ses bas, et nous la transformons en un mouvement vers Lui. Les
Psaumes contiennent en plusieurs endroits des instructions sur la fagon dont ils doivent étre chantés et
accompagnés par des instruments musicaux. Pour prier sur la base de la Parole de Dieu, la seule labialisation
ne suffit pas, la musique est nécessaire. Deux chants de la liturgie chrétienne dérivent de textes bibliques qui les
placent sur les levres des Anges : le Gloria qui est chanté une premiére fois par les Anges a la naissance de
Jésus, et le Sanctus qui, selon Isaie 6, est I'acclamation des Séraphins qui se tiennent dans la proximité
immédiate de Dieu. Sous ce jour, la Liturgie chrétienne est une invitation a chanter avec les anges et a donner a
la parole sa plus haute fonction. A ce sujet, écoutons encore une fois Jean Leclercq : « Les moines devaient
trouver des accents qui traduisent le consentement de I’homme racheté aux mystéeres qu'il célébre : les
quelques chapiteaux de Cluny qui nous aient été conservés montrent les symboles christologiques des divers
tons du chant » (cf. ibid., p. 229).

Pour saint Benoit, la régle déterminante de la priére et du chant des moines est la parole du Psaume : Coram
angelis psallam Tibi, Domine —en présence des anges, je veux te chanter, Seigneur (cf. 138, 1). Se trouve ici
exprimée la conscience de chanter, dans la priere communautaire, en présence de toute la cour céleste, et donc
d’étre soumis a la mesure supréme : prier et chanter pour s’unir a la musique des esprits sublimes qui étaient
considérés comme les auteurs de I’'harmonie du cosmos, de la musique des sphéres. A partir de |, on peut
comprendre la sévérité d’'une méditation de saint Bernard de Clairvaux qui utilise une expression de la tradition
platonicienne, transmise par saint Augustin, pour juger le mauvais chant des moines qui, a ses yeux, n’était en
rien un incident secondaire. Il qualifie la cacophonie d’'un chant mal exécuté comme une chute dans la regio
dissimilitudinis, dans la ‘région de la dissimilitude’. Saint Augustin avait tiré cette expression de la philosophie
platonicienne pour caractériser I'état de son d&me avant sa conversion (cf. Confessions, VII, 10.16) : ’lhomme qui
est créé a I'image de Dieu tombe, en conséquence de son abandon de Dieu, dans la ‘région de la dissimilitude’,
dans un éloignement de Dieu ou il ne Le refléte plus et ou il devient ainsi non seulement dissemblable a Dieu,
mais aussi a sa véritable nature d’homme. Saint Bernard se montre ici évidemment sévére en recourant a cette
expression, qui indique la chute de I’'homme loin de lui-méme, pour qualifier les chants mal exécutés par les
moines, mais il montre a quel point il prend la chose au sérieux. Il indique ici que la culture du chant est une
culture de I'étre et que les moines, par leurs priéres et leurs chants, doivent correspondre a la grandeur de la
Parole qui leur est confiée, a son impératif de réelle beauté. De cette exigence capitale de parler avec Dieu et
de Le chanter avec les mots qu’ll a Lui-méme donnés, est née la grande musique occidentale. Ce n’était pas la
I'ceuvre d’'une « créativité » personnelle ou l'individu, prenant comme critére essentiel la représentation de son
propre moi, s’érige un monument a lui-méme. Il s’agissait plutét de reconnaitre attentivement avec les « oreilles
du ceceur » les lois constitutives de ’'harmonie musicale de la création, les formes essentielles de la musique



7

émise par le Créateur dans le monde et en 'lhomme, et d'inventer une musique digne de Dieu qui soit, en méme
temps, authentiquement digne de 'homme et qui proclame hautement cette dignité.

Enfin, pour s’efforcer de saisir cette culture monastique occidentale de la parole, qui s’est développée a partir de
la quéte intérieure de Dieu, il faut au moins faire une bréve allusion a la particularité du Livre ou des Livres par
lesquels cette Parole est parvenue jusqu’aux moines. Vue sous un aspect purement historique ou littéraire, la
Bible n’est pas simplement un livre, mais un recueil de textes littéraires dont la rédaction s’étend sur plus d’'un
millénaire et dont les différents livres ne sont pas facilement repérables comme constituant un corpus unifié. Au
contraire, des tensions visibles existent entre eux. C’est déja le cas dans la Bible d’Israél, que nous, chrétiens,
appelons I’Ancien Testament. Ca I'est plus encore quand nous, chrétiens, lions le Nouveau Testament et ses
écrits a la Bible d’Israél en l'interprétant comme chemin vers le Christ. Avec raison, dans le Nouveau Testament,
la Bible n’est pas de fagon habituelle appelée « I'Ecriture » mais « les Ecritures » qui, cependant, seront ensuite
considérées dans leur ensemble comme l'unique Parole de Dieu qui nous est adressée. Ce pluriel souligne déja
clairement que la Parole de Dieu nous parvient seulement a travers la parole humaine, a travers des paroles
humaines, c’est-a-dire que Dieu nous parle seulement dans 'humanité des hommes, a travers leurs paroles et
leur histoire. Cela signifie, ensuite, que I'aspect divin de la Parole et des paroles n’est pas immédiatement
perceptible. Pour le dire de fagon moderne : I'unité des livres bibliques et le caractére divin de leurs paroles ne
sont pas saisissables d’'un point de vue purement historique. L’élément historique se présente dans le multiple et
I’lhumain. Ce qui explique la formulation d’un distique médiéval qui, a premiére vue, apparait déconcertant :
Littera gesta docet — quid credas allegoria...(cf. Augustin de Dacie, Rotulus pugillaris, 1). La lettre enseigne les
faits ; I'allégorie ce qu'il faut croire, c’est-a-dire I'interprétation christologique et pneumatique.

Nous pouvons exprimer tout cela d’'une maniére plus simple : 'Ecriture a besoin de l'interprétation, et elle a
besoin de la communauté ou elle s’est formée et ou elle est vécue. En elle seulement, elle a son unité et, en
elle, se révéle le sens qui unifie le tout. Dit sous une autre forme : il existe des dimensions du sens de la Parole
et des paroles qui se découvrent uniquement dans la communion vécue de cette Parole qui crée I'histoire. A
travers la perception croissante de la pluralité de ses sens, la Parole n’est pas dévalorisée, mais elle apparait,
au contraire, dans toute sa grandeur et sa dignité. C’est pourquoi le « Catéchisme de I'Eglise catholique » peut
affirmer avec raison que le christianisme n’est pas au sens classique seulement une religion du livre (cf. n. 108).
Le christianisme percgoit dans les paroles /a Parole, le Logos lui-méme, qui déploie son mystére a travers cette
multiplicité et la réalité d’'une histoire humaine. Cette structure particuliére de la Bible est un défi toujours
nouveau posé a chaque génération. Selon sa nature, elle exclut tout ce qu’on appelle aujourd’hui

« fondamentalisme ». La Parole de Dieu, en effet, n’est jamais simplement présente dans la seule littéralité du
texte. Pour I'atteindre, il faut un dépassement et un processus de compréhension qui se laisse guider par le
mouvement intérieur de 'ensemble des textes et, a partir de Ia, doit devenir également un processus vital. Ce
n’est que dans I'unité dynamique de leur ensemble que les nombreux livres ne forment qu’un Livre. La Parole de
Dieu et Son action dans le monde se révélent seulement dans la parole et dans I'histoire humaines.

Le caractére crucial de ce theme est éclairé par les écrits de saint Paul. Il a exprimé de maniére radicale ce que
signifie le dépassement de la lettre et sa compréhension holistique, dans la phrase : « La lettre tue, mais I'Esprit
donne la vie » (2 Co 3, 6). Et encore : « La ou est I'Esprit..., |a est la liberté » (2 Co 3, 17). Toutefois, la grandeur
et 'ampleur de cette perception de la Parole biblique ne peut se comprendre que si I'on écoute saint Paul
jusqu’au bout, en apprenant que cet Esprit libérateur a un nom et que, de ce fait, la liberté a une mesure
intérieure : « Le Seigneur, c’est I'Esprit, et |a ou I'Esprit du Seigneur est présent, 1a est la liberté » (2 Co 3, 17).
L’Esprit qui rend libre ne se laisse pas réduire a I'idée ou a la vision personnelle de celui qui interpréte. L’Esprit
est Christ, et le Christ est le Seigneur qui nous montre le chemin. Avec cette parole sur I'Esprit et sur la liberté,
un vaste horizon s’ouvre, mais en méme temps, une limite claire est mise a I'arbitraire et a la subjectivité, limite
qui oblige fortement I'individu tout comme la communauté et noue un lien supérieur a celui de la lettre du texte :
le lien de l'intelligence et de 'amour. Cette tension entre le lien et la liberté, qui va bien au-dela du probleme
littéraire de l'interprétation de I'Ecriture, a déterminé aussi la pensée et I'ceuvre du monachisme et a
profondément modelé la culture occidentale. Cette tension se présente a nouveau a notre génération comme un
défi face aux deux pdles que sont, d’'un coté, I'arbitraire subjectif, et de I'autre, le fanatisme fondamentaliste. Si
la culture européenne d’aujourd’hui comprenait désormais la liberté comme I'absence totale de liens, cela serait
fatal et favoriserait inévitablement le fanatisme et 'arbitraire. L’absence de liens et I'arbitraire ne sont pas la
liberté, mais sa destruction.



8

En considérant « I'école du service du Seigneur » - comme Benoit appelait le monachisme -, nous avons jusque
Ia porté notre attention prioritairement sur son orientation vers la parole, vers '« ora ». Et, de fait, c’est a partir
de la que se détermine I'ensemble de la vie monastique. Mais notre réflexion resterait incompléte, si nous ne
fixions pas aussi notre regard, au moins brievement, sur la deuxieme composante du monachisme, désignée
par le terme « labora ». Dans le monde grec, le travail physique était considéré comme I'ceuvre des esclaves. Le
sage, I'homme vraiment libre, se consacrait uniquement aux choses de I'esprit ; il abandonnait le travail
physique, considéré comme une réalité inférieure, a ces hommes qui n’étaient pas supposés atteindre cette
existence supérieure, celle de I'esprit. La tradition juive était tres différente : tous les grands rabbins exergaient
parallélement un métier artisanal. Paul, comme rabbi puis comme héraut de 'Evangile aux Gentils, était un
fabricant de tentes et il gagnait sa vie par le travail de ses mains. Il n’était pas une exception, mais il se situait
dans la tradition commune du rabbinisme. Le monachisme chrétien a accueilli cette tradition : le travail manuel
en est un élément constitutif. Dans sa Regula, saint Benoit ne parle pas au sens strict de I'école, méme si
I'enseignement et 'apprentissage — comme nous I'avons vu — étaient acquis dans les faits ; en revanche, il parle
explicitement, dans un chapitre de sa Regle, du travail (cf. chap. 48). Augustin avait fait de méme en consacrant
au travail des moines un livre particulier. Les chrétiens, s’inscrivant dans la tradition pratiquée depuis longtemps
par le judaisme, devaient, en outre, se sentir interpelés par la parole de Jésus dans I'Evangile de Jean, ou il
défendait son action le jour du shabbat : « Mon Pére (...) est toujours a I'ceuvre, et moi aussi je suis a I'ceuvre »
(5, 17). Le monde gréco-romain ne connaissait aucun Dieu Créateur. La divinité supréme selon leur vision ne
pouvait pas, pour ainsi dire, se salir les mains par la création de la matiére. « L’'ordonnancement » du monde
était le fait du démiurge, une divinité subordonnée. Le Dieu de la Bible est bien différent : Lui, I'Un, le Dieu vivant
et vrai, est également le Créateur. Dieu travaille, il continue d’ceuvrer dans et sur I'histoire des hommes. Et dans
le Christ, il entre comme Personne dans I'enfantement laborieux de I'histoire. « Mon Pére est toujours a I'ceuvre
et moi aussi je suis a I'ceuvre ». Dieu Lui-méme est le Créateur du monde, et la création n’est pas encore
achevée. Dieu travaille, ergazetai! C’est ainsi que le travail des hommes devait apparaitre comme une
expression particuliére de leur ressemblance avec Dieu qui rend ’'homme participant a I'ceuvre créatrice de Dieu
dans le monde. Sans cette culture du travail qui, avec la culture de la parole, constitue le monachisme, le
développement de I'Europe, son ethos et sa conception du monde sont impensables. L’originalité de cet ethos
devrait cependant faire comprendre que le travail et la détermination de I'histoire par ’homme sont une
collaboration avec le Créateur, qui ont en Lui leur mesure. La ou cette mesure vient a manquer et la ou 'homme
s’éléve lui-méme au rang de créateur déiforme, la transformation du monde peut facilement aboutir a sa
destruction.

Nous sommes partis de 'observation que, dans I'effondrement de I'ordre ancien et des antiques certitudes,
I'attitude de fond des moines était le quaerere Deum - se mettre a la recherche de Dieu. C’est la, pourrions-nous
dire, I'attitude vraiment philosophique : regarder au-dela des réalités pénultiemes et se mettre a la recherche
des réalités ultimes qui sont vraies. Celui qui devenait moine, s’engageait sur un chemin élevé et long, il était
néanmoins déja en possession de la direction : la Parole de la Bible dans laquelle il écoutait Dieu parler. Dés
lors, il devait s’efforcer de Le comprendre pour pouvoir aller a Lui. Ainsi, le cheminement des moines, tout en
restant impossible a évaluer dans sa progression, s’effectuait au cceur de la Parole regue. La quéte des moines
comprend déja en soi, dans une certaine mesure, sa résolution. Pour que cette recherche soit possible, il est
nécessaire qu'il existe dans un premier temps un mouvement intérieur qui suscite non seulement la volonté de
chercher, mais qui rende aussi crédible le fait que dans cette Parole se trouve un chemin de vie, un chemin de
vie sur lequel Dieu va a la rencontre de ’lhomme pour lui permettre de venir a Sa rencontre. En d’autres termes,
I'annonce de la Parole est nécessaire. Elle s’adresse a I’homme et forge en lui une conviction qui peut devenir
vie. Afin que s’ouvre un chemin au cceur de la parole biblique en tant que Parole de Dieu, cette méme Parole
doit d’abord étre annoncée ouvertement. L’expression classique de la nécessité pour la foi chrétienne de se
rendre communicable aux autres se résume dans une phrase de la Premiére Lettre de Pierre, que la théologie
médiévale regardait comme le fondement biblique du travail des théologiens : « Vous devez toujours étre préts a
vous expliquer devant tous ceux qui vous demandent de rendre compte (logos) de I'espérance qui est en vous »
(3, 15). (Le Logos, la raison de I'espérance doit devenir apo-logie, doit devenir réponse). De fait, les chrétiens de
I'Eglise naissante ne considéraient pas leur annonce missionnaire comme une propagande qui devait servir a
augmenter I'importance de leur groupe, mais comme une nécessité intrinseque qui dérivait de la nature de leur
foi. Le Dieu en qui ils croyaient était le Dieu de tous, le Dieu Un et Vrai qui s’était fait connaitre au cours de
I'histoire d’Israél et, finalement, a travers son Fils, apportant ainsi la réponse qui concernait tous les hommes et,
gu’au plus profond d’eux-mémes, tous attendent. L'universalité de Dieu et I'universalité de la raison ouverte a
Lui constituaient pour eux la motivation et, a la fois, le devoir de 'annonce. Pour eux, la foi ne dépendait pas des



9

habitudes culturelles, qui sont diverses selon les peuples, mais relevait du domaine de la vérité qui concerne, de
maniére égale, tous les hommes.

Le schéma fondamental de I'annonce chrétienne ad extra - aux hommes qui, par leurs questionnements, sont
en recherche — se dessine dans le discours de saint Paul a 'Aréopage. N’'oublions pas qu’a cette époque,
I'Aréopage n’était pas une sorte d’académie ou les esprits les plus savants se rencontraient pour discuter sur les
sujets les plus élevés, mais un tribunal qui était compétent en matiere de religion et qui devait s’opposer a
l'intrusion de religions étrangéres. C’est précisément ce dont on accuse Paul : « On dirait un précheur de
divinités étrangéres » (Ac 17, 18). Ce a quoi Paul réplique : « J’ai trouvé chez vous un autel portant cette
inscription : "Au dieu inconnu". Or, ce que vous vénérez sans le connaitre, je viens vous I'annoncer » (cf. 17,
23). Paul n’annonce pas des dieux inconnus. Il annonce Celui que les hommes ignorent et pourtant
connaissent : I'lnconnu-Connu. C’est Celui qu’ils cherchent, et dont, au fond, ils ont connaissance et qui est
cependant I'lnconnu et I'lnconnaissable. Au plus profond, la pensée et le sentiment humains savent de quelque
maniére que Dieu doit exister et qu’a l'origine de toutes choses, il doit y avoir non pas l'irrationalité, mais la
Raison créatrice, non pas le hasard aveugle, mais la liberté. Toutefois, bien que tous les hommes le sachent
d’une certaine fagon — comme Paul le souligne dans la Lettre aux Romains (1, 21) — cette connaissance
demeure ambigtie : un Dieu seulement pensé et élaboré par I'esprit humain n’est pas le vrai Dieu. Si Lui ne se
montre pas, quoi que nous fassions, nous ne parvenons pas pleinement jusqu’a Lui. La nouveauté de I'annonce
chrétienne c’est la possibilité de dire maintenant a tous les peuples : Il s’est montré, Lui personnellement. Et a
présent, le chemin qui méne a Lui est ouvert. La nouveauté de I'annonce chrétienne ne réside pas dans une
pensée, mais dans un fait : Dieu s’est révélé. Ce n’est pas un fait nu mais un fait qui, lui-méme, est Logos -
présence de la Raison éternelle dans notre chair. Verbum caro factum est (Jn 1, 14) : il en est vraiment ainsi en
réalité, a présent, le Logos est 13, le Logos est présent au milieu de nous. C’est un fait rationnel. Cependant,
I'humilité de la raison sera toujours nécessaire pour pouvoir I'accueillir. Il faut I’humilité de 'homme pour
répondre a I'humilité de Dieu.

Sous de nombreux aspects, la situation actuelle est différente de celle que Paul a rencontrée a Athénes, mais,
tout en étant différente, elle est aussi, en de nombreux points, trés analogue. Nos villes ne sont plus remplies
d’autels et d’'images représentant de multiples divinités. Pour beaucoup, Dieu est vraiment devenu le grand
Inconnu. Malgré tout, comme jadis ou derriére les nombreuses représentations des dieux était cachée et
présente la question du Dieu inconnu, de méme, aujourd’hui, I'actuelle absence de Dieu est aussi tacitement
hantée par la question qui Le concerne. Quaerere Deum — chercher Dieu et se laisser trouver par Lui : cela n’est
pas moins nécessaire aujourd’hui que par le passé. Une culture purement positiviste, qui renverrait dans le
domaine subjectif, comme non scientifique, la question concernant Dieu, serait la capitulation de la raison, le
renoncement a ses possibilités les plus élevées et donc un échec de 'lhumanisme, dont les conséquences ne
pourraient étre que graves. Ce qui a fondé la culture de I'Europe, la recherche de Dieu et la disponibilité a
L’écouter, demeure aujourd’hui encore le fondement de toute culture véritable.

Merci beaucoup.

[01411-03.02] [Texte original: Francais]

TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA

Signor Cardinale,

Signora Ministro della Cultura,

Signor Sindaco,

Signor Cancelliere dell’Institut de France,
cari amici!

Grazie, Signor Cardinale, per le Sue parole gentili. Ci troviamo in un luogo storico, edificato dai figli di san
Bernardo di Clairvaux e che il Suo grande predecessore, il compianto Cardinale Jean-Marie Lustiger, ha voluto
come centro di dialogo tra la Sapienza cristiana e le correnti culturali intellettuali e artistiche dell’attuale societa.
Saluto in modo particolare la Signora Ministro della Cultura che rappresenta il Governo, cosi come il Signor
Giscard d’Estaing e il Signor Chirac. Rivolgo ugualmente il mio saluto ai Ministri presenti, ai rappresentanti



10

dell’'Unesco, al Signor Sindaco di Parigi e a tutte le altre Autorita. Non voglio dimenticare i miei colleghi
dell'Institut de France, i quali conoscono la considerazione che nutro nei loro confronti. Ringrazio il Principe de
Broglie per le sua cordiali parole. Ci rivedremo domani mattina. Ringrazio i delegati della comunita musulmana
francese per aver accettato di partecipare a questo incontro: rivolgo loro i miei migliori auguri per il ramadan in
corso. |l mio caloroso saluto va ora naturalmente all'insieme del multiforme mondo della cultura, che voi, cari
invitati, rappresentate cosi degnamente.

Vorrei parlarvi stasera delle origini della teologia occidentale e delle radici della cultura europea. Ho ricordato
allinizio che il luogo in cui ci troviamo & in qualche modo emblematico. E infatti legato alla cultura monastica,
giacché qui hanno vissuto giovani monaci, impegnati ad introdursi in una comprensione piu profonda della loro
chiamata e a vivere meglio la loro missione. E questa un’esperienza che interessa ancora noi oggi, o vi
incontriamo soltanto un mondo ormai passato? Per rispondere, dobbiamo riflettere un momento sulla natura
dello stesso monachesimo occidentale. Di che cosa si trattava allora? In base alla storia degli effetti del
monachesimo possiamo dire che, nel grande sconvolgimento culturale prodotto dalla migrazione di popoli e dai
nuovi ordini statali che stavano formandosi, i monasteri erano i luoghi in cui sopravvivevano i tesori della vecchia
cultura e dove, in riferimento ad essi, veniva formata passo passo una nuova cultura. Ma come avveniva
questo? Quale era la motivazione delle persone che in questi luoghi si riunivano? Che intenzioni avevano?
Come hanno vissuto?

Innanzitutto e per prima cosa si deve dire, con molto realismo, che non era loro intenzione di creare una cultura
e nemmeno di conservare una cultura del passato. La loro motivazione era molto piu elementare. Il loro obiettivo
era: quaerere Deum, cercare Dio. Nella confusione dei tempi in cui niente sembrava resistere, essi volevano
fare la cosa essenziale: impegnarsi per trovare cio che vale e permane sempre, trovare la Vita stessa. Erano
alla ricerca di Dio. Dalle cose secondarie volevano passare a quelle essenziali, a cid che, solo, € veramente
importante e affidabile. Si dice che erano orientati in modo "escatologico”. Ma ciod non € da intendere in senso
cronologico, come se guardassero verso la fine del mondo o verso la propria morte, ma in un senso
esistenziale: dietro le cose provvisorie cercavano il definitivo. Quaerere Deum: poiché erano cristiani, questa
non era una spedizione in un deserto senza strade, una ricerca verso il buio assoluto. Dio stesso aveva piantato
delle segnalazioni di percorso, anzi, aveva spianato una via, e il compito consisteva nel trovarla e seguirla.
Questa via era la sua Parola che, nei libri delle Sacre Scritture, era aperta davanti agli uomini. La ricerca di Dio
richiede quindi per intrinseca esigenza una cultura della parola o, come si esprime Jean Leclercq : nel
monachesimo occidentale, escatologia e grammatica sono interiormente connesse I'una con l'altra (cfr L'amour
des lettres et le desir de Dieu, p.14). Il desiderio di Dio, le désir de Dieu, include I'amour des lettres, 'amore per
la parola, il penetrare in tutte le sue dimensioni. Poiché nella Parola biblica Dio &€ in cammino verso di noi e noi
verso di Lui, bisogna imparare a penetrare nel segreto della lingua, a comprenderla nella sua struttura e nel suo
modo di esprimersi. Cosi, proprio a causa della ricerca di Dio, diventano importanti le scienze profane che ci
indicano le vie verso la lingua. Poiché la ricerca di Dio esigeva la cultura della parola, fa parte del monastero la
biblioteca che indica le vie verso la parola. Per lo stesso motivo ne fa parte anche la scuola, nella quale le vie
vengono aperte concretamente. Benedetto chiama il monastero una dominici servitii schola. || monastero serve
alla eruditio, alla formazione e all’erudizione dell’'uomo — una formazione con I'obbiettivo ultimo che 'uomo
impari a servire Dio. Ma questo comporta proprio anche la formazione della ragione, I'erudizione, in base alla
quale 'uomo impara a percepire, in mezzo alle parole, la Parola.

Per avere la piena visione della cultura della parola, che appartiene all’essenza della ricerca di Dio, dobbiamo
fare un altro passo. La Parola che apre la via della ricerca di Dio ed € essa stessa questa via, € una Parola che
riguarda la comunita. Certo, essa trafigge il cuore di ciascun singolo (cfr At 2, 37). Gregorio Magno descrive
questo come una fitta improvvisa che squarcia la nostra anima sonnolenta e ci sveglia rendendoci attenti per la
realta essenziale, per Dio (cfr Leclercq, ibid., p.35). Ma cosi ci rende attenti anche gli uni per gli altri. La Parola
non conduce a una via solo individuale di un’immersione mistica, ma introduce nella comunione con quanti
camminano nella fede. E per questo bisogna non solo riflettere sulla Parola, ma anche leggerla in modo giusto.
Come nella scuola rabbinica, cosi anche tra i monaci il leggere stesso compiuto dal singolo & al contempo un
atto corporeo. "Se, tuttavia, legere e lectio vengono usati senza un attributo esplicativo, indicano per lo piu
un’attivita che, come il cantare e lo scrivere, comprende l'intero corpo e l'intero spirito", dice al riguardo Jean
Leclercq (ibid., p.21).



11

E ancora c’é da fare un altro passo. La Parola di Dio introduce noi stessi nel colloquio con Dio. Il Dio che parla
nella Bibbia ci insegna come noi possiamo parlare con Lui. Specialmente nel Libro dei Salmi Egli ci da le parole
con cui possiamo rivolgerci a Lui, portare la nostra vita con i suoi alti e bassi nel colloquio davanti a Lui,
trasformando cosi la vita stessa in un movimento verso di Lui. | Salmi contengono ripetutamente delle istruzioni
anche sul come devono essere cantati ed accompagnati con strumenti musicali. Per pregare in base alla Parola
di Dio il solo pronunciare non basta, esso richiede la musica. Due canti della liturgia cristiana derivano da testi
biblici che li pongono sulle labbra degli Angeli: il Gloria, che & cantato dagli Angeli alla nascita di Gesu, e |l
Sanctus, che secondo Isaia 6 € 'acclamazione dei Serafini che stanno nell’ immediata vicinanza di Dio. Alla luce
di cio la Liturgia cristiana € invito a cantare insieme agli Angeli e a portare cosi la parola alla sua destinazione
piu alta. Sentiamo in questo contesto ancora una volta Jean Leclercq: "I monaci dovevano trovare delle melodie
che traducevano in suoni I'adesione dell'uomo redento ai misteri che egli celebra. | pochi capitelli di Cluny, che
si sono conservati fino ai nostri giorni, mostrano cosi i simboli cristologici dei singoli toni" (cfr ibid. p.229).

In Benedetto, per la preghiera e per il canto dei monaci vale come regola determinante la parola del Salmo:
Coram angelis psallam Tibi, Domine — davanti agli angeli voglio cantare a Te, Signore (cfr 138,1). Qui si esprime
la consapevolezza di cantare nella preghiera comunitaria in presenza di tutta la corte celeste e di essere quindi
esposti al criterio supremo: di pregare e di cantare in maniera da potersi unire alla musica degli Spiriti sublimi,
che erano considerati gli autori del’armonia del cosmo, della musica delle sfere. Partendo da cio, si pud capire
la serieta di una meditazione di san Bernardo di Chiaravalle, che usa una parola di tradizione platonica
trasmessa da Agostino per giudicare il canto brutto dei monaci, che ovviamente per lui non era affatto un piccolo
incidente, in fondo secondario. Egli qualifica la confusione di un canto mal eseguito come un precipitare nella
"zona della dissimilitudine" — nella regio dissimilitudinis. Agostino aveva preso questa parola dalla filosofia
platonica per caratterizzare il suo stato interiore prima della conversione (cfr Confess. VII, 10.16): 'uomo, che &
creato a somiglianza di Dio, precipita in conseguenza del suo abbandono di Dio nella "zona della dissimilitudine"
—in una lontananza da Dio nella quale non Lo rispecchia piu e cosi diventa dissimile non solo da Dio, ma anche
da se stesso, dal vero essere uomo. E certamente drastico se Bernardo, per qualificare i canti mal eseguiti dei
monaci, usa questa parola, che indica la caduta del’'uomo lontano da se stesso. Ma dimostra anche come egli
prenda la cosa sul serio. Dimostra che la cultura del canto &€ anche cultura dell’essere e che i monaci con il loro
pregare e cantare devono corrispondere alla grandezza della Parola loro affidata, alla sua esigenza di vera
bellezza. Da questa esigenza intrinseca del parlare con Dio e del cantarLo con le parole donate da Lui stesso &
nata la grande musica occidentale. Non si trattava di una "creativita" privata, in cui l'individuo erige un
monumento a se stesso, prendendo come criterio essenzialmente la rappresentazione del proprio io. Si trattava
piuttosto di riconoscere attentamente con gli "orecchi del cuore" le leggi intrinseche della musica della stessa
creazione, le forme essenziali della musica immesse dal Creatore nel suo mondo e nell’'uomo, e trovare cosi la
musica degna di Dio, che allora al contempo & anche veramente degna del’'uomo e fa risuonare in modo puro la
sua dignita.

Per capire in qualche modo la cultura della parola, che nel monachesimo occidentale si & sviluppata dalla
ricerca di Dio, partendo dall'interno, occorre finalmente fare almeno un breve cenno alla particolarita del Libro o
dei Libri in cui questa Parola € venuta incontro ai monaci. La Bibbia, vista sotto I'aspetto puramente storico o
letterario, non & semplicemente un libro, ma una raccolta di testi letterari, la cui stesura si estende lungo piu di
un millennio e i cui singoli libri non sono facilmente riconoscibili come appartenenti ad un’unita interiore; esistono
invece tensioni visibili tra di essi. Cio vale gia all'interno della Bibbia di Israele, che noi cristiani chiamiamo
I’Antico Testamento. Vale tanto piu quando noi, come cristiani, colleghiamo il Nuovo Testamento e i suoi scritti,
qguasi come chiave ermeneutica, con la Bibbia di Israele, interpretandola cosi come via verso Cristo. Nel Nuovo
Testamento, con buona ragione, la Bibbia normalmente non viene qualificata come "la Scrittura", ma come "le
Scritture" che, tuttavia, nel loro insieme vengono poi considerate come I'unica Parola di Dio rivolta a noi. Ma gia
questo plurale rende evidente che qui la Parola di Dio ci raggiunge soltanto attraverso la parola umana,
attraverso le parole umane, che cioé Dio parla a noi solo attraverso gli uomini, mediante le loro parole e la loro
storia. Questo, a sua volta, significa che I'aspetto divino della Parola e delle parole non &€ semplicemente ovvio.
Detto in espressioni moderne: I'unita dei libri biblici e il carattere divino delle loro parole non sono, da un punto di
vista puramente storico, afferrabili. L’elemento storico & la molteplicita e I'umanita. Da qui si comprende la
formulazione di un distico medioevale che, a prima vista, sembra sconcertante: "Littera gesta docet — quid
credas allegoria..." (cfr Augustinus de Dacia, Rotulus pugillaris, 1). La lettera mostra i fatti; cid che devi credere
lo dice l'allegoria, cioé l'interpretazione cristologica e pneumatica.



12

Possiamo esprimere tutto cid anche in modo piu semplice: la Scrittura ha bisogno dell’interpretazione, e ha
bisogno della comunita in cui si & formata e in cui viene vissuta. In essa ha la sua unita e in essa si dischiude il
senso che tiene unito il tutto. Detto ancora in un altro modo: esistono dimensioni del significato della Parola e
delle parole, che si dischiudono soltanto nella comunione vissuta di questa Parola che crea la storia. Mediante la
crescente percezione delle diverse dimensioni del senso, la Parola non viene svalutata, ma appare, anzi, in tutta
la sua grandezza e dignita. Per questo il "Catechismo della Chiesa Cattolica" con buona ragione puo dire che il
cristianesimo non & semplicemente una religione del libro nel senso classico (cfr n. 108). |l cristianesimo
percepisce nelle parole /a Parola, il Logos stesso, che estende il suo mistero attraverso tale molteplicita e la
realta di una storia umana. Questa struttura particolare della Bibbia & una sfida sempre nuova per ogni
generazione. Secondo la sua natura essa esclude tutto cid che oggi viene chiamato fondamentalismo. La Parola
di Dio stesso, infatti, non &€ mai presente gia nella semplice letteralita del testo. Per raggiungerla occorre un
trascendimento e un processo di comprensione, che si lascia guidare dal movimento interiore dell'insieme e
percid deve diventare anche un processo di vita. Sempre e solo nell’'unita dinamica dell'insieme i molti libri
formano un Libro, si rivelano nella parola e nella storia umane la Parola di Dio e I'agire di Dio nel mondo.

Tutta la drammaticita di questo tema viene illuminata negli scritti di san Paolo. Che cosa significhi il
trascendimento della lettera e la sua comprensione unicamente a partire dall’insieme, egli I'ha espresso in modo
drastico nella frase: "La lettera uccide, lo Spirito da vita" (2 Cor 3,6). E ancora: "Dove c’¢e lo Spirito ... ¢’é liberta"
(2 Cor 3,17). La grandezza e la vastita di tale visione della Parola biblica, tuttavia, si pud comprendere solo se si
ascolta Paolo fino in fondo e si apprende allora che questo Spirito liberatore ha un nome e che la liberta ha
quindi una misura interiore: "ll Signore & lo Spirito, e dove c’é lo Spirito del Signore c’¢ liberta" (2 Cor 3,17). Lo
Spirito liberatore non & semplicemente la propria idea, la visione personale di chi interpreta. Lo Spirito € Cristo, e
Cristo € il Signore che ci indica la strada. Con la parola sullo Spirito e sulla liberta si schiude un vasto orizzonte,
ma allo stesso tempo si pone un chiaro limite all’arbitrio e alla soggettivita, un limite che obbliga in maniera
inequivocabile il singolo come la comunita e crea un legame superiore a quello della lettera: il legame
dell'intelletto e del’'amore. Questa tensione tra legame e liberta, che va ben oltre il problema letterario
dell'interpretazione della Scrittura, ha determinato anche il pensiero e I'operare del monachesimo e ha
profondamente plasmato la cultura occidentale. Essa si pone nuovamente anche alla nostra generazione come
sfida di fronte ai poli dell’arbitrio soggettivo, da una parte, e del fanatismo fondamentalista, dall’altra. Sarebbe
fatale, se la cultura europea di oggi potesse comprendere la liberta ormai solo come la mancanza totale di
legami e con cio favorisse inevitabilmente il fanatismo e I'arbitrio. Mancanza di legame e arbitrio non sono la
liberta, ma la sua distruzione.

Nella considerazione sulla "scuola del servizio divino" — come Benedetto chiamava il monachesimo — abbiamo
fino a questo punto rivolto la nostra attenzione solo al suo orientamento verso la parola, verso I' "org". E di fatto
€ a partire da cio che viene determinata la direzione dell’insieme della vita monastica. Ma la nostra riflessione
rimarrebbe incompleta, se non fissassimo il nostro sguardo almeno brevemente anche sulla seconda
componente del monachesimo, quella descritta col "labora". Nel mondo greco il lavoro fisico era considerato
'impegno dei servi. Il saggio, 'uomo veramente libero si dedicava unicamente alle cose spirituali; lasciava il
lavoro fisico come qualcosa di inferiore a quegli uomini che non sono capaci di questa esistenza superiore nel
mondo dello spirito. Assolutamente diversa era la tradizione giudaica: tutti i grandi rabbi esercitavano allo stesso
tempo anche una professione artigianale. Paolo che, come rabbi e poi come annunciatore del Vangelo ai gentili,
era anche tessitore di tende e si guadagnava la vita con il lavoro delle proprie mani, non costituisce
un’eccezione, ma sta nella comune tradizione del rabbinismo. Il monachesimo ha accolto questa tradizione; il
lavoro manuale & parte costitutiva del monachesimo cristiano. San Benedetto parla nella sua Regola non
propriamente della scuola, anche se l'insegnamento e I'apprendimento — come abbiamo visto — in essa erano
cose praticamente scontate. Parla pero esplicitamente, in un capitolo della sua Regola, del lavoro (cfr cap.48).
Altrettanto fa Agostino che al lavoro dei monaci ha dedicato un libro particolare. | cristiani, che con cio
continuavano nella tradizione da tempo praticata dal giudaismo, dovevano inoltre sentirsi chiamati in causa dalla
parola di Gesu nel Vangelo di Giovanni, con la quale Egli difendeva il suo operare in giorno di Sabato: "ll Padre
mio opera sempre e anch’io opero" (5, 17). Il mondo greco-romano non conosceva alcun Dio Creatore; la
divinita suprema, secondo la loro visione, non poteva, per cosi dire, sporcarsi le mani con la creazione della
materia. Il "costruire” il mondo era riservato al demiurgo, una deita subordinata. Ben diverso il Dio cristiano: Egli,
I'Uno, il vero e unico Dio, € anche il Creatore. Dio lavora; continua a lavorare nella e sulla storia degli uomini. In
Cristo Egli entra come Persona nel lavoro faticoso della storia. "Il Padre mio opera sempre e anch’io opero". Dio



13

stesso ¢ il Creatore del mondo, e la creazione non €& ancora finita. Dio lavora, ergazetai. Cosi il lavorare degli
uomini doveva apparire come un’espressione particolare della loro somiglianza con Dio e 'uomo, in questo
modo, ha facolta e pud partecipare all’'operare di Dio nella creazione del mondo. Del monachesimo fa parte,
insieme con la cultura della parola, una cultura del lavoro, senza la quale lo sviluppo dell’Europa, il suo ethos e
la sua formazione del mondo sono impensabili. Questo ethos dovrebbe pero includere la volonta di far si che |l
lavoro e la determinazione della storia da parte del’'uomo siano un collaborare con il Creatore, prendendo da Lui
la misura. Dove questa misura viene a mancare e 'uomo eleva se stesso a creatore deiforme, la formazione del
mondo puo facilmente trasformarsi nella sua distruzione.

Siamo partiti dall’osservazione che, nel crollo di vecchi ordini e sicurezze, I'atteggiamento di fondo dei monaci
era il quaerere Deum — mettersi alla ricerca di Dio. Potremmo dire che questo & I'atteggiamento veramente
filosofico: guardare oltre le cose penultime e mettersi in ricerca di quelle ultime, vere. Chi si faceva monaco,
s’incamminava su una via lunga e alta, aveva tuttavia gia trovato la direzione: la Parola della Bibbia nella quale
sentiva parlare Dio stesso. Ora doveva cercare di comprenderLo, per poter andare verso di Lui. Cosi il cammino
dei monaci, pur rimanendo non misurabile nella lunghezza, si svolge ormai all’interno della Parola accolta. Il
cercare dei monaci, sotto certi aspetti, porta in se stesso gia un trovare. Occorre dunque, affinché questo
cercare sia reso possibile, che in precedenza esista gia un primo movimento che non solo susciti la volonta di
cercare, ma renda anche credibile che in questa Parola sia nascosta la via — o meglio: che in questa Parola Dio
stesso si faccia incontro agli uomini e percio gli uomini attraverso di essa possano raggiungere Dio. Con altre
parole: deve esserci I'annuncio che si rivolge all'uomo creando cosi in lui una convinzione che pud trasformarsi
in vita. Affinché si apra una via verso il cuore della Parola biblica quale Parola di Dio, questa stessa Parola deve
prima essere annunciata verso I'esterno. L’espressione classica di questa necessita della fede cristiana di
rendersi comunicabile agli altri & una frase della Prima Lettera di Pietro, che nella teologia medievale era
considerata la ragione biblica per il lavoro dei teologi: "Siate sempre pronti a rispondere a chiunque vi domandi
ragione (logos) della speranza che € in voi" (3, 15) (Il Logos, la ragione della speranza, deve diventare apo-
logia, deve diventare risposta). Di fatto, i cristiani della Chiesa nascente non hanno considerato il loro annuncio
missionario come una propaganda, che doveva servire ad aumentare il proprio gruppo, ma come una necessita
intrinseca che derivava dalla natura della loro fede: il Dio nel quale credevano era il Dio di tutti, il Dio uno e vero
che si era mostrato nella storia d’lsraele e infine nel suo Figlio, dando con cio la risposta che riguardava tutti e
che, nel loro intimo, tutti gli uomini attendono. L’universalita di Dio e 'universalita della ragione aperta verso di
Lui costituivano per loro la motivazione e insieme il dovere dell’annuncio. Per loro la fede non apparteneva alla
consuetudine culturale, che a seconda dei popoli € diversa, ma all’ambito della verita che riguarda ugualmente
tutti.

Lo schema fondamentale dell’annuncio cristiano "verso I'esterno” — agli uomini che, con le loro domande, sono
in ricerca — si trova nel discorso di san Paolo all’Areopago. Teniamo presente, in questo contesto, che
I’Areopago non era una specie di accademia, dove gli ingegni piu illustri s’incontravano per la discussione sulle
cose sublimi, ma un tribunale che aveva la competenza in materia di religione e doveva opporsi all'importazione
di religioni straniere. E proprio questa I'accusa contro Paolo: "Sembra essere un annunziatore di divinita
straniere" (Af 17, 18). A ci0 Paolo replica: "Ho trovato presso di voi un'ara con l'iscrizione: Al Dio ignoto. Quello
che voi adorate senza conoscere, io ve lo annunzio" (cfr 17, 23). Paolo non annuncia dei ignoti. Egli annuncia
Colui che gli uomini ignorano, eppure conoscono: I'lgnoto-Conosciuto; Colui che cercano, di cui, in fondo, hanno
conoscenza e che, tuttavia, € I'lgnoto e I'lnconoscibile. Il piu profondo del pensiero e del sentimento umani sa in
qualche modo che Egli deve esistere. Che all’'origine di tutte le cose deve esserci non l'irrazionalita, ma la
Ragione creativa; non il cieco caso, ma la liberta. Tuttavia, malgrado che tutti gli uomini in qualche modo
sappiano questo — come Paolo sottolinea nella Lettera ai Romani (1, 21) — questo sapere rimane irreale: un Dio
soltanto pensato e inventato non € un Dio. Se Egli non si mostra, noi comunque non giungiamo fino a Lui. La
cosa nuova dell’'annuncio cristiano € la possibilita di dire ora a tutti i popoli: Egli si & mostrato. Egli
personalmente. E adesso € aperta la via verso di Lui. La novita dell’annuncio cristiano non consiste in un
pensiero ma in un fatto: Egli si € mostrato. Ma questo non € un fatto cieco, ma un fatto che, esso stesso, &
Logos — presenza della Ragione eterna nella nostra carne. Verbum caro factum est (Gv 1,14). proprio cosi nel
fatto ora c’é il Logos, il Logos presente in mezzo a noi. Il fatto & ragionevole. Certamente occorre sempre 'umilta
della ragione per poter accoglierlo; occorre 'umilta del’'uomo che risponde all’'umilta di Dio.

La nostra situazione di oggi, sotto molti aspetti, & diversa da quella che Paolo incontro ad Atene, ma, pur nella



14

differenza, tuttavia, in molte cose anche assai analoga. Le nostre citta non sono piu piene di are ed immagini di
molteplici divinita. Per molti, Dio & diventato veramente il grande Sconosciuto. Ma come allora dietro le
numerose immagini degli déi era nascosta e presente la domanda circa il Dio ignoto, cosi anche I'attuale
assenza di Dio € tacitamente assillata dalla domanda che riguarda Lui. Quaerere Deum — cercare Dio e lasciarsi
trovare da Lui: questo oggi non € meno necessario che in tempi passati. Una cultura meramente positivista che
rimuovesse nel campo soggettivo come non scientifica la domanda circa Dio, sarebbe la capitolazione della
ragione, la rinuncia alle sue possibilita piu alte e quindi un tracollo del’'umanesimo, le cui conseguenze non
potrebbero essere che gravi. Cid che ha fondato la cultura dellEuropa, la ricerca di Dio e la disponibilita ad
ascoltarLo, rimane anche oggi il fondamento di ogni vera cultura.

[01411-01.02] [Testo originale: Francese]

TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Your Eminence,

Madam Minister of Culture,

Mr Mayor,

Mr Chancellor of the French Institute,
Dear Friends!

| thank you, Your Eminence, for your kind words. We are gathered in a historic place, built by the spiritual sons
of Saint Bernard of Clairvaux, and which Your venerable predecessor, the late Cardinal Jean-Marie Lustiger,
desired to be a centre of dialogue between Christian Wisdom and the cultural, intellectual, and artistic currents of
contemporary society. In particular, | greet the Minister of Culture, who is here representing the Government,
together with Mr Giscard d’Estaing and Mr Jacques Chirac. | likewise greet all the Ministers present, the
Representatives of UNESCO, the Mayor of Paris, and all other Authorities in attendance. | do not want to forget
my colleagues from the French Institute, who are well aware of my regard for them. | thank the Prince of Broglie
for his cordial words. We shall see each other again tomorrow morning. | thank the delegates of the French
Islamic community for having accepted the invitation to participate in this meeting: | convey to them by best
wishes for the holy season of Ramadan already underway. Of course, | extend warm greetings to the entire,
multifaceted world of culture, which you, dear guests, so worthily represent.

| would like to speak with you this evening of the origins of western theology and the roots of European culture. |
began by recalling that the place in which we are gathered is in a certain way emblematic. It is in fact a placed
tied to monastic culture, insofar as young monks came to live here in order to learn to understand their vocation
more deeply and to be more faithful to their mission. We are in a place that is associated with the culture of
monasticism. Does this still have something to say to us today, or are we merely encountering the world of the
past? In order to answer this question, we must consider for a moment the nature of Western monasticism itself.
What was it about? From the perspective of monasticism’s historical influence, we could say that, amid the great
cultural upheaval resulting from migrations of peoples and the emerging new political configurations, the
monasteries were the places where the treasures of ancient culture survived, and where at the same time a new
culture slowly took shape out of the old. But how did it happen? What motivated men to come together to these
places? What did they want? How did they live?

First and foremost, it must be frankly admitted straight away that it was not their intention to create a culture nor
even to preserve a culture from the past. Their motivation was much more basic. Their goal was: quaerere
Deum. Amid the confusion of the times, in which nothing seemed permanent, they wanted to do the essential -
to make an effort to find what was perennially valid and lasting, life itself. They were searching for God. They
wanted to go from the inessential to the essential, to the only truly important and reliable thing there is. It is
sometimes said that they were "eschatologically" oriented. But this is not to be understood in a temporal sense,
as if they were looking ahead to the end of the world or to their own death, but in an existential sense: they were
seeking the definitive behind the provisional. Quaerere Deum: because they were Christians, this was not an
expedition into a trackless wilderness, a search leading them into total darkness. God himself had provided
signposts, indeed he had marked out a path which was theirs to find and to follow. This path was his word, which
had been disclosed to men in the books of the sacred Scriptures. Thus, by inner necessity, the search for God



15

demands a culture of the word or — as Jean Leclercq put it: eschatology and grammar are intimately connected
with one another in Western monasticism (cf. L'amour des lettres et le désir de Dieu). The longing for God, the
désir de Dieu, includes amour des lettres, love of the word, exploration of all its dimensions. Because in the
biblical word God comes towards us and we towards him, we must learn to penetrate the secret of language, to
understand it in its construction and in the manner of its expression. Thus it is through the search for God that
the secular sciences take on their importance, sciences which show us the path towards language. Because the
search for God required the culture of the word, it was appropriate that the monastery should have a library,
pointing out pathways to the word. It was also appropriate to have a school, in which these pathways could be
opened up. Benedict calls the monastery a dominici servitii schola. The monastery serves eruditio, the formation
and education of man — a formation whose ultimate aim is that man should learn how to serve God. But it also
includes the formation of reason — education — through which man learns to perceive, in the midst of words, the
Word itself.

Yet in order to have a full vision of the culture of the word, which essentially pertains to the search for God, we
must take a further step. The Word which opens the path of that search, and is to be identified with this path, is a
shared word. True, it pierces every individual to the heart (cf. Acts 2:37). Gregory the Great describes this a
sharp stabbing pain, which tears open our sleeping soul and awakens us, making us attentive to the essential
reality, to God (cf. Leclercq, p. 35). But in the process, it also makes us attentive to one another. The word does
not lead to a purely individual path of mystical immersion, but to the pilgrim fellowship of faith. And so this word
must not only be pondered, but also correctly read. As in the rabbinic schools, so too with the monks, reading by
the individual is at the same time a corporate activity. "But if legere and lectio are used without an explanatory
note, then they designate for the most part an activity which, like singing and writing, engages the whole body
and the whole spirit", says Jean Leclercq on the subject (ibid., 21).

And once again, a further step is needed. We ourselves are brought into conversation with God by the word of
God. The God who speaks in the Bible teaches us how to speak with him ourselves. Particularly in the book of
Psalms, he gives us the words with which we can address him, with which we can bring our life, with all its
highpoints and lowpoints, into conversation with him, so that life itself thereby becomes a movement towards
him. The psalms also contain frequent instructions about how they should be sung and accompanied by
instruments. For prayer that issues from the word of God, speech is not enough: music is required. Two chants
from the Christian liturgy come from biblical texts in which they are placed on the lips of angels: the Gloria, which
is sung by the angels at the birth of Jesus, and the Sanctus, which according to Isaiah 6 is the cry of the
seraphim who stand directly before God. Christian worship is therefore an invitation to sing with the angels, and
thus to lead the word to its highest destination. Once again, Jean Leclercq says on this subject: "The monks had
to find melodies which translate into music the acceptance by redeemed man of the mysteries that he
celebrates. The few surviving capitula from Cluny thus show the Christological symbols of the individual modes"
(cf. ibid. p. 229).

For Benedict, the words of the Psalm: coram angelis psallam Tibi, Domine — in the presence of the angels, | will
sing your praise (cf. 138:1) — are the decisive rule governing the prayer and chant of the monks. What this
expresses is the awareness that in communal prayer one is singing in the presence of the entire heavenly court,
and is thereby measured according to the very highest standards: that one is praying and singing in such a way
as to harmonize with the music of the noble spirits who were considered the originators of the harmony of the
cosmos, the music of the spheres. From this perspective one can understand the seriousness of a remark by
Saint Bernard of Clairvaux, who used an expression from the Platonic tradition handed down by Augustine, to
pass judgement on the poor singing of monks, which for him was evidently very far from being a mishap of only
minor importance. He describes the confusion resulting from a poorly executed chant as a falling into the "zone
of dissimilarity" — the regio dissimilitudinis. Augustine had borrowed this phrase from Platonic philosophy, in
order to designate his condition prior to conversion (cf. Confessions, VI, 10.16): man, who is created in God’s
likeness, falls in his godforsakenness into the "zone of dissimilarity" — into a remoteness from God, in which he
no longer reflects him, and so has become dissimilar not only to God, but to himself, to what being human truly
is. Bernard is certainly putting it strongly when he uses this phrase, which indicates man’s falling away from
himself, to describe bad singing by monks. But it shows how seriously he viewed the matter. It shows that the
culture of singing is also the culture of being, and that the monks have to pray and sing in a manner
commensurate with the grandeur of the word handed down to them, with its claim on true beauty. This intrinsic



16

requirement of speaking with God and singing of him with words he himself has given, is what gave rise to the
great tradition of Western music. It was not a form of private "creativity", in which the individual leaves a
memorial to himself and makes self-representation his essential criterion. Rather it is about vigilantly recognizing
with the "ears of the heart" the inner laws of the music of creation, the archetypes of music that the Creator built
into his world and into men, and thus discovering music that is worthy of God, and at the same time truly worthy
of man, music whose worthiness resounds in purity.

In order to understand to some degree the culture of the word, which developed deep within Western
monasticism from the search for God, we need to touch at least briefly on the particular character of the book, or
rather books, in which the monks encountered this word. The Bible, considered from a purely historical and
literary perspective, is not simply a book, but a collection of literary texts which were redacted over the course of
more than a thousand years, and in which the inner unity of the individual books is not immediately apparent. On
the contrary, there are visible tensions between them. This is already the case within the Bible of Israel, which
we Christians call the Old Testament. It is only rectified when we as Christians link the New Testament writings
as, so to speak, a hermeneutical key with the Bible of Israel, and so understand the latter as the journey towards
Christ. With good reason, the New Testament generally designates the Bible not as "the Scripture" but as "the
Scriptures", which, when taken together, are naturally then regarded as the one word of God to us. But the use
of this plural makes it quite clear that the word of God only comes to us through the human word and through
human words, that God only speaks to us through the humanity of human agents, through their words and their
history. This means again that the divine element in the word and in the words is not self-evident. To say this in
a modern way: the unity of the biblical books and the divine character of their words cannot be grasped by purely
historical methods. The historical element is seen in the multiplicity and the humanity. From this perspective one
can understand the formulation of a medieval couplet that at first sight appears rather disconcerting: littera gesta
docet — quid credas allegoria ... (cf. Augustine of Dacia, Rotulus pugillaris, 1). The letter indicates the facts; what
you have to believe is indicated by allegory, that is to say, by Christological and pneumatological exegesis.

We may put it even more simply: Scripture requires exegesis, and it requires the context of the community in
which it came to birth and in which it is lived. This is where its unity is to be found, and here too its unifying
meaning is opened up. To put it yet another way: there are dimensions of meaning in the word and in words
which only come to light within the living community of this history-generating word. Through the growing
realization of the different layers of meaning, the word is not devalued, but in fact appears in its full grandeur and
dignity. Therefore the Catechism of the Catholic Church can rightly say that Christianity does not simply
represent a religion of the book in the classical sense (cf. par. 108). It perceives in the words the Word, the
Logos itself, which spreads its mystery through this multiplicity and the reality of a human history. This particular
structure of the Bible issues a constantly new challenge to every generation. It excludes by its nature everything
that today is known as fundamentalism. In effect, the word of God can never simply be equated with the letter of
the text. To attain to it involves a transcending and a process of understanding, led by the inner movement of the
whole and hence it also has to become a process of living. Only within the dynamic unity of the whole are the
many books one book. The Word of God and his action in the world are revealed only in the word and history of
human beings.

The whole drama of this topic is illuminated in the writings of Saint Paul. What is meant by the transcending of
the letter and understanding it solely from the perspective of the whole, he forcefully expressed as follows: "The
letter kills, but the Spirit gives life" (2 Cor 3:6). And he continues: "Where the Spirit is ... there is freedom (cf. 2
Cor 3:17). But one can only understand the greatness and breadth of this vision of the biblical word if one listens
closely to Paul and then discovers that this liberating Spirit has a name, and hence that freedom has an inner
criterion: "The Lord is the Spirit. Where the Spirit is ... there is freedom" (2 Cor 3:17). The liberating Spirit is not
simply the exegete’s own idea, the exegete’s own vision. The Spirit is Christ, and Christ is the Lord who shows
us the way. With the word of Spirit and of freedom, a further horizon opens up, but at the same time a clear limit
is placed upon arbitrariness and subjectivity, which unequivocally binds both the individual and the community
and brings about a new, higher obligation than that of the letter: namely, the obligation of insight and love. This
tension between obligation and freedom, which extends far beyond the literary problem of scriptural exegesis,
has also determined the thinking and acting of monasticism and has deeply marked Western culture. This
tension presents itself anew as a challenge for our own generation as we face two poles: on the one hand,
subjective arbitrariness, and on the other, fundamentalist fanaticism. It would be a disaster if today’s European



17

culture could only conceive freedom as absence of obligation, which would inevitably play into the hands of
fanaticism and arbitrariness. Absence of obligation and arbitrariness do not signify freedom, but its destruction.

Thus far in our consideration of the "school of God’s service", as Benedict describes monasticism, we have
examined only its orientation towards the word — towards the "ora". Indeed, this is the starting point that sets the
direction for the entire monastic life. But our consideration would remain incomplete if we did not also at least
briefly glance at the second component of monasticism, indicated by the "labora". In the Greek world, manual
labour was considered something for slaves. Only the wise man, the one who is truly free, devotes himself to the
things of the spirit; he views manual labour as somehow beneath him, and leaves it to people who are not suited
to this higher existence in the world of the spirit. The Jewish tradition was quite different: all the great rabbis
practised at the same time some form of handcraft. Paul, who as a Rabbi and then as a preacher of the Gospel
to the Gentile world was also a tent-maker and earned his living with the work of his own hands, is no exception
here, but stands within the common tradition of the rabbinate. Monasticism took up this tradition; manual work is
a constitutive element of Christian monasticism. In his Regula, Saint Benedict does not speak specifically about
schools, although in practice, he presupposes teaching and learning, as we have seen. However, in one chapter
of his Rule, he does speak explicitly about work (cf. Chap. 48). And so does Augustine, who dedicated a book of
his own to monastic work. Christians, who thus continued in the tradition previously established by Judaism,
must have felt further vindicated by Jesus’s saying in Saint John’s Gospel, in defence of his activity on the
Sabbath: "My Father is working still, and | am working" (5:17). The Graeco-Roman world did not have a creator
God; according to its vision, the highest divinity could not, as it were, dirty his hands in the business of creating
matter. The "making" of the world was the work of the Demiurge, a lower deity. The Christian God is different:
he, the one, real and only God, is also the Creator. God is working; he continues working in and on human
history. In Christ, he enters personally into the laborious work of history. "My Father is working still, and | am
working." God himself is the Creator of the world, and creation is not yet finished. God works, ergazetal! Thus
human work was now seen as a special form of human resemblance to God, as a way in which man can and
may share in God’s activity as creator of the world. Monasticism involves not only a culture of the word, but also
a culture of work, without which the emergence of Europe, its ethos and its influence on the world would be
unthinkable. Naturally, this ethos had to include the idea that human work and shaping of history is understood
as sharing in the work of the Creator, and must be evaluated in those terms. Where such evaluation is lacking,
where man arrogates to himself the status of god-like creator, his shaping of the world can quickly turn into
destruction of the world.

We set out from the premise that the basic attitude of monks in the face of the collapse of the old order and its
certainties was quaerere Deum — setting out in search of God. We could describe this as the truly philosophical
attitude: looking beyond the penultimate, and setting out in search of the ultimate and the true. By becoming a
monk, a man set out on a broad and noble path, but he had already found the direction he needed: the word of
the Bible, in which he heard God himself speaking. Now he had to try to understand him, so as to be able to
approach him. So the monastic journey is indeed a journey into the inner world of the received word, even if an
infinite distance is involved. Within the monks’ seeking there is already contained, in some respects, a finding.
Therefore, if such seeking is to be possible at all, there has to be an initial spur, which not only arouses the will
to seek, but also makes it possible to believe that the way is concealed within this word, or rather: that in this
word, God himself has set out towards men, and hence men can come to God through it. To put it another way:
there must be proclamation, which speaks to man and so creates conviction, which in turn can become life. If a
way is to be opened up into the heart of the biblical word as God’s word, this word must first of all be proclaimed
outwardly. The classic formulation of the Christian faith’s intrinsic need to make itself communicable to others, is
a phrase from the First Letter of Peter, which in medieval theology was regarded as the biblical basis for the
work of theologians: "Always have your answer ready for people who ask you the reason (the logos) for the hope
that you all have" (3:15). (The Logos, the reason for hope must become apo-logia; it must become a response).
In fact, Christians of the nascent Church did not regard their missionary proclamation as propaganda, designed
to enlarge their particular group, but as an inner necessity, consequent upon the nature of their faith: the God in
whom they believed was the God of all people, the one, true God, who had revealed himself in the history of
Israel and ultimately in his Son, thereby supplying the answer which was of concern to everyone and for which
all people, in their innermost hearts, are waiting. The universality of God, and of reason open towards him, is
what gave them the motivation—indeed, the obligation—to proclaim the message. They saw their faith as
belonging, not to cultural custom that differs from one people to another, but to the domain of truth, which



18

concerns all people equally.

The fundamental structure of Christian proclamation "outwards" — towards searching and questioning mankind —
is seen in Saint Paul’s address at the Areopagus. We should remember that the Areopagus was not a form of
academy at which the most illustrious minds would meet for discussion of lofty matters, but a court of justice,
which was competent in matters of religion and ought to have opposed the import of foreign religions. This is
exactly what Paul is reproached for: "he seems to be a preacher of foreign divinities" (Acts 17:18). To this, Paul
responds: | have found an altar of yours with this inscription: ‘to an unknown god’. What therefore you worship
as unknown, this | proclaim to you (17:23). Paul is not proclaiming unknown gods. He is proclaiming him whom
men do not know and yet do know — the unknown-known; the one they are seeking, whom ultimately they know
already, and who yet remains the unknown and unrecognizable. The deepest layer of human thinking and
feeling somehow knows that he must exist, that at the beginning of all things, there must be not irrationality, but
creative Reason — not blind chance, but freedom. Yet even though all men somehow know this, as Paul
expressly says in the Letter to the Romans (1:21), this knowledge remains unreal: a God who is merely
imagined and invented is not God at all. If he does not reveal himself, we cannot gain access to him. The novelty
of Christian proclamation is that it can now say to all peoples: he has revealed himself. He personally. And now
the way to him is open. The novelty of Christian proclamation does not consist in a thought, but in a deed: God
has revealed himself. Yet this is no blind deed, but one which is itself Logos — the presence of eternal reason in
our flesh. Verbum caro factum est (Jn 1:14): just so, amid what is made (factum) there is now Logos, Logos is
among us. Creation (factum) is rational. Naturally, the humility of reason is always needed, in order to accept it:
man’s humility, which responds to God’s humility.

Our present situation differs in many respects from the one that Paul encountered in Athens, yet despite the
difference, the two situations also have much in common. Our cities are no longer filled with altars and with
images of multiple deities. God has truly become for many the great unknown. But just as in the past, when
behind the many images of God the question concerning the unknown God was hidden and present, so too the
present absence of God is silently besieged by the question concerning him. Quaerere Deum — to seek God and
to let oneself be found by him, that is today no less necessary than in former times. A purely positivistic culture
which tried to drive the question concerning God into the subjective realm, as being unscientific, would be the
capitulation of reason, the renunciation of its highest possibilities, and hence a disaster for humanity, with very
grave consequences. What gave Europe’s culture its foundation — the search for God and the readiness to listen
to him — remains today the basis of any genuine culture.

Thank you.

[01411-02.02] [Original text: French]
TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Sefior Cardenal,

Sefora Ministra de la Cultura,

Sefior Alcalde,

Sefor Canciller del Instituto de Francia,
Queridos amigos,

Gracias, Senor Cardenal, por sus amables palabras. Nos encontramos en un lugar histérico, edificado por los
hijos de san Bernardo de Claraval y que su gran predecesor, el recordado Cardenal Jean-Marie Lustiger, quiso
como centro de dialogo entre la sabiduria cristiana y las corrientes culturales, intelectuales y artisticas de la
sociedad actual. Saludo en particular a la Sefiora Ministra de la Cultura, que representa al Gobierno, asi como
al Senor Giscard D’Estaing y al Sefor Chirac. Asimismo, saludo a los Sefiores Ministros que nos acompanan, a
los representantes de la UNESCO, al Sefior Alcalde de Paris y a las demas Autoridades. No puedo olvidar a
mis colegas del Instituto de Francia, que bien conocen la consideracion que les profeso. Doy las gracias al
Principe de Broglie por sus cordiales palabras. Nos veremos mafana por la mafana. Agradezco a la
Delegacion de la comunidad musulmana francesa que haya aceptado participar en este encuentro: les dirijo mis
mejores deseos en este tiempo de Ramadan. Dirijo ahora un cordial saludo al conjunto del variado mundo de la



19

cultura, que vosotros, queridos invitados, representais tan dignamente.

Quisiera hablaros esta tarde del origen de la teologia occidental y de las raices de la cultura europea. He
recordado al comienzo que el lugar donde nos encontramos es emblematico. Esta ligado a la cultura monastica,
porque aqui vivieron monjes jovenes, para aprender a comprender mas profundamente su llamada y vivir mejor
su mision. 4 Es ésta una experiencia que representa todavia algo para nosotros, o nos encontramos sélo con un
mundo ya pasado? Para responder, conviene que reflexionemos un momento sobre la naturaleza del
monaquismo occidental. ; De qué se trataba entonces? A tenor de la historia de las consecuencias del
monaquismo cabe decir que, en la gran fractura cultural provocada por las migraciones de los pueblos y el
nuevo orden de los Estados que se estaban formando, los monasterios eran los lugares en los que sobrevivian
los tesoros de la vieja cultura y en los que, a partir de ellos, se iba formando poco a poco una nueva cultura.
¢,Como sucedia esto? Qué les movia a aquellas personas a reunirse en lugares asi? ¢ Qué intenciones
tenian? ;Coémo vivieron?

Primeramente y como cosa importante hay que decir con gran realismo que no estaba en su intencion crear una
cultura y ni siquiera conservar una cultura del pasado. Su motivacion era mucho mas elemental. Su objetivo era:
quaerere Deum, buscar a Dios. En la confusidon de un tiempo en que nada parecia quedar en pie, los monjes
querian dedicarse a lo esencial: trabajar con teson por dar con lo que vale y permanece siempre, encontrar la
misma Vida. Buscaban a Dios. Querian pasar de lo secundario a lo esencial, a lo que es sélo y verdaderamente
importante y fiable. Se dice que su orientacion era «escatoldgica». Que no hay que entenderlo en el sentido
cronolégico del término, como si mirasen al fin del mundo o a la propia muerte, sino existencialmente: detras de
lo provisional buscaban lo definitivo. Quaerere Deum: como eran cristianos, no se trataba de una expedicion por
un desierto sin caminos, una busqueda hacia el vacio absoluto. Dios mismo habia puesto sefales de pista,
incluso habia allanado un camino, y de lo que se trataba era de encontrarlo y seguirlo. El camino era su Palabra
que, en los libros de las Sagradas Escrituras, estaba abierta ante los hombres. La busqueda de Dios requiere,
pues, por intrinseca exigencia una cultura de la palabra o, como dice Jean Leclercq: en el monaquismo
occidental, escatologia y gramatica estan interiormente vinculadas una con la otra (cf. L'amour des lettres et le
desir de Dieu, p. 14). El deseo de Dios, le desir de Dieu, incluye 'amour des lettres, el amor por la palabra,
ahondar en todas sus dimensiones. Porque en la Palabra biblica Dios esta en camino hacia nosotros y nosotros
hacia El, hace falta aprender a penetrar en el secreto de la lengua, comprenderla en su estructura y en el modo
de expresarse. Asi, precisamente por la busqueda de Dios, resultan importantes las ciencias profanas que nos
sefalan el camino hacia la lengua. Puesto que la busqueda de Dios exigia la cultura de la palabra, forma parte
del monasterio la biblioteca que indica el camino hacia la palabra. Por el mismo motivo forma parte también de
él la escuela, en la que concretamente se abre el camino. San Benito llama al monasterio una dominici servitii
schola. El monasterio sirve a la eruditio, a la formacioén y a la erudicion del hombre —una formacion con el
objetivo ultimo de que el hombre aprenda a servir a Dios. Pero esto comporta evidentemente también la
formacion de la razén, la erudicién, por la que el hombre aprende a percibir entre las palabras la Palabra.

Para captar plenamente la cultura de la palabra, que pertenece a la esencia de la busqueda de Dios, hemos de
dar otro paso. La Palabra que abre el camino de la busqueda de Dios y es ella misma el camino, es una
Palabra que mira a la comunidad. En efecto, llega hasta el fondo del corazén de cada uno (cf. Hch 2, 37).
Gregorio Magno lo describe como una punzada imprevista que desgarra el alma adormecida y la despierta
haciendo que estemos atentos a la realidad esencial, a Dios (cf. Leclercq, ibid., p. 35). Pero también hace que
estemos atentos unos a otros. La Palabra no lleva a un camino sélo individual de una inmersion mistica, sino
que introduce en la comunion con cuantos caminan en la fe. Y por eso hace falta no sélo reflexionar en la
Palabra, sino leerla debidamente. Como en la escuela rabinica, también entre los monjes el mismo leer del
individuo es simultdneamente un acto corporal. «Sin embargo, si legere y lectio se usan sin un adjetivo
calificativo, indican comunmente una actividad que, como cantar o escribir, afectan a todo el cuerpo y a toda el
alman, dice a este respecto Jean Leclercq (ibid., p. 21).

Y aun hay que dar otro paso. La Palabra de Dios nos introduce en el coloquio con Dios. El Dios que habla en la
Biblia nos ensefia como podemos hablar con El. Especialmente en el Libro de los Salmos nos ofrece las
palabras con que podemos dirigirnos a El, presentarle nuestra vida con sus altibajos en coloquio ante El,
transformando asi la misma vida en un movimiento hacia El. Los Salmos contienen frecuentes instrucciones
incluso sobre como deben cantarse y acompafiarse de instrumentos musicales. Para orar con la Palabra de



20

Dios el s6lo pronunciar no es suficiente, se requiere la musica. Dos cantos de la liturgia cristiana provienen de
textos biblicos, que los ponen en los labios de los Angeles: el Gloria, que fue cantado por los Angeles al nacer
Jesus, y el Sanctus, que segun /saias 6 es la aclamacion de los Serafines que estan junto a Dios. A esta luz, la
Liturgia cristiana es invitacién a cantar con los Angeles y dirigir asi la palabra a su destino mas alto.
Escuchemos en ese contexto una vez mas a Jean Leclercq: «Los monjes tenian que encontrar melodias que
tradujeran en sonidos la adhesion del hombre redimido a los misterios que celebra. Los pocos capiteles de
Cluny, que se conservan hasta nuestros dias, muestran los simbolos cristolégicos de cada uno de los tonos»
(cf. Ibid., p. 229).

En San Benito, para la plegaria y para el canto de los monjes, la regla determinante es lo que dice el Salmo:
Coram angelis psallam Tibi, Domine —delante de los angeles tafieré para ti, Sefor (cf. 138, 1). Aqui se expresa
la conciencia de cantar en la oracion comunitaria en presencia de toda la corte celestial y por tanto de estar
expuestos al criterio supremo: orar y cantar de modo que se pueda estar unidos con la musica de los Espiritus
sublimes que eran tenidos como autores de la armonia del cosmos, de la musica de las esferas. De ahi se
puede entender la seriedad de una meditacion de san Bernardo de Claraval, que usa un dicho de tradicién
platénica transmitido por Agustin para juzgar el canto feo de los monjes, que obviamente para él no era de
hecho un pequefno matiz, sin importancia. Califica la confusién de un canto mal hecho como un precipitarse en
la «zona de la desemejanza —en la regio dissimilitudinis. Agustin habia echado mano de esa expresion de la
filosofia platdnica para calificar su estado interior antes de la conversion (cf. Confesiones VII, 10.16): el hombre,
creado a semejanza de Dios, al abandonarlo se hunde en la «zona de la desemejanza» — en un alejamiento de
Dios en el que ya no lo refleja y asi se hace desemejante no soélo de Dios, sino también de si mismo, del
verdadero ser hombre. Es ciertamente drastico que Bernardo, para calificar los cantos mal hechos de los
monjes, emplee esta expresion, que indica la caida del hombre alejado de si mismo. Pero demuestra también
coémo se toma en serio este asunto. Demuestra que la cultura del canto es también cultura del ser y que los
monjes con su plegaria y su canto han de estar a la altura de la Palabra que se les ha confiado, a su exigencia
de verdadera belleza. De esa exigencia intrinseca de hablar y cantar a Dios con las palabras dadas por El
mismo nacio la gran musica occidental. No se trataba de una «creatividad» privada, en la que el individuo se
erige un monumento a si mismo, tomando como criterio esencialmente la representacion del propio yo. Se
trataba mas bien de reconocer atentamente con los «oidos del corazén» las leyes intrinsecas de la musica de la
creacion misma, las formas esenciales de la musica puestas por el Creador en su mundo y en el hombre, y
encontrar asi la musica digna de Dios, que al mismo tiempo es verdaderamente digna del hombre e indica de
manera pura su dignidad.

Para captar de alguna manera la cultura de la palabra, que en el monaquismo occidental se desarrolld por la
busqueda de Dios, partiendo de dentro, es preciso referirse también, aunque sea brevemente, a la
particularidad del Libro o de los Libros en los que esta Palabra ha salido al encuentro de los monjes. La Biblia,
vista bajo el aspecto puramente histérico o literario, no es simplemente un libro, sino una coleccion de textos
literarios, cuya redaccion duré mas de un milenio y en la que cada uno de los libros no es facilmente
reconocible como perteneciente a una unidad interior; en cambio se dan tensiones visibles entre ellos. Esto es
verdad ya dentro de la Biblia de Israel, que los cristianos llamamos el Antiguo Testamento. Es mas verdad aun
cuando nosotros, como cristianos, unimos el Nuevo Testamento y sus escritos, casi como clave hermenéutica,
con la Biblia de Israel, interpretandola asi como camino hacia Cristo. En el Nuevo Testamento, con razon, la
Biblia normalmente no se la califica como "la Escritura", sino como "las Escrituras", que sin embargo en su
conjunto luego se consideran como la Unica Palabra de Dios dirigida a nosotros. Pero ya este plural evidencia
gue aqui la Palabra de Dios nos alcanza soélo a través de la palabra humana, a través de las palabras humanas,
es decir que Dios nos habla sélo a través de los hombres, mediante sus palabras y su historia. Esto, a su vez,
significa que el aspecto divino de la Palabra y de las palabras no es naturalmente obvio. Dicho con lenguaje
moderno: la unidad de los libros biblicos y el caracter divino de sus palabras no son, desde un punto de vista
puramente historico, asibles. El elemento historico es la multiplicidad y la humanidad. De ahi se comprende la
formulacion de un distico medieval que, a primera vista, parece desconcertante: Littera gesta docet — quid
credas allegoria... (cf. Augustinus de Dacia, Rotulus pugillaris, 1). La letra muestra los hechos; lo que tienes que
creer lo dice la alegoria, es decir la interpretacion cristolégica y pneumatica.

Todo esto podemos decirlo de manera mas sencilla: la Escritura precisa de la interpretacion, y precisa de la
comunidad en la que se ha formado y en la que es vivida. En ella tiene su unidad y en ella se despliega el



21

sentido que auna el todo. Dicho todavia de otro modo: existen dimensiones del significado de la Palabra y de
las palabras, que se desvelan solo en la comunion vivida de esta Palabra que crea la historia. Mediante la
creciente percepcion de las diversas dimensiones del sentido, la Palabra no queda devaluada, sino que aparece
incluso con toda su grandeza y dignidad. Por eso el « Catecismo de la Iglesia Catdlica» con toda razén puede
decir que el cristianismo no es simplemente una religion del libro en el sentido clasico (cf. n. 108). El
cristianismo capta en las palabras /a Palabra, el Logos mismo, que despliega su misterio a través de tal
multiplicidad y de la realidad de una historia humana. Esta estructura especial de la Biblia es un desafio siempre
nuevo para cada generacion. Por su misma naturaleza excluye todo lo que hoy se llama fundamentalismo. La
misma Palabra de Dios, de hecho, nunca esta presente ya en la simple literalidad del texto. Para alcanzarla se
requiere un trascender y un proceso de comprension, que se deja guiar por el movimiento interior del conjunto y
por ello debe convertirse también en un proceso vital. Siempre y sélo en la unidad dinamica del conjunto los
muchos libros forman un Libro, la Palabra de Dios y la accion de Dios en el mundo se revelan solamente en la
palabra y en la historia humana.

Todo el dramatismo de este tema esta iluminado en los escritos de san Pablo. Qué significado tenga el
trascender de la letra y su comprension unicamente a partir del conjunto, lo ha expresado de manera drastica
en la frase: «La pura letra mata y, en cambio, el Espiritu da vida» (2 Cor 3, 6). Y también: "Donde hay el
Espiritu... hay libertad" (2 Cor 3, 17). La grandeza y la amplitud de tal visidon de la Palabra biblica, sin embargo,
so6lo se puede comprender si se escucha a Pablo profundamente y se comprende entonces que ese Espiritu
liberador tiene un nombre y que la libertad tiene por tanto una medida interior: «El Sefior es el Espiritu, y donde
hay el Espiritu del Sefior hay libertad» (2 Cor 3,17). El Espiritu liberador no es simplemente la propia idea, la
vision personal de quien interpreta. El Espiritu es Cristo, y Cristo es el Sefor que nos indica el camino. Con la
palabra sobre el Espiritu y sobre la libertad se abre un vasto horizonte, pero al mismo tiempo se pone una clara
limitacion a la arbitrariedad y a la subjetividad, un limite que obliga de manera inequivoca al individuo y a la
comunidad y crea un vinculo superior al de la letra: el vinculo del entendimiento y del amor. Esa tension entre
vinculo y libertad, que sobrepasa el problema literario de la interpretacion de la Escritura, ha determinado
también el pensamiento y la actuacién del monaquismo y ha plasmado profundamente la cultura occidental. Esa
tension se presenta de nuevo también a nuestra generaciéon como un reto frente a los extremos de la
arbitrariedad subjetiva, por una parte, y del fanatismo fundamentalista, por otra. Seria fatal, si la cultura europea
de hoy llegase a entender la libertad s6lo como la falta total de vinculos y con esto favoreciese inevitablemente
el fanatismo y la arbitrariedad. Falta de vinculos y arbitrariedad no son la libertad, sino su destruccion.

En la consideracion sobre la «escuela del servicio divino» —como san Benito llamaba al monaquismo—- hemos
fijado hasta ahora la atencidn solo en su orientacion hacia la palabra, en el «ora». Y de hecho de ahi es de
donde se determina la direccion del conjunto de la vida monastica. Pero nuestra reflexion quedaria incompleta
si no miraramos aunque sea brevemente el segundo componente del monaquismo, el descrito con el «/abora».
En el mundo griego el trabajo fisico se consideraba tarea de siervos. El sabio, el hombre verdaderamente libre
se dedicaba Unicamente a las cosas espirituales; dejaba el trabajo fisico como algo inferior a los hombres
incapaces de la existencia superior en el mundo del espiritu. Absolutamente diversa era la tradicion judaica:
todos los grandes rabinos ejercian al mismo tiempo una profesion artesanal. Pablo que, como rabino y luego
como anunciador del Evangelio a los gentiles, era también tejedor de tiendas y se ganaba la vida con el trabajo
de sus manos, no constituye una excepcion, sino que sigue la comun tradicion del rabinismo. El monaquismo
ha acogido esa tradicion; el trabajo manual es parte constitutiva del monaquismo cristiano. San Benito habla en
su Regla no propiamente de la escuela, aunque la ensefianza y el aprendizaje —como hemos visto- en ella se
daban por descontados. En cambio, en un capitulo de su Regla habla explicitamente del trabajo (cf. cap. 48). Lo
mismo hace Agustin que dedicé al trabajo de los monjes todo un libro. Los cristianos, que con esto continuaban
la tradicion ampliamente practicada por el judaismo, tenian que sentirse sin embargo cuestionados por la
palabra de Jesus en el Evangelio de Juan, con la que defendia su actuar en sabado: «Mi Padre sigue actuando
y yo también actuo» (5, 17). El mundo greco-romano no conocia ningun Dios Creador; la divinidad suprema,
segun su manera de pensar, no podia, por decirlo asi, ensuciarse las manos con la creacion de la materia.
«Construir» el mundo quedaba reservado al demiurgo, una deidad subordinada. Muy distinto el Dios cristiano:
El, el Uno, el verdadero y tnico Dios, es también el Creador. Dios trabaja; continGia trabajando en y sobre la
historia de los hombres. En Cristo entra como Persona en el trabajo fatigoso de la historia. «Mi Padre sigue
actuando y yo también actio». Dios mismo es el Creador del mundo, y la creacién todavia no ha concluido.
Dios trabaja, ergazetai! Asi el trabajo de los hombres tenia que aparecer como una expresion especial de su



22

semejanza con Dios y el hombre, de esta manera, tiene capacidad y puede participar en la obra de Dios en la
creacion del mundo. Del monaquismo forma parte, junto con la cultura de la palabra, una cultura del trabajo, sin
la cual el desarrollo de Europa, su ethos y su formacion del mundo son impensables. Ese ethos, sin embargo,
tendria que comportar la voluntad de obrar de tal manera que el trabajo y la determinacién de la historia por
parte del hombre sean un colaborar con el Creador, tomandolo como modelo. Donde ese modelo falta y el
hombre se convierte a si mismo en creador deiforme, la formacion del mundo puede facilmente transformarse
en su destruccion.

Comenzamos indicando que, en el resquebrajamiento de las estructuras y seguridades antiguas, la actitud de
fondo de los monjes era el quaerere Deum —la busqueda de Dios. Podriamos decir que ésta es la actitud
verdaderamente filosdéfica: mirar mas alla de las cosas penultimas y lanzarse a la busqueda de las ultimas, las
verdaderas. Quien se hacia monje, avanzaba por un camino largo y profundo, pero habia encontrado ya la
direccion: la Palabra de la Biblia en la que oia que hablaba el mismo Dios. Entonces debia tratar de
comprenderle, para poder caminar hacia El. Asi el camino de los monjes, pese a seguir no medible en su
extension, se desarrolla ya dentro de la Palabra acogida. La busqueda de los monjes, en algunos aspectos,
comporta ya en si mismo un hallazgo. Sucede pues, para que esa busqueda sea posible, que previamente se
da ya un primer movimiento que no solo suscita la voluntad de buscar, sino que hace incluso creible que en esa
Palabra esta escondido el camino —o mejor: que en esa Palabra Dios mismo se hace encontradizo con los
hombres y por eso los hombres a través de ella pueden alcanzar a Dios. Con otras palabras: debe darse el
anuncio dirigido al hombre creando asi en él una conviccion que puede transformarse en vida. Para que se abra
un camino hacia el corazén de la Palabra biblica como Palabra de Dios, esa misma Palabra debe antes ser
anunciada desde el exterior. La expresion clasica de esa necesidad de la fe cristiana de hacerse comunicable a
los otros es una frase de la Primera Carta de Pedro, que en la teologia medieval era considerada la razon
biblica para el trabajo de los tedlogos: «Estad siempre prontos para dar razon (logos) de vuestra esperanza a
todo el que os la pidiere» (3,15). (El Logos, la razén de la esperanza, debe hacerse apo-logia, debe llegar a ser
respuesta). De hecho, los cristianos de la Iglesia naciente no consideraron su anuncio misionero como una
propaganda, que debiera servir para que el propio grupo creciera, sino como una necesidad intrinseca derivada
de la naturaleza de su fe: el Dios en el que creian era el Dios de todos, el Dios uno y verdadero que se habia
mostrado en la historia de Israel y finalmente en su Hijo, dando asi la respuesta que tenia en cuenta a todos y
que, en su intimidad, todos los hombres esperan. La universalidad de Dios y la universalidad de la razon abierta
hacia El constituian para ellos la motivacion y también el deber del anuncio. Para ellos la fe no pertenecia a las
costumbres culturales, diversas segun los pueblos, sino al ambito de la verdad que igualmente tiene en cuenta
a todos.

El esquema fundamental del anuncio cristiano «ad extra» —a los hombres que, con sus preguntas, buscan- se
halla en el discurso de san Pablo en el Aredpago. Tengamos presente, en ese contexto, que el Arebpago no era
una especie de academia donde las mentes mas ilustradas se reunian para discutir sobre cosas sublimes, sino
un tribunal competente en materia de religion y que debia oponerse a la importacion de religiones extranjeras. Y
precisamente ésta es la acusacion contra Pablo: «Parece ser un predicador de divinidades extranjeras» (Hch
17,18). A lo que Pablo replica: «He encontrado entre vosotros un altar en el que esta escrito: ‘Al Dios
desconocido’. Pues eso que venerais sin conocerlo, os lo anuncio yo» (cf. 17, 23). Pablo no anuncia dioses
desconocidos. Anuncia a Aquel, que los hombres ignoran y, sin embargo, conocen: el Ignoto-Conocido; Aquel
que buscan, al que, en lo profundo, conocen y que, sin embargo, es el Ignoto y el Incognoscible. Lo mas
profundo del pensamiento y del sentimiento humano sabe en cierto modo que El tiene que existir. Que en el
origen de todas las cosas debe estar no la irracionalidad, sino la Razoén creativa; no el ciego destino, sino la
libertad. Sin embargo, pese a que todos los hombres en cierto modo sabemos esto —como Pablo subraya en la
Carta a los Romanos (1, 21)- ese saber permanece irreal: Un Dios solo pensado e inventado no es un Dios. Si
El no se revela, nosotros no llegamos hasta El. La novedad del anuncio cristiano es la posibilidad de decir ahora
a todos los pueblos: El se ha revelado. El personalmente. Y ahora esta abierto el camino hacia El. La novedad
del anuncio cristiano no consiste en un pensamiento sino en un hecho: El se ha mostrado. Pero esto no es un
hecho ciego, sino un hecho que, en si mismo, es Logos —presencia de la Razon eterna en nuestra carne.
Verbum caro factum est (Jn 1,14): precisamente asi en el hecho ahora esta el Logos, el Logos presente en
medio de nosotros. El hecho es razonable. Ciertamente hay que contar siempre con la humildad de la razén
para poder acogerlo; hay que contar con la humildad del hombre que responde a la humildad de Dios.



23

Nuestra situacion actual, bajo muchos aspectos, es distinta de la que Pablo encontré en Atenas, pero, pese a la
diferencia, sin embargo, en muchas cosas es también bastante analoga. Nuestras ciudades ya no estan llenas
de altares e imagenes de multiples divinidades. Para muchos, Dios se ha convertido realmente en el gran
Desconocido. Pero como entonces tras las numerosas imagenes de los dioses estaba escondida y presente la
pregunta acerca del Dios desconocido, también hoy la actual ausencia de Dios esta tacitamente inquieta por la
pregunta sobre El. Quaerere Deum —buscar a Dios y dejarse encontrar por El: esto hoy no es menos necesario
que en tiempos pasados. Una cultura meramente positivista que circunscribiera al campo subjetivo como no
cientifica la pregunta sobre Dios, seria la capitulacion de la razén, la renuncia a sus posibilidades mas elevadas
y consiguientemente una ruina del humanismo, cuyas consecuencias no podrian ser mas graves. Lo que es la
base de la cultura de Europa, la busqueda de Dios y la disponibilidad para escucharle, sigue siendo aun hoy el
fundamento de toda verdadera cultura.

[01411-04.02] [Texto original: Francés]

TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Herr Kardinal,

Frau Kulturminister,

Herr Blrgermeister,

Herr Kanzler des Institut de France,
liebe Freunde!

Danke, Herr Kardinal, fiir Ihre freundlichen Worte. Wir befinden uns hier an einem historischen Ort, der von den
Soéhnen des heiligen Bernhard von Clervaux erbaut wurde und den lhr grol3er Vorganger, der verstorbene
Kardinal Jean-Marie Lustiger, als Zentrum des Dialogs zwischen dem christlichen Denken und den
intellektuellen und kinstlerischen Strémungen der heutigen Gesellschaft wollte. Ich begriiRe im besonderen die
Frau Kulturminister, die die Regierung vertritt, sowie Herrn Giscard d’Estaig und Herrn Chirac. Desgleichen
gruRe ich die anwesenden Minister, die Vertreter der UNESCO, den Herrn Blrgermeister von Paris und alle
anderen Amtstrager. Ich mdchte nicht meine Kollegen des Institut de France vergessen, die um meine
Wertschatzung ihnen gegenliber wissen, und danke Prinz de Broglie fiir seine herzlichen Worte. Wir werden uns
morgen vormittag wiedersehen. Ich danke den Vertretern der muslimischen Gemeinde Frankreichs, daB sie die
Einladung zur Teilnahme an dieser Begegnung angenommen haben. lhnen entbiete ich meine besten Winsche
in dieser Zeit des Ramadan. Mein warmherziger Gruf} gilt nun nattrlich der gesamten vielfaltigen Welt der
Kultur, die Sie, liebe Gaste, so wirdig vertreten.

Heute abend mdchte ich zu lhnen Uber die Urspriinge der abendlandischen Theologie und die Wurzeln der
europaischen Kultur sprechen. Eingangs habe ich erwahnt, dal wir uns an einem emblematischen Ort befinden.
Er ist an die Mdnchskultur gebunden. Junge Mdnche haben hier gelebt, um ihre Berufung tiefer verstehen und
ihren Auftrag besser leben zu lernen. Dies ist ein Ort, der mit der Kultur des Ménchtums zu tun hat. Geht uns
das heute noch etwas an, oder begegnen wir dabei blo3 einer vergangenen Welt? Um darauf antworten zu
kdénnen, missen wir uns einen Augenblick auf das Wesen des abendlandischen Ménchtums selbst besinnen.
Worum ging es da? Von der Wirkungsgeschichte des Ménchtums her kdnnen wir sagen, daf® im grofien
Kulturbruch der Vélkerwanderung und der sich bildenden neuen staatlichen Ordnungen die Ménchskldster der
Ort waren, an dem die Schatze der alten Kultur tberlebten und zugleich von ihnen her eine neue Kultur langsam
geformt wurde. Aber wie ging das zu? Was hat die Menschen bewegt, die sich an diesen Orten
zusammenfanden? Was wollten sie? Wie haben sie gelebt?

Da ist zunachst und als erstes ganz niichtern zu sagen, daf es nicht ihre Absicht war, Kultur zu schaffen oder
auch eine vergangene Kultur zu erhalten. lhr Antrieb war viel elementarer. Ihr Ziel hiel®: quaerere Deum. In der
Wirrnis der Zeiten, in der nichts standzuhalten schien, wollten sie das Wesentliche tun — sich bemiihen, das
immer Giltige und Bleibende, das Leben selber zu finden. Sie waren auf der Suche nach Gott. Sie wollten aus
dem Unwesentlichen zum Wesentlichen, zum allein wirklich Wichtigen und VerlaRlichen kommen. Man sagt
daruber, dal sie ,eschatologisch® ausgerichtet waren. Aber das ist nicht in einem zeitlichen Sinn zu verstehen,
als ob sie auf das Ende der Welt oder auf ihren eigenen Tod hingeschaut hatten, sondern in einem existentiellen
Sinn: Sie suchten das Endgultige hinter dem Vorlaufigen. Quaerere Deum: Weil sie Christen waren, war dies



24

nicht eine Expedition in eine weglose Wiiste, eine Suche ins vollige Dunkel hinein. Gott hatte selbst Wegzeichen
ausgesteckt, ja, einen Weg gebahnt, den zu finden und zu gehen die Aufgabe war. Dieser Weg war sein Wort,
das in den Buichern der heiligen Schriften vor den Menschen aufgeschlagen war. Die Suche nach Gott verlangt
so von innen her eine Kultur des Wortes oder — wie Jean Leclercq es ausgedriickt hat: Eschatologie und
Grammatik sind im abendlandischen Ménchtum inwendig miteinander verbunden (vgl. L'amour des lettres et le
desir de Dieu, S. 14). Das Verlangen nach Gott, der désir de Dieu, schliel3t den amour des lettres, die Liebe zum
Wort mit ein, das Eindringen in alle seine Dimensionen. Weil im biblischen Wort Gott unterwegs ist zu uns und
wir zu ihm, darum mufd man lernen, in das Geheimnis der Sprache einzudringen, sie in ihrem Aufbau und in der
Weise ihres Ausdrucks zu begreifen. So werden gerade durch die Gottsuche die profanen Wissenschaften
wichtig, die uns den Weg zur Sprache zeigen. Weil die Suche nach Gott die Kultur des Wortes verlangte, daher
gehdrt zum Kloster die Bibliothek, die die Wege zum Wort aufzeigt. Daher gehért zu ihm auch die Schule, in der
die Wege konkret getffnet werden. Benedikt nennt das Kloster eine dominici servitii schola. Das Kloster dient
der eruditio, der Formung und Bildung des Menschen — Formung letztlich darauf hin, da® der Mensch Gott zu
dienen lerne. Aber dies schlief3t gerade auch die Formung des Verstandes, die Bildung ein, durch die der
Mensch in den Woértern das eigentliche Wort wahrzunehmen lernt.

Wir missen noch einen Schritt weitergehen, um der Kultur des Wortes ganz ansichtig zu werden, die zum
Wesen der Suche nach Gott gehoért. Das Wort, das den Weg der Gottsuche 6ffnet und selbst dieser Weg ist, ist
ein gemeinsames Wort. Gewil3, es trifft jeden einzelnen mitten ins Herz (vgl. Apg 2, 37). Gregor der Grol3e
beschreibt dies wie einen jahen Stich, der unsere schlafrige Seele aufreil3t und uns wachmacht fiir die
wesentliche Realitat, fir Gott (vgl. Leclercq, ebd., S. 35). Aber es macht uns so auch wach fiireinander. Es fiihrt
nicht auf einen blof individuellen Weg mystischer Versenkung, sondern in die Weggemeinschaft des Glaubens
hinein. Und darum muf dieses Wort nicht nur bedacht, sondern auch recht gelesen werden. Wie in der
Rabbinenschule, so ist auch bei den Ménchen das Lesen selbst des einzelnen ein zugleich kérperlicher
Vorgang. ,Wenn aber legere und lectio ohne ein erlduterndes Beiwort gebraucht werden, dann bezeichnen sie
meistens eine Tatigkeit, die wie Singen und Schreiben den ganzen Korper und den ganzen Geist ergreift®, sagt
Jean Leclercq dazu (ebd., S. 21).

Und noch einmal ist ein weiterer Schritt zu tun. Das Wort Gottes bringt uns selber ins Gesprach mit Gott. Der
Gott, der in der Bibel spricht, lehrt uns, wie wir selber mit ihm reden kénnen. Besonders im Buch der Psalmen
gibt er uns die Worte, mit denen wir ihn anreden kdnnen, unser Leben mit seinen Héhen und Tiefen ins
Gesprach mit ihm zu bringen vermdgen, so daf} dabei das Leben selbst Bewegung auf ihn hin wird. Die
Psalmen enthalten immer wieder Anweisungen auch dafiir, wie sie gesungen und mit Instrumenten begleitet
werden sollen. Fir das Beten vom Wort Gottes her reicht das Sprechen nicht aus, es verlangt Musik. Zwei
Gesange der christlichen Liturgie stammen von biblischen Texten, in denen sie im Mund der Engel erscheinen:
das Gloria, das zuerst bei der Geburt Jesu von den Engeln gesungen wurde und das Sanctus, das nach Jesaja
6 der Ruf der Seraphine ist, die Gott unmittelbar nahestehen. Der christliche Gottesdienst bedeutet von daher
die Einladung, mit den Engeln mitzusingen und so das Wort zu seiner héchsten Bestimmung zu flihren. Noch
einmal Jean Leclercq zu diesem Thema: ,Die M6nche mufdten Melodien finden, die die Zustimmung des
erlésten Menschen zu den Geheimnissen, die er feiert, in Téne Ubersetzen. Die wenigen uns erhalten
gebliebenen Kapitelle von Cluny zeigen so die christologischen Symbole der einzelnen Tonarten® (vgl. ebd., S.
229).

Bei Benedikt steht als maRgebende Regel (iber dem Gebet und Gesang der Ménche das Psalmwort. Coram
angelis psallam Tibi, Domine — im Angesicht der Engel psalliere ich vor dir (vgl. 138,1). Hier driickt sich das
Bewul3tsein aus, beim gemeinsamen Gebet in der Anwesenheit des ganzen himmlischen Hofes zu singen und
damit dem héchsten Malistab ausgesetzt zu sein: so zu beten und zu singen, daf3 man in die Musik der
erhabenen Geister einstimmen kann, die als die Urheber der Harmonie des Kosmos, der Musik der Spharen
galten. Von da aus kann man den Ernst einer Betrachtung des heiligen Bernhard von Clairvaux verstehen, der
ein von Augustinus Uberliefertes Wort platonischer Tradition gebraucht, um tber den schlechten Gesang von
Ménchen zu urteilen, der fir ihn offenbar keineswegs ein letztlich nebensachliches kleines Ungliick war. Das
Durcheinander eines schlecht durchgefiihrten Gesanges bezeichnet er als Absturz in die ,Zone der
Unahnlichkeit* — die regio dissimilitudinis. Augustinus hatte dieses Wort der platonischen Philosophie
entnommen, um seinen Zustand vor der Bekehrung zu bezeichnen (vgl. Bekenntnisse VII, 10,16): der Mensch,
der zur Ahnlichkeit Gottes geschaffen ist, fallt in seiner Gottverlassenheit in die ,Zone der Unahnlichkeit*



25

hinunter — in eine Entfernung von Gott, in der er diesen nicht mehr widerspiegelt und so nicht nur Gott, sondern
sich selber, dem wahren Menschsein unahnlich geworden ist. Es ist gewil3 drastisch, wenn Bernhard dieses
Wort, das auf den Abfall des Menschen von sich selbst weg verweist, zur Bezeichnung schlechter
Moénchsgesénge verwendet. Aber es zeigt auch, wie ernst ihm die Sache ist. Es zeigt, dafl3 die Kultur des
Singens auch Kultur des Seins ist und dal} die Ménche mit ihrem Beten und Singen der GréRRe des ihnen
Ubergebenen Wortes, seinem Anspruch auf wahre Schonheit entsprechen missen. Aus diesem inneren
Anspruch des Redens mit Gott und des Singens von Gott mit den von ihm selbst geschenkten Worten ist die
groflie abendldndische Musik entstanden. Es ging nicht um private ,Kreativitat, in der das Individuum sich selbst
ein Denkmal setzt und als Mal3stab wesentlich die Darstellung des eigenen Ich nimmt. Es ging vielmehr darum,
wachsam mit den ,Ohren des Herzens" die inneren Gesetze der Musik der Schdpfung selbst, die vom Schopfer
in seine Welt und in den Menschen gelegten Wesensformen der Musik zu erkennen und so die gotteswiirdige
Musik zu finden, die zugleich dann wahrhaft des Menschen wirdig ist und seine Wirde rein erténen Iaft.

Um die Kultur des Wortes einigermalRen zu verstehen, die sich im abendlandischen Ménchtum aus der Suche
nach Gott von innen her entwickelte, ist schlief3lich noch ein wenigstens kurzer Hinweis auf die Eigenart des
Buches oder der Biicher nétig, in denen dieses Wort den Ménchen entgegenkam. Die Bibel ist rein historisch
und literarisch betrachtet nicht einfach ein Buch, sondern eine Sammlung von Literatur, deren Entstehung sich
Uber mehr als ein Jahrtausend hin erstreckt und deren einzelne Blicher man nicht ohne weiteres als eine innere
Einheit erkennen kann; sie stehen vielmehr in erkennbaren Spannungen zueinander. Das gilt schon innerhalb
der Bibel Israels, die wir Christen als Altes Testament benennen. Es gilt erst recht, wenn wir als Christen das
Neue Testament mit seinen Schriften sozusagen als hermeneutischen Schllissel mit der Bibel Israels verbinden
und diese so als Weg auf Christus hin verstehen. Die Bibel wird im Neuen Testament im allgemeinen zurecht
nicht als ,die Schrift*, sondern als ,die Schriften® bezeichnet, die freilich zusammen dann doch als das eine Wort
Gottes an uns angesehen werden. Aber schon dieser Plural macht sichtbar, dal® Gottes Wort hier nur durch
Menschenwort und Menschenworter hindurch zu uns kommt, dafd Gott nur durch das Menschsein der Menschen
hindurch, durch deren Worte und deren Geschichte zu uns redet. Dies wieder bedeutet, dal} das Géttliche an
dem Wort und an den Wortern nicht einfach zutage liegt. Modern ausgedriickt: Die Einheit der biblischen Blicher
und der goéttliche Charakter ihrer Worte sind nicht rein historisch greifbar. Das Historische ist die Vielfalt und die
Menschlichkeit. Von da aus versteht man die zunachst befremdlich erscheinende Formulierung eines
mittelalterlichen Distichons: Littera gesta docet — quid credas allegoria ... (vgl. Augustinus von Danemark,
Rotulus pugillaris, 1). Der Buchstabe zeigt die Fakten an; was du zu glauben hast, sagt die Allegorie, das heil3t
die christologische und pneumatische Auslegung.

Wir kénnen es auch einfacher ausdriicken: Die Schrift bedarf der Auslegung, und sie bedarf der Gemeinschaft,
in der sie geworden ist und in der sie gelebt wird. In ihr hat sie ihre Einheit, und in ihr 6ffnet sich der das Ganze
zusammenhaltende Sinn. Noch einmal anders gewendet: Es gibt Dimensionen der Bedeutung des Wortes und
der Woérter, die sich nur in der gelebten Gemeinschaft dieses Geschichte stiftenden Wortes 6ffnen. Durch das
zunehmende Wahrnehmen der verschiedenen Sinndimensionen wird das Wort nicht entwertet, sondern
erscheint erst in seiner ganzen Gréflke und Wiirde. Deswegen kann der ,Katechismus der katholischen Kirche*
mit Recht sagen, daf} das Christentum nicht einfach eine Buchreligion im klassischen Sinn darstellt (vgl. Nr.
108). Es vernimmt in den Wortern das Wort, den Logos selbst, der sein Geheimnis durch diese Vielfalt und die
Wirklichkeit einer menschlichen Geschichte hindurch ausbreitet. Diese eigentimliche Struktur der Bibel ist eine
immer neue Herausforderung an jede Generation. Sie schlie3t von ihrem Wesen her all das aus, was man heute
Fundamentalismus nennt. Denn das Wort Gottes selber ist nie einfach schon in der reinen Wértlichkeit des
Textes da. Zu ihm zu gelangen verlangt eine Transzendierung und einen Prozel des Verstehens, der sich von
der inneren Bewegung des Ganzen leiten 14t und daher auch ein Prozelk des Lebens werden mull. Immer nur
in der dynamischen Einheit des Ganzen sind die vielen Blicher ein Buch, zeigt sich nur im Menschenwort und in
der menschlichen Geschichte Gottes Wort und Gottes Handeln in der Welt.

Die ganze Dramatik dieses Themas ist in den Schriften des heiligen Paulus ausgeleuchtet. Was die
Uberschreitung des Buchstabens und sein Verstehen allein vom Ganzen her bedeutet, hat er drastisch
ausgedrickt in dem Satz: ,Der Buchstabe totet, der Geist aber macht lebendig” (2 Kor 3, 6). Und weiter: ,Wo der
Geist ... daist Freiheit* (2 Kor 3, 17). Man kann aber das GrofRe und Weite dieser Sicht des biblischen Wortes
nur verstehen, wenn man Paulus ganz zuhért und dann erfahrt, dal® dieser freimachende Geist einen Namen
hat und so die Freiheit ein inneres Mal: ,Der Herr ist der Geist. Wo aber der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit"



26

(2 Kor 3, 17). Der befreiende Geist ist nicht einfach die eigene Idee, die eigene Ansicht des Auslegers. Der Geist
ist Christus, und Christus ist Herr, der uns den Weg zeigt. Mit dem Wort von Geist und Freiheit ist ein weiter
Horizont eréffnet, aber zugleich der Willkiir der Subjektivitat eine klare Grenze gesetzt, die den einzelnen wie die
Gemeinschaft klar in die Pflicht nimmt und eine neue, héhere Bindung als die des Buchstabens, namlich die
Bindung von Einsicht und Liebe erschafft. Diese Spannung von Bindung und Freiheit, die weit Uber das
literarische Problem der Schriftauslegung hinausreicht, hat auch Denken und Wirken des Ménchtums bestimmt
und die abendlandische Kultur zutiefst gepragt. Sie ist als Aufgabe auch unserer Generation gegenilber den
Polen von subjektiver Willkiir und fundamentalistischem Fanatismus neu gestellt. Es ware ein Verhangnis, wenn
die europaische Kultur von heute Freiheit nur noch als Bindungslosigkeit auffassen kénnte und damit
unvermeidlich dem Fanatismus und der Willkir in die Hand spielen wiirde. Bindungslosigkeit und Willkir sind
nicht Freiheit, sondern deren Zerstdrung.

Wir haben bisher beim Bedenken der ,Schule des géttlichen Dienstes®, als die Benedikt das Ménchtum
bezeichnet, nur auf ihre Orientierung auf das Wort — auf das ,,ora“ — geachtet. In der Tat wird von da aus die
Richtung des Ganzen des mdnchischen Lebens bestimmt. Aber unsere Betrachtung bliebe doch unvollstéandig,
wenn wir nicht auch die mit ,/abora“ umschriebene zweite Komponente des Ménchtums wenigstens kurz ins
Auge fassen wirden. In der griechischen Welt galt die kérperliche Arbeit als Sache der Unfreien. Der Weise, der
wirklich Freie ist allein den geistigen Dingen hingegeben; er Gberlaf3t die kérperliche Arbeit als etwas Niedriges
den Menschen, die zu diesem hoheren Dasein in der Welt des Geistes nicht fahig sind. Ganz anders die
judische Tradition: Alle die groRen Rabbinen bten zugleich auch einen handwerklichen Beruf aus. Paulus, der
als Rabbi und dann als Verkinder des Evangeliums an die Volkerwelt auch Zeltmacher war und sich den
Unterhalt mit der eigenen Arbeit seiner Hande verdiente, ist hier keine Ausnahme, sondern steht in der
gemeinsamen Tradition des Rabbinentums. Das Ménchtum hat diese Uberlieferung aufgenommen; der Hande
Arbeit gehort konstitutiv zum christlichen Ménchtum. Der heilige Benedikt spricht in seiner Regula nicht eigens
Uber die Schule, obwohl Unterricht und Lernen praktisch darin vorausgesetzt sind, wie wir sahen. Aber er spricht
in einem Kapitel seiner Regel ausdricklich tber die Arbeit (vgl. Kap. 48). Und genauso Augustinus, der der
Ménchsarbeit ein eigenes Buch gewidmet hat. Die Christen, die damit in der vom Judentum vorgegebenen
Tradition fortfuhren, muf3ten sich dazu noch zusatzlich angesprochen sehen durch das Wort Jesu im Johannes-
Evangelium, mit dem er sein Wirken am Sabbat verteidigte: ,Mein Vater arbeitet bis jetzt und auch ich arbeite®
(5, 17). Die griechisch-romische Welt kannte keinen Schopfergott; die héchste Gottheit konnte sich ihrer Vision
nach nicht mit der Erschaffung der Materie gleichsam die Hande schmutzig machen. Das ,Machen® der Welt war
dem Demiurgen, einer untergeordneten Gottheit vorbehalten. Anders der christliche Gott: Er, der eine, der
wirkliche und einzige Gott ist auch Schopfer. Gott arbeitet; er arbeitet weiter in und an der Geschichte der
Menschen. In Christus tritt er als Person in die miihselige Arbeit der Geschichte ein. ,Mein Vater arbeitet bis jetzt
und auch ich arbeite.” Gott selbst ist der Weltschopfer, und die Schdpfung ist nicht zu Ende. Gott arbeitet,
ergazetai. So mufdte nun das Arbeiten der Menschen als besondere Weise der Gottebenbildlichkeit des
Menschen erscheinen, der sich damit am weltschdpferischen Handeln Gottes beteiligen kann und darf. Zum
Mdnchtum gehdrt mit der Kultur des Wortes eine Kultur der Arbeit, ohne die das Werden Europas, sein Ethos
und seine Weltgestaltung nicht zu denken sind. Zu diesem Ethos mufte freilich gehdren, daf® Arbeit und
Geschichtsgestaltung des Menschen Mit-Arbeiten mit dem Schépfer sein will und von diesem Mit her ihr Maf}
nimmt. Wo dieses Mal fehlt und der Mensch sich selber zum gottartigen Schépfer erhebt, kann Weltgestaltung
schnell zur Weltzerstérung werden.

Wir sind davon ausgegangen, dal die Grundhaltung der Ménche im Zusammenbruch alter Ordnungen und
Gewillheiten das quaerere Deum war — sich auf die Suche machen nach Gott. Wir kdnnten sagen, daf dies die
eigentlich philosophische Haltung ist: Uber das Vorletzte hinauszuschauen und sich auf die Suche nach dem
Letzten und Eigentlichen zu machen. Wer Mdnch wurde, machte sich auf einen weiten und hohen Weg, aber er
hatte doch schon die Richtung gefunden: das Wort der Bibel, in dem er Gott selbst sprechen hérte. Er mullte
nun versuchen, ihn zu verstehen, um auf ihn zugehen zu kénnen. So ist der Weg der Ménche doch schon Weg
im Inneren des angenommenen Wortes, auch wenn die Wegstrecke unermeflich bleibt. Das Suchen der
Moénche tragt in gewisser Hinsicht schon ein Finden in sich. Deshalb muf3 es vorher schon, damit dieses Suchen
moglich werde, eine erste Bewegung geben, die nicht nur den Willen zum Suchen weckt, sondern auch
glaubhaft macht, daB in diesem Wort der Weg verborgen ist oder besser: dafk in diesem Wort Gott sich selbst
auf den Weg zu den Menschen begeben hat und daher Menschen auf ihm zu Gott kommen kénnen. Mit
anderen Worten: Es muR Verkiindigung geben, die den Menschen anredet und so Uberzeugung schafft, die



27

Leben werden kann. Damit sich ein Weg ins Innere des biblischen Wortes als Gotteswort 6ffne, mul} dieses
Wort selbst zunachst nach auften gesprochen werden. Klassischer Ausdruck fur diese Notwendigkeit des
christlichen Glaubens, sich fiir die anderen mitteilbar zu machen, ist ein Satz aus dem Ersten Petrus-Brief, das
in der mittelalterlichen Theologie als biblische Begriindung fiir die Arbeit der Theologen gewertet wurde: ,Seid
stets bereit, jedem, der euch nach der Vernunft (dem Logos) eurer Hoffnung fragt, Antwort zu geben“ (3, 15).
(Der Logos, der Grund der Hoffnung muf® Apo-logie, muld Antwort werden). In der Tat haben die Christen der
werdenden Kirche ihre missionarische Verkiindigung nicht als Propaganda aufgefalit, die dazu dienen sollte,
ihre eigene Gruppe zu vergréRern, sondern als eine innere Notwendigkeit, die aus dem Wesen ihres Glaubens
folgte: Der Gott, dem sie glaubten, war der Gott aller, der eine, wirkliche Gott, der sich in der Geschichte Israels
und schlief3lich in seinem Sohn gezeigt und damit die Antwort gegeben hatte, die alle betraf und auf die alle
Menschen im Innersten warten. Die Universalitat Gottes und die Universalitat der auf ihn hin offenen Vernunft ist
fiir sie der Grund der Verkiindigung und zugleich die Verpflichtung dazu. Fir sie gehorte ihr Glaube nicht der
kulturellen Gewohnheit zu, die je nach Vélkern verschieden ist, sondern dem Bereich der Wahrheit, die alle
gleichermalden angeht.

Das grundlegende Schema der christlichen Verkiindigung ,nach auRen“ — an die suchenden und fragenden
Menschen - findet sich in der Rede des heiligen Paulus auf dem Areopag. Halten wir dabei gegenwartig, daf’
der Areopag nicht eine Art Akademie war, auf der sich die erlauchtesten Geister zur Diskussion Uber die
hdchsten Dinge trafen, sondern ein Gerichtshof, der in Sachen Religion zustandig war und dem Import fremder
Religionen entgegentreten sollte. Genau dies wird Paulus vorgeworfen: ,Es scheint ein Verkiinder fremder
Gottheiten zu sein® (Apg 17, 18). Dem halt Paulus entgegen: Ich habe bei euch einen Altar gefunden mit der
Aufschrift: Einem unbekannten Gott. Was ihr verehrt, ohne es zu kennen, das verkiinde ich euch (17, 23).
Paulus verkindet keine unbekannten Goétter. Er verkiindet den, den die Menschen nicht kennen und doch
kennen — den Unbekannt-Bekannten; den, nach dem sie suchen, um den sie letztlich wissen und der doch
wieder der Unbekannte und Unerkennbare ist. Das Tiefste menschlichen Denkens und Empfindens weif}
irgendwie, dal3 es Ihn geben mul. Dall am Anfang aller Dinge nicht die Unvernunft, sondern die schopferische
Vernunft stehen muf3; nicht der blinde Zufall, sondern die Freiheit. Aber obwohl alle Menschen dies irgendwie
wissen, wie Paulus im Rémer-Brief ausdriicklich sagt (1, 21), bleibt dieses Wissen unwirklich: Ein nur gedachter
und erdachter Gott ist kein Gott. Wenn er sich nicht zeigt, dann reichen wir doch nicht bis zu ihm hin. Das Neue
der christlichen Verkiindigung ist, daf3 sie nun allen Vélkern sagen darf: Er hat sich gezeigt. Er selbst. Und nun
ist der Weg zu ihm offen. Die Neuheit der christlichen Verkiindigung besteht nicht in einem Gedanken, sondern
in einem Faktum: Er hat sich gezeigt. Aber dies ist kein blindes Faktum, sondern ein Faktum, das selbst Logos -
Gegenwart der ewigen Vernunft in unserem Fleisch ist. Verbum caro factum est (Joh 1, 14). Gerade so ist im
Faktum nun Logos, ist Logos unter uns. Das Faktum ist verniinftig. Freilich bedarf es immer der Demut der
Vernunft, um es annehmen zu kénnen; der Demut des Menschen, die der Demut Gottes antwortet.

Unsere heutige Situation ist von derjenigen in vieler Hinsicht verschieden, die Paulus in Athen vorfand, aber
durch die Verschiedenheit hindurch ihr doch auch in vielem sehr verwandt. Unsere Stadte sind nicht mehr mit
Altaren und mit Bildern vielfaltiger Gottheiten angefillt. Gott ist wirklich fiir viele der grof3e Unbekannte
geworden. Aber wie damals hinter den vielen Gétterbildern die Frage nach dem unbekannten Gott verborgen
und gegenwartig war, so ist auch die gegenwartige Abwesenheit Gottes im stillen von der Frage nach ihm
bedrangt. Quaerere Deum — Gott suchen und sich von ihm finden lassen, das ist heute nicht weniger notwendig
denn in vergangenen Zeiten. Eine blof positivistische Kultur, die die Frage nach Gott als unwissenschaftlich ins
Subjektive abdrangen wiirde, ware die Kapitulation der Vernunft, der Verzicht auf ihre hdchsten Moglichkeiten
und damit ein Absturz der Humanitat, dessen Folgen nur schwerwiegend sein kénnten. Das, was die Kultur
Europas gegriindet hat, die Suche nach Gott und die Bereitschaft, ihm zuzuhdren, bleibt auch heute Grundlage
wahrer Kultur.

Vielen Dank.

[01411-05.02] [Originalsprache: Franzésisch]
Al termine dell'incontro con il mondo della cultura, il Santo Padre si trasferisce alla Cattedrale di Notre Dame.

[B0564-XX.02]



