2., SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0202
Sabato 22.03.2008

VEGLIA PASQUALE NELLA NOTTE SANTA DI PASQUA

Alle ore 21 il Santo Padre Benedetto XVI presiede, nella Basilica Vaticana, la solenne Veglia nella Notte Santa
di Pasqua.

La Veglia ha inizio nell’atrio della Basilica di San Pietro con la benedizione del fuoco e I'accensione del cero
pasquale. Alla processione verso I'Altare con il cero pasquale e il canto dell’ Exsultet, fanno seguito la Liturgia
della Parola, la Liturgia Battesimale e la Liturgia Eucaristica, concelebrata con i Cardinali.

Nel corso della Liturgia Battesimale, il Santo Padre amministra i Sacramenti dell’iniziazione cristiana a 7
catecumeni - 5 donne e 2 uomini - provenienti da diversi Paesi. Pubblichiamo di seguito I'omelia che il Papa
pronuncia dopo la proclamazione del Santo Vangelo:

° OMELIA DEL SANTO PADRE

Cari fratelli e sorelle!

Nel suo discorso d’addio, Gesu ha annunciato ai discepoli la sua imminente morte e risurrezione con una frase
misteriosa. Dice: "Vado e vengo da voi" (Gv 14, 28). Il morire € un andare via. Anche se il corpo del deceduto
rimane ancora — egli personalmente & andato via verso I'ignoto e noi non possiamo seguirlo (cfr Gv 13, 36). Ma
nel caso di Gesu ¢’é una novita unica che cambia il mondo. Nella nostra morte 'andare via & una cosa definitiva,
non c’e ritorno. Gesu, invece, dice della sua morte: "Vado e vengo da voi". Proprio nell’andare via, Egli viene. I
suo andare inaugura un modo tutto nuovo e piu grande della sua presenza. Col suo morire Egli entra nell’amore
del Padre. Il suo morire & un atto d’amore. L’amore, pero, € immortale. Per questo il suo andare via si trasforma
in un nuovo venire, in una forma di presenza che giunge piu nel profondo e non finisce piu. Nella sua vita
terrena Gesu, come tutti noi, era legato alle condizioni esterne dell’esistenza corporea: a un determinato luogo e
a un determinato tempo. La corporeita pone dei limiti alla nostra esistenza. Non possiamo essere
contemporaneamente in due luoghi diversi. Il nostro tempo & destinato a finire. E tra I'io e il tu c’€ il muro
dell’'alterita. Certo, nellamore possiamo in qualche modo entrare nell’esistenza dell’altro. Rimane, tuttavia, la
barriera invalicabile dell’essere diversi. Gesu, invece, che ora mediante 'atto dell’amore & totalmente
trasformato, € libero da tali barriere e limiti. Egli € in grado di passare non solo attraverso le porte esteriori
chiuse, come ci raccontano i Vangeli (cfr Gv 20, 19). Puo passare attraverso la porta interiore tra l'io e il tu, la
porta chiusa tra l'ieri e 'oggi, tra il passato ed il domani. Quando, nel giorno del suo ingresso solenne in
Gerusalemme, un gruppo di Greci aveva chiesto di vederLo, Gesu aveva risposto con la parabola del chicco di
grano che, per portare molto frutto, deve passare attraverso la morte. Con cid aveva predetto il proprio destino:



2

Non voleva allora semplicemente parlare con questo o quell’altro Greco per qualche minuto. Attraverso la sua
Croce, mediante il suo andare via, mediante il suo morire come il chicco di grano, sarebbe arrivato veramente
presso i Greci, cosi che essi potessero vederlLo e toccarlLo nella fede. Il suo andare via diventa un venire nel
modo universale della presenza del Risorto, ieri, oggi ed in eterno. Egli viene pure oggi ed abbraccia tutti i tempi
e tutti i luoghi. Ora puo oltrepassare anche il muro dell’alterita che separa I'io dal tu. Questo € avvenuto con
Paolo, il quale descrive il processo della sua conversione e del suo Battesimo con le parole: "Non sono piu io
che vivo, ma Cristo vive in me" (Gal 2, 20). Mediante la venuta del Risorto, Paolo ha ottenuto un’identita nuova.
Il suo io chiuso si € aperto. Ora vive in comunione con Gesu Cristo, nel grande io dei credenti che sono divenulti
— come egli definisce tutto cid — "uno in Cristo" (Gal 3, 28).

Cari amici, cosi appare evidente, che le parole misteriose di Gesu nel Cenacolo ora — mediante il Battesimo — si
rendono per voi di nuovo presenti. Nel Battesimo il Signore entra nella vostra vita per la porta del vostro cuore.
Noi non stiamo piti uno accanto all’altro o uno contro I'altro. Egli attraversa tutte queste porte. E questa la realta
del Battesimo: Eqgli, il Risorto, viene, viene a voi e congiunge la vita sua con quella vostra, tenendovi dentro al
fuoco aperto del suo amore. Voi diventate un’unita, si, una cosa sola con Lui, e cosi una cosa sola tra di voi. In
un primo momento questo pud sembrare assai teorico e poco realistico. Ma quanto piu vivrete la vita da
battezzati, tanto piu potrete sperimentare la verita di questa parola. Le persone battezzate e credenti non sono
mai veramente estranee I'una per I'altra. Possono separarci continenti, culture, strutture sociali o0 anche distanze
storiche. Ma quando ci incontriamo, ci conosciamo in base allo stesso Signore, alla stessa fede, alla stessa
speranza, allo stesso amore, che ci formano. Allora sperimentiamo che il fondamento delle nostre vite € lo
stesso. Sperimentiamo che nel piu profondo del nostro intimo siamo ancorati alla stessa identita, a partire dalla
quale tutte le diversita esteriori, per quanto grandi possano anche essere, risultano secondarie. | credenti non
sono mai totalmente estranei I'uno all’altro. Siamo in comunione a causa della nostra identita piu profonda:
Cristo in noi. Cosi la fede € una forza di pace e di riconciliazione nel mondo: € superata la lontananza, nel
Signore siamo diventati vicini (cfr Ef2, 13).

Questa intima natura del Battesimo come dono di una nuova identita viene rappresentata dalla Chiesa nel
Sacramento mediante elementi sensibili. L’elemento fondamentale del Battesimo € I'acqua; accanto ad essa c’é
in secondo luogo la luce che, nella Liturgia della Veglia Pasquale, emerge con grande efficacia. Gettiamo solo
uno sguardo breve su questi due elementi. Nel capitolo conclusivo della Lettera agli Ebrei si trova
un’affermazione su Cristo, nella quale 'acqua non compare direttamente, ma che, per il suo collegamento con
I'Antico Testamento, lascia tuttavia trasparire il mistero dell’acqua e il suo significato simbolico. La si legge: "lI
Dio della pace ha fatto tornare dai morti il Pastore grande delle pecore in virtu del sangue di un’alleanza eterna”
(cfr 13, 20). In questa frase echeggia una parola del Libro di Isaia, nella quale Moseé viene qualificato come |l
pastore che il Signore ha fatto uscire dall’acqua, dal mare (cfr 63, 11). E Gesu appare adesso come il nuovo
Pastore, quello definitivo che porta a compimento cid che Mosé aveva fatto: Egli ci conduce fuori dalle acque
mortifere del mare, fuori dalle acque della morte. Possiamo in questo contesto ricordarci che Mosé dalla madre
era stato messo in un cestello e deposto nel Nilo. Poi, per la provvidenza di Dio, era stato tirato fuori dall’acqua,
portato dalla morte alla vita, e cosi — salvato egli stesso dalle acque della morte — poteva condurre gli altri
facendoli passare attraverso il mare della morte. Gesu € per noi disceso nelle acque oscure della morte. Ma in
virtu del suo sangue, ci dice la Lettera agli Ebrei, € stato fatto tornare dalla morte: il suo amore si € unito a quello
del Padre e cosi dalla profondita della morte Egli ha potuto salire alla vita. Ora eleva noi dalle acque della morte
alla vita vera. Si, € cio che avviene nel Battesimo: Egli ci tira su verso di sé, ci attira dentro la vera vita. Ci
conduce attraverso il mare spesso cosi oscuro della storia, nelle cui confusioni e pericoli non di rado siamo
minacciati di sprofondare. Nel Battesimo ci prende come per mano, ci conduce sulla via che passa attraverso |l
Mar Rosso di questo tempo e ci introduce nella vita duratura, in quella vera e giusta. Teniamo stretta la sua
mano! Qualunque cosa succeda o ci venga incontro, non abbandoniamo la sua mano! Camminiamo allora sulla
via che conduce alla vita.

In secondo luogo c’¢ il simbolo della luce e del fuoco. Gregorio di Tours, IV secolo, racconta di un’usanza che
qua e la si & conservata a lungo, di prendere per la celebrazione della Veglia Pasquale il fuoco nuovo per mezzo
di un cristallo direttamente dal sole: si riceveva, per cosi dire, luce e fuoco nuovamente dal cielo per accendere
poi da essi tutte le luci e i fuochi dell’anno. E questo un simbolo di ci6 che celebriamo nella Veglia Pasquale.
Con la radicalita del suo amore, nel quale il cuore di Dio e il cuore dell’'uomo si sono toccati, Gesu Cristo ha
veramente preso la luce dal cielo e I'ha portata sulla terra — la luce della verita e il fuoco del’amore che



3

trasforma I'essere delluomo. Egli ha portato la luce, ed ora sappiamo chi & Dio e come & Dio. Cosi sappiamo
anche come stanno le cose riguardo all'uomo; che cosa siamo noi e per che scopo esistiamo. Venir battezzati
significa che il fuoco di questa luce viene calato giu nel nostro intimo. Per questo, nella Chiesa antica |l
Battesimo veniva chiamato anche il Sacramento dell’illuminazione: la luce di Dio entra in noi; cosi diventiamo noi
stessi figli della luce. Questa luce della verita che ci indica la via, non vogliamo lasciare che si spenga. Vogliamo
proteggerla contro tutte le potenze che intendono estinguerla per rigettarci nel buio su Dio e su noi stessi. Il buio,
di tanto in tanto, pud sembrare comodo. Posso nascondermi e passare la mia vita dormendo. Noi perd non
siamo chiamati alle tenebre, ma alla luce. Nelle promesse battesimali accendiamo, per cosi dire, nuovamente
anno dopo anno questa luce: si, credo che il mondo e la mia vita non provengono dal caso, ma dalla Ragione
eterna e dall’Amore eterno, sono creati dal Dio onnipotente. Si, credo che in Gesu Cristo, nella sua
incarnazione, nella sua croce e risurrezione si € manifestato il Volto di Dio; che in Lui Dio € presente in mezzo a
noi, ci unisce e ci conduce verso la nostra meta, verso ’Amore eterno. Si, credo che lo Spirito Santo ci dona la
Parola di verita ed illumina il nostro cuore; credo che nella comunione della Chiesa diventiamo tutti un solo
Corpo col Signore e cosi andiamo incontro alla risurrezione e alla vita eterna. Il Signore ci ha donato la luce
della verita. Questa luce € insieme anche fuoco, forza da parte di Dio, una forza che non distrugge, ma vuole
trasformare i nostri cuori, affinché noi diventiamo veramente uomini di Dio e affinché la sua pace diventi
operante in questo mondo.

Nella Chiesa antica c’era la consuetudine, che il Vescovo o il sacerdote dopo 'omelia esortasse i credenti
esclamando: "Conversi ad Dominum" — volgetevi ora verso il Signore. Cio0 significava innanzitutto che essi si
volgevano verso Est — nella direzione del sorgere del sole come segno del Cristo che torna, al quale andiamo
incontro nella celebrazione dell’Eucaristia. Dove, per qualche ragione, cid non era possibile, essi in ogni caso si
volgevano verso I'immagine di Cristo nell’abside o verso la Croce, per orientarsi interiormente verso il Signore.
Perché, in definitiva, si trattava di questo fatto interiore: della conversio, del volgersi della nostra anima verso
Gesu Cristo e cosi verso il Dio vivente, verso la luce vera. Era collegata con cio poi I'altra esclamazione che
ancora oggi, prima del Canone, viene rivolta alla comunita credente: "Sursum corda" — in alto i cuori, fuori da tutti
gli intrecci delle nostre preoccupazioni, dei nostri desideri, delle nostre angosce, della nostra distrazione — in alto
i vostri cuori, il vostro intimo! In ambedue le esclamazioni veniamo in qualche modo esortati ad un rinnovamento
del nostro Battesimo: Conversi ad Dominum — sempre di nuovo dobbiamo distoglierci dalle direzioni sbagliate,
nelle quali ci muoviamo cosi spesso con il nostro pensare ed agire. Sempre di nuovo dobbiamo volgerci verso di
Lui, che ¢ la Via, la Verita e la Vita. Sempre di nuovo dobbiamo diventare dei "convertiti", rivolti con tutta la vita
verso il Signore. E sempre di nuovo dobbiamo lasciare che il nostro cuore sia sottratto alla forza di gravita, che
lo tira giu, e sollevarlo interiormente in alto: nella verita e I'amore. In questa ora ringraziamo il Signore, perché in
virtu della forza della sua parola e dei santi Sacramenti Egli ci orienta nella direzione giusta e attrae verso I'alto il
nostro cuore. E lo preghiamo cosi: Si, Signore, fa che diventiamo persone pasquali, uomini e donne della luce,
ricolmi del fuoco del tuo amore. Amen.

[00466-01.02] [Testo originale: Italiano]

* TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Chers fréres et sceurs,

Dans son discours d’adieu, Jésus a annoncé a ses disciples, par une phrase mystérieuse, sa mort imminente et
sa résurrection. Il dit : « Je m’en vais, et je reviens vers vous » (Jn 14, 28). Mourir c’est s’en aller. Méme si le
corps du défunt demeure encore —personnellement, il s’en est allé vers 'inconnu et nous ne pouvons pas le
suivre (cf. Jn 13, 36). Mais dans le cas de Jésus, il y a une nouveauté unique, qui change le monde. Dans notre
mort, s’en aller, c’est quelque chose de définitif, il n'y a pas de retour. Jésus, au contraire, dit de sa mort : « Je
m’en vais, et je reviens vers vous ». En réalité, dans ce départ, il vient. Son départ inaugure pour lui un mode de
présence totalement nouveau et plus grand. Par sa mort il entre dans 'amour du Pére. Sa mort est un acte
d’amour. Mais I'amour est immortel. C’est pourquoi son départ se transforme en un nouveau retour, en une
forme de présence qui parvient plus en profondeur et qui ne finit plus. Dans sa vie terrestre, Jésus, comme nous
tous, était lié aux conditions extérieures de I'existence corporelle : a un lieu déterminé et a un temps donné. La
corporéité met des limites a notre existence. Nous ne pouvons pas étre en méme temps en deux lieux différents.
Notre temps est destiné a finir. Et entre le je et le tu il y a le mur de l'altérité. Bien sir, dans I'amour nous
pouvons d’une certaine fagon entrer dans I'existence d’autrui. Cependant, la barriére qui vient du fait que nous



4

sommes différents demeure infranchissable. Au contraire, Jésus, qui est maintenant totalement transformé par
I'action de 'amour, est libéré de ces barriéres et de ces limites. Il est en mesure de passer non seulement a
travers les portes extérieures fermées, comme nous le racontent les Evangiles (cf. Jn 20, 19). Il peut passer a
travers la porte intérieure entre le je et le tu, la porte fermée entre I'hier et I'aujourd’hui, entre le passé et I'avenir.
Quand, le jour de son entrée solennelle a Jérusalem, un groupe de Grecs avait demandé a le voir, Jésus avait
répondu par la parabole du grain de blé qui, pour porter beaucoup de fruit, doit passer par la mort. De cette
maniére, il avait prédit son propre destin : il ne voulait pas alors simplement parler avec tel ou tel Grec pour
quelques minutes. Par sa Croix, a travers son départ, a travers sa mort comme le grain de blé, il serait vraiment
arrivé aupreés des Grecs, si bien que ces derniers pourraient le voir et le toucher dans la foi. Son départ devient
un retour dans le mode universel de la présence du Ressuscité, dans lequel il est présent hier, aujourd’hui et
pour I'éternité ; dans lequel il embrasse tous les temps et tous les lieux. Maintenant il peut aussi franchir le mur
de laltérité qui sépare le je du tu. Cela est arrivé avec Paul, qui décrit le processus de sa conversion et de son
baptéme par ces paroles : « Je vis, mais ce n’est plus moi, c’est le Christ qui vit en moi » (Ga 2, 20). Par la
venue du Ressuscité, Paul a obtenu une identité nouvelle. Son moi fermé s’est ouvert. Désormais il vit en
communion avec Jésus Christ, dans le grand moi des croyants qui sont devenus — comme il le définit — « un
dans le Christ » (Ga 3, 28).

Chers amis, il apparait donc évident que — par le Baptéme - les paroles mystérieuses de Jésus au Cénacle se
font maintenant de nouveau présentes pour vous. Dans le Baptéme, le Seigneur entre dans votre vie par la
porte de votre coeur. Nous ne sommes plus I'un a cété de I'autre ou I'un contre 'autre. Le Seigneur traverse
toutes ces portes. Telle est la réalité du Baptéme : lui, le Ressuscité, vient, il vient a vous et il associe sa vie a la
vétre, vous tenant dans le feu ouvert de son amour. Vous devenez une unité, oui, un avec Lui, et de ce fait un
entre vous. Dans un premier temps, cela peut sembler trés théorique et peu réaliste. Mais plus vous vivrez la vie
de baptisés, plus vous pourrez faire I'expérience de la vérité de ces paroles. Les personnes baptisées et
croyantes ne sont jamais vraiment étrangéres I'une a I'autre. Des continents, des cultures, des structures
sociales ou encore des distances historiques peuvent nous séparer. Mais quand nous nous rencontrons, nous
nous connaissons selon le méme Seigneur, la méme foi, la méme espérance, le méme amour, qui nous
forment. Nous faisons alors I'expérience que le fondement de nos vies est le méme. Nous faisons I'expérience
que, au plus profond de nous-mémes, nous sommes ancrés dans la méme identité, a partir de laquelle toutes
les différences extérieures, aussi grandes qu’elles puissent encore étre, se révélent secondaires. Les croyants
ne sont jamais totalement étrangers I'un a 'autre. Nous sommes en communion en raison de notre identité la
plus profonde : le Christ en nous. Ainsi la foi est une force de paix et de réconciliation dans le monde :
I'éloignement est dépassé ; dans le Seigneur nous sommes devenus proches (cf. Ep 2, 13).

Cette nature profonde du Baptéme comme don d’une nouvelle identité est représentée par 'Eglise dans le
sacrement au moyen d’éléments sensibles. L'élément fondamental du Baptéme est I'eau ; a cété d’elle, il y a en
deuxiéme lieu la lumiére qui, dans la liturgie de la Veillée pascale, jaillit avec une grande efficacité. Jetons
seulement un regard sur ces deux éléments. Dans le dernier chapitre de la Lettre aux Hébreux se trouve une
affirmation sur le Christ, dans laquelle I'eau n’apparait pas directement, mais qui, en raison de son lien avec
I’Ancien Testament, laisse cependant transparaitre le mystére de I'eau et sa signification symbolique. Ony

lit : « Le Dieu de la paix a fait remonter d’entre les morts le berger des brebis, Pasteur par excellence, grace au
sang de I'Alliance éternelle » (cf. 13, 20). Dans cette phrase, est évoquée une parole du Livre d’Isaie, dans
laquelle Moise est qualifi€ comme le pasteur que le Seigneur a fait sortir de I'eau, de la mer (cf. 63, 11). Jésus
apparait comme le nouveau Pasteur, le pasteur définitif qui porte a son accomplissement ce que Moise avait
fait : il nous conduit hors des eaux mortiferes de la mer, hors des eaux de la mort. Dans ce contexte, nous
pouvons nous souvenir que Moise avait été mis par sa meére dans une corbeille et déposé dans le Nil. Ensuite,
par la providence de Dieu, il avait été tiré de I'eau, porté de la mort a la vie, et ainsi — sauvé lui-méme des eaux
de la mort — il pouvait conduire les autres en les faisant passer a travers la mer de la mort. Pour nous Jésus est
descendu dans les eaux obscures de la mort. Mais en vertu de son sang, nous dit la Lettre aux Hébreux, il a été
remonté de la mort : son amour s’est uni a celui du Pére et ainsi, de la profondeur de la mort, il a pu remonter a
la vie. Maintenant il nous éléve de la mort a la vraie vie. Oui, c’est ce qui se réalise dans le Baptéme : il nous
remonte vers lui, il nous attire dans la vraie vie. Il nous conduit a travers la mer souvent si obscure de I'histoire,
ou nous sommes fréquemment menacés de sombrer, au milieu des confusions et des dangers. Dans le
Baptéme, il nous prend comme par la main, il nous conduit sur le chemin qui passe a travers la Mer Rouge de
ce temps et il nous introduit dans la vie sans fin, celle qui est vraie et juste. Tenons serrée sa main ! Quoiqu'’il



5

arrive ou quel que soit ce que nous rencontrons, n'abandonnons pas sa main ! Nous marchons alors sur le
chemin qui conduit a la vie.

En second lieu, il y a le symbole de la lumiére et du feu. Grégoire de Tours parle d’'un usage qui, ici et Ia, s’est
conserveé longtemps, de prendre le feu nouveau pour la célébration de la Veillée pascale directement du soleil,
au moyen d’un cristal : on recevait, a nouveau pour ainsi dire, lumiere et feu du ciel, pour en allumer ensuite
toutes les lumiéres et les feux de I'année. C’est un symbole de ce que nous célébrons dans la Veillée pascale.
Par son amour, qui a un caractére radical et dans lequel le cceur de Dieu et le coeur de 'lhomme se sont
touchés, Jésus Christ a vraiment pris la lumiére du ciel et I'a apportée sur la terre — la lumiéere de la vérité et le
feu de 'amour qui transforment I'étre de 'homme. Il a apporté la lumiére, et maintenant nous savons qui est
Dieu et comment est Dieu. De ce fait, nous savons aussi comment sont les choses qui concernent ’lhomme ; ce
gue nous sommes, nous, et dans quel but nous existons. Etre baptisés signifie que le feu de cette lumiére est
descendu jusqu’au plus intime de nous-mémes. C’est pourquoi, dans I'Eglise ancienne, le Baptéme était appelé
aussi le Sacrement de l'illumination : la lumiére de Dieu entre en nous ; nous devenons ainsi nous-mémes fils de
la lumiére. Cette lumiére de la vérité qui nous indique le chemin, nous ne voulons pas la laisser s’éteindre. Nous
voulons la protéger contre toutes les puissances qui veulent I'éteindre pour faire en sorte que nous soyons dans
I'obscurité sur Dieu et sur nous-mémes. De temps en temps, I'obscurité peut sembler commode. Je peux me
cacher et passer ma vie a dormir. Cependant, nous ne sommes pas appelés aux ténébres mais a la lumiére.
Dans les promesses baptismales, nous allumons, pour ainsi dire, de nouveau cette lumiére, année aprés

année : oui, je crois que le monde et ma vie ne proviennent pas du hasard, mais de la Raison éternelle et de
I’Amour éternel, et qu’ils sont créés par le Dieu tout-puissant. Oui, je crois qu’en Jésus Christ, par son
incarnation, par sa croix et sa résurrection, s’est manifesté le Visage de Dieu ; et qu’en Lui Dieu est présent au
milieu de nous, qu’il nous unit et nous conduit vers notre but, vers I’Amour éternel. Oui, je crois que I'Esprit Saint
nous donne la Parole de vérité et illumine notre coeur ; je crois que dans la communion de I'Eglise nous
devenons tous un seul Corps avec le Seigneur et ainsi nous allons a la rencontre de la résurrection et de la vie
éternelle. Le Seigneur nous a donné la lumiére de la vérité. Cette lumiére est en méme temps feu, force qui
vient de Dieu, force qui ne détruit pas, mais qui veut transformer nos cceurs, afin que nous devenions vraiment
des hommes de Dieu et que sa paix devienne efficace en ce monde.

Dans I'Eglise ancienne, il était habituel que 'Evéque ou le prétre aprés 'homélie exhorte les croyants en
s’exclamant : « Conversi ad Dominum » — tournez-vous maintenant vers le Seigneur. Cela signifiait avant tout
qu’ils se tournaient vers I'Est — dans la direction du lever du soleil comme signe du Christ qui revient, a la
rencontre duquel nous allons dans la célébration de I'Eucharistie. La ou, pour une raison quelconque, cela
n’était pas possible, en tout cas, ils se tournaient vers I'image du Christ, dans I'abside ou vers la Croix, pour
s’orienter intérieurement vers le Seigneur. Car, en définitive, il s’agissait d'un fait intérieur : de la conversio, de
tourner notre ame vers Jésus Christ et ainsi vers le Dieu vivant, vers la vraie lumiére. Etait aussi lié a cela l'autre
exclamation qui, aujourd’hui encore, avant le Canon, est adressée a la communauté croyante : «Sursum corda »
— élevons nos cceurs hors de tous les enchevétrements de nos préoccupations, de nos désirs, de nos
angoisses, de notre distraction — élevez vos cceurs, le plus profond de vous-méme ! Dans les deux
exclamations, nous sommes en quelque sorte exhortés a un renouvellement de notre Baptéme : Conversi ad
Dominum - nous devons toujours de nouveau nous détourner des mauvaises directions dans lesquelles nous
nous mouvons si souvent en pensée et en action. Nous devons toujours de nouveau nous tourner vers Lui, qui
est le Chemin, la Vérité et la Vie. Nous devons toujours de nouveau devenir des « convertis », tournés avec
toute notre vie vers le Seigneur. Et nous devons toujours de nouveau faire en sorte que notre coeur soit soustrait
a la force de gravité qui le tire vers le bas, et que nous I'élevions intérieurement vers le haut : dans la vérité et
I'amour. En cette heure, remercions le Seigneur, parce qu’en vertu de la force de sa parole et de ses
Sacrements, il nous oriente dans la juste direction et attire notre coeur vers le haut. Et nous le prions ainsi : Oui,
Seigneur, fait que nous devenions des personnes pascales, des hommes et des femmes de la lumiére, remplis
du feu de ton amour. Amen.

[00466-03.01] [Texte original: Italien]

® TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Dear Brothers and Sisters,



In his farewell discourse, Jesus announced his imminent death and resurrection to his disciples with these
mysterious words: “I go away, and | will come to you”, he said (Jn 14:28). Dying is a “going away”. Even if the
body of the deceased remains behind, he himself has gone away into the unknown, and we cannot follow him
(cf. Jn 13:36). Yet in Jesus’s case, there is something utterly new, which changes the world. In the case of our
own death, the “going away” is definitive, there is no return. Jesus, on the other hand, says of his death: “I go
away, and | will come to you.” It is by going away that he comes. His going ushers in a completely new and
greater way of being present. By dying he enters into the love of the Father. His dying is an act of love. Love,
however, is immortal. Therefore, his going away is transformed into a new coming, into a form of presence which
reaches deeper and does not come to an end. During his earthly life, Jesus, like all of us, was tied to the
external conditions of bodily existence: to a determined place and a determined time. Bodiliness places limits on
our existence. We cannot be simultaneously in two different places. Our time is destined to come to an end. And
between the “I” and the “you” there is a wall of otherness. To be sure, through love we can somehow enter the
other’s existence. Nevertheless, the insurmountable barrier of being different remains in place. Yet Jesus, who is
now totally transformed through the act of love, is free from such barriers and limits. He is able not only to pass
through closed doors in the outside world, as the Gospels recount (cf. Jn 20:19). He can pass through the
interior door separating the “I” from the “you”, the closed door between yesterday and today, between the past
and the future. On the day of his solemn entry into Jerusalem, when some Greeks asked to see him, Jesus
replied with the parable of the grain of wheat which has to pass through death in order to bear much fruit. In this
way he foretold his own destiny: these words were not addressed simply to one or two Greeks in the space of a
few minutes. Through his Cross, through his going away, through his dying like the grain of wheat, he would truly
arrive among the Greeks, in such a way that they could see him and touch him through faith. His going away is
transformed into a coming, in the Risen Lord’s universal manner of presence, yesterday, today and for ever. He
also comes today, and he embraces all times and all places. Now he can even surmount the wall of otherness
that separates the “I” from the “you”. This happened with Paul, who describes the process of his conversion and
his Baptism in these words: “it is no longer | who live, but Christ who lives in me” (Gal 2:20). Through the coming
of the Risen One, Paul obtained a new identity. His closed “I” was opened. Now he lives in communion with
Jesus Christ, in the great “I” of believers who have become — as he puts it — “one in Christ” (Gal 3:28).

So, dear friends, it is clear that, through Baptism, the mysterious words spoken by Jesus at the Last Supper
become present for you once more. In Baptism, the Lord enters your life through the door of your heart. We no
longer stand alongside or in opposition to one another. He passes through all these doors. This is the reality of
Baptism: he, the Risen One, comes; he comes to you and joins his life with yours, drawing you into the open fire
of his love. You become one, one with him, and thus one among yourselves. At first this can sound rather
abstract and unrealistic. But the more you live the life of the baptized, the more you can experience the truth of
these words. Believers — the baptized — are never truly cut off from one another. Continents, cultures, social
structures or even historical distances may separate us. But when we meet, we know one another on the basis
of the same Lord, the same faith, the same hope, the same love, which form us. Then we experience that the
foundation of our lives is the same. We experience that in our inmost depths we are anchored in the same
identity, on the basis of which all our outward differences, however great they may be, become secondary.
Believers are never totally cut off from one another. We are in communion because of our deepest identity:
Christ within us. Thus faith is a force for peace and reconciliation in the world: distances between people are
overcome, in the Lord we have become close (cf. Eph 2:13).

The Church expresses the inner reality of Baptism as the gift of a new identity through the tangible elements
used in the administration of the sacrament. The fundamental element in Baptism is water; next, in second
place, is light, which is used to great effect in the Liturgy of the Easter Vigil. Let us take a brief look at these two
elements. In the final chapter of the Letter to the Hebrews, there is a statement about Christ which does not
speak directly of water, but the Old Testament allusions nevertheless point clearly to the mystery of water and its
symbolic meaning. Here we read: “The God of peace ... brought again from the dead our Lord Jesus, the great
shepherd of the sheep, by the blood of the eternal covenant” (13:20). In this sentence, there is an echo of the
prophecy of Isaiah, in which Moses is described as the shepherd whom the Lord brought up from the water, from
the sea (cf. 63:11). And Jesus now appears as the new, definitive Shepherd who brings to fulfilment what Moses
had done: he leads us out of the deadly waters of the sea, out of the waters of death. In this context we may
recall that Moses’ mother placed him in a basket in the Nile. Then, through God’s providence, he was taken out
of the water, carried from death to life, and thus — having himself been saved from the waters of death — he was



7

able to lead others through the sea of death. Jesus descended for us into the dark waters of death. But through
his blood, so the Letter to the Hebrews tells us, he was brought back from death: his love united itself to the
Father’s love, and thus from the abyss of death he was able to rise to life. Now he raises us from the waters of
death to true life. This is exactly what happens in Baptism: he draws us towards himself, he draws us into true
life. He leads us through the often murky sea of history, where we are frequently in danger of sinking amid all the
confusion and perils. In Baptism he takes us, as it were, by the hand, he leads us along the path that passes
through the Red Sea of this life and introduces us to everlasting life, the true and upright life. Let us grasp his
hand firmly! Whatever may happen, whatever may befall us, let us not lose hold of his hand! Let us walk along
the path that leads to life.

In the second place, there is the symbol of light and fire. Gregory of Tours (4th century) recounts a practice that
in some places was preserved for a long time, of lighting the new fire for the celebration of the Easter Vigil
directly from the sun, using a crystal. Light and fire, so to speak, were received anew from heaven, so that all the
lights and fires of the year could be kindled from them. This is a symbol of what we are celebrating in the Easter
Vigil. Through his radical love for us, in which the heart of God and the heart of man touched, Jesus Christ truly
took light from heaven and brought it to the earth — the light of truth and the fire of love that transform man’s
being. He brought the light, and now we know who God is and what God is like. Thus we also know what our
human situation is: what we are, and for what purpose we exist. When we are baptized, the fire of this light is
brought down deep within ourselves. Thus, in the early Church, Baptism was also called the Sacrament of
lllumination: God’s light enters into us; thus we ourselves become children of light. We must not allow this light of
truth, that shows us the path, to be extinguished. We must protect it from all the forces that seek to eliminate it
so as to cast us back into darkness regarding God and ourselves. Darkness, at times, can seem comfortable. |
can hide, and spend my life asleep. Yet we are not called to darkness, but to light. In our baptismal promises, we
rekindle this light, so to speak, year by year. Yes, | believe that the world and my life are not the product of
chance, but of eternal Reason and eternal Love, they are created by Almighty God. Yes, | believe that in Jesus
Christ, in his incarnation, in his Cross and resurrection, the face of God has been revealed; that in him, God is
present in our midst, he unites us and leads us towards our goal, towards eternal Love. Yes, | believe that the
Holy Spirit gives us the word of truth and enlightens our hearts; | believe that in the communion of the Church we
all become one Body with the Lord, and thus we encounter his resurrection and eternal life. The Lord has
granted us the light of truth. This light is also fire, a powerful force coming from God, a force that does not
destroy, but seeks to transform our hearts, so that we truly become men of God, and so that his peace can
become active in this world.

In the early Church there was a custom whereby the Bishop or the priest, after the homily, would cry out to the
faithful: “Conversi ad Dominum” — turn now towards the Lord. This meant in the first place that they would turn
towards the East, towards the rising sun, the sign of Christ returning, whom we go to meet when we celebrate
the Eucharist. Where this was not possible, for some reason, they would at least turn towards the image of
Christ in the apse, or towards the Cross, so as to orient themselves inwardly towards the Lord. Fundamentally,
this involved an interior event; conversion, the turning of our soul towards Jesus Christ and thus towards the
living God, towards the true light. Linked with this, then, was the other exclamation that still today, before the
Eucharistic Prayer, is addressed to the community of the faithful: “Sursum corda” - “Lift up your hearts”, high
above all our misguided concerns, desires, anxieties and thoughtlessness — “Lift up your hearts, your inner
selves!” In both exclamations we are summoned, as it were, to a renewal of our Baptism: Conversi ad Dominum
— we must always turn away from false paths, onto which we stray so often in our thoughts and actions. We must
turn ever anew towards him who is the Way, the Truth and the Life. We must be converted ever anew, turning
with our whole life towards the Lord. And ever anew we must withdraw our hearts from the force of gravity, which
pulls them down, and inwardly we must raise them high: in truth and love. At this hour, let us thank the Lord,
because through the power of his word and of the holy Sacraments, he points us in the right direction and draws
our heart upwards. Let us pray to him in these words: Yes, Lord, make us Easter people, men and women of
light, filled with the fire of your love. Amen.

[00466-02.02] [Original text: Italian]

* TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Liebe Briider und Schwestern!



In seinen Abschiedsreden hat Jesus den Jiingern seinen bevorstehenden Tod und seine Auferstehung mit
einem geheimnisvollen Satz angekiindigt. Er sagt: ,Ich gehe und ich komme zu euch" (Joh 14, 28). Sterben ist
ein Weggehen. Auch wenn der Kdérper des Toten noch bleibt, er selbst ist weggegangen ins Unbekannte, und
wir kdnnen ihm nicht folgen (vgl. Joh 13, 36). Aber bei Jesus gibt es etwas einzigartig Neues, das die Welt
verandert. Das Weggehen in unserem Tod ist definitiv, es gibt keine Riickkehr. Jesus aber sagt tiber seinen
Tod: ,Ich gehe und ich komme zu euch." Gerade indem er geht, kommt er. Sein Gehen erbffnet eine ganz neue
und groRere Weise seiner Anwesenheit. Er geht mit seinem Sterben hinein in die Liebe des Vaters. Sein
Sterben ist ein Akt der Liebe. Die Liebe aber ist unsterblich. Deshalb verwandelt sich sein Weggehen in ein
neues Kommen, in eine tiefer reichende und nicht mehr endende Form von Gegenwart. In seinem irdischen
Leben war Jesus wie wir alle an die duf3eren Bedingungen unseres korperlichen Daseins gebunden: an diesen
Ort, an diese Zeit. Die Leibhaftigkeit beschrankt unser Dasein. Wir kénnen nicht gleichzeitig an einem und an
einem anderen Ort sein. Unsere Zeit ist endlich. Und zwischen ich und du steht die Wand der Andersheit.
Gewil, in der Liebe kénnen wir irgendwie in die Existenz des anderen eintreten. Dennoch bleibt die
uniiberschreitbare Schranke des Andersseins. Jesus aber, der nun ganz durch den Akt der Liebe umgewandelt
ist, ist frei von diesen Schranken und Grenzen. Er kann nicht nur dufRerlich Turen durchschreiten, die
verschlossen sind, wie uns die Evangelien erzahlen (vgl. Joh 20, 19). Er kann die innere Tur von ich und du
durchschreiten, die verschlossene Tir zwischen gestern und heute, zwischen damals und morgen. Als am Tag
seines feierlichen Einzugs in Jerusalem eine Gruppe von Griechen gebeten hatte, ihn zu sehen, hat er mit dem
Gleichnis vom Weizenkorn geantwortet, das durch den Tod hindurchgehen mu}, um viele Frucht zu tragen. Er
hatte damit sein eigenes Geschick vorausgesagt: Nicht jetzt fir ein paar Minuten wollte er mit diesem oder
jenem Griechen reden. Durch sein Kreuz hindurch, durch sein Gehen, durch sein Sterben als Weizenkorn kam
er wirklich zu den Griechen, so dal} sie ihn sehen konnten und ihn berthren durften im Glauben. Sein Gehen
wird zum Kommen in der universalen Weise der Gegenwart des Auferstandenen — gestern, heute und in
Ewigkeit. Auch heute kommt er und umspannt alle Zeiten und Orte. Er kann nun auch die Wand der Andersheit
durchschreiten, die ich und du voneinander trennt. So ist es Paulus geschehen, der den Vorgang seiner
Bekehrung und seiner Taufe mit den Worten beschreibt: Ich lebe, doch nicht mehr ich, sondern Christus lebt in
mir (Gal 2, 20). Durch das Kommen des Auferstandenen hat Paulus eine neue ldentitét erhalten. Sein
verschlossenes Ich ist aufgebrochen. Er lebt nun in der Gemeinschaft mit Jesus Christus, in dem grofRen Ich der
Glaubenden, die mit Christus — wie er es ausdrickt — ein einziger geworden sind (Gal 3, 28).

Liebe Freunde, so wird sichtbar, dafl} die geheimnisvollen Worte Jesu im Abendmahlssaal jetzt, bei euch — durch
die Taufe — wieder Gegenwart werden. In der Taufe tritt der Herr durch die TUr eures Herzens in euer Leben ein.
Wir stehen nicht mehr nebeneinander oder gegeneinander. Er durchschreitet all diese Turen. Das ist Taufe: Er,
der Auferstandene, kommt, kommt zu euch und verbindet sein Leben mit dem eurigen, halt euch in die offene
Flamme seiner Liebe hinein. Ihr werdet eins, ja einer mit ihm und so eins untereinander. Das mag zuné&chst sehr
theoretisch und unwirklich klingen. Aber je mehr ihr das Leben als Getaufte lebt, desto mehr kénnt ihr die
Wahrheit dieses Wortes erfahren. Getaufte, gldubige Menschen sind nie wirklich fremd flreinander. Kontinente
kdénnen uns voneinander trennen, Kulturen und soziale Situationen, geschichtliche Entfernungen. Aber wenn wir
einander treffen, kennen wir uns durch den gleichen Herrn, den gleichen Glauben, die gleiche Hoffnung, die
gleiche Liebe, die uns formen. Dann erfahren wir, dall unsere Lebensgrundlage dieselbe ist. Dal wir vom
Innersten her in der gleichen ldentitat verankert sind, von der her alle noch so groRen aulleren Unterschiede
zweitrangig werden. Glaubende sind nie ganz fremd fiireinander. Uns verbindet unsere tiefste Identitat: Christus
in uns. So ist Glaube eine Kraft des Friedens und der Verséhnung in der Welt: Die Ferne ist iberwunden, im
Herrn sind wir einander nahe geworden (vgl. Eph 2, 13).

Dieses innerste Wesen der Taufe als Geschenk einer neuen ldentitat stellt die Kirche im Sakrament in
sinnlichen Elementen dar. Das Grundelement der Taufe ist das Wasser; neben ihm steht an zweiter Stelle das
Licht, das in der Liturgie der Osternacht mit groRer Eindruckskraft hervortritt. Werfen wir nur einen kurzen Blick
auf diese beiden Elemente. Im SchluRkapitel des Briefs an die Hebréer steht ein Wort Uiber Christus, in dem das
Wasser nicht vorkommt, das aber durch seine Bindung an das Alte Testament doch das Geheimnis des
Wassers, seine zeichenhafte Bedeutung durchscheinen laf3t. Da heildt es: ,Der Gott des Friedens hat Jesus, den
groRen Hirten der Schafe, von den Toten heraufgefiihrt, durch das Blut eines ewigen Bundes" (13, 20). In
diesem Satz klingt ein Wort aus dem Jesaja-Buch durch, in dem Mose als der Hirte bezeichnet wird, den der
Herr aus dem Wasser, aus dem Meer herausgefihrt hat (63, 11). Und Jesus erscheint jetzt als der neue, der
endglltige Hirte, der zur Vollendung fihrt, was Mose getan hat: Er fiihrt uns aus den tédlichen Wassern des



Meeres, aus den Wassern des Todes heraus. Dabei kdnnen wir uns daran erinnern, daf® Mose von seiner
Mutter in einem Kérblein in den Nil gelegt worden war und daf er durch Gottes Fligung aus dem Wasser
gezogen worden war, aus dem Tod ins Leben gebracht und so - selbst aus den Wassern des Todes gerettet -
andere durch das Todesmeer hindurchfiihren konnte. Jesus ist fiir uns in die dunklen Wasser des Todes
hinabgestiegen. Aber durch sein Blut, so sagt uns der Hebréer-Brief, ist er heraufgefiihrt worden aus dem Tod:
Seine Liebe hat sich geeint mit der des Vaters, und so konnte er aus der Tiefe des Todes heraufsteigen ins
Leben. Nun zieht er uns aus den Wassern des Todes ins wirkliche Leben herauf. Ja, dies geschieht in der
Taufe: Er zieht uns herauf zu sich, er zieht uns ins wirkliche Leben hinein. Er fiihrt uns durch das oft so dunkle
Meer der Geschichte, in dessen Verwirrungen und Gefahrdungen wir oft zu versinken drohen. In der Taufe
nimmt er uns gleichsam an die Hand und flihrt uns den Weg durch das Rote Meer dieser Zeit hindurch in das
bleibende, in das wirkliche und rechte Leben hinein. Halten wir seine Hand fest. Was immer geschieht oder auf
uns zukommt: Lassen wir seine Hand nicht los. Dann gehen wir den Weg zum Leben.

An zweiter Stelle steht das Symbol des Lichts und des Feuers. Gregor von Tours (4. Jahrhundert) erzahlt uns
von dem Brauch, der sich da und dort lange erhalten hat, fur die Feier der Osternacht das neue Feuer mit einem
Kristall von der Sonne zu holen: Licht und Feuer gleichsam vom Himmel her neu zu empfangen, um daran dann
alle Lichter und Feuer des kommenden Jahres zu entziinden. Dies ist ein Sinnbild flr das, was wir in der
Osternacht feiern. Jesus Christus hat mit der Radikalitat seiner Liebe, in der sich das Herz Gottes und des
Menschen berihrten, wirklich das Licht vom Himmel auf die Erde geholt — das Licht der Wahrheit und das Feuer
der das Menschsein verwandelnden Liebe. Er hat das Licht gebracht, und nun wissen wir, wer Gott ist und wie
Gott ist. So wissen wir auch, was es um den Menschen ist; was wir sind und wozu wir sind. Getauft werden
bedeutet, dall das Feuer dieses Lichts in unser Inneres eingesenkt wird. Die Taufe wurde daher in der alten
Kirche auch Sakrament der Erleuchtung genannt: Das Licht Gottes tritt in uns herein; so werden wir selbst zu
Kindern des Lichts. Dieses Licht der Wahrheit, das uns den Weg zeigt, wollen wir in uns nicht erléschen lassen.
Wir wollen es hiten gegen all die Machte, die es ausldschen, uns wieder ins Gottesdunkel und in das Dunkel
Uber uns selbst zurlickwerfen méchten. Das Dunkel kann zeitweise bequem erscheinen. Ich kann mich
verstecken und kann mein Leben verschlafen. Aber wir sind nicht zum Dunkel berufen, sondern zum Licht. In
den Taufgeliibden ziinden wir gleichsam Jahr um Jahr dieses Licht neu an: Ja, ich glaube daran, dal} die Welt
und mein Leben nicht aus dem Zufall stammen, sondern aus der ewigen Vernunft und der ewigen Liebe, von
Gott dem Allmachtigen geschaffen. Ja, ich glaube daran, daf3 in Jesus Christus, in seiner Menschwerdung,
seinem Kreuz und seiner Auferstehung sich das Gesicht Gottes gezeigt hat. Dal} in ihm Gott da ist, mitten unter
uns und uns zueinander, an unser Ziel, zur ewigen Liebe fihrt. Ja, ich glaube daran, da® der Heilige Geist uns
das Wort der Wahrheit schenkt und unser Herz erleuchtet; dalk in der Gemeinschaft der Kirche wir alle mit dem
Herrn ein Leib werden und so auf die Auferstehung und das ewige Leben zugehen. Der Herr hat uns das Licht
der Wahrheit geschenkt. Dieses Licht ist zugleich Feuer, Kraft von Gott her, die nicht zerstért, sondern unsere
Herzen umwandeln will, damit wir wahrhaft Menschen Gottes werden und sein Friede in dieser Welt wirksam
werde.

In der alten Kirche war es Ublich, daf der Bischof oder der Priester den Glaubigen nach der Predigt zurief:
»conversi ad Dominum" — wendet euch nun auf den Herrn zu. Das bedeutete zunachst, dal sie sich nach Osten
wendeten - in die Richtung der aufgehenden Sonne als Zeichen des wiederkehrenden Christus, dem wir in der
Feier der Eucharistie entgegengehen. Wo aus irgendwelchen Griinden dies nicht mdglich war, wendeten sie
sich jedenfalls dem Christusbild in der Apsis oder dem Kreuz zu, um so inwendig die Richtung auf den Herrn hin
einzunehmen. Denn letztlich ging es um dies Innere: um die Conversio, um die Wendung unserer Seele auf
Jesus Christus und so auf den lebendigen Gott hin, auf das wahre Licht. Damit hing dann der andere Ruf
zusammen, der auch heute noch vor dem Hochgebet an die gldubige Gemeinde ergeht: ,Sursum corda" — das
Herz nach oben, heraus aus allen Verquerungen in unsere Sorgen, in unser Begehren, in unsere Angste, in
unsere Gedankenlosigkeit — das Herz, euer Innerstes in die Héhe! In beiden Rufen werden wir gleichsam zu
einer Erneuerung unserer Taufe aufgefordert: Conversi ad Dominum — immer wieder miissen wir uns
herauswenden aus den verkehrten Richtungen, in die wir so oft mit unserem Denken und Handeln gehen.
Immer neu miissen wir uns hinwenden zu ihm, der Weg, Wahrheit und Leben ist. Immer neu missen wir
Bekehrte werden, mit dem ganzen Leben auf den Herrn zugewandt. Und immer neu missen wir unser Herz aus
der Schwerkraft, die nach unten zieht, herausholen lassen und inwendig nach oben heben: in die Wahrheit und
in die Liebe hinein. In dieser Stunde danken wir dem Herrn, daf er durch die Kraft seines Wortes und der
heiligen Sakramente uns in die rechte Richtung wendet und unser Herz in die Héhe zieht. Und wir bitten ihn: Ja,



10

Herr, l1al uns dsterliche Menschen werden, Menschen des Lichts, erflillt vom Feuer deiner Liebe. Amen.

[00466-05.02] [Originalsprache: Italienisch]

®* TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Queridos hermanos y hermanas:

En su discurso de despedida, Jesus anuncio a los discipulos su inminente muerte y resurreccion con una frase
misteriosa: «Me voy y vuelvo a vuestro lado» (Jn 14, 28). Morir es partir. Aunque el cuerpo del difunto aun
permanece, él personalmente se marché hacia lo desconocido y nosotros no podemos seguirlo (cf. Jn 13, 36).
Pero en el caso de Jesus existe una novedad unica que cambia el mundo. En nuestra muerte el partir es algo
definitivo; no hay retorno. Jesus, en cambio, dice de su muerte: «Me voy y vuelvo a vuestro lado».
Precisamente al irse, regresa. Su marcha inaugura un modo totalmente nuevo y mas grande de su presencia.
Con su muerte entra en el amor del Padre. Su muerte es un acto de amor. Ahora bien, el amor es inmortal. Por
este motivo su partida se transforma en un retorno, en una forma de presencia que llega hasta lo mas profundo
y no acaba nunca. En su vida terrena Jesus, como todos nosotros, estaba sujeto a las condiciones externas de
la existencia corpérea: a un lugar determinado y a un tiempo determinado. La corporeidad pone limites a
nuestra existencia. No podemos estar simultaneamente en dos lugares diferentes. Nuestro tiempo esta
destinado a acabarse. Entre el yo y el tu esta el muro de la alteridad. Ciertamente, por el amor podemos entrar,
de algun modo, en la existencia del otro. Sin embargo, queda la barrera infranqueable de que somos diversos.
En cambio, Jesus, que por el acto de amor ha sido transformado totalmente, esta libre de esas barreras y
limites. No so6lo es capaz de atravesar las puertas exteriores cerradas, como nos narran los Evangelios (cf. Jn
20, 19). También puede atravesar la puerta interior entre el yo y el tu, la puerta cerrada entre el ayer y el hoy,
entre el pasado y el porvenir. Cuando, en el dia de su entrada solemne en Jerusalén, un grupo de griegos pidio
verlo, Jesus respondié con la parabola del grano de trigo que, para dar mucho fruto, tiene que morir. De ese
modo predijo su propio destino: no queria limitarse a hablar unos minutos con algunos griegos. A través de su
cruz, de su partida, de su muerte como el grano de trigo, llegaria realmente a los griegos, de modo que ellos
pudieran verlo y tocarlo por la fe. Su partida se convierte en un venir en el modo universal de la presencia del
Resucitado ayer, hoy y siempre. El viene también hoy y abraza todos los tiempos y todos los lugares. Ahora
puede superar también el muro de la alteridad que separa el yo del tu. Esto sucedié a san Pablo, que describe
el proceso de su conversion y su bautismo con las palabras: «Ya no vivo yo, es Cristo quien vive en mi» (Ga 2,
20). Con la llegada del Resucitado, san Pablo obtuvo una identidad nueva. Su yo cerrado se abrio. Ahora vive
en comunién con Jesucristo en el gran yo de los creyentes que se han convertido —como él afirma— en «uno
en Cristo» (Ga 3, 28).

Queridos amigos, asi se pone de manifiesto que las palabras misteriosas que pronuncié Jesus en el Cenaculo
ahora —mediante el bautismo— se hacen de nuevo presentes para vosotros. En el bautismo el Sefior entra en
vuestra vida por la puerta de vuestro corazén. Nosotros no estamos ya uno junto a otro o uno contra otro. El
atraviesa todas estas puertas. Esta es la realidad del bautismo: él, el Resucitado, viene, viene a vosotros y une
su vida a la vuestra, introduciéndoos en el fuego vivo de su amor. Formais una unidad; si, sois uno con ély de
este modo sois uno entre vosotros. En un primer momento esto puede parecer muy teorico y poco realista. Pero
cuanto mas vivais la vida de bautizados, tanto mas podréis experimentar la verdad de estas palabras. En
realidad, las personas bautizadas y creyentes nunca son extrafas las unas para las otras. Pueden separarnos
continentes, culturas, estructuras sociales o también distancias histéricas. Pero cuando nos encontramos nos
conocemos en el mismo Sefior, en la misma fe, en la misma esperanza, en el mismo amor, que nos conforman.
Entonces experimentamos que el fundamento de nuestra vida es el mismo. Experimentamos que en lo mas
profundo de nosotros mismos estamos enraizados en la misma identidad, a partir de la cual todas las
diversidades exteriores, por mas grandes que sean, resultan secundarias. Los creyentes no son nunca
totalmente extrafios el uno para el otro. Estamos en comunién a causa de nuestra identidad mas profunda:
Cristo en nosotros. Asi la fe es una fuerza de paz y reconciliacion en el mundo; la lejania ha sido superada,
pues estamos unidos en el Sefior (cf. Ef2, 13).

Esta naturaleza intima del bautismo, como don de una nueva identidad, es representada por la Iglesia en el
sacramento a través de elementos sensibles. El elemento fundamental del bautismo es el agua. En segundo



11

lugar viene la luz, que en la liturgia de la Vigilia pascual destaca con gran eficacia. Reflexionemos brevemente
sobre estos dos elementos. En el ultimo capitulo de la carta a los Hebreos se encuentra una afirmacion sobre
Cristo en la que el agua no aparece directamente, pero que, por su relacion con el Antiguo Testamento, deja
traslucir el misterio del agua y su sentido simbdlico. Alli se lee: «El Dios de la paz hizo volver de entre los
muertos al gran Pastor de las ovejas en virtud de la sangre de la alianza eterna» (cf. Hb 13, 20). Esta frase
guarda relacion con unas palabras del libro de Isaias, en las que Moisés es calificado como el pastor que el
Sefior ha hecho salir del agua, del mar (cf. Is 63, 11). Jesus se presenta ahora como el nuevo y definitivo Pastor
que lleva a cabo lo que Moisés hizo: nos saca de las aguas letales del mar, de las aguas de la muerte. En este
contexto podemos recordar que Moisés fue colocado por su madre en una cesta en el Nilo. Luego, por
providencia divina, fue sacado de las aguas, llevado de la muerte a la vida, y asi —salvado €l mismo de las
aguas de la muerte— pudo conducir a los demas haciéndolos pasar a través del mar de la muerte. Jesus
descendio por nosotros a las aguas oscuras de la muerte. Pero, como nos dice la carta a los Hebreos, en virtud
de su sangre fue arrancado de la muerte: su amor se uni6 al del Padre y asi, desde la profundidad de la muerte,
pudo subir a la vida. Ahora nos eleva de las aguas de la muerte a la vida verdadera. Si, esto es lo que ocurre en
el bautismo: él nos atrae hacia si, nos atrae a la vida verdadera. Nos conduce por el mar de la historia, a
menudo tan oscuro, en cuyas confusiones y peligros frecuentemente corremos el riesgo de hundirnos. En el
bautismo nos toma de la mano, nos conduce por el camino que atraviesa el Mar Rojo de este tiempo y nos
introduce en la vida eterna, en la vida verdadera y justa. Apretemos su mano. Pase lo que pase, no soltemos su
mano. Caminemos, pues, por la senda que conduce a la vida.

En segundo lugar esta el simbolo de la luz y del fuego. San Gregorio de Tours, en el siglo IV, narra la
costumbre, que se ha mantenido durante mucho tiempo en ciertas partes, de tomar el fuego nuevo para la
celebracion de la Vigilia pascual directamente del sol a través de un cristal: asi se recibia la luz y el fuego
nuevamente del cielo para encender luego todas las luces y fuegos del aino. Se trata de un simbolo de lo que
celebramos en la Vigilia pascual. Con la radicalidad de su amor, en el que el corazon de Dios y el corazon del
hombre se han entrelazado, Jesucristo ha tomado verdaderamente la luz del cielo y la ha traido a la tierra: la luz
de la verdad y el fuego del amor que transforma el ser del hombre. El ha traido la luz, y ahora sabemos quién
es Dios y cdmo es Dios. Asi también sabemos como estan las cosas con respecto al hombre; qué somos y para
qué existimos. Ser bautizados significa que el fuego de esta luz ha penetrado hasta lo mas intimo de nosotros
mismos. Por esto, en la Iglesia antigua, al bautismo se le llamaba también el sacramento de la iluminacion: la
luz de Dios entra en nosotros; asi nos convertimos nosotros mismos en hijos de la luz. No queremos dejar que
se apague esta luz de la verdad que nos indica el camino. Queremos protegerla frente a todas las fuerzas que
pretenden extinguirla para arrojarnos en la oscuridad sobre Dios y sobre nosotros mismos. La oscuridad, de vez
en cuando, puede parecer comoda. Puedo esconderme y pasar mi vida durmiendo. Pero nosotros no hemos
sido llamados a las tinieblas, sino a la luz. En las promesas bautismales, por decirlo asi, encendemos
nuevamente ano tras afio esta luz: si, creo que el mundo y mi vida no provienen del azar, sino de la Razon
eterna y del Amor eterno; han sido creados por Dios omnipotente. Si, creo que en Jesucristo, en su
encarnacion, en su cruz y resurreccion, se ha manifestado el Rostro de Dios; que en él Dios esta presente entre
nosotros, nos une y nos conduce hacia nuestra meta, hacia el Amor eterno. Si, creo que el Espiritu Santo nos
da la Palabra de verdad e ilumina nuestro corazén. Creo que en la comunion de la Iglesia nos convertimos
todos en un solo Cuerpo con el Sefior y asi caminamos hacia la resurreccion y la vida eterna. El Sefor nos ha
dado la luz de la verdad. Al mismo tiempo esta luz es también fuego, fuerza de Dios, una fuerza que no
destruye, sino que quiere transformar nuestro corazon, para que seamos realmente hombres de Dios y para
que su paz actue en este mundo.

En la Iglesia antigua existia la costumbre de que el obispo o el sacerdote, después de la homilia, exhortara a los
creyentes exclamando: «Conversi ad Dominumy, «Volveos ahora hacia el Sefior». Eso significaba ante todo
que ellos se volvian hacia el este, en la direccidon por donde sale el sol como signo de Cristo que vuelve, a cuyo
encuentro vamos en la celebracion de la Eucaristia. Donde, por alguna razén, eso no era posible, dirigian su
mirada a la imagen de Cristo en el abside o a la cruz, para orientarse interiormente hacia el Sefior. Porque, en
definitiva, se trataba de este hecho interior: de la conversio, de dirigir nuestra alma hacia Jesucristo y, de ese
modo, hacia el Dios vivo, hacia la luz verdadera. Ademas, se hacia también otra exclamacion que aun hoy,
antes del Canon, se dirige a la comunidad creyente: « Sursum corda», «Levantemos el corazén», fuera de la
marafia de nuestras preocupaciones, de nuestros deseos, de nuestras angustias, de nuestra distraccion.
Levantad vuestro corazon, vuestra interioridad. Con ambas exclamaciones se nos exhorta de alguna manera a



12

renovar nuestro bautismo. Conversi ad Dominum: siempre debemos apartarnos de los caminos equivocados,
en los que tan a menudo nos movemos con nuestro pensamiento y nuestras obras. Siempre tenemos que
dirigirnos a él, que es el camino, la verdad y la vida. Siempre hemos de ser «convertidos», dirigir toda la vida a
Dios. Y siempre tenemos que dejar que nuestro corazén sea sustraido de la fuerza de gravedad, que lo atrae
hacia abajo, y levantarlo interiormente hacia lo alto: hacia la verdad y el amor. En esta hora damos gracias al
Sefior, porque en virtud de la fuerza de su palabra y de los santos sacramentos nos indica el itinerario correcto
y atrae hacia lo alto nuestro corazon. Y lo pedimos asi: Si, Sefior, haz que nos convirtamos en personas
pascuales, hombres y mujeres de la luz, llenos del fuego de tu amor. Amén

[00466-04.02] [Texto original: Italiano]

® TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESE

Amados irmaos e irmas,

No seu discurso de despedida, Jesus anunciou aos discipulos sua morte e ressurreicao iminentes, com uma
frase misteriosa: «Vou partir, mas voltarei para junto de vos» (Jo 14, 28). Morrer € partir. Embora fique ainda o
corpo do morto — este pessoalmente partiu para o desconhecido e nao podemos segui-lo (cf. Jo 13, 36). Mas,
no caso de Jesus, ha uma novidade Unica que muda o mundo. Na nossa morte, a partida € uma realidade
definitiva, ndo ha regresso. Pelo contrario Jesus, falando da sua morte, diz: «Vou partir, mas voltarei para junto
de vos». E precisamente partindo que Ele vem. A sua partida inaugura um modo totalmente novo e maior da
sua presenga. Com a sua morte, Jesus entra no amor do Pai. A sua morte € um acto de amor. O amor, porém,
€ imortal. Por isso, a sua partida transforma-se numa nova vinda, numa forma de presencga mais profunda que
ndo acaba mais. Na sua vida terrena, Jesus, como todos nos, estava ligado as condigdes externas da
existéncia corpérea: a um certo lugar e a um determinado tempo. A corporeidade coloca limites a nossa
existéncia. Nao podemos estar contemporaneamente em dois lugares diferentes. O nosso tempo tende a
acabar. E entre o "eu" e o "tu" existe o muro da alteridade. Certamente, no amor, podemos de algum modo
entrar na existéncia do outro. Mas permanece a barreira intransponivel de sermos diversos. Pelo contrario,
Jesus, que agora fica totalmente transformado por meio do acto de amor, esta livre de tais barreiras e limites. E
capaz nao so6 de passar através das portas externas fechadas, como narram os Evangelhos (cf. Jo 20, 19), mas
pode também passar através da porta interna entre o "eu" e o "tu", a porta fechada entre o ontem e o hoje, entre
o passado e o amanha. No dia da sua entrada triunfal em Jerusalém, quando um grupo de Gregos veio pedir
para O ver, Jesus respondeu com a parabola do grao de trigo que, para dar muito fruto, deve passar através da
morte. Predissera assim o seu proprio destino: Ele ndo queria simplesmente falar entdo com este ou aquele
Grego durante alguns minutos. Através da sua cruz, mediante a sua partida, por meio da sua morte como o
grao de trigo chegaria verdadeiramente até junto dos Gregos, de tal modo que estes pudessem vé-Lo e toca-Lo
na fé. A sua partida torna-se uma vinda no modo universal da presenga do Ressuscitado, no qual Ele esta
presente ontem, hoje e para sempre; em que abraga todos os tempos e lugares. Agora pode ultrapassar
também o muro da alteridade que separa o "eu" do "tu". Assim aconteceu com Paulo, que descreve o processo
da sua conversao e do seu Baptismo com estas palavras: «Ja ndo sou eu que vivo, é Cristo que vive em mim»
(Gal 2, 20). Por meio da vinda do Ressuscitado, Paulo obteve uma identidade nova. O seu "eu" fechado abriu-
se. Agora vive em comunhao com Jesus Cristo, no grande "eu" dos crentes que se tornaram — segundo
definicao dele — «um em Cristo» (Gal 3, 28).

Queridos amigos, deste modo resulta evidente que as palavras misteriosas de Jesus, no Cenaculo, agora — por
meio do Baptismo — se tornam de novo presentes para vos. No Baptismo, o Senhor entra na vossa vida pela
porta do vosso coracdo. Ja ndo estamos um ao lado do outro ou um contra o outro. Ele atravessa todas estas
portas. A realidade do Baptismo consiste nisto: Ele, o Ressuscitado, vem; vem até vOs e une a sua vida com a
vossa conservando-vos dentro do fogo vivo do seu amor. Passais a ser uma unidade: sim, um sé com Ele e,
deste modo, um s6 entre vés. Num primeiro momento, isto pode parecer bastante teérico e pouco realista. Mas
quanto mais viverdes a vida de baptizados, tanto mais podereis experimentar a verdade desta palavra. As
pessoas baptizadas e crentes nunca sao verdadeiramente estranhas uma a outra. Podem separar-nos
continentes, culturas, estruturas sociais ou mesmo distancias histéricas. Mas, quando nos encontramos,
reconhecemo-nos com base no mesmo Senhor, na mesma fé, na mesma esperanga € no mesmo amor, que
nos formam. Entao experimentamos que o fundamento das nossas vidas € o mesmo. Experimentamos que, no
mais fundo do nosso intimo, estamos ancorados a mesma identidade, a partir da qual todas as diferencas



13

exteriores, por maiores que sejam, resultam secundarias. Os crentes nunca séo totalmente estranhos um ao
outro. Estamos em comunhao por causa da nossa identidade mais profunda: Cristo em nés. Deste modo, a fé é
uma forca de paz e reconciliagao no mundo: fica superada a distancia, no Senhor tornamo-nos proximos (cf. Ef
2,13).

Esta natureza intima do Baptismo como dom de uma nova identidade é representada pela Igreja através de
elementos sensiveis. O elemento fundamental do Baptismo é a 4gua; ao lado desta e em segundo lugar, temos
a luz, que, na liturgia da Vigilia Pascal, sobressai com grande vigor. Lancemos apenas um olhar sobre estes
dois elementos. No capitulo conclusivo da Carta aos Hebreus, encontra-se uma afirmacgao sobre Cristo, na qual
nao aparece directamente a agua, mas, vista na sua ligacdo com o Antigo Testamento, deixa transparecer o
mistério da agua e o seu significado simbdlico. Diz o texto: «O Deus da paz fez voltar dos mortos o Pastor
grande das ovelhas em virtude do sangue de uma alianga eterna» (cf. 13, 20). Ecoa, nesta frase, um trecho do
Livro de Isaias, onde Moisés € designado como o pastor que o Senhor fez sair da agua, do mar (cf. 63, 11).
Jesus aparece como o novo e definitivo Pastor que leva a cumprimento o que Moisés tinha feito: Ele conduz-
nos fora das aguas mortiferas do mar, fora das aguas da morte. Neste contexto, convém recordar que Moisés
tinha sido colocado pela mae num cesto e deposto no Nilo. Depois, pela providéncia de Deus, fora tirado para
fora da agua, trazido da morte a vida, e assim — salvo ele préprio das aguas da morte — podia conduzir os outros
fazendo-os passar através do mar da morte. Por nos, Jesus desceu as aguas obscuras da morte. Mas, em
virtude do seu sangue - diz-nos a Carta aos Hebreus — foi feito voltar da morte: o seu amor uniu-se ao do Pai e,
assim, da profundidade da morte Ele pdde subir para a vida. Agora eleva-nos a ndés da morte para a vida
verdadeira. Sim, isto mesmo acontece no Baptismo: Jesus levanta-nos para Ele, atrai-nos para dentro da
verdadeira vida. Conduz-nos através do mar frequentemente tdo obscuro da historia, em cujas confusdes e
perigos nao é raro sentirmo-nos ameagados de afundar. No Baptismo como que nos toma pela méo, conduz-
nos pelo caminho que passa através do Mar Vermelho deste tempo e introduz-nos na vida duradoura, na vida
verdadeira e justa. Agarremos bem a sua mao! Suceda o que suceder e implicando mais ou menos connosco,
nao larguemos a sua mao! Caminharemos entao pela via que conduz a vida.

Em segundo lugar, temos o simbolo da luz e do fogo. Gregdrio de Tours refere o costume, que em diversos
lugares se conservou durante muito tempo, de tomar o fogo novo, para a celebragao da Vigilia Pascal,
directamente do sol por meio de um cristal: luz e fogo recebiam-se novamente, por assim dizer, do céu para
depois, a partir deles, se acenderem todas as luzes e fogos do ano. Isto € um simbolo do que celebramos na
Vigilia Pascal. Com a radicalidade do seu amor, no qual se tocaram o coragédo de Deus e o coragdo do homem,
Jesus tomou verdadeiramente a luz do céu e trouxe-a a terra — a luz da verdade e o fogo do amor que
transformam o ser do homem. Ele trouxe a luz, e agora sabemos quem e como € Deus. De igual modo
sabemos também como estdo as coisas a respeito do homem: o que somos nds e para que fim existimos. Ser
baptizados significa que o fogo desta luz desce ao nosso intimo. Por isso, na Igreja Antiga, o Baptismo era
chamado também o Sacramento da lluminacao: a luz de Deus entra em nds; assim nos tornamos nos proprios
filhos da luz. Esta luz da verdade que nos aponta o caminho, ndo deixemos que se apague. Protejamo-la contra
todas as forgas que pretendem extingui-la para nos langar novamente na escuridao de Deus e de ndés mesmos.
De vez em quando a escuridao pode-nos parecer comoda. Posso esconder-me e passar a minha vida
dormindo. Nés, porém, nao somos chamados a viver nas trevas, mas na luz. Nas promessas baptismais, por
assim dizer acendemos novamente, ano apds ano, esta luz: sim, creio que o mundo e a minha vida n&o provém
do acaso, mas da Razao eterna e do Amor eterno, sao criados por Deus omnipotente. Sim, creio que em Jesus
Cristo, na sua encarnagao, na sua cruz e ressurreicao, se manifestou o Rosto de Deus; que, n’Ele, Deus esta
presente no meio de nds, nos une e conduz para a nossa meta, para o Amor eterno. Sim, creio que o Espirito
Santo nos da a Palavra da verdade e ilumina o nosso coragao; creio que, na comunh&o da Igreja, nos tornamos
todos um s6 Corpo com o Senhor e, deste modo, vamos ao encontro da ressurreigao e da vida eterna. O
Senhor deu-nos a luz da verdade. Esta luz € ao mesmo tempo também fogo, forgca que nos vem de Deus: uma
forca que nao destroi, mas quer transformar os nossos coragdes, para nos tornarmos verdadeiramente homens
de Deus e para que a sua paz se torne operativa neste mundo.

Na Igreja Antiga, havia o costume de o Bispo ou o sacerdote, apds a homilia, exortar os crentes exclamando:
"Conversi ad Dominum — agora voltai-vos para o Senhor". Isto significava, antes de mais, que eles se viravam
para o Oriente — na direcgao donde nasce o sol como sinal de Cristo que volta, saindo ao seu encontro na
celebragao da Eucaristia. Nos lugares onde isso, por qualquer razao, nao era possivel fazer-se, os crentes



14

voltavam-se para a imagem de Cristo na abside ou para a cruz, a fim de se orientarem interiormente para o
Senhor. Com efeito, em ultima analise era deste facto interior que se tratava: da conversio, de voltar a nossa
alma para Jesus Cristo e, n’Ele, para o Deus vivo, para a luz verdadeira. Com isto estava ligada também a outra
exclamacao, que ainda hoje é dirigida a comunidade crista, antes do Canone: "Sursum corda — coragoes ao
alto", fora de todos os enredos das nossas preocupagdes, dos nossos desejos, das nossas angustias, do nosso
alheamento — ao alto, os vossos coragdes, o0 vosso intimo! Nas duas exclamagdes, somos de algum modo
exortados a uma renovagao do nosso Baptismo: Conversi ad Dominum — sempre de novo nos devemos afastar
das direcgdes erradas, em que tao frequentemente nos movemos com 0 Nosso pensar e agir. Sempre de novo
nos devemos voltar para Ele, que é o Caminho, a Verdade e a Vida. Sempre de novo nos devemos tornar
"convertidos", com toda a vida voltada para o Senhor. E sempre de novo devemos deixar que 0 nosso coragao
seja subtraido a forgca da gravidade, que o puxa para baixo, e levanta-lo interiormente para o alto: para a
verdade e o amor. Nesta hora, agradecamos ao Senhor, porque Ele, com a forgca da sua palavra e dos
sacramentos sagrados, nos orienta na justa direcgdo e atrai para o alto o nosso coragéo. E rezemos-Lhe deste
modo: Sim, Senhor, fazei que nos tornemos pessoas pascais, homens e mulheres da luz, repletos do fogo do
teu amor. Amen.

[00466-06.01] [Texto original: Italiano]

[B0202-XX.02]



