2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. carta

Jueves 25.03.2021

Carta apostdlica Candor Lucis Aeternae del Santo Padre Francisco en el VIl centenario de la
muerte de Dante Alighieri

CARTA APOSTOLICA
CANDOR LUCIS AETERNAE
DEL SANTO PADRE
FRANCISCO
EN EL VIl CENTENARIO DE LA MUERTE
DE DANTE ALIGHIERI

Resplandor de la Luz eterna, el Verbo de Dios se encarné de la Virgen Maria cuando ella respondié “aqui estoy”
al anuncio del angel (cf. Lc 1,38). El dia en que la liturgia celebra este inefable misterio es también
particularmente significativo en las vicisitudes historicas y literarias del sumo poeta Dante Alighieri, profeta de
esperanza y testigo de la sed de infinito insita en el corazén del hombre. Por tanto, en esta ocasion también
deseo unirme al numeroso coro de los que quieren honrar su memoria en el VIl Centenario de su muerte.

El 25 de marzo, en efecto, comenzaba en Florencia el afio segun el computo ab Incarnatione. Dicha fecha,
cercana al equinoccio de primavera y en perspectiva pascual, estaba asociada tanto a la creacion del mundo
como a la redencion realizada por Cristo en la cruz, inicio de la nueva creacion. Esta fecha, por lo tanto, a la luz
del Verbo encarnado, invita a contemplar el proyecto de amor que es el nucleo mismo y la fuente inspiradora de
la obra mas célebre del poeta, la Divina Comedia, en cuyo ultimo cantico san Bernardo recuerda el
acontecimiento de la Encarnacion con estos célebres versos: «En tu vientre se encendié el amor, / por cuyo
calor, en la eterna paz / esta flor germino» (Par. XXXIlI, 7-9).[1]

Anteriormente, en el Purgatorio, Dante representaba la escena de la Anunciacidn esculpida en un barranco de
piedra (X, 34-37.40-45).



2

Por eso, en esta circunstancia no puede faltar la voz de la Iglesia que se asocia a la unanime conmemoracion
del hombre y del poeta Dante Alighieri. Mucho mejor que tantos otros, €l supo expresar, con la belleza de la
poesia, la profundidad del misterio de Dios y del amor. Su poema, altisima expresion del genio humano es fruto
de una inspiracion nueva y profunda, de la que el poeta es consciente cuando habla de él como del «poema
sagrado / en el cual han puesto mano el cielo y la tierra» (Par. XXV, 1-2).

Con esta Carta apostolica deseo unir mi voz a las de mis Predecesores que han honrado y celebrado al poeta,
particularmente en los aniversarios de su nacimiento o de su muerte, para proponerlo nuevamente a la atencién
de la Iglesia, a la universalidad de los fieles, a los estudiosos de literatura, a los tedlogos y a los artistas.
Recordaré brevemente estas intervenciones considerando principalmente a los Pontifices del ultimo siglo y sus
documentos de mayor relieve.

1. Las palabras de los Pontifices Romanos del ultimo siglo sobre Dante Alighieri

Con motivo del VI Centenario de la muerte del poeta en 1921, hace un siglo, Benedicto XV, recogiendo las
ideas surgidas en los pontificados precedentes, particularmente de Leodn Xlll y san Pio X, conmemor?¢ el
aniversario dantesco con una Carta enciclica[2] y el impulso a los trabajos de restauracion de la Iglesia de San
Pedro Mayor, de Ravena, llamada popularmente de San Francisco, donde se celebro el funeral de Alighieri y en
cuyo cementerio fue sepultado. El Papa, considerando las numerosas iniciativas dirigidas a solemnizar la
efeméride, reivindicaba el derecho de la Iglesia, «que le fue madre», a ser protagonista en tales
conmemoraciones, honrando a «su» Dante.[3] En la Carta al arzobispo de Ravena, Mons. Pasquale Morganti,
con la que aprobd el programa de las celebraciones centenarias, Benedicto XV motivaba asi su adhesién: «Por
otra parte (y esto es mas importante) se agrega una cierta y particular razén por la que consideramos que su
aniversario solemne se celebre con memoria agradecida y gran participacion del pueblo, por el hecho de que
Alighieri es nuestro. [...] ¢ Quién podra negar, en efecto, que nuestro Dante haya alimentado e intensificado la
llama del ingenio y la virtud poética obteniendo inspiracion de la fe catdlica, a tal punto que canté en un poema
casi divino los misterios sublimes de la religion?».[4]

En un momento histérico marcado por sentimientos de hostilidad a la Iglesia, en la enciclica citada el Pontifice
reiteraba la pertenencia del poeta a la Iglesia, «la intima unién de Dante con esta Catedra de Pedro»; es mas,
afirmaba que su obra, aun siendo expresion de la «prodigiosa amplitud y agudeza de su ingenio», obtenia un
«poderoso impulso de inspiracién» precisamente de la fe cristiana. Por eso, continuaba diciendo Benedicto XV,
«en €l no solo se admira la gran altura del ingenio, sino también la vastedad del argumento que la religion divina
ofrecio a su canto». Y en su elogio respondia indirectamente a los que negaban o criticaban la matriz religiosa
de su obra: «Es la misma piedad que hay en nosotros la que inspira a Alighieri; su fe tiene los mismos
sentimientos. [...] Este es su principal elogio, ser un poeta cristiano y haber cantado con acentos casi divinos
los ideales cristianos de los que, con toda el alma, contemplaba la belleza y el esplendor». La obra de Dante
—proseguia el Pontifice— es un ejemplo elocuente y valido para «demostrar cuanto sea falso que la
conformidad de la mente y del corazén a Dios corte las alas al ingenio, mientras que en realidad lo motiva y lo
elevay. Por eso, seguia afirmando el Papa, «las ensefianzas que nos dejo Dante en todas sus obras, pero
especialmente en su triple poema» pueden servir «como una guia muy valiosa para los hombres de nuestro
tiempo» y particularmente para los estudiosos y los estudiantes, porque «al componer su poema, no tuvo otro
proposito que sacar a los mortales del estado de miseria, es decir, de pecado, y conducirlos al estado de
bienaventuranza, es decir, de gracia divina».

Por otra parte, las diversas intervenciones de san Pablo VI estan vinculadas al VII Centenario de su nacimiento
en 1965. El 19 de septiembre dond una cruz dorada para enriquecer el templete ravenés donde se encuentra la
tumba de Dante, hasta ese momento «desprovista de tal signo de religion y esperanza».[5] El 14 de noviembre
envi6 a Florencia una corona de laureles dorada, para que fuera colocada en el Baptisterio de San Juan. Por
ultimo, al finalizar los trabajos del Concilio Ecuménico Vaticano Il, quiso regalar a los Padres conciliares una
edicion artistica de la Divina Comedia. Pero, sobre todo, honré la memoria del sumo poeta con la Carta
apostolica Altissimi cantus,[6] en la que reiteraba el fuerte vinculo entre la Iglesia y Dante Alighieri: «Si alguno
quisiera preguntarse por qué la Iglesia catdlica, por deseo de su Cabeza visible, se preocupa de cultivar la
memoria y celebrar la gloria del poeta florentino, facil es nuestra respuesta: porque, por un derecho particular,
Dante es nuestro. Nuestro, es decir de la fe catdlica, porque todo inspira amor a Cristo; nuestro porque amé



3

mucho a la Iglesia, de la que canté sus glorias; y nuestro porque reconocio y veneré en el Romano Pontifice al
Vicario de Cristo».

Pero ese derecho, continuaba el Papa, lejos de permitir actitudes triunfalistas, representa también un
compromiso: «Dante es nuestro, es justo repetirlo; y no lo afirmamos por hacer de él un ambicioso trofeo de
gloria egoista, sino mas bien para recordarnos a nosotros mismos el deber de reconocerlo como tal, y de
explorar en su obra tesoros inestimables del pensamiento y del sentimiento cristiano, convencidos como
estamos de que soélo quien penetra en el alma religiosa del soberano poeta puede comprender a fondo y gustar
sus maravillosas riquezas espirituales». Y ese compromiso no exime a la lglesia de acoger también las palabras
de critica profética pronunciadas por el poeta respecto a quienes debian anunciar el Evangelio y no
representarse a si mismos, sino a Cristo: «Tampoco lamentamos recordar que la voz de Dante se levanté
impetuosa y severa contra mas de un Pontifice Romano, y que reprendio con acritud instituciones eclesiasticas
y personas que fueron ministros y representantes de la Iglesia». Sin embargo, es evidente que «esas actitudes
provocadoras nunca sacudieron su firme fe catélica ni su filial afecto a la santa Iglesia».

Por consiguiente, Pablo VI ilustraba las caracteristicas que hacen del poema dantesco una fuente de riquezas
espirituales al alcance de todos: «El poema de Dante es universal, en su gran amplitud abraza cielo y tierra,
eternidad y tiempo, los misterios de Dios y las vicisitudes humanas, la doctrina sagrada y la extraida de la luz de
la razon, los datos de la experiencia personal y los recuerdos de la historia». Pero, sobre todo, identificaba la
finalidad intrinseca de la obra dantesca y particularmente de la Divina Comedia, finalidad no siempre apreciada
y considerada explicitamente: «El objetivo de la Divina Comedia es fundamentalmente practico y transformante.
No s6lo se propone ser poéticamente bella y moralmente buena, sino capaz de cambiar radicalmente al hombre
y llevarlo del desorden a la sabiduria, del pecado a la santidad, de la miseria a la felicidad, de la contemplacion
aterradora del infierno a la contemplacién beatifica del paraiso».

En un momento histérico cargado de tensiones entre los pueblos, al Papa le preocupaba el ideal de la paz, y
encontraba en la obra del poeta una reflexion valiosa para promoverla y suscitarla: «Esta paz de las personas,
de las familias, de las naciones, de la familia humana, paz interior y exterior, paz individual y publica,
tranquilidad del orden, esta alterada y sacudida, porque la piedad y la justicia estan oprimidas. Y para restaurar
el orden y la salvacién, la fe y la razén estan llamadas a obrar en armonia, Beatriz y Virgilio, la Cruz y el Aguila,
la Iglesia y el Imperio». En esta linea definia la obra poética en la perspectiva de la paz: «La Divina Comedia es
un poema de la paz; lugubre canto de la paz perdida para siempre es el Infierno, dulce canto de la paz que se
espera es el Purgatorio, canto de victoria triunfal de paz que se posee eterna y plenamente es el Paraiso».

En ese sentido, continuaba el Pontifice, la Comedia «es el poema de la mejora social en la conquista de una
libertad que es rescate de la esclavitud del mal, y que nos conduce a encontrar y a amar a Dios [...] profesando
un humanismo, cuyas caracteristicas consideramos muy claras». Pero Pablo VI destacaba ademas cuales eran
las caracteristicas del humanismo dantesco: «En Dante todos los valores humanos (intelectuales, morales,
afectivos, culturales, civiles) son reconocidos, exaltados; y es muy importante sefialar que este reconocimiento
y honra se produce mientras él se sumerge en lo divino, cuando la contemplacion hubiera podido anular los
elementos terrenales». De aqui nace, afirmaba el Papa, con razén, el apelativo de sumo poeta y la definicion de
divina atribuida a la Comedia, como también la proclamacion de Dante como «senor del altisimo canto», en el
incipit de la misma Carta apostdlica.

Ademas, valorando las extraordinarias cualidades artisticas y literarias de Dante, Pablo VI reiteraba un principio
que habia afirmado muchas veces: «La teologia y la filosofia tienen con la belleza otra relacion, y consiste en
que, prestando la belleza a la doctrina su apariencia y ornamento, con la dulzura del canto y la visibilidad del
arte figurativo y plastico, abre el camino para que sus preciosas ensefianzas se comuniquen a muchos. Las
altas disquisiciones y los sutiles razonamientos son inaccesibles a los humildes, que son una multitud, y
ademas hambrientos del pan de la verdad; no obstante, también ellos advierten, sienten y valoran el influjo de la
belleza, y por este medio la verdad brilla y los sacia con mayor facilidad. Es lo que comprendid y realizo6 el sefor
del altisimo canto, en el que la belleza se convirtié en sierva de la bondad y la verdad, y la bondad materia de
belleza». Pablo VI, citando la Comedia para concluir, exhortaba a todos: «Honrad al altisimo poeta» (Inf. IV, 80).



4

De san Juan Pablo Il, que tantas veces en sus discursos retomé las obras del sumo poeta, quiero recordar
unicamente la intervencion del 30 de mayo de 1985 en la inauguracion de la muestra Dante en el Vaticano.
También él, como Pablo VI, subrayaba su genialidad artistica. La obra de Dante es interpretada como «una
realidad visualizada que habla de la vida de ultratumba y del misterio de Dios con la fuerza propia del
pensamiento teoldgico transfigurado por el esplendor del arte y de la poesia ensamblados». Después, el
Pontifice se detenia a examinar una palabra clave de la obra dantesca: «“Transhumanizar”. Este fue el esfuerzo
supremo de Dante, conseguir que el peso de lo humano no destruyese lo divino que hay en nosotros, ni
tampoco que la grandeza de lo divino anulase el valor de lo humano. Por ello, este poeta ley6 con acierto su
existencia personal y la de la humanidad entera en clave teologica».

Benedicto XVI siguié proponiendo con frecuencia el itinerario dantesco, sacando de sus obras puntos de
reflexion y meditacion. Por ejemplo, hablando acerca de su primera enciclica, Deus caritas est, partia
justamente de la vision dantesca de Dios, en la que «luz y amor son una sola cosa» para volver a proponer una
reflexion sobre la novedad de la obra de Dante: «La mirada de Dante vislumbra algo totalmente nuevo [...]. La
Luz eterna se presenta en tres circulos a los que él se dirige con los densos versos que conocemos: “Oh Luz
eterna, que en ti solamente resides, / que sola te comprendes, y que siendo por ti, / a la vez inteligente y
entendida, te amas y te complaces en ti misma” (Par. XXXIIl, 124-126). En realidad, mas conmovedora aun que
esta revelacion de Dios como circulo trinitario de conocimiento y amor es la percepcion de un rostro humano, el
rostro de Jesucristo, que se le presenta a Dante en el circulo central de la Luz. [...] Este Dios tiene un rostro
humano y —podemos afadir— un corazén humano».[7] El Papa destacaba la originalidad de la vision dantesca
en la que se comunica poéticamente la novedad de la experiencia cristiana, que se deriva del misterio de la
Encarnacién: «La novedad de un amor que ha impulsado a Dios a asumir un rostro humano, mas aun, a asumir
carne y sangre, el ser humano entero».[8]

Por mi parte, en mi primera enciclica, Lumen fidei,[9] me referi a Dante para expresar la luz de la fe, citando un
verso del Paraiso donde esta se describe como «chispa, / que se convierte en una llama cada vez mas ardiente
/'y centellea en mi, cual estrella en el cieloy» (Par. XXIV, 145-147). Con motivo de los 750 afios del nacimiento
del poeta, quise honrar su memoria con un mensaje, deseando que «la figura de Alighieri y su obra sean
nuevamente comprendidas y valoradas»; y proponia leer la Comedia «como un gran itinerario, es mas, como
una auténtica peregrinacion, tanto personal e interior como comunitaria, eclesial, social e histérica»; en efecto,
«ella representa el paradigma de todo auténtico viaje en el que la humanidad esta llamada a abandonar lo que
Dante define “la pequeha tierra que nos hace tan feroces” (Par. XXIl, 151) para alcanzar una nueva condicion,
marcada por la armonia, la paz, la felicidad».[10] Por tanto, sefalé la figura del gran poeta a nuestros
contemporaneos, proponiéndolo como «profeta de esperanza, anunciador de la posibilidad del rescate, de la
liberacion, del cambio profundo de cada hombre y mujer, de toda la humanidad».[11]

Finalmente, recibiendo a la delegacioén de la archidiocesis de Ravena con ocasion de la apertura del Afio
dantesco, el 10 de octubre de 2020, y anunciando este documento, sefialaba cémo la obra de Dante pueda
también hoy enriquecer la mente y el corazén de muchos, sobre todo de los jovenes, que acercandose a su
poesia «de una manera que les sea accesible, inevitablemente constatan, por un lado, toda la distancia del
autor y su mundo; y no obstante, por otro, sienten una resonancia sorprendente».[12]

2. La vida de Dante Alighieri, paradigma de la condicion humana

Con esta Carta apostdlica yo también deseo acercarme a la vida y a la obra de este ilustre poeta para percibir
precisamente dicha resonancia, manifestando tanto la actualidad como la perennidad, y para aprovechar las
advertencias y reflexiones que hoy contindian siendo esenciales para toda la humanidad, no sélo para los
creyentes. La obra de Dante, en efecto, es parte integrante de nuestra cultura, nos remite a las raices cristianas
de Europa y de Occidente, representa el patrimonio de ideales y valores que también hoy la Iglesia y la
sociedad civil proponen como base de la convivencia humana, en la que todos podemos y debemos
reconocernos como hermanos. Sin adentrarme en la compleja historia personal, politica y juridica de Alighieri,
quisiera recordar solo algunos momentos y acontecimientos de su existencia, en los que él aparece
extraordinariamente cercano a muchos de nuestros contemporaneos, y que son esenciales para comprender su
obra.



Naci6é en 1265 en la ciudad de Florencia, donde se casé con Gemma Donati y procrearon cuatro hijos. Al
principio estuvo vinculado a su ciudad natal por un fuerte sentido de pertenencia que, sin embargo, a causa de
desacuerdos politicos, con el tiempo se convirtié en una abierta oposicion. Aun asi, el deseo de regresar alli
nunca lo abandond, no solo por el afecto que, no obstante, siguié teniendo por su ciudad, sino sobre todo por
haber sido coronado poeta en el lugar donde habia recibido el bautismo y la fe (cf. Par. XXV, 1-9). En el
encabezado de algunas de sus Cartas (lll, V, VI y VII) Dante se define «florentinus et exul inmeritus», mientras
que en la Xlll, dirigida a Cangrande della Scala, precisa «florentinus natione non moribus». El, giielfo de la parte
blanca, se encontré implicado en el conflicto entre los glelfos y los gibelinos, entre los glielfos blancos y los
negros y, después de haber ocupado cargos publicos cada vez mas importantes, hasta convertirse en Prior, por
una serie de acontecimientos politicos adversos fue exiliado por dos afios en 1302, inhabilitado para ejercer
cargos publicos y condenado a pagar una multa. Dante rechazo la sentencia, que consideraba injusta, y el juicio
contra él se hizo aun mas severo: exilio perpetuo, incautacion de los bienes y condena a muerte en caso de que
regresara a su patria. Comenzé asi la parte mas dolorosa de la historia de Dante, que en vano intentd regresar
a su amada Florencia, por la que habia combatido con vehemencia.

Se convirtio asi en el exiliado, el “peregrino pensativo”, caido en una condicidén de «dolorosa pobreza» (E/
convite, 1, lll, 5) que lo llevé a buscar refugio y proteccion con algunos sefiores de la region, como los Scaligeri
de Verona y los Malaspina en Lunigiana. En las palabras de Cacciaguida, antepasado del poeta, se percibe la
amargura y la desolacion de esta nueva condicion: «Tu dejaras las cosas / mas dilectamente amadas, que es el
primer dolor / que produce la primera saeta del arco del exilio. / Tu probaras como sabe amargo / el pan ajeno y
qué duro camino / es el de bajar y subir por las escaleras de los demas» (Par. XVII, 55-60).

Posteriormente, no aceptando las condiciones humillantes de una amnistia que le hubiera permitido regresar a
Florencia, en 1315 fue condenado a muerte nuevamente, esta vez junto con sus hijos adolescentes. La ultima
etapa de su exilio fue Ravena, donde lo acogié Guido Novello da Polenta y donde muri6 la noche del 13 al 14
de septiembre de 1321, al volver de una mision en Venecia, a la edad de 56 afnos. Su sepultura, en San Pedro
el Mayor, en un arca situada cerca del muro externo del antiguo claustro franciscano, fue trasladada
posteriormente al contiguo templete del setecientos donde, después de convulsas vicisitudes, en 1865 fueron
depositados sus restos mortales. El lugar es todavia hoy destino de numerosos visitantes y admiradores del
sumo poeta, padre de la lengua y la literatura italiana.

En el exilio, el amor por su ciudad, traicionado por los «muy infames florentinos» (Carta VI, 1), se transformé en
triste nostalgia. La desilusion profunda por la caida de sus ideales politicos y civiles, junto con la dolorosa
peregrinacion de una ciudad a otra en busca de refugio y apoyo, no son ajenos a su obra literaria y poética, sino
que constituyen su raiz esencial y su motivacion de fondo. Cuando Dante describe a los peregrinos que se
ponen en camino para visitar los lugares santos, representa de algun modo su condicion existencial y manifiesta
sus sentimientos mas intimos: «jOh peregrinos!, que pensando vais...» (Vida Nueva, 29 [XL (XLI), 9], v. 1). El
tema vuelve mas veces, como en el verso del Purgatorio: «Como los peregrinos pensativos hacen / al encontrar
por el camino gente desconocida, / que se vuelven a mirarla sin pararse» (XXIII, 16-18). La angustiosa
melancolia de Dante peregrino y exiliado se percibe también en los célebres versos del canto VIII del
Purgatorio: «Era ya la hora en que renace el deseo / y se enternece el corazon de los navegantes / el dia que
han dicho adids a sus queridos amigos» (VIII, 1-3).

Dante, reflexionando profundamente sobre su situacion personal de exilio, de incertidumbre radical, de
fragilidad y de constante desplazamiento, la transforma, sublimandola, en un paradigma de la condicion
humana, que se presenta como un camino, interior antes que exterior, que nunca se detiene hasta que no llega
a la meta. Nos encontramos asi con dos temas fundamentales de toda la obra dantesca: el punto de partida de
todo itinerario existencial, que es el deseo, insito en el alma humana, y el punto de llegada, que es la felicidad,
dada por la vision del Amor que es Dios.

El sumo poeta, aun viviendo sucesos dramaticos, tristes y angustiantes, nunca se resignd, no sucumbio, no
acepto que se suprimiera el anhelo de plenitud y de felicidad presente en su corazén, ni mucho menos se
resigno a ceder a la injusticia, a la hipocresia, a la arrogancia del poder y al egoismo que convierte a nuestro
mundo en «la pequefa tierra que nos hace tan feroces» (Par. XXII, 151).



3. La mision del poeta, profeta de esperanza

Dante, por consiguiente, releyendo la propia vida sobre todo a la luz de la fe, descubrié también la vocacion y la
mision que le habian sido confiadas, y mediante las cuales, paraddjicamente, de hombre aparentemente
fracasado y decepcionado, pecador y desalentado, se transformé en profeta de esperanza. En la Carta a
Cangrande della Scala aclara, con extraordinaria transparencia, la finalidad de su obra, que no se realiza y
explica a través de acciones politicas o militares sino gracias a la poesia, al arte de la palabra que, dirigida a
todos, a todos puede cambiar: «Hemos de afirmar brevemente que la finalidad del todo y de la parte es la
misma; apartar a los mortales, mientras viven aqui abajo, del estado de miseria y llevarlos al estado de
felicidad» (XIII, 39 [15]). Dicha finalidad pone en movimiento un camino de liberacién de cualquier tipo de
miseria y degradacion humana (la “selva oscura”) y, al mismo tiempo, sefiala la meta final, que es la felicidad,
entendida sea como plenitud de vida en la historia que como bienaventuranza eterna en Dios.

Dante es mensajero, profeta y testigo de este doble fin, de este audaz programa de vida, y Beatriz lo confirma
en su mision: «En pro del mundo que vive mal, / fija tus ojos en el carro, y lo que veas / escribelo una vez vuelto
alla» (Purg. XXXIl, 103-105). También Cacciaguida, su antepasado, lo exhorta a no desfallecer en su mision. Al
poeta, que recuerda brevemente su camino en los tres reinos del mas alla y que hace presente la dificultad para
comunicar las verdades que lastiman, que son incomodas, su ilustre ancestro le replica: «La conciencia,
turbada / por la propia verglienza o la ajena / sera la que sienta la rudeza de tus palabras; / pero, sin embargo,
aparta toda mentira, / manifiesta totalmente tu vision / y deja que quien tiene sarna se rasque» (Par. XVII, 124-
129). Una exhortacion similar a que viva con valentia su mision profética le dirige san Pedro a Dante en el
Paraiso, alla donde el apostol, después de una diatriba terrible contra Bonifacio VIII, se dirige asi al poeta: «Y
tu, hijo, que, por el peso de lo mortal / aun volveras alla abajo, abre la boca / y no escondas lo que yo no
escondo» (XXVII, 64-66).

De este modo, en la misién profética de Dante se incluye también la denuncia y la critica dirigida a los
creyentes, sean Pontifices o simples fieles, que traicionan la adhesién a Cristo y transforman a la Iglesia en un
medio para sus propios beneficios, olvidando el espiritu de las Bienaventuranzas y la caridad hacia los
pequefios y los pobres, e idolatrando el poder y la riqueza: «pues todo lo que la Iglesia guarda / pertenece a la
gente que pide por Dios, / y no a los parientes o a otros mas indignos» (Par. XXIl, 82-84). Pero el poeta, por
medio de las palabras de san Pedro Damian, san Benito y san Pedro, a la vez que denuncia la corrupcién de
algunos sectores de la Iglesia, se hace portavoz de una renovacion profunda, e invoca a la Providencia para
que la impulse y la haga posible: «Pero la alta providencia, que con Escipion / defendio en Roma la gloria del
mundo, / la socorrera pronto, segun pienso» (Par. XXVII, 61-63).

Dante exiliado, peregrino, fragil, pero ahora fortalecido por la profunda e intima experiencia que lo transformo,
renacido gracias a la vision que, desde la profundidad del infierno, desde la condicion humana mas degradada,
lo elevd a la misma vision de Dios, se yergue ahora como mensajero de una nueva existencia, como profeta de
una humanidad nueva que anhela la paz y la felicidad.

4, Dante cantor del deseo humano

Dante sabe leer el corazon humano en profundidad y en todos, aun en las figuras mas abyectas e inquietantes,
sabe descubrir una chispa de deseo por alcanzar cierta felicidad, una plenitud de vida. Se detiene a escuchar a
las almas que encuentra, dialoga con ellas, las interroga para identificarse y participar en sus tormentos o en su
bienaventuranza. El poeta, partiendo de su propia condicion personal, se convierte asi en intérprete del deseo
de todo ser humano de proseguir el camino hasta llegar a la meta final, hasta encontrar la verdad, la respuesta
a los porqués de la existencia, hasta que, como ya afirmaba san Agustin,[13] el corazén encuentre descanso y
paz en Dios.

En El convite analiza precisamente el dinamismo del deseo: «El sumo deseo de toda cosa, dado en primer
lugar por la misma naturaleza, es el retorno a su principio. Y como Dios es el principio de nuestras almas [...], el
deseo principal de esa alma es retornar a Dios. Y asi como el peregrino que va por un camino que nunca ha
recorrido, cree que toda casa que ve desde lejos es un albergue, y, viendo que no es tal, dirige su esperanza a



7

otra, y asi de casa en casa hasta que llega al albergue, de la misma manera nuestra alma, tan pronto entra en
el nuevo y nunca recorrido camino de esta vida, dirige su vista al término del sumo bien suyo, y por eso
cualquier cosa que ve y que parece tener en si misma algun bien, cree que es aquel bien sumo» (IV, XllI, 14-
15).

El itinerario de Dante, particularmente el que se ilustra en la Divina Comedia, es realmente el camino del deseo,
de la necesidad profunda e interior de cambiar la propia vida para poder alcanzar la felicidad y de esta manera
mostrarle el camino a quien se encuentra, como él, en una “selva oscura” y ha perdido “la recta via”. Ademas,
resulta significativo que su guia, el gran poeta latino Virgilio, desde la primera etapa de este recorrido, le indique
la meta que debe alcanzar, animandolo a que no se rinda ante el miedo y el cansancio: «Pero tu, ¢ por qué
vuelves a tanta pena? / i Por qué no subes al deleitoso monte / que es causa y principio de toda alegria?» (Inf.
I, 76-78).

5. Poeta de la misericordia de Dios y de la libertad humana

No se trata de un camino ilusorio o utépico sino real y posible, del que todos pueden formar parte, porque la
misericordia de Dios ofrece siempre la posibilidad de cambiar, de convertirse, de encontrarse y encontrar el
camino hacia la felicidad. A este respecto, son significativos algunos episodios y personajes de la Comedia que
manifiestan que ninguno en la tierra es excluido de dicho camino. Como por ejemplo el emperador Trajano,
pagano y sin embargo situado en el Paraiso. Dante justifica asi esta presencia: «Regnum coelorum sufre
violencia / del calido amor y de la viva esperanza, / que vence a la divina voluntad / no a la manera que el
hombre sobrepuja al hombre, / sino que la vence porque ella quiere ser vencida, / y al serlo vence, a su vez,
con su benignidad» (Par. XX, 94-99). El gesto de caridad de Trajano hacia una «pobre viuda» (45), o la
«lagrimita» de arrepentimiento derramada en el momento de la muerte por Buonconte de Montefeltro (Purg. V,
107) no so6lo muestran la infinita misericordia de Dios, sino que confirman que el ser humano siempre puede
elegir, con su libertad, el camino a seguir y el destino que ha de merecer.

En esta perspectiva, es significativo como el rey Manfredi, ubicado por Dante en el Purgatorio, evoca su fin y el
juicio divino: «Después de tener mi cuerpo herido / por dos golpes mortales, me volvi / llorando hacia Aquel que
se complace en perdonar. / Horribles fueron mis pecados, / pero la bondad infinita tiene brazos tan largos / que
toma en ellos a quien a ella se vuelve» (Purg. lll, 118-123). Pareciera divisarse la figura del padre de la
parabola evangélica, con los brazos abiertos, dispuesto a acoger al hijo prédigo que vuelve a él (cf. Lc 15,11-
32).

Dante se convierte en paladin de la dignidad de todo ser humano y de la libertad como condiciéon fundamental
tanto de las opciones de vida como de la misma fe. El destino eterno del hombre —sugiere Dante narrandonos
las historias de tantos personajes, ilustres o poco conocidos— depende de sus elecciones, de su libertad.
Incluso los gestos cotidianos y aparentemente insignificantes tienen un alcance que va mas alla del tiempo, se
proyectan en la dimension eterna. El mayor don que Dios ha dado al hombre para que pueda alcanzar su
destino final es precisamente la libertad, como afirma Beatriz: «El mayor don que Dios, en su liberalidad, / nos
hizo al crearnos, el que esta con la bondad / mas conforme y el que mas estima, / fue el del libre albedrio» (Par.
V, 19-22). No son afirmaciones retéricas y vagas, porque surgen de la existencia de quien conoce el precio de
la libertad: «Va buscando la libertad, que es tan amada / como sabe el que desprecia la vida por ella» (Purg. |,
71-72).

Pero la libertad, nos recuerda Alighieri, no es un fin en si misma, es condicion para ascender continuamente, y
el recorrido a través de los tres reinos nos ilustra plasticamente precisamente este ascenso hasta tocar el Cielo,
hasta alcanzar la plena felicidad. El «alto deseo» (Par. XXIl, 61) que suscita la libertad sélo puede extinguirse
cuando se llega a la meta, a la vision ultima y a la bienaventuranza: «Y yo, que al fin de todos los deseos / me
aproximaba, puse término como debia / a la vehemencia de mi ardor» (Par. XXXIII, 46-48). El deseo también se
hace oracion, suplica, intercesion y canto que acomparna y marca el itinerario dantesco, del mismo modo que la
oracion liturgica marca las horas y los momentos de la jornada. La parafrasis del Padrenuestro que propone el
poeta (cf. Purg. Xl, 1-21) entrelaza el texto evangélico con la vivencia personal, con sus dificultades y
sufrimientos: «Venga a nos la paz de tu reino, / porque no podemos alcanzarla por nosotros mismos si ella no



8

viene. [...] El pan nuestro de cada dia danosle hoy, / porque sin él, en este aspero desierto, / hacia atras camina
quien mas adelante se afana por ir» (7-8.13-15). La libertad de quien cree en Dios como Padre misericordioso,
no puede mas que confiarse a El en la oracién, y esto no la perjudica en absoluto, por el contrario, la fortalece.

6. La imagen del hombre en la visién de Dios

En el itinerario de la Comedia, como ya sefal6 el Papa Benedicto XVI, el camino de la libertad y del deseo no
lleva consigo, como tal vez se podria imaginar, una reduccion de lo humano en su realidad concreta, no saca
fuera de si a la persona, no anula ni omite lo que ha constituido su existencia histérica. De hecho, incluso en el
Paraiso Dante presenta a los bienaventurados —«las blancas vestiduras» (XXX, 129)— con su aspecto
corporeo, recuerda sus afectos y sus emociones, sus miradas y sus gestos. En definitiva, nos muestra a la
humanidad en su realizacion perfecta de alma y cuerpo, prefigurando la resurreccién de la carne. San Bernardo,
gue acompafa a Dante en el ultimo tramo del camino, le muestra al poeta los nifios presentes en la rosa de los
bienaventurados y lo invita a observarlos y escucharlos: «Bien te puedes dar cuenta, por los rostros / y también
por las voces pueriles, / si los miras atentamente y los escuchas» (XXXII, 46-48). Resulta conmovedora esta
revelacion de los bienaventurados en su luminosa humanidad completa que no solo esta motivada por
sentimientos de afecto hacia los propios seres queridos, sino sobre todo por el deseo explicito de volver a ver
los cuerpos, los semblantes terrenales: «que bien mostraron el deseo de recobrar sus cuerpos mortales, / tal
vez no por ellos mismos, sino por sus madres, / sus padres y otros seres que les fueron queridos / antes de
convertirse en llamas sempiternas» (XIV, 63-66).

Y finalmente, en el centro de la ultima vision, en el encuentro con el misterio de la Santisima Trinidad, Dante
distingue precisamente un Rostro humano, el de Cristo, el de la Palabra eterna hecha carne en el seno de
Maria: «En la profunda y clara substancia / de la alta luz se me aparecieron tres circulos / de tres colores y una
dimension [...]. Aquel circulo, / que me parecia en ti como luz reflejada, / cuando con mis ojos la contemplé en
torno, / dentro de mi, con su color mismo, / me parecio representada nuestra efigie» (XXXIII, 115-117.127-131).
Solo en la visio Dei se sacia el deseo del hombre y su fatigoso camino termina completamente: «mi mente
iluminada / por un fulgor que satisfizo su deseo. / A la alta fantasia le faltaron aqui las fuerzas» (140-142).

El misterio de la Encarnacién, que hoy celebramos, es el verdadero centro inspirador y el nucleo esencial de
todo el poema. En este se realiza lo que los Padres de la Iglesia llamaban “divinizaciéon”, el admirabile
commercium, el intercambio prodigioso mediante el cual, mientras Dios entra en nuestra historia haciéndose
carne, el ser humano, con su carne, puede entrar en la realidad divina, simbolizada por la rosa de los
bienaventurados. La humanidad, en su realidad concreta, con los gestos y las palabras cotidianas, con su
inteligencia y sus afectos, con el cuerpo y las emociones, es elevada a Dios, en quien encuentra la verdadera
felicidad y la realizacion plena y ultima, meta de todo su camino. Dante habia deseado y previsto esta meta al
comienzo del Paraiso: «esto deberia encender mas el deseo / de ver aquella esencia en la cual se sabe / que
nuestra naturaleza y la de Dios se unieron. / Alli se vera lo que creemos por fe, / sin estar demostrado, pero que
se nos hace tan evidente / como los primeros axiomas que el hombre admite» (I, 40-45).

7. Las tres mujeres de la Comedia: Maria, Beatriz y Lucia

Dante, cantando el misterio de la Encarnacion, fuente de salvacion y de alegria para toda la humanidad, no
puede dejar de entonar las alabanzas a Maria, la Virgen Madre que con su “si”, con su aceptacion plena y total
del proyecto de Dios, hace posible que el Verbo se haga carne. En la obra de Dante encontramos un hermoso
tratado de mariologia. Con acentos liricos altisimos, particularmente en la oracién pronunciada por san
Bernardo, sintetiza toda la reflexion teologica sobre Maria y su participacion en el misterio de Dios: «Virgen
madre, hija de tu Hijo, / la mas humilde y alta de las criaturas, / término fijo de la eterna voluntad, / tu eres quien
la humana naturaleza / ennobleciste, de modo que su hacedor / no desdefié convertirse en su hechura» (Par.
XXXIIl, 1-6). El oximoron inicial y la sucesién de términos antitéticos resaltan la originalidad de la figura de
Maria, su belleza singular.

San Bernardo, mostrando a los bienaventurados situados en la rosa mistica, invita a Dante a contemplar a
Maria, que dio los rasgos humanos al Verbo Encarnado: «Contempla ahora el rostro que a Cristo / se asemeje



9

mas, que solo su claridad / te puede disponer para ver a Cristo» (Par. XXXII, 85-87). Una vez mas se evoca el
misterio de la Encarnacion por la presencia del arcangel Gabriel. Dante pregunta a san Bernardo: «¢ Quién es
ese angel que con tanto gozo / mira a los ojos de nuestra reina, / de tal manera enamorado que parece de
fuego?» (103-105); y este responde: «El es el que llevé la palma / a Maria, cuando el Hijo de Dios / quiso cargar
con nuestro cuerpo» (112-114). La referencia a Maria es constante en toda la Divina Comedia. En el camino del
Purgatorio, es el modelo de las virtudes que se contraponen a los vicios; es la estrella de la mafana que ayuda
a salir de la selva oscura para encaminarse hacia el monte de Dios; es la presencia constante, por medio de su
invocacion —«el nombre de la bella flor que siempre invoco, / mafana y noche» (Par. XXIIl, 88-89)—, que
prepara al encuentro con Cristo y con el misterio de Dios.

Dante, que nunca esta solo en su camino, sino que se deja guiar primero por Virgilio, simbolo de la razon
humana, y después por Beatriz y san Bernardo, ahora, gracias a la intercesién de Maria puede llegar a la patria
y gustar la alegria plena deseada en cada momento de la existencia: «y aun destila / en mi corazén la dulzura
que naci6 de ella» (Par. XXXIII, 62-63). No nos salvamos solos, parece repetirnos el poeta, consciente de la
propia insuficiencia: «No vengo por mi mismo» (Inf. X, 61); es necesario que hagamos el camino en compainia
de quien puede sostenernos y guiarnos con sabiduria y prudencia.

En este contexto, la presencia femenina es significativa. Al comienzo del arduo itinerario, Virgilio, el primer guia,
conforta y anima a Dante para que siga adelante, porque tres mujeres interceden por él y lo guiaran: Maria, la
Madre de Dios, figura de la caridad; Beatriz, simbolo de la esperanza y santa Lucia, imagen de la fe. Beatriz se
presenta con estas conmovedoras palabras: «Soy Beatriz la que te manda que vayas; / vengo del lugar a donde
deseo volver / y es el amor quien me mueve y me hace hablar» (Inf. Il, 70-72), afirmando que la unica fuente
que nos puede dar la salvacién es el amor, el amor divino que transfigura el amor humano. Beatriz remite,
ademas, a la intercesion de otra mujer, la Virgen Maria: «Una mujer excelsa hay en el cielo que se compadece /
de la situacién en que esta aquel a quien te envio, / y ella mitiga alli todo juicio severo» (94-96). Luego,
dirigiéndose a Beatriz, interviene Lucia: «Beatriz, alabanza de Dios verdadero, / ¢ por qué no socorres a quien
tanto te amo, / que se alejo por ti de la esfera vulgar?» (103-105). Dante reconoce que soélo quien es movido por
el amor puede verdaderamente sostenernos en el camino y llevarnos a la salvacion, a la renovacion de la vida
y, por consiguiente, a la felicidad.

8. Francisco, esposo de la Dama Pobreza

En la rosa candida de los bienaventurados, en cuyo centro brilla la figura de Maria, Dante ubica también a
numerosos santos, de los que traza la vida y la mision, para proponerlos como figuras que, en lo concreto de su
existencia y también a través de muchas pruebas, alcanzaron el objetivo de su vida y de su vocacion.
Recordaré brevemente solo la de san Francisco de Asis, que se ilustra en el canto Xl del Paraiso, donde se
habla de los espiritus sabios.

Hay una profunda sintonia entre san Francisco y Dante. El primero, sali6é del claustro junto con los suyos y
anduvo entre la gente por los caminos de aldeas y ciudades, predicando al pueblo, quedandose en las casas; el
segundo hizo la eleccion, incomprensible en esa época, de usar la lengua de todos para el gran poema del mas
alla, poblando su narracion de personajes conocidos y menos conocidos, pero todos iguales en dignidad a los
poderosos de la tierra. Los dos personajes tienen otro rasgo en comun: la apertura a la belleza y al valor del
mundo de las criaturas, espejo y “vestigio” de su Creador. ; Cédmo no reconocer en aquel «alabado sea tu
nombre y tu poder / por toda criatura» de la parafrasis dantesca del Padrenuestro (Purg. Xl, 4-5) una referencia
al Cantico de las criaturas de san Francisco?

Dicha consonancia se presenta en el canto Xl| del Paraiso con un nuevo aspecto, que los asemeja aun mas. La
santidad y la sabiduria de Francisco sobresalen precisamente porque Dante, mirando nuestra tierra desde el
cielo, puede percibir la mezquindad del que confia en los bienes terrenales: «jOh insensatos cuidados de los
mortales! / jCuan débiles son las razones / que os hacen volar a ras de tierra!» (1-3). Toda la historia o, mejor,
la «vida admirable» del santo se basa en su relacién privilegiada con la Dama Pobreza: «Mas para no proseguir
en lenguaje demasiado hermético, / entiende que Francisco y la Pobreza son estos amantes / a los que me
refiero en mi largo discurso» (73-75). En el canto de san Francisco se recuerdan los momentos mas destacados



10

de su vida, sus pruebas y, finalmente, el acontecimiento en el que su configuracion con Cristo, pobre y
crucificado, encuentra la maxima y divina confirmacion en la impresion de los estigmas: «encontrando a aquella
gente demasiado reacia a la conversion, / por no permanecer ocioso / volvidse a recoger el fruto del huerto de
Italia, / y en el aspero monte entre el Tiber y el Arno, / de Cristo recibi6 el ultimo sello / que sus miembros
llevaron durante dos afios» (103-108).

9. Acoger el testimonio de Dante Alighieri

Al finalizar esta breve mirada a la obra de Dante Alighieri, un filén casi infinito de conocimientos, experiencias y
consideraciones en cada ambito de la busqueda humana, se impone una reflexién. La riqueza de figuras,
narraciones, simbolos e imagenes sugestivas y atrayentes que Dante nos propone suscita ciertamente
admiracion, maravilla y gratitud. En él podemos vislumbrar a un precursor de nuestra cultura multimedia, en la
que palabras e imagenes, simbolos y sonidos, poesia y danza se funden en un Unico mensaje. Se comprende,
entonces, porqué su poema haya inspirado la creacion de innumerables obras de arte de todo tipo.

Pero la obra del sumo poeta también suscita algunos interrogantes para nuestros dias. ¢ Qué puede
comunicarnos a nosotros, en nuestro tiempo? ¢ Tiene algo que decirnos, que ofrecernos? Su mensaje, ;tiene
para nosotros alguna actualidad, alguna funcion que desempenar? ; Todavia nos puede interpelar?

Dante hoy —intentamos hacernos intérpretes de su voz— no nos pide que sea solamente leido, comentado,
estudiado y analizado. Nos pide mas bien ser escuchado, en cierto modo ser imitado, que nos hagamos sus
compafieros de viaje, porque también hoy quiere mostrarnos cual es el itinerario hacia la felicidad, el camino
recto para vivir plenamente nuestra humanidad, dejando atras las selvas oscuras donde perdemos la
orientacion y la dignidad. El viaje de Dante y su visiéon de la vida mas alla de la muerte no son simplemente el
objeto de una narracion, no constituyen un mero evento personal, por mas que sea extraordinario.

Si Dante relata todo esto —y lo hace de modo admirable— usando la lengua del pueblo, que todos podian
comprender, elevandola a lengua universal, es porque tiene un mensaje importante que transmitirnos, una
palabra que quiere tocar nuestro corazon y nuestra mente, destinada a transformarnos y a cambiarnos ya
desde ahora, en esta vida. Su mensaje puede y debe hacernos plenamente conscientes de lo que somos y de
lo que vivimos dia tras dia en tension interior y continua hacia la felicidad, hacia la plenitud de la existencia,
hacia la patria ultima donde estaremos en plena comunién con Dios, Amor infinito y eterno. Aunque Dante sea
un hombre de su tiempo y tenga una sensibilidad distinta a la nuestra en algunos temas, su humanismo aun es
valido y actual y, ciertamente, puede ser un punto de referencia para lo que queremos construir en nuestro
tiempo.

Por eso es importante que la obra dantesca, aprovechando la ocasion propicia del Centenario, se dé a conocer
aun mas y de la mejor manera, es decir, que se presente de modo accesible y atrayente no sélo a estudiantes y
estudiosos, sino también a todos los que, ansiosos de responder a los interrogantes interiores, deseosos de
realizar la propia existencia en plenitud, quieren vivir su itinerario de vida y de fe de manera consciente,
acogiendo y viviendo con gratitud el don y el compromiso de la libertad.

Por este motivo, felicito a los docentes que son capaces de comunicar con pasion el mensaje de Dante, de
presentar el tesoro cultural, religioso y moral contenido en sus obras. No obstante, es necesario que ese
patrimonio sea accesible mas alla de las aulas de las escuelas y universidades.

Exhorto a las comunidades cristianas, sobre todo a las que estan presentes en las ciudades que conservan las
memorias dantescas, a las instituciones académicas, las asociaciones y los movimientos culturales, a que
promuevan iniciativas dirigidas al conocimiento y la difusiéon del mensaje dantesco en su totalidad.

También animo de manera especial a los artistas para que den voz, rostro y corazon, que otorguen forma, color
y sonido a la poesia de Dante, siguiendo la via de la belleza, que él recorri6 magistralmente; y que asi se
comuniquen las verdades mas profundas y se difundan, con los lenguajes propios del arte, mensajes de paz,
libertad y fraternidad.



11

En este particular momento histérico, marcado por tantas sombras, por situaciones que degradan a la
humanidad, por una falta de confianza y de perspectivas para el futuro, la figura de Dante, profeta de esperanza
y testigo del deseo humano de felicidad, todavia puede ofrecernos palabras y ejemplos que dan impulso a
nuestro camino. Nos puede ayudar a avanzar con serenidad y valentia en la peregrinacion de la vida y de la fe
que todos estamos llamados a realizar, hasta que nuestro corazén encuentre la verdadera paz y la verdadera
alegria, hasta que lleguemos al fin ultimo de toda la humanidad, «el amor que mueve el sol y las demas
estrellasy» (Par. XXXIIl, 145).

Vaticano, 25 de marzo, Solemnidad de la Anunciacion del Sefor, del afio 2021, noveno de mi pontificado.

FRANCISCO

[1] Cf. Dante Alighieri, Obras completas, ed. Bac, Madrid 2015.

[2] In praeclara summorum (30 abril 1921): AAS 13 (1921), 209-217.

[3] Cf. ibid.: 210.

[4] Carta Nobis, ad Catholicam (28 octubre 1914): AAS 6 (1914), 540.

[5] Discurso al Sacro Colegio y a la Prelatura Romana (23 diciembre 1965): AAS 58 (1966), 80.
[6] Cf. AAS 58 (1966), 22-37.

[7]1 Discurso a los participantes en un congreso internacional organizado por el Consejo Pontificio “Cor Unum”
(23 enero 2006): L’'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espanola (27 enero 2006), p. 13.

[8] Ibid.

[9] Cf. n. 4: AAS 105 (2013), 557.

[10] Mensaje al Presidente del Consejo Pontificio para la Cultura (4 mayo 2015): AAS 107 (2015), 551-552.
[11] Ibid.: 552.

[12] L'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafola (16 octubre 2020), p. 11.

[13] Cf. Conf., I, 1, 1: PL 32, 661.



