SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. humms

Lunes 07.10.2019

#SinodoAmazonico - 12 Congregacion General: Relacién introductoria del Relator General, S.E. el
cardenal Claudio Hummes

Después del discurso del Santo Padre Francisco y de la Relacién del Secretario General, Su Eminencia el
cardenal Lorenzo Baldisseri, ha proseguido el Aula del Sinodo en el Vaticano la 12 Congregacion General de la
Asamblea Especial del Sinodo de los Obispos para la Regién Panamazédnica, sobre el tema: "Amazonia:
nuevos caminos para la Iglesia y para una ecologia integral” (6-27 de octubre de 2019), con la presentacién de
la Relacion Introductoria del Relator General, S.E. el cardenal Claudio Hummes, O.F.M., arzobispo Emérito de
Sao Paulo (Brasil), Presidente de la Comisidn Episcopal para la Amazonia de la Conferencia Nacional de
Obispos de Brasil y Presidente de la Red Eclesial Panamazoénica (REPAM).

Relacién de S.E. el cardenal Claudio Hummes, O.F.M.

El tema del Sinodo que estamos inaugurando es: “Amazonia: Nuevos caminos para la Iglesia y para una
ecologia integral’. El asunto retoma las grandes directrices pastorales propias de Papa Francisco. Trazar
nuevas trayectorias. Desde el principio de su ministerio papal Francisco ha venido destacando que la Iglesia
necesita caminar. Ella no puede permanecer sentada en su casa, cuidando solo de si misma, encerrada entre
paredes protectoras. Y menos aun mirando hacia atras, aforando los tiempos pasados. La Iglesia necesita abrir
sus puertas de par en par, derrumbar los muros que la rodean y construir puentes, salir y echar a caminar a lo
largo de la historia. En estos tiempos de cambio de época necesita caminar al lado de todos y cada uno, sobre
todo los que viven en las periferias de la humanidad. Iglesia “en salida”. Para qué salir. Para encender luces y
calentar corazones que ayuden a la gente, las comunidades, los paises y la humanidad toda a encontrar el
sentido de la vida y de la historia. Estas luces son, primeramente, el anuncio de la persona y el reino de Jesus
Cristo muerto y resucitado, y la practica de la misericordia, la caridad y la solidaridad sobre todo para con los
pobres, los que sufren, los olvidados y los marginados del mundo actual, los migrantes y los indigenas.

Caminar permite a la Iglesia ser fiel a su verdadera tradicion. Una cosa es el tradicionalismo que queda
vinculado por el pasado, y otra es la verdadera tradicién, que es la historia viva de la Iglesia, en la cual toda
promocion al acoger el legado de las anteriores, como la comprension y la experiencia de fe en Jesus Cristo,
enriquece dicha tradicion en el presente con su propia experiencia y comprension de la fe en Jesus Cristo.



2

Las luces: el anuncio de Jesus Cristo y la practica incansable de la misericordia en la tradicién viva de la Iglesia
sefalan la senda por seguir caminado de forma inclusiva, invitando, acogiendo y alentando a todo el mundo sin
excepciones hacia el futuro, como amigos y hermanos en el mutuo respeto a las diferencias.

“Nuevos caminos”. Nuevos. No tener miedo a la novedad. Ya en la homilia de Pentecostés de 2013 Papa
Francisco mantuvo: “La novedad nos da siempre un poco de miedo, porque nos sentimos mas seguros si
tenemos todo bajo control, si somos nosotros los que construimos, programamos, planificamos nuestra vida,
segun nuestros esquemas, seguridades, gustos (...) tenemos miedo a que Dios nos lleve por caminos nuevos,
nos saque de nuestros horizontes con frecuencia limitados, cerrados, egoistas, para abrirnos a los suyos. Pero,
en toda la historia de la salvacién, cuando Dios se revela, aparece su novedad —Dios ofrece siempre
novedad—, trasforma y pide confianza total en EI". En la Evangelii Gaudium (n. 11), el Papa muestra a Jesus
Cristo como “una eterna novedad”. El siempre es la novedad. El siempre es el mismo, la novedad, “ayer, hoy y
por los siglos” (Heb 13,8). Por ello la Iglesia reza: “Envia tu Espiritu y sera una nueva creacion y renovaras la
faz de la tierra”. Entonces, no tengamos miedo a la novedad. No le tengamos miedo a Cristo, la novedad. Este
Sinodo busca nuevos caminos.

En su discurso a los obispos brasilefios, durante la Jornada Mundial de la Juventud en el afio 2013 en Rio de
Janeiro el Papa, equiparando la Amazonia a un “tornasol, un banco de prueba para la Iglesia y la sociedad
brasilefia”, exhorta a que la “obra de la Iglesia sea ulteriormente relanzada [en la Amazonia]”, se fortalezca “el
rostro amazonico de la Iglesia” y se forme “un clero autéctono”; ademas, anade: “ Para ello les pido por favor
que sean valientes, que sean intrépidos.” Estas palabras aluden necesariamente a la historia de la Iglesia en
aquella regién. Desde los albores de la colonizacion de la Amazonia hubo alli misioneros catélicos ya sea para
brindar asistencia espiritual a los colonizadores o para evangelizar a los indigenas. Asi empezo la mision
evangelizadora de la Iglesia en la region. Entre luces y sombras — seguro que mas luces que sombras — las
generaciones sucesivas de misioneros y misioneras, sobre todo Ordenes y Congregaciones religiosas, pero
también sacerdotes diocesanos y laicos — mujeres especialmente — intentaron llevar a Jesus Cristo a los
pueblos locales edificando comunidades catdlicas. Es justo recordar, reconocer y exaltar, en este sinodo, la
historia de heroismo - y con frecuencia de martirio — de todos los misioneros y las misioneras de antano, y
también de aquellos y aquellas que se encuentran hoy en la Panamazonia Al lado de estos misioneros siempre
ha habido lideres laicos e indigenas que por su heroico testimonio a menudo han sido asesinados, y siguen
siéndolo. Ademas, no se puede olvidar que a lo largo de toda su historia la Iglesia misionera de la Amazonia ha
destacado por brindar grandes y fundamentales servicios a la poblacion local en el tema de la educacion, la
salud, la lucha contra la pobreza y la violacién de los derechos humanos. La historia de la Iglesia en la
Panamazonia demuestra que siempre ha habido gran escasez de recursos materiales y de misioneros para que
las comunidades pudieran desarrollarse en plenitud: destaca la ausencia casi total de la Eucaristia y de otros
sacramentos esenciales para la vida cristiana de todos los dias.

El rostro amazonico de la Iglesia local debe ser fortalecido, dijo Papa Francisco en el ya citado discurso a los
obispos brasilefios, al igual que su rostro indigena en las comunidades indigenas, segun mantuvo en la
exhortacién en Puerto Maldonado (19.01.2018). Ya en el anuncio del Sinodo, el Papa dijo claramente que la
relacion de la Iglesia con los pueblos indigenas y la selva amazonica es uno de sus temas centrales. De hecho,
al anunciar el Sinodo explicando sus metas, Francisco sefial: “El objetivo principal de esta convocatoria es
identificar nuevos caminos de evangelizacion para esa porcion del Pueblo de Dios, especialmente de los
indigenas, frecuentemente olvidados y sin la perspectiva de un futuro sereno, también como resultado de la
crisis de los bosques amazodnicos, pulmon de capital importancia para nuestro planeta” (Vaticano, 15.10.17). Y
en Puerto Maldonado dijo a los pueblos indigenas: “Y he querido venir a visitarlos y escucharlos, para estar
juntos en el corazoén de la Iglesia, unirnos a sus desafios y con ustedes reafirmar una opcion sincera por la
defensa de la vida, defensa de la tierra y defensa de las culturas”. En el proceso de escucha sinodal, los
pueblos indigenas manifestaron de varias formas su voluntad de ser respaldados por la Iglesia en la defensa de
sus derechos y la construccion de su futuro. Y exhortaron a la Iglesia a ser su fiel aliada. Porque la humanidad
tiene una deuda grande con los pueblos indigenas de los diversos continentes de la tierra, y con los de la
Amazonia también. Hace falta que a los pueblos indigenas se les devuelva y garantice el derecho a
protagonizar su propia historia, a ser sujetos del espiritu, y no objetos o victimas del colonialismo. Sus culturas,
lenguas, historias, identidades, espiritualidades constituyen la riqueza de la humanidad y deben ser respetadas,
preservadas e incluidas en la cultura mundial.



La mision de la Iglesia hoy en la Amazonia es el nudo central del Sinodo. Un Sinodo de la Iglesia para la
Iglesia: no una Iglesia encerrada en si misma, sino integrada en la historia y en la realidad del territorio — la
Amazonia en este caso — atenta al grito de auxilio y a las aspiraciones de la poblacién y de la “Casa Comun” [la
creacion], abierta al dialogo, sobre todo interreligioso e intercultural, acogedora y deseosa de compartir un
camino sinodal con las otras iglesias y religiones, la ciencia, los gobiernos, las instituciones, los pueblos, las
comunidades y las personas, respetuosa de las diferencias, defensora de la vida de las poblaciones de la
region, ante todo de aquellas originarias, y de la biodiversidad en el territorio amazdnico. Una Iglesia
actualizada, “semper reformanda”, segun la Evangelii Gaudium, vale decir una Iglesia en salida, misionera, que
lleve el anuncio explicito de Jesus Cristo, una Iglesia dialogante y acogedora, dispuesta a caminar al lado de las
personas y las comunidades, misericordiosa, pobre, para los pobres y con los pobres, y por lo tanto
priorizandolos a ellos en su mision, inculturada, intercultural y cada vez mas sinodal. Una Iglesia de dimension
mariana, alimentada por la devocion a Maria Santisima con sus muchos nombres locales, primeramente, el de
Maria de Nazaret, cuya celebracion en Belém do Para reune cada afio a millones de fieles y peregrinos. San
Juan Pablo Il dijo que la inculturacion de la fe cristiana en las diversas culturas de los pueblos es muy
necesaria: “Es ésta (la inculturacion) una exigencia que ha marcado todo su camino historico (de la Iglesia),
pero hoy es particularmente aguda y urgente.” (Redemptoris Missio, 52). Sin embargo la inculturacién en el
proceso de evangelizacion de los pueblos amazonicos también requiere de una atencidn especial a la
interculturalidad, porque las culturas son muchas y muy diversificadas, aunque tienen raices en comun. La tarea
de la inculturacién y la interculturalidad se desarrolla ante todo por la liturgia, el dialogo interreligioso y
ecumeénico, la piedad popular, la catequesis, la convivencia mediante el dialogo cotidiano con las poblaciones
autoctonas, las obras sociales y caritativas, la vida consagrada y la pastoral urbana.

Sin embargo no se puede olvidar que hoy en dia la Iglesia, desde hace mucho tiempo, padece una gran
escasez de recursos materiales en la Amazonia, recursos necesarios para llevar a cabo su mision: por esta
razon necesita acrecentar su potencial de comunicacion (radio y television).

En este marco, Iglesia y ecologia integral en el territorio amazoénico van juntas. La Iglesia de la Amazonia esta
consciente de que su mision religiosa, consistentemente con su fe en Jesus Cristo, implica “el cuidado de la
Casa Comun”. Este vinculo es la prueba de que el grito de la tierra y el grito de los pobres de la region son el
mismo grito. Quiza la vida en la Amazonia nunca haya sido tan amenazada como ahora “por la destruccion y
explotacién ambiental, por la sistematica violacion a los derechos humanos basicos de la poblacidon amazodnica.
En especial la violacion de los derechos de los pueblos originarios, como ser el derecho al territorio, a la auto-
determinacion, a la demarcacion de los territorios, y a la consulta y consentimiento previos.” (IL,14). En el
proceso de escucha sinodal de la poblacion surgié que la amenaza a la vida en la Amazonia se debe a los
intereses econdmicos y politicos de los sectores predominantes de la sociedad actual, en especial las empresas
que al extraer de forma predatoria e irresponsable (legal y ilegalmente) las riquezas del subsuelo alteran la
biodiversidad, frecuentemente con el respaldo o el permisivismo de los gobiernos locales o nacionales, y en
ocasiones incluso con el consentimiento de autoridades indigenas.

La consulta sinodal registra que también las comunidades opinan que la amenaza a la vida en la Amazonia se
debe principalmente a: a) la criminalizacién y asesinato de lideres y defensores del territorio; (b) apropiacion y
privatizacion de bienes de la naturaleza, como la misma agua; (c) concesiones madereras legales e ingreso de
madereras ilegales; (d) caza y pesca predatorias, principalmente en rios; (e) mega-proyectos: hidroeléctricas,
concesiones forestales, tala para producir monocultivos, carreteras y ferrovias, proyectos mineros y petroleros;
(f) contaminacion ocasionadas por toda la industria extractiva que produce problemas y enfermedades, sobre
todo a los nifios/as y jovenes; (g) narcotrafico; (h) los consecuentes problemas sociales asociados a estas
amenazas como alcoholismo, violencia contra la mujer, trabajo sexual, trafico de personas, pérdida de su
cultura originaria y de su identidad (idioma, practicas espirituales y costumbres), y toda condicion de pobreza a
las que estan condenados los pueblos de la Amazonia” (IL,15).

La ecologia integral nos hace entender que seres humanos y naturaleza estan conectados: todos los seres
vivos del planeta son hijos de la tierra. El cuerpo humano esta formado por el “polvo de la tierra” en el cual Dios
“sopld” aliento de vida, segun reza la Biblia (cf. Gen 2,7). En consecuencia, todo lo que dafa a la tierra, dafia a
los seres humanos y todos los otros seres vivos del planeta, lo que viene a decir que ecologia, economia,
cultura etcétera no se pueden abordar por separado. En la Laudato si’ se mantiene que una ecologia



ambiental, econdmica, social y cultural deben ser pensadas conjuntamente (cf. LS, cap. IV).

El Hijo de Dios también se encarnd y su cuerpo humano vino del polvo de la tierra. Con aquel cuerpo Jesus
murid en la cruz por nosotros, para vencer el mal y la muerte, resucité de entre los muertos y hoy esta sentado
a la derecha de Dios Padre, en la gloria eterna e inmortal. Dice el apostol Pablo: “por cuanto agradé al Padre
que en él (Jesus resucitado) habitase toda plenitud, y por medio de él reconciliar consigo todas las cosas (...)
las que estan en la tierra como las que estan en los cielos (Cl 1,19-20). En la Laudato si’ se lee: “Esto nos
proyecta al final de los tiempos, cuando el Hijo entregue al Padre todas las cosas y ‘Dios sea todo en todos’ (1
Co 15,28). De ese modo, las criaturas de este mundo ya no se nos presentan como una realidad meramente
natural, porque el Resucitado las envuelve misteriosamente y las orienta a un destino de plenitud” (LS, 100).
Vemos entonces que Dios mismo esta conectado por completo con toda su creaciéon. Este misterio se cumple
en el sacramento de la Eucaristia. El Sinodo se desarrolla en un contexto de grave y urgente crisis climatica y
ecologica que afecta a todo el planeta. El calentamiento global debido al efecto invernadero ha producido un
desequilibrio en el clima de gravedad sin precedentes, como demuestran la Laudato Si’ y la COP21 de Paris: al
final de la conferencia practicamente todos los paises del mundo suscribieron el Acuerdo sobre el Clima,
aunque a fecha de hoy, a pesar de la urgencia, casi no se ha aplicado. Al mismo tiempo los recursos naturales
el Planeta estan siendo devastados, depredados y degradados a un ritmo acelerado por un paradigma
tecnocratico de la globalizacion, predatorio y devastador que también aparece denunciado en la Laudato si’. La
tierra ya no aguanta.

La desmesurada dimension urbana de la Amazonia, debido en parte a las migraciones internas, y la presencia
de la Iglesia en las ciudades es otro tema central de este Sinodo, porque la Iglesia tiene que desarrollar y
fortalecer su rostro amazonico también en las ciudades. No puede ser una copia de la Iglesia urbana de otras
regiones. Su mision en la Amazonia incluye el cuidado y la defensa de la selva amazonica y de sus pueblos:
indigenas, caboclos, ribeirinhos, quilombolas, pobres de todo tipo, pequefios agricultores, pescadores,
siringueros, rompedoras de cocos y demas, dependiendo de la region. Seguro no sera un peso esta mision,
sino una alegria como solo puede brotar del Evangelio. Actualmente las migraciones son un fenémeno mundial
y marcan el presente de la Panamazonia: en el pasado los migrantes fueron haitianos, hoy son venezolanos,
pero siempre los indigenas y otros colectivos pobres del interior de la regidon han estado migrando internamente.
La Iglesia se ha esforzado mucho para acoger, pero hay que considerar la migracion de los indigenas hacia las
ciudades: se trata de miles de personas que necesitan una atencidn concreta y misericordiosa a fin de no
sucumbir humana vy culturalmente a la miseria, el desamparo, el desprecio y el rechazo que en los centros
urbanos provocan en su interior un vacio desesperante. “El indigena en la ciudad es un migrante, un ser
humano sin tierra y un sobreviviente de una batalla histérica por la demarcacion de su tierra, con su identidad
cultural en crisis.” (IL, 132). Por muchos motivos esta obligado a ser invisible. El grito de los indigenas
urbanizados, a menudo silencioso pero no por ello menos real y desgarrador, tiene que ser escuchado. La
Iglesia urbana debe afrontar el problema social y religioso de sus periferias pobres, y la evangelizacion de todos
los colectivos de la poblacién urbana. Otra cuestidon es la carencia de presbiteros al servicio de las
comunidades locales, lo que implica que no se celebran la Eucaristia dominical u otros sacramentos. También
escasean los sacerdotes, lo que se traduce en una pastoral de visitas puntuales en vez de una pastoral
adecuada de presencia cotidiana. Ahora bien, la Iglesia se alimenta de la Eucaristia y la Eucaristia edifica a la
Iglesia (San Juan Pablo Il). La participacion en la celebracion de la Eucaristia, por lo menos el domingo, es
fundamental para el desarrollo pleno y progresivo de las comunidades cristianas y la verdadera experiencia de
la Palabra de Dios en la vida personal. Habra que trazar caminos hacia el futuro. En el proceso de escucha las
comunidades indigenas, aun confirmando el gran valor que atribuyen al carisma del celibato en la Iglesia,
solicitaron que se abra camino a la ordenacion sacerdotal de los hombres casados que en ellas habitan,
considerada la gran carencia de curas que aflige a la mayoria de las comunidades catélicas de la Amazonia.
Asimismo, siendo hoy muchas las mujeres al frente de las comunidades amazonicas, han reclamado que su
servicio sea reconocido y fortalecido mediante la creacion de un ministerio para las mujeres que estan al frente
de las comunidades.

Otra cuestion de primera importancia es el agua, “ porque es indispensable para la vida humana y para
sustentar los ecosistemas terrestres y acuaticos” (LS 28). La escasez de agua potable y segura es una
amenaza creciente en todo el planeta. “la cuestion no es marginal, sino fundamental y muy urgente (...). Toda
persona tiene derecho a acceder al agua potable y segura; es un derecho humano fundamental y una de las



5

cuestiones cruciales del mundo actual”’, mantuvo Papa Francisco en un discurso de 24 de febrero de 2017. La
Amazonia es una de las reservas de agua dulce mas grandes del planeta. “La cuenca del rio Amazonas y los
bosques tropicales que la circundan nutren los suelos y regulan, a través del reciclado de humedad, los ciclos
del agua, energia y carbono a nivel planetario. Sélo el rio Amazonas arroja cada afio en el océano Atlantico el
15% del total de agua dulce del planeta. Por ello la Amazonia es esencial para la distribucion de las lluvias en
otras regiones remotas de América del Sur y contribuye a los grandes movimientos de aire alrededor del
planeta. También nutre la naturaleza, la vida y culturas de miles de comunidades indigenas, campesinos, afro-
descendientes, riberefios y de las ciudades (...). La sobreabundancia natural de agua, calor y humedad hace
que los ecosistemas de la Amazonia alberguen alrededor del 10 al 15% de la biodiversidad terrestre ” (IL,9).
Ademas, hay que tener en cuenta la funcién de la selva y de los pueblos indigenas. De hecho, en la Amazonia
la selva cuida del agua y el agua de la selva, produciendo juntas la biodiversidad; por su parte, los pueblos
indigenas son los guardianes milenarios de este sistema. Por este motivo la Iglesia también se siente
convocada para cuidar del agua de la “Casa Comun”, amenazada en la Amazonia ante todo por el
calentamiento del clima, la deforestacion y la contaminacion producida por las minas y los pesticidas.

Para finalizar, propongo desarrollar algunos temas durante las labores de esta asamblea sinodal: a) Iglesia en
salida en la Amazonia y sus nuevos caminos; b) El rostro amazonico de la Iglesia: inculturacion e
interculturalidad en ambito misional-eclesial; c) La ministerialidad en la Iglesia de la Amazonia: presbiterado,
diaconado, ministerios, el papel de la mujer; d) La accién de la Iglesia en el cuidado de la Casa Comun:
escuchar a la tierra y a los pobres; ecologia integral: ambiental, econémica, social y cultural; €) La Iglesia
amazonica en la realidad urbana; f) La cuestion del agua; g) Otros.

Concluyo invitando a todo el mundo a dejarse llevar por el Espiritu Santo en estas jornadas sinodales. Déjense
envolver en el manto de la Madre de Dios, Reina de la Amazonia. No cedamos a la autorreferencia, sino a la
misericordia hacia el grito de los pobres de la tierra. Sera necesario rezar mucho, meditar y discernir una
practica concreta de comunion eclesial y espiritu sinodal. Este Sinodo es como una mesa que Dios ha
preparado para sus pobres, y nos pide que atendamos esta mesa.



