SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. cart
Sabado 29.06.2019

Carta del Santo Padre Francisco al Pueblo de Dios que peregrina en Alemania

Al Pueblo de Dios que peregrina en Alemania
Queridos hermanos y hermanas,

La meditacion de las lecturas del libro de los Hechos de los Apdstoles que se nos propusieron en el tiempo
pascual me movi6 a escribirles esta carta. Alli encontramos a la primera comunidad apostolica impregnada de
esa vida nueva que el Espiritu les regal6 transformando cada circunstancia en una buena ocasion para el
anuncio. Ellos lo habian perdido todo y en la mafana del primer dia de la semana, entre la desolacién y la
amargura, escucharon de la boca de una mujer que el Sefior estaba vivo. Nada ni nadie podia detener la
irrupcion pascual en sus vidas y ellos no podian callar lo que sus ojos habian contemplado y sus manos tocado
(Cfr.1Jdn.1,1).

En este clima y con la conviccion de que el Sefior «siempre puede, con su novedad, renovar nuestra vida y
nuestra comunidad»1 quiero acercarme y compartir vuestra preocupacion con respecto al futuro de la Iglesia en
Alemania. Somos conscientes que no vivimos soélo un tiempo de cambios sino un cambio de tiempo que
despierta nuevas y viejas preguntas con las cuales es justo y necesario confrontarse. Situaciones e
interrogantes que pude conversar con vuestros pastores en la pasada visita Ad limina y que seguramente
siguen resonando en el seno de vuestras comunidades. Como en esa ocasion quisiera brindarles mi apoyo,
estar mas cerca de Ustedes para caminar a su lado y fomentar la busqueda para responder con parresia a la
situacion presente.

1. Con gratitud miro esa red capilar de comunidades, parroquias, capillas, colegios, hospitales, estructuras
sociales que han tejido a lo largo de la historia y son testimonio de la fe viva que los ha sostenido, nutrido y
vivificado durante varias generaciones. Una fe que pas6 por momentos de sufrimiento, confrontacion y
tribulacion, pero también de constancia y vitalidad que se demuestra también hoy rica de frutos en tantos
testimonios de vida y obras de caridad. Las comunidades catdlicas alemanas, en su diversidad y pluralidad, son
reconocidas en el mundo entero por su sentido de corresponsabilidad y de una generosidad que ha sabido
tender su mano y acompanar la puesta en marcha de procesos de evangelizacion en regiones bastante
sumergidas y carentes de posibilidades. Tal generosidad no s6lo se manifestd en la historia reciente como



2

ayuda econémico-material sino también compartiendo, a lo largo de los afios, numerosos carismas y personas:
sacerdotes, religiosas, religiosos y laicos que han cumplido fiel e incansablemente su servicio y mision en
situaciones a menudo dificiles2. Han regalado a la Iglesia Universal grandes santos y santas, tedlogos y
tedlogas, asi como pastores y laicos que ayudaron a que el encuentro entre el Evangelio y las culturas pudiera
alcanzar nuevas sintesis capaces de despertar lo mejor de ambos3 y ser ofrecidas a las nuevas generaciones
con el mismo ardor de los inicios. Lo cual permitié un notable esfuerzo por individuar respuestas pastorales a la
altura de los desafios que se les presentaban.

Es de sefnalar el camino ecuménico que realizan y del cual pudimos ver los frutos durante la conmemoracion del
500° aniversario de la Reforma, un camino que permite incentivar las instancias de oracién, de intercambio
cultural y ejercicio de la caridad capaz de superar los prejuicios y heridas del pasado permitiendo celebrar y
testimoniar mejor la alegria del Evangelio.

2. Hoy, sin embargo, coincido con Ustedes en lo doloroso que es constatar la creciente erosion y decaimiento
de la fe con todo lo que ello conlleva no sélo a nivel espiritual sino social y cultural. Situacidon que se visibiliza y
constata, como ya lo supo senalar Benedicto XVI, no sélo «en el Este, donde, como sabemos, la mayoria de la
poblacion esta sin bautizar y no tiene contacto alguno con la Iglesia y, a menudo, no conoce en absoluto a
Cristo»4 sino también en la asi llamada «regidn de tradicion catolica [donde se da] una caida muy fuerte de la
participacion en la Misa dominical, como de la vida sacramental»5. Un deterioro, ciertamente multifacético y de
no facil y rapida solucion, que pide un abordaje serio y consciente que nos estimule a volvernos, en el umbral
de la historia presente, como aquel mendicante para escuchar las palabras del apoéstol: «no tengo plata ni oro,
pero te doy lo que tengo: en el nombre de Jesucristo de Nazaret, levantate y camina» (Hch. 3, 6).

3. Para enfrentar esta situacion, vuestros pastores han sugerido un camino sinodal. Qué significa en concreto y
coémo se desarrollara es algo que seguramente se esta todavia considerando. De mi parte expresé mis
reflexiones sobre la sinodalidad de la Iglesia en ocasion de la celebracion de los cincuenta afios del Sinodo de
obispos6. En sustancia se trata de un synodos bajo la guia del Espiritu Santo, es decir, caminar juntos y con
toda la Iglesia bajo su luz, guia e irrupcidn para aprender a escuchar y discernir el horizonte siempre nuevo que
nos quiere regalar. Porque la sinodalidad supone y requiere la irrupcién del Espiritu Santo.

En la reciente asamblea plenaria de los Obispos italianos tuve la oportunidad de reiterar esta realidad central
para la vida de la Iglesia aportando la doble perspectiva que la misma opera: «sinodalidad desde abajo hacia
arriba, o sea el deber de cuidar la existencia y el buen funcionamiento de la Didcesis: los consejos, las
parroquias, la participacion de los laicos... (cfr CIC 469-494), comenzando por la diécesis, pues no se puede
hacer un gran sinodo sin ir a la base...; y después la sinodalidad desde arriba hacia abajo» que permite vivir de
manera especifica y singular la dimensidn Colegial del ministerio episcopal y del ser eclesial7. Sélo asi
podemos alcanzar y tomar decisiones en cuestiones esenciales para la fe y la vida de la Iglesia. Lo cual sera
efectivamente posible si nos animamos a caminar juntos con paciencia, uncién y con la humilde y sana
conviccion de que nunca podremos responder contemporaneamente a todas las preguntas y problemas. La
Iglesia es y sera siempre peregrina en la historia, portadora de un tesoro en vasijas de barro (cfr. 2 Cor. 4, 7).
Esto nos recuerda que nunca sera perfecta en este mundo y que su vitalidad y hermosura radica en el tesoro
del que es constitutivamente portadora8.

Los interrogantes presentes, asi como las respuestas que demos exigen, para que pueda gestarse un sano
aggiornamento, «una larga fermentacion de la vida y la colaboracién de todo un pueblo por afios»9. Esto
estimula generar y poner en marcha procesos que nos construyan como Pueblo de Dios mas que la busqueda
de resultados inmediatos que generen consecuencias rapidas y mediaticas pero efimeras por falta de
maduracion o porque no responden a la vocacion a la que estamos llamados.

4. En este sentido, envueltos en serios € inevitables analisis, se puede caer en sutiles tentaciones a las que
considero necesario prestarles especial atencion y cuidado, ya que, lejos de ayudarnos a caminar juntos, nos
mantendran aferrados e instalados en recurrentes esquemas y mecanismos que acaben desnaturalizando o
limitando nuestra misidn; y ademas con el agravante de que, si no somos conscientes de los mismos, podremos
terminar girando en torno a un complicado juego de argumentaciones, disquisiciones y resoluciones que no



hacen mas que alejarnos del contacto real y cotidiano del pueblo fiel y del Sefior.

5. Asumir y sufrir la situacion actual no implica pasividad o resignacién y menos negligencia, por el contrario
supone una invitacion a tomar contacto con aquello que en nosotros y en nuestras comunidades esta
necrosado y necesita ser evangelizado y visitado por el Sefor. Y esto requiere coraje porque lo que
Necesitamos es mucho mas que un cambio estructural, organizativo o funcional.

Recuerdo que en el encuentro que mantuve con vuestros pastores en el 2015 les decia que una de las primeras
y grandes tentaciones a nivel eclesial era creer que las soluciones a los problemas presentes y futuros vendrian
exclusivamente de reformas puramente estructurales, organicas o burocraticas pero que, al final del dia, no
tocarian en nada los nucleos vitales que reclaman atencion. «Se trata de un nuevo pelagianismo, que nos
conduce a poner la confianza en las estructuras administrativas y las organizaciones perfectas. Una excesiva
centralizacién que, en vez de ayudarnos, complica la vida de la Iglesia y su dinamica misionera (Evangelii
Gaudium, 32)» 10.

Lo que esta en la base de esta tentacion es pensar que, frente a tantos problemas y carencias, la mejor
respuesta seria reorganizar las cosas, hacer cambios y especialmente “remiendos” que permitan poner en
orden y en sintonia la vida de la Iglesia adaptandola a la lo6gica presente o la de un grupo particular. Por este
camino pareciera que todo se soluciona y las cosas volveran a su cauce si la vida eclesial entrase en un
“determinado” nuevo o antiguo orden que ponga fin a las tensiones propias de nuestro ser humanos y de las
que el Evangelio quiere provocar11.

Por ese camino la vida eclesial podria eliminar tensiones, estar “en orden y en sintonia” pero soélo provocaria,
con el tiempo, adormecer y domesticar el corazén de nuestro pueblo y disminuir y hasta acallar la fuerza vital y
evangélica que el Espiritu quiere regalar: «esto seria el pecado mas grande de mundanidad y de espiritu
mundano anti-evangélico»12. Se tendria un buen cuerpo eclesial bien organizado y hasta “modernizado” pero
sin alma y novedad evangélica; viviriamos un cristianismo “gaseoso” sin mordedura evangélica13. «Hoy
estamos llamados a gestionar el desequilibrio. Nosotros no podemos hacer algo bueno, evangélico si le
tenemos miedo al desequilibrio»14. No podemos olvidar que hay tensiones y desequilibrios que tienen sabor a
Evangelio y que son imprescindibles mantener porque son anuncio de vida nueva.

6. Por eso me parece importante no perder de vista lo que «la Iglesia ensefio reiteradas veces: no somos
justificados por nuestras obras o por nuestros esfuerzos, sino por la gracia del Sefor que toma la iniciativa»15.
Sin esta dimension teologal, en las diversas innovaciones y propuestas que se realicen, repetiremos aquello
mismo que hoy esta impidiendo, a la comunidad eclesial, anunciar el amor misericordioso del Sefior. La manera
que se tenga para asumir la situacion actual sera determinante de los frutos que posteriormente se
desarrollaran. Por eso apelo a que se haga en clave teologal para que el Evangelio de la Gracia con la irrupcion
del Espiritu Santo sea la luz y guia para enfrentar estos desafios. Cada vez que la comunidad eclesial intento
salir sola de sus problemas confiando y focalizandose exclusivamente en sus fuerzas o en sus métodos, su
inteligencia, su voluntad o prestigio, termin6 por aumentar y perpetuar los males que intentaba resolver. El
perdodn y la salvacion no es algo que tenemos que comprar «o que tengamos que adquirir con nuestras obras o
esfuerzos. El Sefor nos perdona y nos libera gratis. Su entrega en la Cruz es algo tan grande que nosotros no
podemos ni debemos pagarlo, sélo tenemos que recibirlo con inmensa gratitud y con la alegria de ser tan
amados antes aun de que pudiéramos imaginarlo»16.

El escenario presente no tiene el derecho de hacernos perder de vista que nuestra misién no se sostiene sobre
previsiones, calculos o encuestas ambientales alentadoras o desalentadoras ni a nivel eclesial ni a nivel politico
como econdémico o social. Tampoco sobre los resultados exitosos de nuestros planes pastorales17. Todas
estas cosas son importantes valorarlas, escucharlas, reflexionarlas y estar atentos, pero en si no agotan
nuestro ser creyente. Nuestra mision y razon de ser radica en que «Dios amé tanto al mundo que entregd a su
Hijo unico para que todo el cree en él no muera, sino que tenga Vida eterna» (Jn. 3, 16). «Sin vida nueva y
auténtico espiritu evangélico, sin “fidelidad de la Iglesia a la propia vocacion”, cualquier estructura nueva se
corrompe en poco tiempo»18.



4

Por eso, la transformacion a operarse no puede responder exclusivamente como reaccion a datos o exigencias
externas, como podrian ser el fuerte descenso de los nacimientos y el envejecimiento de las comunidades que
no permiten visibilizar un recambio generacional. Causas objetivas y validas pero que vistas aisladamente fuera
del misterio eclesial favorecerian y estimularian una actitud reaccionaria (tanto positiva como negativa) ante los
problemas. La transformacién verdadera responde y reclama también exigencias que nacen de nuestro ser
creyentes y de la propia dinamica evangelizadora de la Iglesia, reclama la conversidon pastoral. Se nos pide una
actitud que buscando vivir y transparentar el evangelio rompa con «el gris pragmatismo de la vida cotidiana de
la Iglesia en el cual aparentemente todo procede con normalidad, pero en realidad la fe se va desgastando y
degenerando en mezquindad»19. La conversion pastoral nos recuerda que la evangelizacién debe ser nuestro
criterio-guia por excelencia sobre el cual discernir todos los movimientos que estamos llamados a dar como
comunidad eclesial; la evangelizacion constituye la mision esencial de la Iglesia20.

7. Es necesario, por tanto, como bien lo sefialaron vuestros pastores, recuperar el primado de la evangelizacion
para mirar el futuro con confianza y esperanza porque, «evangelizadora, la Iglesia comienza por evangelizarse
a si misma. Comunidad creyente, comunidad de esperanza vivida y comunicada, comunidad de amor fraterno,
tiene necesidad de escuchar sin cesar lo que debe creer, las razones para esperar, el mandamiento nuevo del
amor»21.

La evangelizacion, asi vivida, no es una tactica de reposicionamiento eclesial en el mundo de hoy o un acto de
conquista, dominio o expansion territorial; tampoco un “retoque” que la adapte al espiritu del tiempo pero que le
haga perder su originalidad y profecia; como tampoco es la busqueda para recuperar habitos o practicas que
daban sentido en otro contexto cultural. No. La evangelizacion es un camino discipular de respuesta y
conversion en el amor a Aquel que nos amé primero (Cfr. 1 Jn. 4, 19); un camino que posibilite una fe vivida,
experimentada, celebrada y testimoniada con alegria. La evangelizacion nos lleva a recuperar la alegria del
Evangelio, la alegria de ser cristianos. Es cierto, hay momentos duros, tiempos de cruz, pero nada puede
destruir la alegria sobrenatural, que se adapta, se transforma y siempre permanece, al menos como un brote de
luz que nace de la certeza personal de ser infinitamente amado, mas alla de todo. La evangelizacién genera
seguridad interior, una serenidad esperanzadora que brinda su satisfaccion espiritual incomprensible para los
parametros humanos22. El mal humor, la apatia, la amargura, el derrotismo, asi como la tristeza no son buenos
signos ni consejeros; es mas, hay veces que «la tristeza tiene que ver con la ingratitud, con estar encerrado en
si mismo y uno se vuelve incapaz de reconocer los regalos de Dios»23.

8. De ahi que nuestra preocupacion principal debe rondar en como compartir esta alegria abriéndonos y
saliendo a encontrar a nuestros hermanos principalmente aquellos que estan tirados en el umbral de nuestros
templos, en las calles, en carceles y hospitales, plazas y ciudades. El Sefor fue claro: «busquen primero el
Reino y su justicia, y todo lo demas se les dara por afadidura» (Mt 6, 33). Salir a ungir con el espiritu de Cristo
todas las realidades terrenas, en sus multiples encrucijadas principalmente alli «donde se gestan los nuevos
relatos y paradigmas, alcanzar con la Palabra de Jesus los nucleos mas profundos del alma de las
ciudades»24. Ayudar a que la Pasion de Cristo toque real y concretamente las mdltiples pasiones y situaciones
donde su Rostro sigue sufriendo a causa del pecado y la inequidad. Pasion que pueda desenmascarar las
viejas y nuevas esclavitudes que hieren al hombre y mujer especialmente hoy que vemos rebrotar discursos
xenoéfobos y promueven una cultura basada en la indiferencia, el encierro, asi como en el individualismo y la
expulsidn. Y, a su vez, sea la Pasion del Sefor la que despierte en nuestras comunidades y, especialmente en
los mas jovenes, la pasién por su Reino.

Esto nos pide «desarrollar el gusto espiritual de estar cerca de la vida de la gente, hasta el punto de descubrir
que eso es fuente de un gozo superior. La mision es una pasion por Jesus pero, al mismo tiempo, una pasion
por su pueblo»25.

Deberiamos, por tanto, preguntarnos qué cosa el Espiritu dice hoy a la Iglesia (Ap. 2, 7), reconocer los signos
de los tiempos26, lo cual no es sindnimo de adaptarse simplemente al espiritu del tiempo sin mas (Rm. 12, 2).
Todas estas dinamicas de escucha, reflexion y discernimiento tienen como objetivo volver a la Iglesia cada dia
mas fiel, disponible, agil y transparente para anunciar la alegria del Evangelio, base sobre la cual pueden ir
encontrando luz y respuesta todas las cuestiones27. Los desafios estan para ser superados. Debemos ser
realistas pero sin perder la alegria, la audacia y la entrega esperanzada. jNo nos dejemos robar la fuerza



misionera!»28.

9. El Concilio Vaticano Il marcé un importante paso en la toma de conciencia que la Iglesia tiene tanto de si
misma como de su misién en el mundo contemporaneo. Este camino iniciado hace mas de cincuenta afnos nos
sigue estimulando en su recepcion y desarrollo y todavia no llegé a su fin, sobre todo, en relacion a la
sinodalidad llamada a operarse en los distintos niveles de la vida eclesial (parroquia, diécesis, en el orden
nacional, en la Iglesia universal, como en las diversas congregaciones y comunidades). Este proceso,
especialmente en estos tiempos de fuerte tendencia a la fragmentacion y polarizacién, reclama desarrollar y
velar para que el Sensus Ecclesiae también viva en cada decisiéon que tomemos y nutra todos los niveles. Se
trata de vivir y de sentir con la Iglesia y en la Iglesia, lo cual, en no pocas situaciones, también nos llevara a
sufrir en la Iglesia y con la Iglesia. La Iglesia Universal vive en y de las Iglesias particulares29, asi como las
Iglesias particulares viven y florecen en y de la Iglesia Universal, y si se encuentran separadas del entero
cuerpo eclesial, se debilitan, marchitan y mueren. De ahi la necesidad de mantener siempre viva y efectiva la
comunion con todo el cuerpo de la Iglesia, que nos ayuda a superar la ansiedad que nos encierra en nosotros
mismos y en nuestras particularidades a fin de poder mirar a los 0jos, escuchar o renunciar a las urgencias para
acompanar al que se quedo al costado del camino. A veces esta actitud puede manifestarse en el minimo
gesto, como el del padre del hijo prodigo, que se queda con las puertas abiertas para que, cuando regrese,
pueda entrar sin dificultad30. Esto no es sinénimo de no caminar, avanzar, cambiar e inclusive no debatir y
discrepar, sino es simplemente la consecuencia de sabernos constitutivamente parte de un cuerpo mas grande
qgue nos reclama, espera y necesita y que también nosotros reclamamos, esperamos y necesitamos. Es el
gusto de sentirnos parte del santo y paciente Pueblo fiel de Dios.

Los desafios que tenemos entre manos, las diferentes cuestiones e interrogantes a enfrentar no pueden ser
ignoradas o disimuladas: han de ser asumidas pero cuidando de no quedar atrapados en ellas, perdiendo
perspectiva, limitando el horizonte y fragmentando la realidad. «Cuando nos detenemos en la coyuntura
conflictiva, perdemos el sentido de la unidad profunda de la realidad»31. En este sentido el Sensus Ecclesiae
nos regala ese horizonte amplio de posibilidad desde donde buscar responder a las cuestiones que urgen y
ademas nos recuerda la belleza del rostro pluriforme de la Iglesia32. Rostro pluriforme no sélo desde una
perspectiva espacial en sus pueblos, razas, culturas33, sino también desde su realidad temporal que nos
permite sumergirnos en las fuentes de la mas viva y plena Tradicion la cual tiene la misién de mantener vivo el
fuego mas que conservar las cenizas34 y permite a todas las generaciones volver a encender, con la asistencia
del Espiritu Santo, el primer amor.

El Sensus Ecclesiae nos libera de particularismos y tendencias ideoldgicas para hacernos gustar de esa certeza
del Concilio Vaticano Il, cuando afirmaba que la Uncién del Santo (1 Jn. 2, 20 y 27) pertenece a la totalidad de
los fieles35. La comunidn con el santo Pueblo fiel de Dios, portador de la Uncion, mantiene viva la esperanza y
la certeza de saber que el Sefior camina a nuestro a lado y es El quién sostiene nuestros pasos. Un sano
caminar juntos debe traslucir esta conviccion buscando los mecanismos para que todas las voces,
especialmente la de los mas sencillos y humildes, tengan espacio y visibilidad. La Uncién del Santo que ha sido
derramada a todo el cuerpo eclesial «reparte gracias especiales entre los fieles de cualquier estado o condicion
y distribuye sus dones a cada uno segun quiere (1 Cor 12, 11). Con esos dones hace que estén preparados y
dispuestos a asumir diversas tareas o ministerios que contribuyen a renovar y construir mas y mas la Iglesia,
segun aquellas palabras: A cada uno se le da la manifestacion del Espiritu para el bien comun (1 Cor. 12,
7)»36. Esto nos ayuda a estar atentos a esa antigua y siempre nueva tentacion de los promotores del
gnosticismo que, queriendo hacerse un nombre proprio y expandir su doctrina y fama, buscaban decir algo
siempre nuevo y distinto de lo que la Palabra de Dios les regalaba. Es lo que san Juan describe con el término
proagon, el que se adelanta, el avanzado (2 Jn v. 9) y que pretende ir mas alla del nosotros eclesial que
preserva de los excesos que atentan a la comunidad37.

10. Por tanto, velen y estén atentos ante toda tentacion que lleve a reducir el Pueblo de Dios a un grupo
ilustrado que no permita ver, saborear y agradecer esa santidad desparramada y que vive «en el pueblo de
Dios paciente: en los padres que crian con tanto amor a sus hijos, en esos hombres y mujeres que trabajan
para llevar el pan a su casa, en los enfermos, en las religiosas ancianas que siguen sonriendo... En esta
constancia para seguir adelante dia a dia, veo la santidad de la Iglesia militante. Muchas veces la santidad “de
la puerta de al lado”, de aquellos que viven cerca de nosotros y son un reflejo de la presencia de Dios»38. Esa



es la santidad que protege y reguardd siempre a la Iglesia de toda reduccion ideolégica cientificista y
manipuladora. Santidad que evoca, recuerda e invita a desarrollar ese estilo mariano en la actividad misionera
de la Iglesia capaz de articular la justicia con la misericordia, la contemplacion con la accion, la ternura con la
conviccion. «Porque cada vez que miramos a Maria volvemos a creer en lo revolucionario de la ternura y del
carifio. En ella vemos que la humildad y la ternura no son virtudes de los débiles sino de los fuertes que no
necesitan maltratar a otros para sentirse importante»39.

En mi tierra natal, existe un sugerente y potente dicho que puede iluminar: «los hermanos sean unidos porque
esa es la ley primera; tengan union verdadera en cualquier tiempo que sea, porque si entre ellos pelean los
devoran los de afuera»40. Hermanos y hermanas cuidémonos unos a otros y estemos atentos a la tentacion del
padre de la mentira y la divisién, al maestro de la separacion que, impulsando buscar un aparente bien o
respuesta a una situacion determinada, termina fragmentando de hecho el cuerpo del santo Pueblo fiel de Dios.
Como cuerpo apostélico caminemos y caminemos juntos, escuchandonos bajo la guia del Espiritu Santo,
aungue no pensemos igual, desde la sapiente conviccion que «la Iglesia, con el correr de los siglos, tiende
constantemente a la plenitud de la verdad divina hasta que en ella se consumen las palabras de Dios»41.

11. La perspectiva sinodal no cancela los antagonismos o perplejidades, ni los conflictos quedan supeditados a
resoluciones sincretistas de “buen consenso” o resultantes de la elaboracion de censos o encuestas sobre tal o
cual tema. Eso seria muy reductor.

La sinodalidad, con el trasfondo y centralidad de la evangelizacion y del Sensus Ecclesiae como elementos
determinantes de nuestro ADN eclesial, reclama asumir conscientemente un modo de ser Iglesia donde «el
todo es mas que la parte, y también es mas que la mera suma de ellas... Siempre hay que ampliar la mirada
para reconocer un bien mayor que nos beneficiara a todos. Pero hay que hacerlo sin evadirse, sin
desarraigos... Se trabaja en lo pequefio, en lo cercano, pero con una perspectiva mas amplia»42.

12. Esto requiere en todo el Pueblo de Dios, y especialmente en sus pastores, un estado de vigilia y conversion
que permitan mantener vivas y operantes estas realidades. Vigilia y conversion son dones que sdlo el Senor
nos puede regalar. A nosotros nos basta pedir su gracia por medio de la oracion y el ayuno. Siempre me
impresion6 cdmo durante la vida, especialmente en los momentos de las grandes decisiones, el Sefior fue
particularmente tentado. La oracién y el ayuno tuvieron un lugar especial como determinante de todo su
accionar posterior (Cfr. Mt. 4, 1-11). La sinodalidad tampoco puede escapar a esta logica, y tiene que ir siempre
acompahada de la gracia de la conversidn para que nuestro accionar personal y comunitario pueda representar
y asemejarse cada vez mas al de la kénosis de Cristo (cfr. Fil 2, 1- 11). Hablar, actuar y responder como
Cuerpo de Cristo significa también hablar y actuar a la manera de Cristo con sus mismos sentimientos, trato y
prioridad. Por tanto, la gracia de la conversion, siguiendo el ejemplo del Maestro que «se anonadd a si mismo,
tomando la condicion de servidor» (Fil. 2, 7), nos libra de falsos y estériles protagonismos, nos desinstala de la
tentacion de permanecer en posiciones protegidas y acomodadas y nos invita a ir a las periferias para
encontrarnos y escuchar mejor al Sefior.

Esta actitud de kénosis nos permite también experimentar la fuerza creativa y siempre rica de la esperanza que
nace de la pobreza evangélica a la que estamos llamados, la cual nos hace libres para evangelizar y
testimoniar. Asi permitimos al Espiritu refrescar y renovar nuestra vida librandola de esclavitudes, inercias y
conveniencias circunstanciales que impiden caminar y especialmente adorar. Porque al adorar, el hombre
cumple su deber supremo y es capaz de vislumbrar la claridad venidera, esa que nos ayuda a saborear la
nueva creacion43.

Sin esta dimension corremos el riesgo de partir desde nosotros mismos o del afan de autojustificacion y
autopreservacion que nos llevara a realizar cambios y arreglos pero a mitad de camino, los cuales, lejos de
solucionar los problemas, terminaran enredandonos en un espiral sin fondo que mata y asfixia el anuncio mas
hermoso, liberador y promitente que tenemos y que da sentido a nuestra existencia: Jesucristo es el Sefior.
Necesitamos oracion, penitencia y adoracion que nos pongan en situacion de decir como el publicano: «jDios
mio, ten piedad de mi, que soy un pecador!» (Lc. 18, 13); no como actitud mojigata, pueril o pusilanime sino con
la valentia para abrir la puerta y ver lo que normalmente queda velado por la superficialidad, la cultura del



bienestar y la apariencia44.

En el fondo, estas actitudes, verdaderas medicinas espirituales (la oracion, la penitencia y la adoracion)
permitiran volver a experimentar que ser cristiano es saberse bienaventurado y, por tanto, portador de
bienaventuranza para los demas; ser cristiano es pertenecer a la Iglesia de las bienaventuranzas para los
bienaventurados de hoy: los pobres, los que tienen hambre, los que lloran, los odiados, excluidos e insultados
(cfr. Lc. 6, 20-23). No nos olvidemos que «en las bienaventuranzas el Sefior nos indica el camino.
Caminandolas podemos arribar a la felicidad mas auténticamente humana y divina. Las bienaventuranzas, son
el espejo en donde mirarnos, lo que nos permite saber si estamos caminando sobre un sendero justo: es un
espejo que no miente»45.

13. Queridos hermanos y hermanas, sé de vuestra constancia y de lo que han sufrido y sufren sin desfallecer
por el nombre del Sefior; sé también de vuestro deseo y ganas de reavivar eclesialmente el primer amor (cfr.
Ap. 2, 1-5) con la fuerza del Espiritu, que no rompe la cafa quebrada ni apaga la mecha que arde débilmente
(Cfr. Is. 42,3), para que nutra, vivifique y haga florecer lo mejor de vuestro pueblo. Quiero caminar y caminar a
vuestro lado con la certeza de que, si el Sefior nos consider6 dignos de vivir esta hora, no lo hizo para
avergonzarnos o paralizarnos frente a los desafios sino para dejar que su Palabra vuelva, una vez mas, a
provocar y hacer arder el corazén como lo hizo con vuestros padres, para que vuestros hijos e hijas tengan
visiones y vuestros ancianos vuelvan a tener suenos proféticos (Cfr. Joel 3, 1). Su amor «nos permite levantar
la cabeza y volver a empezar, con una ternura que nunca nos desilusiona y que siempre puede devolvernos la
alegria. No huyamos de la resurreccion de Jesus, nunca nos declaremos muertos, pase lo que pase. jQue nada
pueda mas que su vida que nos lanza hacia adelante!»46.

Y, por favor, les pido que recen por mi.

Vaticano, 29 de junio de 2019.

FRANCISCO

1 Evangelii Gaudium, 11.

2 Cfr. Benedicto XVI, Encuentro con los obispos de Alemania, Colonia 21 de agosto de 2005.

3 Cfr. Gaudium et Spes, 58.

4 Benedicto XVI, Encuentro con los obispos de Alemania, Colonia 21 de agosto de 2005.

5 Francisco, Visita ad Limina, 20 de noviembre de 2015.

6 Cfr. Episcopalis communion 2018.

7 Lumen Gentium, 23; Christus Dominus, 3. Citando a la Comision Teologica Internacional en su publicacion La
sinodalita nella vita e missione della Chiesa les decia a los obispos italianos: «la collegialita, pertanto, € la forma
specifica in cui la sinodalite ecclesiale si manifesta e si realizza attraverso il ministero dei Vescovi sul livello della
comunione tra le Chiese particolari in una regione e sul livello della comunione tra tutte le Chiese nella Chiesa
universale. Ogni autentica manifestazione di sinodalité esige per sua natura I'esercizio del ministero collegiale
dei Vescovi»

8 Cfr. Lumen Gentium, 8.

9 Yves Congar, Vera e falsa riforma nella Chiesa, 259.

10 Francisco, Visita ad Limina, 20 de noviembre de 2015.

11 Al final es la l6gica del paradigma tecnocratico que se impone en todas las decisiones, relaciones y
acentuaciones de nuestra vida (Cfr. Laudato si’, 106-114). Logica que, por tanto, también afecta a nuestra
manera de pensar, sentir y amar al Sefior y a los demas.

12 Francisco, Convenio Diocesis de Roma, mayo 2019.

13 «jDios nos libre de una Iglesia mundana bajo ropajes espirituales o pastorales! Esta mundanidad asfixiante
se sana tomandole el gusto al aire puro del Espiritu Santo, que nos libera de estar centrados en nosotros
mismos, escondidos en una apariencia religiosa vacia de Dios. jNo nos dejemos robar el Evangelio!» Evangelii
Gaudium, 97.



14 |dem.

15 Gaudete et Exsultate, 52.

16 Christus Vivit, 121.

17 Actitud que desencadenaria un espiritu de “exitismo” cuando el viento sea favorable o de “victimismo”
cuando “haya que remar con viento en contra”. Légicas que no pertenecen al espiritu evangélico y traslucen
una vivencia elitista de la fe. Ni exitismo ni victimismo, el cristiano es la persona del agradecimiento.
18 Evangelii Gaudium, 26.

19 Evangelii Gaudium, 83.

20 Cfr. Evangelii Nuntiandi, 14.

21 Evangelii Nuntiandi, 15.

22 Cfr. Gaudete et Exsultate, 125.

23 Gaudete et Exsultate, 126.

24 Evangelii Gaudium, 74.

25 Evangelii Gaudium, 268.

26 Cfr. Gaudium et Spes, 4; 11.

27 Cfr. Evangelii Gaudium 2013.

28 Evagenlii Gaudium, 109.

29 Lumen Gentium, 23.

30 Cfr. Evangelii Gaudium, 46.

31 Evangelii Gaudium, 226.

32 Cfr. Novo Millennio Ineunte, 40.

33 Cfr. Lumen Gentium, 13.

34 Gustav Mahler: “la tradicion es la salvaguarda del futuro y no la conservacion de las cenizas”.
35 Cfr. Lumen Gentium, 12.

36 Lumen Gentium, 12.

37 Cfr. Jospeh Ratzinger, El Dios de Jesucristo, Salamanca 1979, 104-105.

38 Gaudete et Exsultate, 4.

39 Evangelii Gaudium, 283.

40 José Hernandez, Martin Fierro.

41 Dei Verbum, 8.

42 Evangelii Gaudium, 235.

43 Cfr. Romano Guardini, Pequefia Suma Teologica, Madrid 1963, 27-33

44 Cfr. J. M. Bergoglio, Sobre la acusacion de si, 2.

45 Francisco, Convenio Florencia, 2015.

46 Evangelii Gaudium, 5.



