SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. org
Viernes 08.03.2019

Audiencia a los participantes en la Conferencia Internacional "Las religiones y los Objetivos de
Desarrollo Sostenible (ODS): escuchar el clamor de la tierra y los pobres"

El Santo Padre Francisco ha recibido en audiencia esta mafiana a las 12:10 en la Sala Clementina del Palacio
Apostolico Vaticano, a los participantes en la Conferencia Internacional "Las religiones y los Objetivos de
Desarrollo Sostenible (ODS): Escuchar el clamor de la tierra y de los pobres" , organizado por el Dicasterio
para el Servicio del Desarrollo Humano Integral y por el Pontificio Consejo para el Dialogo Interreligioso, en
curso en el Vaticano, en la nueva Sala del Sinodo, del 7 al 9 de marzo.

Publicamos a continuacion el discurso que el Papa ha dirigido a los presentes:

Discurso del Santo Padre

Eminencias, Excelencias,

Estimados responsables de las tradiciones religiosas mundiales,
Representantes de los organismos internacionales,

llustres sefioras y sefores,

Os doy la bienvenida a todos vosotros aqui convocados para esta Conferencia Internacional sobre las religiones
y los Obijetivos de Desarrollo Sostenible.

Sostenibilidad e inclusion.

Cuando hablamos de sostenibilidad, no podemos pasar por alto la importancia de la inclusién y la de la escucha
de todas las voces, especialmente de aquellas normalmente marginadas en este tipo de discusion, como las de
los pobres, los migrantes, los indigenas y los jovenes. Me alegra ver a una variedad de participantes en esta
conferencia, portadores de una multiplicidad de voces, de opiniones y propuestas, que pueden contribuir a
nuevos itinerarios de desarrollo constructivo. Es importante que la implementacion de los objetivos de desarrollo
sostenible siga su verdadera naturaleza original que es la de ser inclusiva y participativa.

La Agenda 2030 y los Objetivos de Desarrollo Sostenible, aprobados por mas de 190 naciones en septiembre
de 2015, fueron un gran paso adelante para el dialogo mundial, a la ensefia de una necesaria "nueva



2

solidaridad universal" (Enc. Laudato si', 14) . Diferentes tradiciones religiosas, incluida la catdlica, han abrazado
los objetivos del desarrollo sostenible porque son el resultado de procesos participativos globales que, por un
lado, reflejan los valores de las personas y, por el otro, se sustentan en una vision integral del desarrollo.

Desarrollo integral

Sin embargo, proponer un dialogo sobre el desarrollo inclusivo y sostenible también requiere reconocer que el
"desarrollo" es un concepto complejo, a menudo instrumentalizado. Cuando hablamos de desarrollo siempre
debemos aclarar: ¢ Desarrollo de qué? ¢ Desarrollo para quién? Durante demasiado tiempo, la idea
convencional de desarrollo se ha limitado casi por completo al crecimiento econdmico. Los indicadores de
desarrollo nacional se basaban en los indices del producto interno bruto (PIB). Esto ha guiado al sistema
economico moderno por un camino peligroso, que ha evaluado el progreso solo en términos de crecimiento
material, por lo que casi estamos obligados a explotar irracionalmente tanto a la naturaleza como a los seres
humanos.

En realidad, como destac mi predecesor San Pablo VI, hablar de desarrollo humano significa referirse a todas
las personas, -no solo a unas pocas- , y a toda la persona humana, no solo a la dimension material (véase Enc.
Populorum progressio, 14). Por lo tanto, una discusion fructifera sobre el desarrollo deberia ofrecer modelos
viables de integracion social y de conversidn ecologica, porque no podemos desarrollarnos como seres
humanos fomentando la desigualdad y la degradacion del medio ambiente[1].

Las denuncias de los modelos negativos y las propuestas de rutas alternativas no son validas solo para los
demas, sino también para nosotros. De hecho, todos debemos comprometernos a promover e implementar los
objetivos de desarrollo que estan respaldados por nuestros valores religiosos y éticos mas profundos. El
desarrollo humano no es solo una cuestion econémica o que concierne solo a los expertos, sino, en primer
lugar, una vocacion, una llamada que requiere una respuesta libre y responsable (cf. BENEDICTO XVI, Enc.
Caritas in veritate, 16-17).

Objetivos (didalogo y compromisos)

Y las respuestas son lo que yo espero que surja en esta Conferencia: respuestas concretas al clamor de la
tierra y al clamor de los pobres. Compromisos concretos para promover un desarrollo real de manera sostenible
a través de procesos abiertos a la participacion de las personas. Propuestas concretas para facilitar el
desarrollo de los necesitados, haciendo uso de lo que el Papa Benedicto XVI ha reconocido como "la posibilidad
de una gran redistribucion de la riqueza a escala planetaria como nunca se ha visto antes" (ibid., 42). Politicas
econdmicas concretas que se centren en la persona y que puedan promover un mercado y una sociedad mas
humanos (véase ibid., 45.47). Medidas economicas concretas que tomen seriamente en consideracion nuestra
casa comun. Compromisos éticos, civiles y politicos concretos para desarrollarse junto a nuestra hermana
tierra, y no a pesar de ella.

Todo esta conectado

También me alegra saber que los participantes en esta Conferencia estan dispuestos a escuchar las voces
religiosas cuando discuten la implementacion de los objetivos del desarrollo sostenible. Efectivamente, todos los
interlocutores de dicho dialogo sobre este tema complejo estan, de alguna manera, llamados a salir de su
especializacion para encontrar respuestas comunes al clamor de la tierra y al de los pobres. En el caso de las
personas religiosas, necesitamos abrir los tesoros de nuestras mejores tradiciones para un dialogo verdadero y
respetuoso sobre la manera de construir el futuro de nuestro planeta. Los relatos religiosos, aunque antiguos,
estan normalmente llenos de simbolismo y contienen "una conviccidon actual: que todo esta relacionado, y que el
auténtico cuidado de nuestra propia vida y de nuestras relaciones con la naturaleza es inseparable de la
fraternidad, la justicia y la fidelidad a los demas."(Enc. Laudato si', 70).

En este sentido, la Agenda de las Naciones Unidas 2030 propone integrar todos los objetivos a través de las
cinco P: personas, planeta, prosperidad, paz y partnership.[2] Sé que esta conferencia también se articula en



torno a estas cinco P.

Acojo con satisfaccion este enfoque unificado de los objetivos; también puede servir para defendernos de una
concepciodn de prosperidad basada en el mito del crecimiento y el consumo ilimitados (ver Enc. Laudato si ',
106), para cuya sostenibilidad dependeriamos solo del progreso tecnolégico. Todavia podemos encontrar
algunos que apoyan obstinadamente este mito, y dicen que los problemas sociales y ecoldgicos se resuelven
simplemente aplicando nuevas tecnologias y sin consideraciones éticas o cambios fundamentales (cf. ibid., 60).

Un enfoque integral nos ensena que esto no es cierto. Si bien es ciertamente necesario apuntar a una serie de
objetivos de desarrollo, sin embargo, esto no es suficiente para un orden mundial ecuo y sostenible. Los
objetivos econdmicos y politicos deben estar respaldados por objetivos éticos, que presupongan un cambio de
actitud, la Biblia diria un cambio de corazén (cf. ibid., 2). Ya San Juan Pablo Il hablaba sobre la necesidad de
"alentar y sostener una conversién ecolégica" (Catequesis, 17 de enero de 2001). Esta palabra es fuerte:
conversion ecoldgica. Aqui las religiones tienen un papel clave que desempefiar. Para una transicion correcta
hacia un futuro sostenible, es necesario reconocer "los propios errores, pecados, vicios o negligencias",
"arrepentirse de corazén, cambiar desde adentro”, reconciliarse con los demas, con la creacion y con el
Creador (ver Enc. Laudato si', 218).

Si queremos dar bases solidas al trabajo de la Agenda 2030, debemos rechazar la tentacion de buscar una
respuesta simplemente tecnocratica a los desafios, - asi no va- , estar dispuestos a enfrentar las causas
profundas y las consecuencias a largo plazo.

Pueblos indigenas

El principio cardinal de todas las religiones es el amor por nuestros semejantes y el cuidado de la creacion. Me
gustaria destacar un grupo especial de personas religiosas, la de los pueblos indigenas. Aunque representan
solo el 5% de la poblacién mundial, cuidan de casi el 22% de la superficie terrestre. Por vivir en areas como el
Amazonas y el Artico, ayudan a proteger aproximadamente el 80% de la biodiversidad del planeta. Segun la
UNESCO: "Los pueblos indigenas son custodios y especialistas de culturas y relaciones Unicas con el medio
ambiente natural. Representan una amplia gama de diversidad lingtiistica y cultural en el corazén de nuestra
humanidad comun”. [3]Yo agregaria que, en un mundo fuertemente secularizado, esas poblaciones nos
recuerdan a todos la sacralidad de nuestra tierra. Por estos motivos, sus voces y preocupaciones deben ser
fundamentales para la implementacion de la Agenda 2030 y en el centro de la busqueda de nuevos caminos
para un futuro sostenible. Lo discutiré también con mis hermanos obispos en el Sinodo de la Regién Pan
amazonica al final de octubre de este afio.

Conclusiones

Queridos hermanos y hermanas, hoy, después de tres afios y medio desde la adopcion de los objetivos del
desarrollo sostenible, debemos darnos cuenta aun mas claramente de la importancia de acelerar y adaptar
nuestras acciones para responder adecuadamente al clamor de la tierra y al clamor de los pobres. (Ver Enc.
Laudato si', 49): estan vinculados.

Los desafios son complejos y tienen multiples causas; Por lo tanto, a su vez, la respuesta solo puede ser
compleja y articulada, respetuosa de las diferentes riquezas culturales de los pueblos. Si estamos realmente
preocupados por desarrollar una ecologia capaz de remediar el dafio que hemos hecho, ninguna rama de las
ciencias y ninguna forma de sabiduria deben quedar fuera, y esto incluye las religiones y los lenguajes que les
son propios (cf. ibid., 63). Las religiones pueden ayudarnos a caminar por la senda del desarrollo integral real,
que es el nuevo nombre de la paz (cf. PAUL VI, Enc. Populorum progressio, 76-77).

Expreso mi sincero agradecimiento por vuestros esfuerzos en el cuidado de nuestra casa comun, al servicio de
la promocion de un futuro sostenible e inclusivo. Sé que a veces puede parecer una tarea demasiado ardua. Y,
sin embargo, "capaces de degradarse hasta el extremo, también pueden sobreponerse, volver a optar por el
bien y regenerarse." (Enc. Laudato si', 205). Este el cambio que requieren las circunstancias actuales, porque



la injusticia que hace llorar a la tierra y a los pobres no es invencible. Gracias.

[1] Cuando, por ejemplo, debido a las desigualdades en la distribucion del poder, el peso de la inmensa deuda
se descarga sobre los hombros de los pobres y de los paises pobres, cuando el desempleo es generalizado a
pesar de la expansion del comercio o cuando las personas simplemente son tratadas como un medio para el
crecimiento de otros, necesitamos cuestionar completamente el modelo de desarrollo de referencia. De la
misma manera, cuando en nombre del progreso destruimos la fuente del desarrollo, nuestra casa comun,
entonces el modelo dominante debe ser cuestionado. Al cuestionar este modelo y revisar la economia mundial,
los interlocutores de un dialogo sobre desarrollo deberian ser capaces de encontrar un sistema politico y
economico global alternativo. Sin embargo, para que esto suceda, debemos abordar las causas de la distorsion
del desarrollo, o sea lo que en la reciente doctrina social catélica se denominan "pecados estructurales”.
Denunciar esos pecados ya es una buena contribucion que las religiones dan a la discusion sobre el desarrollo
del mundo. No obstante, junto con la denuncia, también debemos proponer a las personas y comunidades
formas practicables de conversion.

[2] Cfr United Nations, Transforming our world: the 2030 Agenda for Sustainable Development, 2015.

[3] [3] UNESCO, Message from Ms. Irina Bokova, Director-General of UNESCO, on the occasion of the
International Day of the World's Indigenous Peoples, 9 August 2017



https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000252770

