2., SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. rob
Martes 15.01.2019

Conferencia de presentacion de la Carta del Santo Padre Francisco a la Academia Pontificia para
la Vida en el XXV aniversario de su fundacién y de la pr6xima asamblea general sobre el tema
“Roboética,”: Personas, maquinas y salud” (25- 27 de febrero de 2019)

Esta manana, a las 11, en la Oficina de Prensa de la Santa Sede, ha tenido lugar la conferencia de
presentacion de la Carta del Santo Padre Francisco a la Academia Pontificia para la Vida en el XXV aniversario
de su Fundacién y de la préxima Asamblea General que se celebrara del 25 al 27 de febrero de 2019 en el
Vaticano, en el Aula Nueva del Sinodo y cuyo tema es "Roboética". Personas, maquinas y salud”.

Han intervenido S. E. Mons. Vincenzo Paglia, Presidente de la Academia Pontificia para la Vida; Mons. Renzo
Pegoraro, Canciller de la misma Academia Pontificia, el Prof. Padre Paolo Benanti, T.O.R., Profesor de
Teologia Moral y Etica de las Tecnologias en la Pontificia Universidad Gregoriana, Académico de la Academia
Pontificia para la Vida, la Prof. Laura Palazzani, profesora de Biojuridica y Filosofia del Derecho en la
Universidad Libre Maria Santissima Assunta (LUMSA), Académica de la Academia Pontificia para la Vida.

Siguen las diversas intervenciones:

Intervencién de S. E. Mons. Vincenzo Paglia

El 11 de febrero de 2019 marca el 25 aniversario de la fundacion de la Academia Pontificia para la Vida. Para
esta ocasion, el Papa Francisco ha querido enviar una carta, no solo conmemorativa, a la Academia para
agradecer a todos los miembros el trabajo que han realizado en los afios pasados y alentarla a enfrentar con
renovado compromiso la tarea que rige su futuro.

El titulo de la carta (Humana communitas) indica exactamente el punto focal de este compromiso. Mientras
estamos en medio de las cuestiones relacionadas con la custodia de la creacioén, la humanidad se enfrenta a un
problema nuevo y mucho mas profundo relacionado con la familia humana. En resumen, la atencién por la
creacion como "casa comun" ha entrado entre las fronteras que deciden el futuro del planeta. Hoy, se vuelve
cada vez mas urgente, también por el progreso extraordinario de la tecnologia, una atencién renovada a
quienes viven en esa casa, es decir, a toda la familia humana. Y es aqui donde el Papa quiere llamar la
atencion también de la Academia para la Vida, hasta invitar a una ampliacion semantica. La “vida" no es un



concepto universal abstracto: es el hombre en su historia, es toda la familia humana en la trama de sus
vinculos. El Papa nota el debilitamiento de los vinculos que conforman la fraternidad: "Debemos reconocer que
la fraternidad sigue siendo la promesa incumplida de la modernidad. El aliento universal de la fraternidad que
crece en la confianza reciproca parece muy debilitado —dentro de la ciudadania moderna, como entre pueblos
y naciones—. La fuerza de la fraternidad, que la adoracién a Dios en espiritu y verdad genera entre los
humanos, es la nueva frontera del cristianismo". Es un reto que afecta a todo el planeta. El debilitamiento de la
fraternidad, -se quiera o no- contamina todas las ciencias del hombre y de la vida.

La Carta muestra claramente la atencidn del Papa al grito que se alza del sufrimiento de los pueblos, porque
todos lo advertimos. Sin embargo, no se detiene solo en la fase del diagndstico. También se interroga sobre la
misién de la Iglesia. Y se pregunta si como creyentes hemos dado una contribucién adecuada a la construccion
de un humanismo que no esté confinado solamente al contexto eclesial, sino que sea capaz de inspirar,
motivar y actuar en el mundo una sociedad civil mas fraterna. ¢ Qué nos dice la paradoja clamorosa de una
tecno-ciencia que con sus instrumentos podria hacer que toda la humanidad viviese en mejores condiciones,
mientras, en cambio, alimenta la desigualdad y, mas profundamente, "la melancolia de una vida que no
encuentra un destino a la altura de su naturaleza espiritual?”(No. 3)

La Carta no se limita solamente a reflexiones en ambito general. Entra también en lo mas vivo de los
argumentos. Menciono solo algunos.

Esta el tema de la bioética global. Los procesos de globalizacién vinculan cada vez mas las cuestiones relativas
a la vida y la salud a las condiciones sociales y ambientales. Por lo tanto, pone en juego la practica de la
justicia. Dada la pluralidad de culturas y conocimientos cientificos que interactian cada vez mas estrechamente
en nuestro mundo, es necesario elaborar criterios operativos universalmente aceptables que sean incisivos en
la determinacién de las politicas nacionales e internacionales. Los derechos humanos son, en muchos
aspectos, el terreno en el que tiene lugar esta confrontacion y, por lo tanto, es necesario favorecer su correcta
interpretacion, que, como nos decia el Papa Benedicto XVI, encuentren un equilibrio adecuado con los deberes.
A esto hay que afadir las denominadas tecnologias emergentes y convergentes, a saber, las nanotecnologias,
biotecnologias, las tecnologias de la informacion y las ciencias cognitivas. Expanden de una manera
extraordinaria nuestra capacidad de intervenir en la materia viva, abriendo nuevos espacios a nuestra
responsabilidad. Esto se aplica a las terapias, pero también a la hipétesis de fortalecer los organismos vivos.

De lo que es importante darse cuenta es que no se trata solo de hacer que las funciones de un organismo sean
mas eficientes o de transferirlas a soportes artificiales; mas profundamente, esta en juego una nueva relacién
con el mundo. Los nuevos dispositivos informaticos se anidan con una penetracion cada vez mayor en diversos
ambitos de la realidad, incluido nuestro cuerpo, que esta cada vez mas expuesto a la dinamica de la
administracion segun los criterios de la tecnociencia (tecnocracia). Es una de las formas de lo que se suele
llamar biopolitica.

Por lo tanto, es necesario participar en la discusion y fomentar una participacion lo mas amplia posible de todos
los sujetos involucrados, de modo que el desarrollo y uso de estos recursos extraordinarios estén orientados a
la promocidn de la dignidad de la persona y al bien mas universal. En resumen, debemos ser cautos para evitar
tanto el riesgo del reduccionismo humano como el otro, todavia mas peligroso, de la sustitucion de lo humano.
La utopia tecnocratica, por esta senda, prepara el camino para una potenciacion funcional de la que nos
imaginamos amos, mientras nos convertimos en esclavos.

El Papa exhorta, pues, a la Academia a entrar en los territorios de la técnica y a recorrerlos con audacia,
creatividad y con un discernimiento cuidadoso. Lo que significa no tener respuestas prefabricadas porque se
derivan de una teoria abstracta preestablecida, sino, ante todo, ponerse a la escucha atenta de los fenémenos
en su complejidad y esforzarse en un trabajo serio de interpretacion para comprender como los nuevos
descubrimientos de la ciencia y la tecnologia afectan a nuestra humanidad. Y elaborar luego criterios de
evaluacién que nos permitan promover la dignidad de cada persona y de todas las poblaciones que habitan el
planeta. Es un trabajo que pone en juego la conciencia moral, entendida no tanto como una funcién aplicativa
de las normas, sino como el corazén de la persona entendida globalmente, en la cual la dimensién ética no
esta separada de la espiritual.



3

La fe en la resurreccion anima a todos, incluso a los no creyentes, a no ceder sobre la profundidad de nuestros
afectos y de nuestros vinculos, rechazando las soluciones de compromiso. Nuestra vida comun, encantada y
vulnerable como debe ser, debe ser tema de alianza para el rescate de lo humano, no una mercancia de
intercambio para lo post-humano.

La fecha en que esta firmada la carta del Papa es la fiesta de la Epifania. Lleva en si un simbolo que puede
inspirarnos. El evangelio busca la alianza de los pueblos, no el cierre de la comunidad. Los Magos son el
simbolo de la comparticion de lo humano y de la convergencia de su sabiduria en torno al Hijo eternamente
generado de Dios, que se hace hombre y destino del hombre para siempre. Ellos son, de alguna manera,
académicos y embajadores de lo humano: escrutan los signos del cielo y de la vida, escapan de la complicidad
de Herodes y se alegran de dar sus riquezas al Nifio de Belén, Sefor del cielo y de la vida.

Intervenciéon de Mons. Renzo Pegoraro

La Academia Pontificia para la Vida fue instituida por San Juan Pablo Il el 11 de febrero de 1994, con el Motu
proprio "Vitae Mysterium", por sugerencia del gran genetista Jérébme Lejeune.

Frente al avance de la ciencia de la tecnologia en el campo biomédico, con posibilidades extraordinarias de
intervencion en la vida humana en cada etapa de su desarrollo, ha surgido la necesidad de estudiar, informar y
formar para profundizar los valores y principios éticos que garantizan el bien integral de la persona humanay la
proteccion de la vida.

A la luz de la Revelacion cristiana y de la experiencia humana, de la razén y de la tradicion moral, la Academia
ha estudiado y ofrecido sus reflexiones sobre temas como: las nuevas fronteras de la genética, el embrion
humano y las tecnologias reproductivas, la calidad de la vida, y la ética de la salud, el envejecimiento y la
discapacidad, el acompafamiento de los pacientes moribundos y los cuidados paliativos, las biotecnologias
animales y vegetales.

Pero siempre se abren nuevas perspectivas que estimulan la investigacion y las diversas actividades de la
Academia.

Esto llevé también a una actualizacion del Estatuto (18 de octubre de 2016), que dio un mayor impulso a la
Academia, con un enfoque cada vez mas interdisciplinario, y con el dialogo y la colaboracién con diferentes
tradiciones religiosas, ampliando los horizontes geograficos y culturales para enfrentar las cuestiones éticas que
desafian la vida humana.

Retomando las indicaciones del Papa Francisco, el Estatuto actual (Articulo 1, § 3) recuerda que:"La Academia
tiene una tarea principalmente cientifica, para la promocion y defensa de la vida humana. En particular, estudia
los diversos aspectos relacionados con el cuidado de la dignidad de la persona humana en las diferentes
edades de la existencia, el respeto mutuo entre géneros y generaciones, la defensa de la dignidad de cada ser
humano, la promocion de una calidad de vida humana que integre el valor material y espiritual, en la
perspectiva de una auténtica "ecologia humana", que contribuya a redescubrir el equilibrio original de la
Creacion entre la persona humana y el universo entero ".

Y de aqui los estudios recientes: el papel y el impacto de la tecnologia en la vida y la salud humana, la bioética
global, particularmente en el sector maternal-infantil, las cuestiones relacionadas con la robética y la inteligencia
artificial; las neurociencias; la ingenieria genética

Los grupos de trabajo actuan sobre estos temas para ofrecer informes de valor cientifico y ético, importantes
para la Iglesia y para toda la sociedad civil, juridica y politica.

Actualmente la Academia esta compuesta por 151 miembros: 45 ordinarios, 88 corresponsales, 14 de la
categoria de Jovenes Académicos y 4 honorarios. Entre ellos se encuentran médicos, cientificos (un Premio



Nobel de Medicina), tedlogos, profesores e investigadores de ciencias fisicas, bioldgicas, naturales y de
humanidades. Estan representados los cinco continentes. Finalmente, la Academia Pontificia tiene un sitio web
(www.academyforlife.va) y esta activa en las redes sociales con un perfil de Twitter, un canal de YouTube e
Instagram.

Intervencién del Prof. Padre Paolo Benanti, T.O.R.

Inteligencias artificiales, robots y retos éticos

El advenimiento de la investigacion digital, donde todo se transforma en datos numéricos, conduce a la
capacidad de estudiar el mundo de acuerdo con los nuevos paradigmas gnoseolégicos. Lo que parece ser el
resultado de esta nueva revolucion es el dominio de la informacién, un laberinto conceptual cuya definicion mas
general se basa en una categoria de datos igualmente problematica.

La evolucion tecnolégica de la informacion y el mundo entendido como una serie de datos se materializa en las
inteligencias artificiales (IA) y en los robots: somos capaces de construir maquinas que pueden tomar
decisiones independientes y coexistir con el hombre. Pensad en los coches automaticos que Uber, el conocido
servicio de transporte privado de automdviles, ya utiliza en algunas ciudades como Pittsburgh, o en los sistemas
de radio cirugia como Cyberknife o en los robots destinados trabajar junto con el hombre en los procesos de
produccion en fabrica. Las IA, estas nuevas tecnologias, son omnipresentes. Se insinlan en cada sector de
nuestra existencia. Tanto en los sistemas de produccion, encarnandose en robots, como en los sistemas de
gestion que reemplazan a los servidores y analistas. Pero incluso en la vida cotidiana, los sistemas de IA estan
cada vez mas generalizados.

En el desarrollo de inteligencias artificiales (1A), la divulgacion de los éxitos obtenidos por estas maquinas
siempre se ha presentado de acuerdo con un modelo competitivo respecto al ser humano. Estas apariciones
en los medios de la IA podrian hacernos pensar que son sistemas que compiten con el hombre y que entre el
Homo sapiens y esta nueva maquina sapiens / maquina auténoma se haya establecido una rivalidad de
naturaleza evolutiva que vera un solo vencedor y condenara a los vencidos a una extincion inexorable. En
realidad, estas maquinas nunca se han construido para competir con el hombre, sino para crear una nueva
simbiosis entre el hombre y sus artefactos: (homo + machina) sapiens.

Hay desafios extremadamente delicados en la sociedad contemporanea en los que la variable mas importante
no es la inteligencia sino el escaso tiempo disponible para decidir y las maquinas cognitivas encuentran aqui un
gran interés aplicativo. En este nivel, se abre una serie de problemas éticos sobre cémo validar el conocimiento
de la maquina a la luz de la velocidad de la respuesta que se intenta implementar y obtener. Sin embargo, el
mayor peligro no proviene de la inteligencia artificial en si misma, sino de no conocer estas tecnologias y de
permitir que decida su empleo una clase dirigente que no esta absolutamente preparada para gestionar el
problema.

Si el horizonte de la existencia de las personas en un futuro proximo, -en realidad ya en nuestro presente-, es el
de una cooperacion entre la inteligencia humana y la inteligencia artificial y entre los agentes humanos y los
agentes robdticos autébnomos, es urgente tratar de entender como esta realidad mixta, compuesta por agentes
humanos auténomos y agentes roboéticos auténomos, pueda coexistir.

El centro de la cuestion sobre la gestion y el desarrollo de inteligencias artificiales es un amplio espacio de
discernimiento ético que debe tener en cuenta el efecto potencialmente clamoroso de estas tecnologias
vinculado con su potencial para la innovacion tecnoldgica.

Intervencion de la Prof. Laura Palazzani

La robdtica ha hecho progresos extraordinarios: los robots de objetos mecanicos y estaticos, pasivos,
repetitivos y ejecutivos se estan convirtiendo en entidades "autbnomas", capaces de moverse € interactuar con



el entorno, con capacidad de aprendizaje y adaptacion al entorno, de percepcién, analisis, razonamiento,
decision, expresion. Hay muchas areas de aplicacion social: civil (uso doméstico, recreativo, médico-sanitario,
educativo, ambiental) y militar.

La aceleracion de los ultimos resultados en robdtica e inteligencia artificial, en el contexto de las llamadas
tecnologias emergentes y convergentes plantean cuestiones éticas complejas que requieren una deseable
reflexion interdisciplinaria, al menos sobre algunos puntos fundamentales, compartida a nivel internacional en
vista de una regulacién y un 'gobierno' de las nuevas tecnologias.

Son muchos los organismos internacionales (generalmente consultivos en vista de una regulacion) que han
aprobado opiniones y documentos sobre el tema. En particular, la World Commission on the Ethics of Scientific
Knowledge and Technology (COMEST) de la UNESCO emitié un parecer su Robotics ethics en el 2017
(https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000253952), el European Group on Ethics in Science and New
Technologies (EGE) de la Comision Europea ha publicado un Statement on artificial intelligence, robotics and
‘autonomous systems’(https://ec.europa.eu/research/ege/pdf/ege ai statement 2018.pdf) y una opinion sobre el
Future of work, future of society en 2018; El Comité Nacional de Bioética y el Comité de Bioseguridad,
Biotecnologia y Ciencias de la Vida aprobaron un documento sobre Roboética en 2017.

Los temas centrales discutidos en el contexto internacional con referencia a la robdtica y la inteligencia artificial
son: la proteccion de la integridad fisica y la dignidad del hombre con la aplicacion del principio de beneficencia,
no maleficencia, proporcionalidad (con el balance entre riesgos / beneficios, minimizacion del dafio a los
humanos en el disefo, prueba y uso de robots), los limites de la llamada "Autonomia” de los robots y de la IA
(robots como agentes morales y estatus moral de los robots), el problema de la interaccién humano / maquina
(para evitar la sustitucion y mejorar la capacidad humana insustituible, para evitar la dependencia tecnologica y
psicolégica de las maquinas), el replanteamiento de la responsabilidad (introduccion de la nocion de
responsabilidad “compartida” entre constructor, proyectista, disefiador, vendedor y usuario), la justicia (evitando
el ‘robotic devide’, garantizando un acceso justo a las oportunidades abiertas por la tecnologia), informacién y
formacioén de los ciudadanos, con la promocién democratica de un debate publico; gobernanza compartida y
transparente de las nuevas tecnologias.

La conferencia pretende, en el contexto de la discusion internacional, identificar la especificidad del
pensamiento catodlico sobre el tema, prestando especial atencion al concepto de persona "electronica" y al valor
y los limites de la autonomia y responsabilidad del hombre en la era de la artificializacion del cuerpo y de la
inteligencia.


https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000253952
https://ec.europa.eu/research/ege/pdf/ege_ai_statement_2018.pdf

