SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. cur

Jueves 21.12.2017

Audiencia del Santo Padre a la Curia Romana con motivo del intercambio de felicitaciones
navidenas

Esta mafana, a las 10,30, en la Sala Clementina del Palacio Apostdlico, el Santo Padre Francisco ha recibido
en audiencia a los cardenales y superiores de la Curia Romana para intercambiar las felicitaciones navidefias.

Durante el encuentro, el Papa ha dirigido a la Curia el discurso que reproducimos a continuacion

Discurso del Santo Padre

Queridos hermanos y hermanas:

La Navidad es la fiesta de la fe en el Hijo de Dios que se hizo hombre para devolverle al hombre la dignidad filial
que habia perdido por culpa del pecado y la desobediencia. La Navidad es la fiesta de la fe en los corazones
que se convierten en un pesebre para recibirlo, en las almas que dejan que del tronco de su pobreza Dios haga
germinar el brote de la esperanza, de la caridad y de la fe.

Hoy tenemos una nueva ocasion para intercambiarnos nuestra felicitacion navidefia y también para desearos a
todos, a vuestros colaboradores, a los Representantes pontificios, a todas las personas que prestan servicio en
la Curia y a vuestros seres queridos una santa y alegre Navidad y un feliz Aflo Nuevo. Que esta Navidad nos
haga abrir los ojos y abandonar lo que es superfluo, lo falso, la malicia y lo engafioso, para ver lo que es
esencial, lo verdadero, lo bueno y auténtico. Muchas felicidades, de verdad.

Queridos hermanos:



2

Después de haber hablado en otras ocasiones sobre la Curia romana ad intra, este afo quiero compartir con
vosotros algunas reflexiones sobre la realidad de la Curia ad extra, es decir, sobre la relacion de la Curia con
las naciones, con las Iglesias particulares, con las Iglesias orientales, con el dialogo ecuménico, con el
Judaismo, con el Islam y las demas religiones, es decir, con el mundo exterior.

Mis reflexiones se apoyan ciertamente sobre los principios basicos y canonicos de la Curia, sobre la misma
historia de la Curia, pero también sobre la visidn personal que he procurado compartir con vosotros en los
discursos de los ultimos afios, en el contexto de la reforma que se esta realizando.

Con respecto a la reforma me viene a la mente la simpatica y significativa expresion de Mons. Frédéric-
Frangois-Xavier De Mérode: «Hacer la reforma en Roma es como limpiar la Esfinge de Egipto con un cepillo de
dientes».[1] Se pone de manifiesto cuanta paciencia, dedicacion y delicadeza se necesitan para alcanzar ese
objetivo, ya que la Curia es una institucion antigua, compleja, venerable, compuesta de hombres que provienen
de muy distintas culturas, lenguas y construcciones mentales y que, de una manera estructural y desde
siempre, esta ligada a la funcion primacial del Obispo de Roma en la Iglesia, esto es, al oficio «sacro» querido
por el mismo Cristo Sefor en bien del cuerpo de la Iglesia en su conjunto (ad bonum totius corporis).[2]

Asi pues, la universalidad del servicio de la Curia proviene y brota de la catolicidad del Ministerio petrino. Una
Curia encerrada en si misma traicionaria el objetivo de su existencia y caeria en la autorreferencialidad, que la
condenaria a la autodestruccién. La Curia, ex natura, esta proyectada ad extra en cuanto y mientras esta ligada
al Ministerio petrino, al servicio de la Palabra y del anuncio de la Buena Noticia: el Dios Enmanuel, que nace
entre los hombres, que se hace hombre para mostrar a todos los hombres su entrafiable cercania, su amor sin
limites y su deseo divino de que todos los hombres se salven y lleguen a gozar de la bienaventuranza celestial
(cf. 1 Tm 2,4); el Dios que hace salir su sol sobre buenos y malos (cf. Mt 5,45); el Dios que no ha venido para
que le sirvan sino para servir (cf. Mt 20,28); el Dios que ha constituido a la Iglesia para que esté en el mundo,
pero no del mundo, y para ser instrumento de salvacion y de servicio.

Cuando saludé recientemente a los Padres y Jefes de las Iglesias Catdlicas orientales,[3] y pensando
precisamente sobre esta finalidad ministerial, petrina y curial, es decir, de servicio, utilicé la expresién de un
«primado diaconal», remitiendo inmediatamente a la amada imagen de san Gregorio Magno del Servus
servorum Dei. Esta definicion, en su dimension cristologica, es sobre todo expresion de la firme voluntad de
imitar a Cristo, quien asumié la forma de siervo (cf. Fip 2,7). Benedicto XVI, cuando hablé de ello, dijo que esta
frase en los labios de Gregorio no era «una féormula piadosa, sino la verdadera manifestacion de su modo de
vivir y actuar. Estaba profundamente impresionado por la humildad de Dios, que en Cristo se hizo nuestro
servidor, nos lavo y nos lava los pies sucios».[4]

Esa misma actitud diaconal ha de caracterizar también a todos los que, de varias maneras, trabajan en el
ambito de la Curia romana, que, como recuerda el Cédigo de Derecho Candnico, actuando en nombre y con la
autoridad del Sumo Pontifice, «realiza su funcion [...] para el bien y servicio de las Iglesias» (can. 360; cf.
CCEO can. 46).

Primado diaconal «con relacion al Papa»[5] e igualmente diaconal, por consiguiente, es el trabajo que se realiza
dentro de la Curia romana ad intra y hacia el exterior ad extra. Este tema de |la diaconia ministerial y curial, me
lleva a un antiguo texto presente en la Didascalia Apostolorum donde se afirma: el «diacono sea el oido y la
boca del Obispo, su corazén y almay,[6] puesto que la comunion, la armonia y la paz en la Iglesia esta unida a
esta concordia, ya que el diacono es el custodio del servicio en la Iglesia.[7] Pienso que no es casualidad que el
oido sea el érgano para oir sino también para el equilibrio; y la boca el 6rgano para saborear y para hablar.

Otro texto antiguo afiade que los didconos estan llamados a ser como los ojos del Obispo.[8] El ojo mira para
transmitir las imagenes a la mente, ayudandola a tomar las decisiones y a dirigir bien a todo el cuerpo.

De estas imagenes se puede sacar la relacion de comunion de filial obediencia para el servicio al pueblo santo
de Dios. No hay duda, pues, que esta es la que existe también entre todos los que trabajan en la Curia romana,
desde los Jefes de Dicasterio y Superiores, a los oficiales y a todos. La comunion con Pedro refuerza y da



nuevo vigor a la comunion entre todos los miembros.

Desde este punto de vista, el recurso a la imagen de los sentidos del organismo humano nos ayuda a tener el
sentido de la extroversidn, de la atencion hacia lo que esta fuera. En el organismo humano, de hecho, los
sentidos son nuestro primer contacto con el mundo ad extra, son como un puente hacia él; son nuestra
posibilidad de relacionarnos. Los sentidos nos ayudan a captar la realidad e igualmente a colocarnos en la
realidad. Por eso san Ignacio de Loyola recurria a los sentidos para contemplar los Misterios de Cristo y de la
verdad.[9]

Esto es muy importante si se quiere superar la desequilibrada y degenerada légica de las intrigas o de los
pequefios grupos que en realidad representan —a pesar de sus justificaciones y buenas intenciones— un
cancer que lleva a la autorreferencialidad, que se infiltra también en los organismos eclesiasticos en cuanto
tales y, en particular, en las personas que trabajan en ellos. Cuando sucede esto, entonces se pierde la alegria
del Evangelio, la alegria de comunicar a Cristo y de estar en comunion con €l; se pierde la generosidad de
nuestra consagracion (cf. Hch 20,35y 2 Co 9,7).

Permitidme que diga dos palabras sobre otro peligro, que es el de los traidores de la confianza o los que se
aprovechan de la maternidad de la Iglesia, es decir de las personas que han sido seleccionadas con cuidado
para dar mayor vigor al cuerpo y a la reforma, pero —al no comprender la importancia de sus
responsabilidades— se dejan corromper por la ambicion o la vanagloria, y cuando son delicadamente apartadas
se auto-declaran equivocadamente martires del sistema, del «Papa desinformado», de la «vieja guardia»..., en
vez de entonar el «mea culpay. Junto a estas personas hay otras que siguen trabajando en la Curia, a las que
se les da el tiempo para retomar el justo camino, con la esperanza de que encuentren en la paciencia de la
Iglesia una ocasion para convertirse y no para aprovecharse. Esto ciertamente sin olvidar la inmensa mayoria
de personas fieles que alli trabajan con admirable compromiso, fidelidad, competencia, dedicacién y también
con tanta santidad.

Parece oportuno, entonces, volviendo a la imagen del cuerpo, poner de relieve que estos «sentidos
institucionales», a los que podemos comparar en cierto modo los Dicasterios de la Curia romana, deben trabajar
de manera conforme a su naturaleza y finalidad: en el nombre y con la autoridad del Sumo Pontifice y siempre
por el bien y al servicio de las Iglesias.[10] Ellos estan llamados a ser en la Iglesia como unas fieles antenas
sensibles: emisoras y receptoras.

Antenas emisoras en cuanto habilitadas para transmitir fielmente la voluntad del Papa y de los Superiores. La
palabra «fidelidad»,[11] para todos los que trabajan en la Santa Sede, «adquiere un caracter particular, desde el
momento que ellos ponen al servicio del Sucesor de Pedro buena parte de sus propias energias, su tiempo y su
ministerio cotidiano. Se trata de una grave responsabilidad, pero también de un don especial, que con el tiempo
va desarrollando un vinculo afectivo con el Papa, de confianza interior, un idem sentire natural, que se expresa
justamente con la palabra “fidelidad”».[12]

La imagen de la antena remite también a otro movimiento, este contrario, es decir el del receptor. Se trata de
percibir las instancias, las cuestiones, las preguntas, los gritos, las alegrias y las lagrimas de las Iglesias y del
mundo para transmitirlas al Obispo de Roma y permitirle que pueda llevar a cabo con mas eficacia su tarea y su
mision de «principio y fundamento, perpetuo y visible, de la unidad de fe y de comunién».[13] Con semejante
receptividad, que es mas importante que el aspecto preceptivo, los Dicasterios de la Curia romana entran
generosamente en ese proceso de escucha y de sinodalidad del que ya he hablado.[14]

Queridos hermanos y hermanas:

He recurrido a la expresion «primado diaconaly, a la imagen del cuerpo, de los sentidos y de la antena para
explicar la necesidad mas bien indispensable, de practicar el discernimiento de los signos de los tiempos,[15] la
comunion en el servicio, la caridad en la verdad, la docilidad al Espiritu y la obediencia confiada a los
superiores, precisamente para alcanzar los espacios donde el Espiritu habla a las Iglesias (es decir, la historia)
y para conseguir el objetivo de trabajar (por la salus animarum).



4

Quiza sea util recordar aqui que los mismos nombres de los diversos Dicasterios y de las Oficinas de la Curia
romana dan a entender cuales son las realidades a favor de las cuales deben trabajar. Es decir, se trata de
acciones fundamentales e importantes para toda la Iglesia y diria que para todo el mundo.

Al tener la Curia una tarea realmente muy amplia, me limitaré en esta ocasion a hablar genéricamente de la
Curia ad extra, es decir, de algunos aspectos fundamentales, seleccionados, a partir de los cuales sera facil, en
un futuro préximo, enumerar y profundizar los otros campos de actuacién de la Curia.

La Curia y Ia relacién con las Naciones

En este sector juega un papel fundamental la Diplomacia Vaticana que busca sincera y constantemente el que
la Santa Sede sea un constructor de puentes, de paz y de dialogo entre las naciones. Y siendo una Diplomacia
al servicio de la humanidad y del hombre, de mano tendida y de puerta abierta, se compromete a escuchar, a
comprender, a ayudar, a plantear y a intervenir rapida y respetuosamente en cualquier situacion para acortar
distancias y para entablar confianza. El unico interés de la Diplomacia Vaticana es estar libre de cualquier
interés mundano o material.

La Santa Sede esta presente en la escena mundial para colaborar con todas las personas y las naciones de
buena voluntad y para repetir constantemente la importancia de proteger nuestra casa comun frente a cualquier
egoismo destructivo; para afirmar que las guerras traen sélo muerte y destruccion; para sacar del pasado las
lecciones necesarias que nos ayudan a vivir mejor el presente, a construir sélidamente el futuro y
salvaguardarlo para las nuevas generaciones.

Los encuentros con los Jefes de las naciones y con las diversas delegaciones, junto a los Viajes apostolicos
tienen el mismo sentido y objetivo.

Por eso se creo la Tercera Seccion de la Secretaria de Estado, con la finalidad de manifestar la atencion y la
cercania del Papa y de los superiores de la Secretaria de Estado al personal diplomatico y también a los
religiosos y a las religiosas, a los laicos y a las laicas que prestan trabajo en las Representaciones Pontificias.
Una Seccidn que se ocupa de las cuestiones relativas a las personas que trabajan en el servicio diplomatico de
la Santa Sede, o que se preparan para ello, en estrecha colaboracién con la Seccién de Asuntos Generales y
con la Seccion para las Relaciones con los Estados.[16]

Esta particular atencion se basa en la doble dimensién del servicio del personal diplomatico: pastores y
diplomaticos, al servicio de las Iglesias particulares y de las naciones donde trabajan.

La Curia y las Iglesias particulares

La relaciéon que une la Curia a las didcesis y a las eparquias es de maxima importancia. Estas encuentran en la
Curia romana el apoyo y el soporte necesario. Es una relacion que se basa en la colaboracion, la confianza y
nunca en la superioridad o el contraste. La fuente de esta relacion esta en el Decreto conciliar sobre el
ministerio pastoral de los Obispos, en el que se explica mas ampliamente que el trabajo de la Curia es «para
bien de las Iglesias y al servicio de los sagrados Pastores».[17]

El punto de referencia de la Curia romana, de hecho, no es sélo el Obispo de Roma, del que le viene la
autoridad, sino también las Iglesias particulares y sus Pastores en todo el mundo, para cuyo bien obra y actua.

A esta caracteristica de «servicio al Papa y a los obispos, a la Iglesia universal y a las Iglesias particulares» y al
mundo entero, hice referencia en el primero de nuestros encuentros anuales, cuando subrayé que «en la Curia
romana se aprende, “se respira” de un modo especial esta doble dimension de la Iglesia, esta compenetracion
entre lo universal y lo particular; y me parece que ésta es una de las mas bellas experiencias de quien vive y
trabaja en Roman».[18]

Las visitas ad limina Apostolorum, en este sentido, representan una gran oportunidad de encuentro, dialogo y
enriquecimiento mutuo. Por eso, en el encuentro con los obispos, he preferido tener un dialogo de escucha



5

mutua, libre, reservado, sincero que va mas alla de los esquemas protocolarios y el habitual intercambio de
discursos y recomendaciones. También es importante el dialogo entre los Obispos y los distintos Dicasterios. Al
retomar este afo las visitas ad limina, después del afo jubilar, los obispos me han confiado que han sido bien
acogidos y escuchados por todos los Dicasterios. Esto me alegra mucho, y agradezco a los Jefes de los
Dicasterios que estan aqui presentes.

Permitanme también aqui, en este momento singular de la vida de la Iglesia, llamar vuestra atencion sobre la
proxima XV Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos, convocada bajo el tema: «Los jovenes, la
fe y el discernimiento vocacionaly. Llamar a la Curia, a los Obispos y a toda la Iglesia a que presten una
especial atencion a los jovenes, no quiere decir mirar solo a ellos, sino también dirigir la mirada a un tema
crucial para un gran numero de relaciones y de urgencias: las relaciones intergeneracionales, la familia, los
ambitos de la pastoral, la vida social... Lo anuncia claramente el Documento preparatorio en su introduccion:
«La Iglesia ha decidido interrogarse sobre como acompafar a los jovenes para que reconozcan y acojan la
llamada al amor y a la vida en plenitud, y también pedir a los mismos jévenes que la ayuden a identificar las
modalidades mas eficaces de hoy para anunciar la Buena Noticia. A través de los jévenes, la Iglesia podra
percibir la voz del Sefior que resuena también hoy. Como en otro tiempo Samuel (cf. 7 S 3,1-21) y Jeremias (cf.
Jr 1,4-10), hay jévenes que saben distinguir los signos de nuestro tiempo que el Espiritu sefala. Escuchando
sus aspiraciones podemos entrever el mundo del mafiana que se aproxima y las vias que la Iglesia esta
llamada a recorrer».[19]

La Curia y las Iglesias orientales

La unidad y la comunion que existe en la relacién entre la Iglesia de Roma y las Iglesias orientales representa
un ejemplo concreto de riqueza en la diversidad para toda la Iglesia. Ellas, en la fidelidad a sus propias
tradiciones de dos mil afos y en la comunidn eclesial experimentan y realizan la oracion sacerdotal de Cristo
(cf. Jn 17).[20]

En este sentido, en el ultimo encuentro con los Patriarcas y Arzobispos Mayores de las Iglesias orientales,
hablando del «primado diaconal», seialé también la importancia de profundizar y revisar la delicada cuestion de
la eleccidn de los nuevos obispos y eparcas que debe corresponder, por una parte, a la autonomia de las
Iglesias orientales y, al mismo tiempo, al espiritu de responsabilidad evangélica y al deseo de reforzar cada vez
mas la unidad con la Iglesia Catdlica. «El todo, en la mas convencida aplicacion de la auténtica praxis sinodal,
que es caracteristica de las Iglesias de Oriente»[21]. La eleccion de cada obispo debe reflejar y reforzar la
unidad y la comunién entre el Sucesor de Pedro y todo el colegio episcopal.[22]

La relacién entre Roma y Oriente es de mutuo enriquecimiento espiritual y liturgico. En realidad, la Iglesia de
Roma no seria realmente catdlica sin las inestimables riquezas de las Iglesias orientales y sin el testimonio
heroico de tantos hermanos y hermanas nuestros orientales que purifican la Iglesia aceptando el martirio y
ofreciendo su vida para no negar a Cristo.[23]

La Curia y el dialogo ecuménico

Nos quedan todavia los ambitos en los que la Iglesia Catdlica esta particularmente comprometida,
especialmente después del Concilio Vaticano Il. Entre estos, la unidad entre los cristianos que «es una
exigencia esencial de nuestra fe, una exigencia que brota desde lo intimo de nuestro ser creyentes en
Jesucristo».[24] Se trata de un verdadero «camino», pero, como muchas veces han repetido también mis
Predecesores, es un camino irreversible y sin vuelta atras. «La unidad se hace caminando, para recordar que
cuando caminamos juntos, es decir, cuando nos encontramos como hermanos, rezamos juntos, trabajamos
juntos en el anuncio del Evangelio y en el servicio a los ultimos, ya estamos unidos. Todas las diferencias
teoldgicas y eclesiolégicas que todavia dividen a los cristianos seran superadas solo por esta via, sin que
nosotros hoy sepamos como y cuando, pero esto sucedera segun lo que el Espiritu Santo quiera sugerir para el
bien de la Iglesia».[25]

La Curia trabaja en este campo para favorecer el encuentro con el hermano, para deshacer los nudos de las
incomprensiones y las hostilidades, y para combatir los prejuicios y el miedo del otro, que han impedido ver la
riqueza de y en la diversidad y la profundidad del misterio de Cristo y de la Iglesia que permanece siempre mas



grande que cualquier expresion humana.

Los encuentros mantenidos con los Papas, los Patriarcas y los Jefes de las diversas Iglesias y Comunidades
siempre me han llenado de alegria y gratitud.

La Curia y el Judaismo, el Islam y las otras religiones

La relacién de la Curia Romana con las otras religiones se basa en la ensefianza del Concilio Vaticano Il y en la
necesidad del didlogo. «Porque la unica alternativa a la barbarie del conflicto es la cultura del encuentro».[26] El
dialogo esta construido sobre tres orientaciones fundamentales: «El deber de la identidad, porque no se puede
entablar un dialogo real sobre la base de la ambigiiedad o de sacrificar el bien para complacer al otro. La
valentia de la alteridad, porque al que es diferente, cultural o religiosamente, no se le ve ni se le trata como a un
enemigo, sino que se le acoge como a un companiero de ruta, con la genuina conviccion de que el bien de cada
uno se encuentra en el bien de todos. La sinceridad de las intenciones, porque el dialogo, en cuanto expresion
auténtica de lo humano, no es una estrategia para lograr segundas intenciones, sino el camino de la verdad,
que merece ser recorrido pacientemente para transformar la competicién en cooperacion».[27]

Los encuentros con las autoridades religiosas en varios viajes apostolicos y los encuentros en el Vaticano, son
verdadera prueba de ello.

Estos son sélo algunos aspectos, importantes pero no exclusivos, del trabajo de la Curia ad extra. Hoy he
elegido estos aspectos, vinculados al tema del «primado diaconal», los «sentidos institucionales» y «fieles
antenas emisoras y receptoras».

Queridos hermanos:

Comencé este nuestro encuentro hablando de la Navidad como la fiesta de Ia fe, ahora quisiera concluirlo
evidenciando que la Navidad nos recuerda que una fe que no nos pone en crisis es una fe en crisis; una fe que
no nos hace crecer es una fe que debe crecer; una fe que no nos interroga es una fe sobre la cual debemos
preguntarnos; una fe que no nos anima es una fe que debe estar animada; una fe que no nos conmueve es una
fe que debe ser sacudida. En realidad, una fe solamente intelectual o tibia es sélo una propuesta de fe que para
llegar a realizarse tendria que implicar al corazon, al alma, al espiritu y a todo nuestro ser, cuando se deje que
Dios nazca y renazca en el pesebre del corazén, cuando permitimos que la estrella de Belén nos guie hacia el
lugar donde yace el Hijo de Dios, no entre los reyes y el lujo, sino entre los pobres y los humildes.

Angel Silesio, en su Peregrino querubico, escribio: « Depende sélo de ti: Ah si pudiera tu corazén ser un
pesebre, Dios naceria nifio de nuevo en la tierra».[28]

Con estas reflexiones renuevo mis mas fervientes deseos de Feliz Navidad para vosotros y vuestros seres
queridos.

Gracias.
(Palabras tras el discurso a la Curia)

Quisiera, como regalo de Navidad, dejaros esta version italiana de la obra del beato Padre Maria Eugenio del
Niflo Jesus, Je veux voir Dieu: Quiero ver a Dios. Es una obra de teologia espiritual; nos hara bien a todos.
Quizéas se puede leer no de seguido, sino buscando en el indice el punto que mas interesa o que mas necesito.
Espero que nos aproveche a todos.

Y, ademas, el Cardenal Piacenza ha sido tan generoso que, con el trabajo de la Penitenciaria, y junto con
Mons. Nykiel, ha realizado este libro: La fiesta del perdon, como fruto del Jubileo de la Misericordia; y ha
querido también regalarlo. Damos las gracias al Cardenal Piacenza y a la Penitenciaria Apostdlica. Os lo
entregaran a todos a la salida.



jGracias!
[Bendicion]

Y, por favor, rezad por mi.

[1] Cf. Giuseppe Dalla Torre, Sopra una storia della Gendarmeria Pontificia (19 octubre 2017).

[2] «Para apacentar el Pueblo de Dios y acrecentarlo siempre, Cristo Sefior instituyd en su Iglesia diversos
ministerios, ordenados al bien de todo el Cuerpo» » (Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Lumen Gentium, 18).
[3] Cf. Saludo a los Padres y Arzobispos Mayores (9 octubre 2017).

[4] Catequesis en la Audiencia general (4 junio 2008).

[5] Cf. Juan Pablo I, Discurso en la reunion plenaria del Sacro Colegio de Cardenales (21 noviembre 1985), 4.
[6] 2,44: Funk, 138-166; cf. W. Rordorf, Liturgie et eschatologie, en Augustinianum 18 (1978), 153-161; Id., Que
savons-nous des lieux de culte chrétiens de I'époque préconstantinienne?, en L'Orient Syrien 9 (1964), 39-60.
[7]1 Cf. Encuentro con los sacerdotes y los consagrados, Catedral de Milan (25 marzo 2017).

[8] «En cuanto a los diaconos de la Iglesia, que sean como los ojos del obispo, que saben ver todo lo que hay a
su alrededor, escrutando las acciones de cada uno en la Iglesia, por si alguno se encuentra en peligro de pecar:
de este modo, advertido por la amonestacion del que preside, tal vez no llevara a cabo su pecado» (Carta de
Clemente a Santiago, 12: Rehm 14-15, en Enrico Cattaneo, | Ministeri nella Chiesa Antica, Testi patristici dei
primi tre secoli, ed. Paulinas, 1997, p. 696).

[9] Cf. Ejercicios Espirituales, n. 121: «La quinta contemplacion sera traer los cinco sentidos sobre la primera y
la segunda contemplaciony.

[10] En el comentario de san Jeronimo al Evangelio de san Mateo se encuentra una curiosa comparacion entre
los cinco sentidos del organismo humano y las virgenes de la parabola evangélica, las cuales se convierten en
necias cuando no obran ya segun el fin que se les ha asignado (cf. Comm. in Mt XXV PL 26, 184).

[11] El concepto de fidelidad es fuerte y elocuente porque subraya también la duracién en el tiempo del
compromiso asumido, remite a una virtud que, como dijo Benedicto XVI, «expresa muy bien el vinculo especial
entre el Papa y sus directos colaboradores, tanto en la Curia Romana como en las Representaciones
Pontificias» (Discurso a la Pontificia Academia Eclesiastica, 11 junio 2012).

[12] Ibid.

[13] Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, 18.

[14] «Una Iglesia sinodal es una Iglesia de la escucha, con la conciencia de que escuchar “es mas que oir”. Es
una escucha reciproca en la cual cada uno tiene algo que aprender. Pueblo fiel, colegio episcopal, Obispo de
Roma: uno en escucha de los otros; y todos en escucha del Espiritu Santo, el “Espiritu de verdad” (Jn 14,17),
para conocer lo que él “dice a las Iglesias” (Ap 2,7)» (Discurso en el 50 aniversario del Sinodo de los Obispos,
17 octubre 2015).

[15] Cf. Lc 12,54-59; Mt 16,1-4; Conc. Ecum. Vat. Il, Const. past. Gaudium et spes, 11: «El Pueblo de Dios,
movido por la fe, por la cual cree que es guiado por el Espiritu del Sefor, que llena el orbe de la tierra, procura
discernir en los acontecimientos, exigencias y deseos que comparte con sus contemporaneos, cuales son los
signos verdaderos de la presencia o del designio de Dios. Pues la fe ilumina todo con una luz nueva y
manifiesta el plan divino sobre la vocacioén integral del hombre, y por ello dirige la mente hacia soluciones
plenamente humanas».

[16] Cf. Carta Pontificia (18 octubre 2017); Comunicacion de la Secretaria de Estado (21 noviembre 2017).

[17] Christus Dominus, 9.

[18] Discurso a la Curia romana (21 diciembre 2013); Cf. Pablo VI, Homilia por el 80 cumplearios (16 octubre
1977): «Si, Roma he amado, en continua inquietud de meditar y comprender el trascendente secreto, incapaz
ciertamente de penetrarlo y vivirlo, pero apasionado siempre, como todavia lo son, de descubrir como y porqué
“Cristo es Romano” (Cf. Dante, La Divina Comedia, Purgatorio, XXXIl, 102) [...] vuestra “conciencia romana”,
haya de ella, al origen, la nativa ciudadania de esta Urbe llena de presagios, o la permanencia de domicilio o la
hospitalidad alli gozada; “conciencia romana” que aqui tiene virtud de infundir a quien sepa respirarte el sentido
del humanismo universal» (Insegnamenti di Paolo VI, XV [1977], 1957).

[19] Sinodo de Obispos, Asamblea General Ordinaria XV, Los jovenes, la fe y el discernimiento vocacional,
Introduccion.



8

[20] Por una parte, la unidad que responde al don del Espiritu, encuentra su expresion natural y cargada de
significado en la «unién indefectible con el Obispo de Roma» (Benedicto XVI, Exhort. ap. postsin. Ecclesia in
Medio Oriente, 40). Y por otra parte, estar incorporados en la comunion de todo el Cuerpo de Cristo, nos hace
conscientes de tener que reforzar la union y la solidaridad dentro de los varios Sinodos patriarcales,
«privilegiando en ellos el acuerdo en cuestiones de gran importancia para la Iglesia, con vistas a una accién
colegial y unitaria» (ibid.).

[21] Discurso en el encuentro con los Patriarcas de las Iglesias Orientales y los Arzobispos Mayores (21
noviembre 2013).

[22] Junto a los Jefes y Padres, los Arzobispos y los Obispos orientales, en comunion con el Papa, con la Curia
y entre ellos, todos estamos llamados «a buscar siempre la justicia, la piedad, la fe, la caridad, la paciencia y la
mansedumbre» (cf. 1 Tm 6,11); [a adquirir] un estilo de vida sobrio a imagen de Cristo, que se despoj6 para
enriguecernos con su pobreza (cf. 2 Co 8,9); ... [ala] transparencia en la gestidn de los bienes y atencién por
cada debilidad y necesidad» (Discurso en el encuentro con los Patriarcas de las Iglesias orientales catdlicas y
los Arzobispos Mayores, Sala del Consistorio, 21 noviembre 2013).

[23] Nosotros «vemos a tantos de nuestros hermanos y hermanas cristianos de las Iglesias orientales
experimentar persecuciones dramaticas y una diaspora cada vez mas inquietante» (Homilia con ocasion del
centenario de la Congregacion para las Iglesias orientales y del Pontificio Instituto Oriental, Basilica de Santa
Maria Mayor, 12 octubre 2017). «En estas situaciones nadie puede cerrar los ojos» (Mensaje en el centenario
de fundacion del Pontificio Instituto Oriental, 12 octubre 2017).

[24] Discurso a la Plenaria del Pontificio Consejo para la Promocion de la Unidad de los Cristianos (10
noviembre 2016).

[25] Ibid.

[26] Discurso a los participantes en la Conferencia Internacional para la paz, Al-Azhar Conference Centre, El
Cairo (28 abril 2017).

[27] Ibid.

[28] «Es mangelt nur an dir: Ach, kdnnte nur dein Herz zu einer Krippe werden, Gott wiirde noch einmal ein Kind
auf dieser Erdeny» (Ed. Paulinas, 1989, p. 170 [234-235]).



