2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. proy
Sabado 28.10.2017

Audiencia a los participantes en el Didlogo (Re)Thinking Europe. Una contribucién cristiana al
futuro del Proyecto Europeo, (Roma, 27 -29 de octubre de 2017)

Esta tarde, alas 17.30, en el Aula del Sinodo, el Santo Padre Francisco ha encontrado a los participantes en
el Dialogo (Re)Thinking Europe. Una contribucion cristiana al futuro del Proyecto Europeo, organizado en el
Vaticano, dal 27 al 29 de octubre de 2017, por la Comision de las Conferencias Episcopales de la Unién
Europea (COMECE), en colaboraciéon con la Secretaria de Estado.

Participan en el dialogo representantes de la Iglesia y lideres politicos europeos de alto nivel para contribuir a
una reflexion constructiva sobre los retos fundamentales del proyecto europeo.

Antes de la audiencia el Papa ha recibido en el estudio del Aula del Sinodo al Hon. Franz Timmermans, primer
vicepresidente de la Comision Europea, al Hon. Antonio Tajani, presidente del Parlamento Europeo, y a
Mairead McGuinness, primera vicepresidente del Parlamento Europeo.

Sigue el discurso dirigido por el Papa a los presentes en la audiencia:

Discurso del Santo Padre

Eminencias, Excelencias,
Distinguidas autoridades,
Sefioras y sefores:

Me complace estar presente en la conclusion del Dialogo (Re)Thinking Europe. Una contribucion cristiana al



futuro del proyecto europeo promovido por la Comision de las Conferencias Episcopales de la Comunidad
Europea (COMECE). Saludo de forma particular al Presidente, el Cardenal Reinhard Marx, como también al
honorable Antonio Tajani, Presidente del Parlamento Europeo, y les agradezco por las deferentes palabras que
me han dirigido. Quisiera expresar a cada uno de ustedes mi mas profundo agradecimiento por haber
intervenido en este importante espacio de debate. Gracias.

El Dialogo de estos dias ha sido una oportunidad para reflexionar ampliamente sobre el futuro de Europa desde
multiples angulos, gracias a la presencia entre vosotros de diversas personalidades eclesiales, politicas,
académicas o sencillamente representantes de la sociedad civil. Los jévenes han podido expresar sus
expectativas y esperanzas, confrontandose con los mas ancianos, quienes, a su vez, han tenido la ocasion de
ofrecer su propio bagaje cargado de reflexiones y experiencias. Es significativo que este encuentro buscase ser
sobre todo un dialogo en un espiritu de confrontacion libre y abierta, a través de la cual enriquecerse
mutuamente e iluminar el camino del futuro de Europa, mas alla de la senda que todos juntos estamos llamados
a recorrer para superar las crisis que padecemos y para afrontar los desafios que nos esperan.

Hablar de una contribucion cristiana para el futuro del continente significa ante todo preguntarse sobre nuestro
deber como cristianos hoy, en estas tierras fecundamente plasmadas por la fe a lo largo de los siglos. ¢ Cudl es
nuestra responsabilidad en un tiempo en el que el rostro de Europa esta cada vez mas marcado por una
pluralidad de culturas y de religiones, mientras que para muchos el cristianismo se percibe como un elemento
del pasado, lejano y ajeno?

Persona y comunidad

En el ocaso de la antigua civilizacion, cuando las glorias de Roma se convertian en esas ruinas que todavia hoy
podemos admirar en la ciudad; mientras nuevos pueblos presionaban a lo largo de las fronteras del antiguo
Imperio, un joven se hizo eco de la voz del Salmista: «¢ Quién es el hombre que quiere la vida y desea ver dias
felices?».1 Al proponer esta cuestion en el Prologo de la Regla, san Benito orient6 la atenciéon de sus
contemporaneos, y también la nuestra, sobre una concepcion del hombre radicalmente diversa de la que habia
distinguido la época clasica Greco-romana y aun mas de la violenta que habia caracterizado las invasiones
barbaras. El hombre ya no es simplemente un civis, un ciudadano dotado de privilegios para consumarse en el
ocio; ya no es un miles, combativo servidor del poder de turno; sobre todo ya no es un servus, mercancia de
cambio privada de libertad, destinada Unicamente al trabajo y al desgaste.

San Benito no se preocupa de la condicién social, ni de la riqueza, ni del poder. El mira la naturaleza comun de
cada ser humano, que, cualquiera que sea su condicion, anhela profundamente la vida y desea dias felices.
Para san Benito no hay roles, hay personas: no hay adjetivos sino sustantivos. Este es uno de los valores
fundamentales que ha traido el cristianismo: el sentido de la persona, creada a imagen de Dios. A partir de ese
principio se construyeron los monasterios, que con el tiempo se convertirian en cuna del renacimiento humano,
cultural, religioso y, también, econémico del continente.

La primera, y tal vez la mayor, contribucion que los cristianos pueden aportar a la Europa de hoy es recordar
gue no se trata de una colecciéon de niumeros o de instituciones, sino que esta hecha de personas.
Lamentablemente, a menudo se nota cémo cualquier debate se reduce facilmente a una discusién de cifras. No
hay ciudadanos, hay votos. No hay emigrantes, hay cuotas. No hay trabajadores, hay indicadores econdmicos.
No hay pobres, hay umbrales de pobreza. Lo concreto de la persona humana se ha reducido asi a un principio
abstracto, mas comodo y tranquilizador. Se entiende la razén: las personas tienen rostros, nos obligan a asumir
una responsabilidad real y «personaly; las cifras tienen que ver con razonamientos, también utiles e
importantes, pero permaneceran siempre sin alma. Nos ofrecen excusas para no comprometernos, porque
nunca nos llegan a tocar en la propia carne.

Reconocer que el otro es ante todo una persona significa valorar lo que me une a él. El ser personas nos une a
los demas, nos hace ser comunidad. Por lo tanto, la segunda contribucidn que los cristianos pueden aportar al
futuro de Europa es el descubrimiento del sentido de pertenencia a una comunidad. No es una casualidad que
los padres fundadores del proyecto europeo eligieran precisamente esa palabra para identificar el nuevo sujeto



3

politico que estaba constituyéndose. La comunidad es el antidoto mas grande contra los individualismos que
caracterizan nuestro tiempo, contra esa tendencia generalizada hoy en Occidente a concebirse y a vivir en
soledad. Se tergiversa el concepto de libertad, interpretandolo como si fuera el deber de estar solos, libres de
cualquier vinculo y en consecuencia se ha construido una sociedad desarraigada, privada de sentido de
pertenencia y de herencia. Para mi, esto es grave.

Los cristianos reconocen que su identidad es ante todo relacional. Estan integrados como miembros de un
cuerpo, la Iglesia (cf. 1 Co 12,12), en el que cada uno con su propia identidad y peculiaridades participa
libremente en la edificacion comun. De forma analoga, esta relacién se da también en el ambito de las
relaciones interpersonales y de la sociedad civil. Frente al otro, cada uno descubre sus méritos y defectos; sus
puntos fuertes y sus debilidades; en otras palabras, descubre su rostro, comprende su identidad.

La familia, como primera comunidad, sigue siendo el lugar fundamental para ese descubrimiento. En ella, la
diversidad se exalta y al mismo tiempo se recompone en la unidad. La familia es /a union armdnica de las
diferencias entre el hombre y la mujer, que cuanto mas generativa y capaz sea de abrirse a la vida y a los
demas, tanto mas sera verdadera y profunda. Del mismo modo, una comunidad civil esta viva si sabe estar
abierta, si sabe acoger la diversidad y las cualidades de cada uno y, al mismo tiempo, sabe generar nuevas
vidas, asi como también desarrollo, trabajo, innovacion y cultura.

Persona y comunidad son, por tanto, los pilares de la Europa que como cristianos queremos y podemos ayudar
a construir. Los ladrillos de ese edificio se llaman: diadlogo, inclusion, solidaridad, desarrollo y paz.

Un lugar de dialogo

Hoy toda Europa, desde el Atlantico hasta los Urales, desde el Polo Norte hasta el Mar Mediterraneo, no se
puede permitir perder la oportunidad de ser ante todo un lugar de dialogo, sincero y constructivo al mismo
tiempo, en el que todos los protagonistas tienen la misma dignidad. Estamos llamados a construir una Europa
en la que podamos encontrarnos y confrontarnos a todos los niveles, asi como lo era en un cierto sentido la
antigua agora. Ella era, de hecho, la plaza de la polis. No solo un espacio de intercambio econdémico, sino
también el corazon neuralgico de la politica, sede en la que se elaboraban las leyes para el bienestar de todos;
lugar hacia el que se asomaba el templo, de tal modo que a la dimension horizontal de la vida cotidiana no le
faltara nunca el aliento trascendente que mira mas alla de lo efimero, de lo pasajero y provisorio.

Todo eso nos empuja a considerar el papel positivo y constructivo que en general tiene la religion en la
construccion de la sociedad. Pienso, por ejemplo, en la importancia del dialogo interreligioso para favorecer el
conocimiento reciproco entre cristianos y musulmanes en Europa. Desafortunadamente, cierto prejuicio laicista,
todavia en auge, no es capaz de percibir el valor positivo que tiene para la sociedad el papel publico y objetivo
de la religion, prefiriendo relegarla a una esfera meramente privada y sentimental. Se instaura asi también el
predominio de un cierto pensamiento unico,2 muy extendido en la comunidad internacional, que ve en las
afirmaciones de una identidad religiosa un peligro para la propia hegemonia, acabando asi por favorecer una
falsa contraposicion entre el derecho a la libertad religiosa y otros derechos fundamentales. Hay una separacion
entre ellos.

Favorecer el dialogo —cualquier dialogo— es una responsabilidad fundamental de la politica y,
lamentablemente, se nota demasiado a menudo como esta se transforma mas bien en un lugar de choque entre
fuerzas opuestas. Los gritos de las reivindicaciones sustituyen a la voz del dialogo. Desde varios lugares se
tiene la sensacion de que el bien comun ya no es el objetivo primario a perseguir y ese desinterés lo perciben
muchos ciudadanos. Encuentran asi terreno fértil en muchos paises las formaciones extremistas y populistas
que hacen de la protesta el corazén de su mensaje politico, sin ofrecer un proyecto politico como alternativa
constructiva. El dialogo viene sustituido por una contraposicion estéril, que puede también poner en peligro la
convivencia civil, o por una hegemonia del poder politico que enjaula e impide una verdadera vida democratica.
En un caso se destruyen puentes y en el otro se construyen muros. Y hoy Europa conoce ambos.

Los cristianos estan llamados a favorecer el didlogo politico, especialmente alli donde esta amenazado y



4

prevalece el enfrentamiento. Los cristianos estan llamados a dar nueva dignidad a la politica, entendida como
maximo servicio al bien comun y no como una ocupaciéon de poder. Esto requiere también una adecuada
formacion, porque la politica no es «el arte de la improvisaciony», sino una alta expresion de abnegacion y
entrega personal en ventaja de la comunidad. Ser lider exige estudio, preparacién y experiencia.

Un ambito inclusivo

La responsabilidad de los lideres es la de favorecer una Europa que sea una comunidad inclusiva, libre de un
equivoco de fondo: inclusion no es sindnimo de aplastamiento indiferenciado. Al contrario, se es auténticamente
inclusivos cuando se saben valorar las diferencias, asumiéndolas como patrimonio comun y enriquecedor. En
esta perspectiva, los emigrantes son un recurso mas que un peso. Los cristianos estan llamados a meditar
seriamente sobre la afirmacion de Jesus: «Fui forastero y me hospedasteis» (Mt 25,35). Ante el drama de los
refugiados y de los desplazados, no se puede olvidar, de ningun modo, el hecho de estar ante personas que no
pueden ser elegidas o descartadas por el propio gusto, segun logicas politicas, econdmicas o incluso religiosas.

Sin embargo, esto no contrasta con el deber de toda autoridad de gobierno de gestionar la cuestion migratoria
«con la virtud propia del gobernante, es decir, la prudencia»,3 que debe tener en cuenta tanto la necesidad de
tener un corazon abierto, como la posibilidad de integrar plenamente a nivel social, econémico y politico a los
que llegan al pais. No se puede pensar que el fenédmeno migratorio sea un proceso indiscriminado y sin reglas,
pero no se pueden tampoco levantar muros de indiferencia o de miedo. Por su parte, los mismos emigrantes no
deben olvidar el compromiso importante de conocer, respetar y también asimilar la cultura y las tradiciones de la
nacion que los acoge.

Un espacio de solidaridad

Trabajar por una comunidad inclusiva significa edificar un espacio de solidaridad. Ser comunidad implica de
hecho que nos apoyemos mutuamente y, por tanto, que no pueden ser solo algunos los que lleven pesos y
realicen sacrificios extraordinarios, mientras que otros permanecen enrocados defendiendo posiciones
privilegiadas. Una Union Europea que, al afrontar sus crisis, no redescubriera el sentido de ser una uUnica
comunidad que se sostiene y se ayuda —y no un conjunto de pequefos grupos de interés— perderia no solo
uno de los desafios mas importantes de su historia, sino también una de las oportunidades mas grandes para
su futuro.

La solidaridad, esa palabra que tantas veces parece que se quiera eliminar del diccionario. La solidaridad, que
en la perspectiva cristiana encuentra su razén de ser en el precepto del amor (cf. Mt 22,37-40), no puede ser
otra cosa que la savia vital de una comunidad viva y madura. Junto al otro principio cardinal de la
subsidiariedad, esta se refiere no solo a las relaciones entre los Estados y las regiones de Europa. Ser una
comunidad solidaria significa cuidar de los mas débiles de la sociedad, de los pobres, de los que son
descartados por los sistemas econdmicos y sociales, a partir de los ancianos y los desempleados. Pero la
solidaridad exige también que se recupere la colaboracion y el apoyo reciproco entre las generaciones.

A partir de los afos sesenta del siglo pasado esta teniendo lugar un conflicto generacional sin precedentes. Al
entregar a las nuevas generaciones los ideales que han hecho grande a Europa, se puede decir
hiperbolicamente que se ha preferido la traicion a la tradicion. Al rechazo de lo que llegaba de los padres, le ha
seguido el tiempo de una dramatica esterilidad. No solo porque en Europa se tienen pocos hijos —nuestro
invierno demografico—, y demasiados son los que han sido privados del derecho a nacer, sino también porque
nos hemos encontrado incapaces de entregar a los jovenes los instrumentos materiales y culturales para
afrontar el futuro. Europa vive una especia de déficit de memoria. Volver a ser comunidad solidaria significa
redescubrir el valor del propio pasado, para enriquecer el propio presente y entregar a la posteridad un futuro de
esperanza.

Muchos jovenes se encuentran, sin embargo, perdidos ante la ausencia de raices y de perspectivas, estan
desarraigados, «llevados a la deriva por todo viento de doctrina» (Ef4,14); a veces también «prisioneros» de
adultos posesivos, a los que les cuesta sostener la tarea que les corresponde. Es importante la tarea de educar,



no solo ofreciendo un conjunto de conocimientos técnicos y cientificos, sino sobre todo trabajando «para
promover la perfeccion integra de la persona humana, también para el bien de la sociedad terrestre y para la
construccion de un mundo que debe configurarse mas humanamente».4 Esto exige la implicacion de toda la
sociedad. La educacion es una tarea comun, que requiere la activa participacion al mismo tiempo de los padres,
de la escuela y de las universidades, de las instituciones religiosas y de la sociedad civil. Sin educacion, no se
genera cultura y se vuelve arido el tejido vital de las comunidades.

Una fuente de desarrollo

La Europa que se redescubre comunidad sera seguramente una fuente de desarrollo para si y para todo el
mundo. El desarrollo hay que entenderlo en la acepcion que el beato Pablo VI dio a tal palabra. «Para ser
auténtico, debe ser integral, es decir, promover a todos los hombres y a todo el hombre. Con gran exactitud ha
subrayado un eminente experto: “Nosotros no aceptamos la separacion de la economia de lo humano, el
desarrollo de las civilizaciones en que esta inscrito. Lo que cuenta para nosotros es el hombre, cada hombre,
cada agrupacion de hombres, hasta la humanidad entera’».5

Ciertamente al desarrollo del hombre contribuye el trabajo, que es un factor esencial para la dignidad y la
maduracion de la persona. Se necesita que haya trabajo y se necesitan también condiciones adecuadas de
trabajo. En el siglo pasado no han faltado ejemplos elocuentes de empresarios cristianos que han comprendido
cémo el éxito de sus iniciativas dependia sobre todo de la posibilidad de ofrecer oportunidades de empleo y
condiciones dignas de trabajo. Es necesario volver a empezar desde el espiritu de esas iniciativas, que son
también el mejor antidoto a los desequilibrios provocados por una globalizacion sin alma, una globalizacidon
«esférica», que —mas atenta al beneficio que a las personas— ha creado gran cantidad de pobreza,
desempleo, explotacion y malestar social.

Seria oportuno también redescubrir la necesidad de una concrecion del trabajo, sobre todo para los jovenes.
Hoy muchos tienden a rehuir de trabajos en sectores que antes eran cruciales, porque son considerados
fatigosos y poco remunerados, olvidando cuanto son indispensables para el desarrollo humano. ¢ Qué seria de
nosotros sin el compromiso de las personas que con el trabajo contribuyen a nuestra alimentacion cotidiana?
¢, Qué seria de nosotros sin el trabajo paciente e ingenioso de quien teje los vestidos que llevamos o construye
las casas en las que vivimos? Muchas profesiones consideradas hoy de segundo grado son fundamentales. Lo
son desde el punto de vista social, pero sobre todo lo son por la satisfaccion que los trabajadores reciben del
poder ser Utiles para si y para los otros a través de su compromiso diario.

También corresponde a los gobiernos crear las condiciones econémicas que favorezcan un sano empresariado
y niveles adecuados de empleo. A la politica le compete especialmente reactivar un circulo virtuoso que, a partir
de inversiones a favor de la familia y de la educacion, consienta el desarrollo armonioso y pacifico de toda la
comunidad civil.

Una promesa de paz

Finalmente, el compromiso de los cristianos en Europa debe constituir una promesa de paz. Fue este el
pensamiento principal que animo a los firmantes de los Tratados de Roma. Después de dos guerras mundiales
y violencias atroces de pueblos contra pueblos, habia llegado el momento de afirmar el derecho a la paz.6 Es
un derecho. Pero todavia hoy vemos como la paz es un bien fragil y las légicas particulares y nacionales corren
el riesgo de frustrar los suefios valientes de los fundadores de Europa.7

Sin embargo, ser trabajadores de paz (cf. Mt 5,9) no significa solamente trabajar para evitar las tensiones
internas, trabajar para poner fin a numerosos conflictos que desangran al mundo o llevar alivio a quien sufre.
Ser trabajadores de paz significa hacerse promotores de una cultura de la paz. Esto exige amor a la verdad, sin
la que no pueden existir relaciones humanas auténticas y busqueda de la justicia, sin la que el abuso es la
norma imperante de cualquier comunidad.

La paz exige también creatividad. La Unién Europea mantendra fidelidad a su compromiso de paz en la medida



6

en que no pierda la esperanza y sepa renovarse para responder a las necesidades y a las expectativas de los
propios ciudadanos. Hace cien afios, precisamente en estos dias, empezaba la batalla de Caporetto, una de las
mas dramaticas de la Gran Guerra. Fue el apice de una guerra de deterioro, como fue el primer conflicto
mundial, que tuvo su triste primado de causar innumerables victimas frente a conquistas irrisorias. De ese
evento aprendemos que quien se atrinchera detras de las propias posiciones, termina por sucumbir. No es este,
por tanto, el tiempo de construir trincheras, sino el de tener la valentia de trabajar para perseguir plenamente el
suefo de los Padres fundadores de una Europa unida y concorde, comunidad de pueblos que desean compartir
un destino de desarrollo y de paz.

Ser alma de Europa
Eminencias, Excelencias,
llustres huéspedes:

El autor de la Carta a Diogneto afirma que « los cristianos son en el mundo lo que el alma es en el cuerpo».8 En
este tiempo, los cristianos estan llamados a dar nuevamente alma a Europa, a despertar la conciencia, no para
ocupar los espacios —esto seria proselitismo—, sino para animar procesos que generen nuevos dinamismos
en la sociedad.9 Es precisamente cuanto hizo san Benito, proclamado no por casualidad patron de Europa por
Pablo VI; él no se detuvo en ocupar los espacios de un mundo perdido y confuso. Sostenido por la fe, miré mas
alla y desde una pequena cueva de Subiaco dio vida a un movimiento contagioso e imparable que redisefio el
rostro de Europa. El, que fue «mensajero de paz, realizador de unién, maestro de civilizacién»,10 nos muestre
también a nosotros cristianos de hoy como de la fe brota siempre una esperanza alegre, capaz de cambiar el
mundo.

Gracias.

Que el Sefior nos bendiga, bendiga nuestro trabajo, bendiga a nuestros pueblos, nuestras familias, nuestros
joévenes, nuestros ancianos, bendiga a Europa.

Muchas gracias.

1 San Benito, Regla, Prélogo, 14. Cf. Sal 33,13.

2 La dictadura del pensamiento tnico. Meditacion matutina en la Capilla de la Domus Sanctae Marthae, 10 abril
2014.

3 Conferencia de prensa durante el vuelo de regreso de Colombia, 10 septiembre 2017.

4 Concilio Ecuménico Vaticano I, Decl. Gravissimum educationis, 28 octubre 1965, 3.

5 Pablo VI, Carta enc. Populorum progressio, 26 marzo 1967, 14.

6 Cf. Discurso a los estudiantes y al mundo académico, Bolonia 1 octubre 2017, n. 3.

7 Cf. ibid.

8 Carta a Diogneto, V1.



9 Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 223.

10 Pablo VI, Carta ap. Pacis Nuntius, 24 octubre 1964.



