
N. pont

Miércoles 11.10.2017

Audiencia a los participantes en el encuentro promovido por el Consejo Pontificio para la
Promoción de la Nueva Evangelización

A las 18.15 en el Aula Nueva del Sínodo, el Santo Padre Francisco ha recibido en audiencia a los  l
participantes en el encuentro promovido por el Consejo Pontificio para la Promoción de la Nueva
Evangelización con motivo del XXV aniversario de la firma de la Constitución Apostólica Fidei Depositum  por
 parte di San Juan Pablo II, texto que acompañaba la publicación del Catecismo de la  Iglesia Católica.

Sigue el discurso que el Papa ha dirigido a los participantes en la audiencia

Discurso del Santo Padre

 

Señores Cardenales,

Queridos Hermanos en el Episcopado y en el Sacerdocio,

Señores Embajadores,

Ilustrísimos Profesores,

hermanos y hermanas:

 

        Los saludo cordialmente y le agradezco a Mons. Fisichella sus amables palabras.

      La celebración del vigésimo quinto aniversario de la Constitución apostólica Fidei depositum, con la que san



Juan Pablo II, a los treinta años de la apertura del Concilio Ecuménico Vaticano II, promulgó el Catecismo de la
Iglesia Católica, es una oportunidad significativa para verificar el camino recorrido desde entonces. San Juan
XXIII quiso y deseó el Concilio, no para condenar errores, sino sobre todo para hacer que la Iglesia lograra
presentar con un lenguaje renovado la belleza de su fe en Jesucristo. «Es necesario  –afirmaba el papa en su
Discurso de apertura– que la Iglesia no se aparte del sacro patrimonio de la verdad, recibido de los padres;
pero, al mismo tiempo, debe mirar a lo presente, a las nuevas condiciones y formas de vida introducidas en el
mundo actual, que han abierto nuevos caminos para el apostolado católico» (11 octubre 1962). «Deber nuestro
–continuaba el Pontífice– no es sólo custodiar ese precioso tesoro, como si únicamente nos preocupara su
antigüedad, sino dedicarnos también, con diligencia y sin temor, a la labor que exige nuestro tiempo,
prosiguiendo el camino que desde hace veinte siglos recorre la Iglesia» (ibíd.).

        «Custodiar» y «proseguir» es la tarea que le compete a la Iglesia, en razón de su misma naturaleza, para
lograr que la verdad impresa en el anuncio del Evangelio por parte de Jesús alcance su plenitud hasta el fin de
los tiempos. Se trata de una gracia concedida al Pueblo de Dios, pero también de una tarea y una misión de la
que nos sentimos responsables, para anunciar de una manera nueva y más íntegra el Evangelio de siempre a
los hombres de hoy. Con la alegría que brota de la esperanza cristiana, y provistos de la «medicina de la
misericordia» (ibíd.), nos acercamos pues a los hombres y mujeres de nuestro tiempo para que descubran la
riqueza inagotable de la persona de Jesucristo.

        Al presentar el Catecismo de la Iglesia Católica, san Juan Pablo II afirmaba que un catecismo «debe tener
en cuenta las declaraciones doctrinales que en el decurso de los tiempos el Espíritu Santo ha inspirado a la
Iglesia. Y es preciso que ayude también a iluminar con la luz de la fe las situaciones nuevas y los problemas
que en otras épocas no se habían planteado aún» (Const. ap. Fidei depositum, 3). Este Catecismo, por tanto,
constituye un instrumento importante, no sólo porque presenta a los creyentes las enseñanzas de siempre, para
crecer en la comprensión de la fe, sino también y sobre todo porque pretende que los hombres de nuestro
tiempo, con sus nuevas y diversas problemáticas, se acerquen a la Iglesia, que se esfuerza por presentar la fe
como la respuesta verdaderamente significativa para la existencia humana en este momento histórico particular.
No basta, por tanto, con encontrar un lenguaje nuevo para proclamar la fe de siempre; es necesario y urgente
que, ante los nuevos retos y perspectivas que se abren para la humanidad, la Iglesia pueda expresar esas
novedades del Evangelio de Cristo que se encuentran contenidas en la Palabra de Dios pero aún no han visto
la luz. Este es el tesoro de las «cosas nuevas y antiguas» del que hablaba Jesús cuando invitaba a sus
discípulos a que enseñaran lo nuevo que él había instaurado sin descuidar lo antiguo (cf. Mt 13,52).

        El evangelista Juan escribió una de las páginas más bellas de su Evangelio al transmitirnos la llamada
«oración sacerdotal» de Jesús. Antes de afrontar su pasión y su muerte, Jesús se dirige al Padre manifestando
su obediencia mediante el cumplimiento de la misión que se le había confiado. Sus palabras son un himno al
amor, y contienen también la súplica para que los discípulos sean custodiados y protegidos (cf. Jn 17,12-15).
De la misma forma, Jesús ora por los que más adelante creerán en él gracias a la predicación de sus
discípulos, para que también ellos sean congregados y permanezcan unidos (cf. Jn 17,20-23). Con la
expresión: «Esta es la vida eterna: que te conozcan a ti, único Dios verdadero, y a tu enviado, Jesucristo» (Jn
17,3), tocamos el culmen de la misión de Jesús.

Como se sabe, conocer a Dios no consiste en primer lugar en un ejercicio teórico de la razón humana sino en
un deseo inextinguible inscrito en el corazón de cada persona. Es un conocimiento que procede del amor,
porque hemos encontrado al Hijo de Dios en nuestro camino (cf. Carta enc. Lumen fidei, 28). Jesús de Nazaret
camina con nosotros para introducirnos con su palabra y con sus signos en el misterio profundo del amor del
Padre. Este conocimiento se afianza, día tras día, con la certeza de la fe de sentirse amados y, por eso,
formando parte de un designio lleno de sentido. Quien ama busca conocer aún más a la persona amada para
descubrir la riqueza que lleva en sí y que cada día se presenta como una realidad totalmente nueva.

        Por este motivo, nuestro Catecismo se entiende a la luz del amor como experiencia de conocimiento, de
confianza y de abandono en el misterio. El Catecismo de la Iglesia Católica, al delinear los puntos estructurales
que lo componen, retoma un texto del Catecismo Romano, lo hace suyo, proponiéndolo como clave de lectura y
de aplicación: «Toda la finalidad de la doctrina y de la enseñanza debe ser puesta en el amor que no acaba.
Porque se puede muy bien exponer lo que es preciso creer, esperar o hacer; pero sobre todo debe resaltarse

2



que el amor de Nuestro Señor siempre prevalece, a fin de que cada uno comprenda que todo acto de virtud
perfectamente cristiano no tiene otro origen que el amor, ni otro término que el amor» (Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 25).

        En esta perspectiva, me gustaría referirme a un tema que debería ser tratado en el Catecismo de la Iglesia
Católica de una manera más adecuada y coherente con estas finalidades mencionadas. Me refiero de hecho a
la pena de muerte. Esta cuestión no se puede reducir al mero recuerdo de un principio histórico, sin tener en
cuenta no sólo el progreso de la doctrina llevado a cabo por los últimos Pontífices, sino también el cambio en la
conciencia del pueblo cristiano, que rechaza una actitud complaciente con respecto a una pena que menoscaba
gravemente la dignidad humana. Hay que afirmar de manera rotunda que la condena a muerte, en cualquier
circunstancia, es una medida inhumana que humilla la dignidad de la persona. Es en sí misma contraria al
Evangelio porque con ella se decide suprimir voluntariamente una vida humana, que es siempre sagrada a los
ojos del Creador y de la que sólo Dios puede ser, en última instancia, su único juez y garante. Jamás ningún
hombre, «ni siquiera el homicida, pierde su dignidad personal» (Carta al Presidente de la Comisión
Internacional contra la pena de muerte, 20 marzo 2015), porque Dios es un Padre que siempre espera el
regreso del hijo que, consciente de haberse equivocado, pide perdón y empieza una nueva vida. Por tanto, a
nadie se le puede quitar la vida ni la posibilidad de una redención moral y existencial que redunde en favor de la
comunidad.

        En los siglos pasados, cuando no se tenían muchos instrumentos de defensa y la madurez social todavía
no se había desarrollado de manera positiva, el recurso a la pena de muerte se presentaba como una
consecuencia lógica de la necesaria aplicación de la justicia. Lamentablemente, también en el Estado Pontificio
se acudió a este medio extremo e inhumano, descuidando el primado de la misericordia sobre la justicia.
Asumimos la responsabilidad por el pasado, y reconocemos que estos medios fueron impuestos por una
mentalidad más legalista que cristiana. La preocupación por conservar íntegros el poder y las riquezas
materiales condujo a sobrestimar el valor de la ley, impidiendo una comprensión más profunda del Evangelio.
Sin embargo, permanecer hoy neutrales ante las nuevas exigencias de una reafirmación de la dignidad de la
persona nos haría aún más culpables.

        Aquí no estamos en presencia de ninguna contradicción con la enseñanza del pasado, porque la Iglesia
siempre ha enseñado de manera coherente y autorizada la defensa de la dignidad de la vida humana, desde el
primer instante de su concepción hasta su muerte natural. El desarrollo armónico de la doctrina, sin embargo,
requiere que se deje de sostener afirmaciones en favor de argumentos que ahora son vistos como
definitivamente contrarios a la nueva comprensión de la verdad cristiana. Además, como ya mencionaba san
Vicente de Lerins: «Quizá alguien diga: ¿Ningún progreso de la religión es entonces posible en la Iglesia de
Cristo? Ciertamente que debe haber progreso, y muy grande. ¿Quién podría ser tan hostil a los hombres y tan
contrario a Dios que intentara impedirlo?» (Conmonitorium, 23.1: PL 50). Es necesario, por tanto, reafirmar que
por grave que haya sido el delito cometido la pena de muerte es inadmisible, porque atenta contra la
inviolabilidad y la dignidad de la persona.

        «La Iglesia, en su doctrina, en su vida y en su culto perpetúa y transmite a todas las generaciones todo lo
que ella es, todo lo que cree» (Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Dei Verbum, 8). Durante el Concilio, los
Padres no pudieron encontrar una expresión más afortunada para explicar de manera sintética la naturaleza y
la misión de la Iglesia. No sólo con la «doctrina», sino también con la «vida» y con el «culto» se le ofrece a los
creyentes la capacidad de ser Pueblo de Dios. Con una sucesión de verbos, la Constitución dogmática sobre la
divina Revelación expresa la dinámica progresiva del proceso: «Esta Tradición progresa […] crece […] tiende
constantemente a la plenitud de la verdad divina, hasta que en ella se cumplan las palabras de Dios» (ibíd.).

La Tradición es una realidad viva y sólo una mirada superficial puede ver el «depósito de la fe» como algo
estático. La Palabra de Dios no puede ser conservada con naftalina, como si se tratara de una manta vieja que
hay que proteger de la polilla. ¡No! La Palabra de Dios es una realidad dinámica, siempre viva, que progresa y
crece porque tiende hacia un cumplimiento que los hombres no pueden detener. Esta ley del progreso, según la
feliz formulación de san Vicente de Lerins: «Annis consolidetur, dilatetur tempore, sublimetur aetate»
(Conmonitorium, 23.9: PL 50), pertenece a la peculiar condición de la verdad revelada en cuanto que es
transmitida por la Iglesia, y no comporta de manera alguna un cambio de doctrina.

3



No se puede conservar la doctrina sin hacerla progresar, ni se la puede atar a una lectura rígida e inmutable sin
humillar la acción del Espíritu Santo. «Dios, que muchas veces y en diversos modos habló en otros tiempos a
los padres» (Hb 1,1), «habla sin intermisión con la Esposa de su amado Hijo» (Dei Verbum, 8). Estamos
llamados a hacer nuestra esta «voz», mediante una actitud de «escucha religiosa» (ibíd., 1), para que nuestra
vida eclesial progrese con el mismo entusiasmo de los comienzos, hacia esos horizontes nuevos a los que el
Señor nos quiere llevar.

        Gracias por este encuentro y por su trabajo; les pido que recen por mí y los bendigo de corazón. Gracias.

 

 

4


