SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. mez

Domingo 02.10.2016

Encuentro interreligioso en la mezquita Aliyev: Las religiones sean vehiculos activos para superar
las tragedias del pasado y las tensiones de hoy.

La ultima etapa del viaje del Papa en Azerbaiyan fue su visita a la mezquita Heydar Aliyev, unode los centros
islamicos, unicos en el mundo, donde se designa a los guias religiosos tanto chiies, (Akhund) como sunies
(Iman) y los fieles musulmanes de ambas ramas del Islam rezan aqui juntos.

Francisco llegoé a la mezquita poco antes de las 18.00 y fue recibido a su entrada por el jeque de los
musulmanes del Caucaso, Allahshukur Pashazadeh, miembro, entre otras, del Grupo consultivo de alto nivel de
figuras religiosas instituido por la Unesco en 2009. Galardonado por san Juan Pablo Il con la Orden de San
Gregorio en el Vaticano, es el Unico estudioso de teologia en el mundo islamico que tiene autoridad sobre las
escuelas de pensamiento y de derecho tanto chiies como sunies.

El Jeque acompai6 al Santo Padre en el interior del edificio a través de la gran puerta central y, en
correspondencia con el Mihrab, el abside de la mezquita que indica La Meca, tuvo lugar el intercambio de
dones, durante el cual el Papa le regalé un mosaico realizado por la Fabrica de San Pedro. Después de un
coloquio en privado, ambos se dirigieron a la sala principal de la mezquita donde el Pontifice dirigié un discurso
a los representantes de las comunidades religiosas de Azerbaiyan:

“Es una bendicion encontrarnos aqui juntos — comenzé el Santo Padre- Deseo dar las gracias al Lider de la
comunidad musulmana del Caucaso, que, con su habitual cortesia nos acoge, y a los Lideres religiosos locales
de la Iglesia Ortodoxa Rusa y de la Comunidad judia. Es un gran signo reunirnos en amistad fraterna en este
lugar de oracion, un signo que manifiesta esa armonia que las religiones juntas pueden construir a partir de las
relaciones personales y de la buena voluntad de los responsables. Aqui se comprueba, por ejemplo, la ayuda
concreta que Presidente del consejo de la comunidad musulmana ha garantizado en diversas ocasiones a la
comunidad catdlica, y los sabios consejos que, en un espiritu de familia, comparte con ella; hay que destacar
también el hermoso lazo que une a los catélicos con la comunidad ortodoxa, en una fraternidad concreta y en
un afecto cotidiano que es un ejemplo para todos, asi como la cordial amistad con la comunidad judia.

De esta concordia se beneficia Azerbaiyan, que se distingue por la acogida y la hospitalidad, dones que he
podido experimentar en esta memorable jornada, por la cual estoy muy agradecido. Aqui se desea custodiar el



gran patrimonio de las religiones y se busca al mismo tiempo una mayor y fecunda apertura: aunque el
catolicismo, por ejemplo, encuentra lugar y armonia entre otras religiones mucho mas numerosas, signo
concreto que muestra como no la contraposicion, sino la colaboracion, es lo que ayuda a construir sociedades
mejores y pacificas. Nuestro encuentro esta también en continuidad con las muchas reuniones que tienen lugar
en Baku para promover el didlogo y la multiculturalidad. Abriendo las puertas a la acogida y a la integracién, se
abren las puertas de los corazones de cada uno y las puertas de la esperanza para todos. Confio en que este
pais, «puerta entre el Oriente y el Occidente» -dijo citando las palabras de san Juan Pablo- , cultive siempre su
vocacion de apertura y de encuentro, condiciones indispensables para construir puentes sdélidos de paz y un
futuro digno del hombre.

La fraternidad y el intercambio que queremos aumentar no sera apreciado por aquellos que quieren hacer
hincapié en las divisiones, reavivar tensiones y sacar ganancias de conflictos y controversias; sin embargo, son
invocados y esperados por quienes desean el bien comun, y sobre todo agradan a Dios, compasivo y
misericordioso, que quiere a los hijos e hijas de la Unica familia humana mas unidos entre si y siempre en
dialogo. Un gran poeta, (Nizami Ganjavi n.d.)... hijo de esta tierra, escribio: «Si eres humano, mézclate con los
humanos, porque los hombres estan bien entre ellos». Abrirse a los demas no empobrece, sino que mas bien
enriquece, porque ayuda a ser mas humanos: a reconocerse parte activa de un todo mas grande y a interpretar
la vida como un regalo para los otros; a ver como objetivo no los propios intereses, sino el bien de la
humanidad; a actuar sin idealismos y sin intervencionismos, sin ninguna interferencia perjudicial o accion
forzada, sino siempre respetando la dinamica historica de las culturas y de las tradiciones religiosas.

Las religiones tienen precisamente una gran tarea: acompandar a los hombres en la busqueda del sentido de la
vida, ayudandoles a entender que las limitadas capacidades del ser humano y los bienes de este mundo nunca
deben convertirse en un absoluto. Nizami ha escrito también: «No te establezcas firmemente sobre tus propia
fuerza, hasta que en el cielo no hayas encontrado un hogar. Los frutos del mundo no son eternos, no adores
aquello que perece». Las religiones estan llamadas a hacernos comprender que el centro del hombre esta fuera
de si mismo, que tendemos hacia lo Alto infinito y hacia el otro que tenemos al lado. Hacia alli esta llamada a
encaminarse la vida, hacia el amor mas elevado y mas concreto: sélo este puede ser el culmen de toda
aspiracion auténticamente religiosa; porque —dice también el poeta— «amor es aquello que nunca cambia,
amor es aquello que no tiene finy

Por lo tanto, la religién es una necesidad para el hombre, para realizar su fin, una brudjula para orientarlo hacia el
bien y alejarlo del mal, que esta siempre al acecho en la puerta de su corazén. En este sentido, las religiones
tienen una tarea educativa: ayudar al hombre a dar lo mejor de si. Y nosotros, como guias, tenemos una gran
responsabilidad para ofrecer respuestas auténticas a la busqueda del hombre, a menudo perdido en las
vertiginosas paradojas de nuestro tiempo. En efecto, vemos como en nuestros dias, arrecia por un lado el
nihilismo de los que ya no creen en nada, excepto en sus propios intereses, ventajas y provechos, de los que
tiran sus vidas adaptandose al dicho «si Dios no existe todo esta permitido»- y esta vez el Papa recordo al
Dostoievski de Los hermanos Karamazov- por otro lado, surgen cada vez mas las reacciones duras y
fundamentalistas de aquellos que, con la violencia de la palabra y de los gestos, quieren imponer actitudes
extremas y radicalizadas, las mas lejanas del Dios vivo.

Las religiones, por el contrario, ayudan a discernir el bien y ponerlo en practica con las obras, con la oracion y
con el esfuerzo del trabajo interior, estan llamadas a edificar la cultura del encuentro y de la paz, hecha de
paciencia, comprension, pasos humildes y concretos. Asi se sirve a la sociedad humana. Esta, por su parte,
debe vencer la tentacion de instrumentalizar el factor religioso: las religiones nunca han de ser manipuladas y
nunca pueden favorecer conflictos y enfrentamientos.

En cambio, es fecundo un vinculo virtuoso entre la sociedad y las religiones, una alianza respetuosa que se
debe construir y preservar, y que quisiera simbolizar con una imagen apreciada en este pais. Me refiero a las
artisticas vidrieras que hay desde hace siglos en estas tierras, hechas solamente de madera y cristales de color
(Shebeke). En la produccion artesanal, hay una caracteristica Unica: no se utilizan pegamentos ni clavos, sino
qgue se mantienen unidos la madera y el cristal, encajandolos entre si por un trabajo largo y laborioso. Asi, la
madera sujeta el cristal y el cristal deja pasar la luz. Del mismo modo, toda sociedad civil tiene la tarea de
apoyar la religion, que permite la entrada de una luz indispensable para vivir: para ello es necesario garantizar



3

una efectiva y auténtica libertad. No se han de utilizar, pues, «pegamentos» artificiales que obliguen al hombre
a creer, imponiéndole un determinado credo y privandolo de la libertad de eleccién; tampoco han de entrar en
las religiones los «clavos» externos de los intereses mundanos, de la ambicidn de poder y de dinero. Porque
Dios no puede ser invocado por intereses partidistas y fines egoistas, no puede justificar forma alguna de
fundamentalismo, imperialismo o colonialismo. Una vez mas, desde este lugar tan significativo, se eleva el grito
afligido: «jNunca mas violencia en nombre de Dios!». Que su santo nombre sea adorado, no profanado y ni
mercantilizado por los odios y los conflictos humanos.

Honramos, sin embargo, la providente misericordia divina sobre nosotros con la oracién asidua y con el dialogo
concreto, «condicidn necesaria para la paz en el mundo, y por lo tanto deber para los cristianos, asi como para
las otras comunidades religiosas» La oracion y el didlogo estan profundamente relacionados entre si: nacen de
la apertura del corazén y se inclinan hacia el bien de los otros, enriqueciéndose asi y reforzandose
mutuamente. La lglesia Catolica, en continuidad con el Concilio Vaticano Il, con conviccion, «exhorta a sus hijos
a que, con prudencia y caridad, mediante el dialogo y la colaboracion con los adeptos de otras religiones, dando
testimonio de fe y vida cristiana, reconozcan, guarden y promuevan aquellos bienes espirituales y morales, asi
como los valores socioculturales que en ellos existen» Ningun «sincretismo conciliadory», ni «una apertura
diplomatica, que dice que si a todo para evitar problemas» sino dialogar con los demas y orar por todos: estos
son nuestros medios para cambiar sus lanzas en podaderas para hacer surgir amor donde hay odio, y perdén
donde hay ofensa, para no cansarse de implorar y seguir los caminos de la paz.

Una paz verdadera, fundada sobre el respeto mutuo, sobre el encuentro y el intercambio, sobre la voluntad de ir
mas alla de los prejuicios y los errores del pasado, sobre la renuncia a las falsedades y a los intereses
partidistas; una paz duradera animada por el valor de superar las barreras, de erradicar la pobreza y la
injusticia, de denunciar y detener la proliferacion de armas y las ganancias inicuas obtenidas sobre la piel de los
otros. La voz de mucha sangre grita a Dios desde la tierra, nuestra casa comun .Ahora tenemos el reto de dar
una respuesta que no puede aplazarse por mas tiempo, para construir juntos un futuro de paz: no es tiempo de
soluciones violentas y bruscas, sino la hora urgente de emprender procesos pacientes de reconciliacion. El
verdadero problema de nuestro tiempo no es como llevar adelante nuestros intereses, -este no es el verdadero
problema- sino qué perspectiva de vida ofrecer a las generaciones futuras, como dejar un mundo mejor del que
hemos recibido. Dios, y la historia misma, nos preguntaran si hemos trabajado hoy por la paz; ya nos lo piden
con ardor las jévenes generaciones, que suefian con un futuro diferente.

En la noche de los conflictos que estamos atravesando, las religiones son auroras de paz, semillas de
renacimiento entre devastaciones de muerte, ecos de dialogo que resuenan sin descanso, caminos de
encuentro y reconciliacion para llegar alli donde los intentos de mediacion oficiales parecen no surtir efecto.
Especialmente en esta querida region del Caucaso, que yo tanto queria visitar y a la cual he venido como
peregrino de paz, que las religiones sean vehiculos activos para superar las tragedias del pasado y las
tensiones de hoy. Que las riquezas inestimables de estos paises sean conocidas y valoradas: los tesoros
antiguos y siempre nuevos de la sabiduria, la cultura y la religiosidad de las gentes del Caucaso son un gran
recurso para el futuro de la regién y, en particular, para la cultura europea, bienes preciosos a lo que no
podemos renunciar.

“Muchas gracias a todos. Muchas gracias por la compania- dijo al final de su discurso- Y les pido, por favor,
que recen por mi”.

Después, el Papa saludo a los diversos representantes de las confesiones religiosas presentes en la mezquitay
desde alli se trasladé directamente al aeropuerto internacional“Heydar Aliyev” di Baku, donde tuvo lugar la
ceremonia de despedida de Azerbaiyan, en presencia del viceprimer ministro y de un piquete de honor. A las
19,05 (hora local, 17,05 de Roma), el Santo Padre emprendio el vuelo de regreso a Roma donde llegé hacia
las 22.00.






