SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. segunda

Jueves 02.06.2016

El receptaculo de la Misericordia es nuestro pecado

En la segunda meditacion del Jubileo de los sacerdotes, que tuvo lugar en la basilica de Santa Maria la Mayor,
el Papa explicé que el receptaculo de la misericordia divina era nuestro pecado, citando como ejemplo los de
algunos santos y la transformacién que en ellos actuo la misericordia. Asi, san Pablo la recibe en el receptaculo
duro e inflexible de su juicio moldeado por la Ley y de ahi que la radicalidad de sus juicios sobre la misericordia
incondicional de Dios sea tal porque es el recipiente de una mente susceptible a lo absoluto de la verdad. El
signo de Pedro crucificado cabeza abajo, es quizas el mas elocuente de este receptaculo de una cabeza dura
que, para ser misericordiada, se pone hacia abajo incluso al estar dando el testimonio supremo de amor a su
Sefior. Juan sera sanado en su soberbia y el que era “el hijo del trueno”, terminara hablando solo del amor.
Agustin fue sanado en su nostalgia de haber llegado tarde a la cita con Dios y encontrara la manera de llenar
de amor el tiempo perdido escribiendo sus Confesiones. Ignacio fue sanado en su vanidad, y tan grande era
ese deseo que se recreod en una busqueda de la mayor gloria de Dios.

Al final, Francisco, que improvis6 varias veces a lo largo de su meditacion, cité a la Virgen Maria como
recipiente simple y perfecto con el cual recibir y repartir misericordia, porque integra una misericordia a la vez
muy suya, muy de nuestra alma y muy eclesial porque como dice en el Magnificat: se sabe mirada con bondad
en su pequefez y sabe ver como la misericordia de Dios alcanza a todas las generaciones.

Sigue una amplia sintesis de la segunda meditacion del Papa:

“El receptaculo de la misericordia es nuestro pecado. Pero suele suceder que nuestro pecado es como un
colador, como un cantaro agujereado por el que se escurre la gracia en poco tiempo: «Porque dos males ha
hecho mi pueblo: me ha abandonado a mi, fuente de aguas vivas, para hacerse cisternas, cisternas agrietadas
qgue no retienen el agua» . De ahi la necesidad que el Sefior explicita a Pedro de «perdonar setenta veces
siete». Dios no se cansa de perdonar,.. aunque vea que su gracia pareciera que no termina de echar raices
fuertes en la tierra de nuestro corazon, que es camino duro, lleno de maleza y pedregoso. ...El vuelve a sembrar
su misericordia y su perdén.

CORAZONES RE-CREADOS



2

Sin embargo, podemos dar un paso mas en esta misericordia de Dios que es siempre «mas grande que nuestra
conciencia» de pecado. El Sefior no so6lo no se cansa de perdonarnos sino que renueva también el odre en que
recibimos su perddn. Utiliza un odre nuevo para el vino nuevo de su misericordia, para que no sea como un
vestido con remiendos ni un odre viejo. Y ese odre es su misericordia misma: su misericordia en cuanto
experimentada en nosotros mismos y en cuanto la ponemos en practica ayudando a otros. El corazoén
misericordiado no es un corazén emparchado sino un corazon nuevo, re-creado. Ese del que dice David: «Crea
en mi un corazén puro, renuévame por dentro con espiritu firme» . Este corazén nuevo, re-creado, es un buen
recipiente. La liturgia expresa el alma de la Iglesia cuando nos hace decir esa hermosa oracion: «Oh Dios, tu
que maravillosamente creaste el universo, y mas maravillosamente lo recreaste en la redencién» . Por lo tanto,
esta segunda creacion es mas maravillosa que la primera. Es un corazén que se sabe recreado gracias a la
fusion de su miseria con el perdon de Dios y, por eso, «es un corazén misericordiado y misericordioso». Es asi:
experimenta los beneficios que la gracia tiene sobre su herida y su pecado, siente como la misericordia pacifica
su culpa, inunda con amor su sequedad, reaviva su esperanza. Por eso, cuando, al mismo tiempo y con la
misma gracia, perdona al que tiene alguna deuda con él y se compadece de los que también son pecadores,
esta misericordia arraiga en una tierra buena, en la que el agua no se escurre sino que da vida. En el ejercicio
de esta misericordia que repara el mal ajeno, nadie mejor que el que tiene fresca la sensacion de haber sido
misericordiado en el mismo mal para ayudar a curarlo... Vemos como, entre los que trabajan en adicciones, los
que se han rescatado suelen ser los que mejor comprenden, ayudan y exigen a los demas. Y el mejor confesor
suele ser el que mejor se confiesa.... Casi todos los grandes santos han sido grandes pecadores o, como santa
Teresita, tenian conciencia de que era pura gracia preveniente el hecho de que no lo hubieran sido.

Asi, el verdadero recipiente de la misericordia es la misma misericordia que cada uno ha recibido y le ha
recreado el corazdn; ese es el «odre nuevo» del que habla Jesus el «hueco sanado».

Nos situamos asi en al ambito del misterio del Hijo, de Jesus, que es la misericordia del Padre hecha carne. La
imagen definitiva del receptaculo de la misericordia la encontramos a través de las llagas del Sefor resucitado,
imagen de la huella del pecado restaurado por Dios, que no se borra totalmente ni supura: es cicatriz, no herida
purulenta... En esa «sensibilidad» propia de las cicatrices, que nos recuerdan la herida sin doler mucho y la
curacion sin que se nos olvide la fragilidad, alli tiene su sede la misericordia divina.... En la sensibilidad de
Cristo resucitado que conserva sus llagas, no sélo en sus pies y en sus manos, sino que también su corazon es
un corazon llagado, encontramos el sentido justo del pecado y de la gracia. ...Contemplando el corazén llagado
del Sefor nos espejamos en él. Se asemejan, nuestro corazén y el suyo, en que los dos estan llagados y
resucitados. Pero sabemos que el suyo era puro amor y quedo llagado porque aceptd ser vulnerado; el nuestro,
en cambio, era pura llaga, que quedd sanada porque acept6 ser amada.

NUESTROS SANTOS RECIBIERON LA MISERICORDIA

Puede hacernos bien contemplar a otros que se dejaron recrear el corazon por la misericordia y mirar en qué
«receptaculo» la recibieron.

Pablo la recibe en el receptaculo duro e inflexible de su juicio moldeado por la Ley. Su dureza de juicio lo
impulsaba a ser un perseguidor. La misericordia lo transforma de tal manera que, a la vez que se convierte en
un buscador de los mas alejados, de los de mentalidad pagana, por otro lado es el mas comprensivo y
misericordioso para con los que eran como él habia sido. Pablo deseaba ser considerado anatema con tal de
salvar a los suyos. Su juicio se consolida «no juzgandose ni siquiera a si mismo», dejandose justificar por un
Dios que es mas grande que su conciencia, apelandose a Jesucristo que es abogado fiel, de cuyo amor nada ni
nadie lo puede separar. La radicalidad de los juicios de Pablo sobre la misericordia incondicional de Dios, que
supera la herida de fondo, la que hace que tengamos dos leyes, (la de la carne y la del Espiritu), es tal porque
es el recipiente de una mente susceptible a lo absoluto de la verdad, herida alli mismo donde la Ley y la Luz se
convierten en trampa. La famosa «espina» que el Sefior no le quita es el receptaculo en el que Pablo recibe la
misericordia del Sefior .

Pedro recibe la misericordia en su presuncion de hombre sensato. Era sensato, con la sensatez maciza y
trabajada de un pescador, que sabe por experiencia cuando se puede pescar y cuando no. Es la sensatez del



3

que, cuando se entusiasma con esto de caminar sobre las aguas y de tener pescas milagrosas y se excede en
mirarse a si mismo, sabe pedir ayuda al unico que lo puede salvar. Este Pedro fue sanado en la herida mas
honda que puede haber, la de negar al amigo. Quizas el reproche de Pablo, cuando le echa en cara su doblez,
tiene que ver con esto. Pareceria que Pablo sentia que él habia sido el peor «antes» de conocer a Cristo; pero
Pedro lo fue después de conocerlo, lo negé... Sin embargo, ser sanado alli convirtié a Pedro en un Pastor
misericordioso, en una piedra soélida sobre la cual siempre se puede edificar, porque es piedra débil que ha sido
sanada, no piedra que en su contundencia lleva a tropezar al mas débil. Pedro es el discipulo a quien mas
corrige el Sefior en el Evangelio.... Lo corrige constantemente, hasta aquel ultimo: «A ti qué te importa, tu
sigueme a mi» .... La tradicidn dice que se le aparece de nuevo cuando Pedro esta huyendo de Roma. El signo
de Pedro crucificado cabeza abajo, es quizas el mas elocuente de este receptaculo de una cabeza dura que,
para ser misericordiada, se pone hacia abajo incluso al estar dando el testimonio supremo de amor a su Sefior.
Pedro no quiere terminar su vida diciendo: «Yo ya aprendi la leccién», sino diciendo: «Como mi cabeza nunca
va a aprender, la pongo para abajo». Arriba del todo, los pies que lavo el Sefior. Esos pies son para Pedro el
receptaculo por donde recibe la misericordia de su Amigo y Sefior.

Juan sera sanado en su soberbia de querer reparar el mal con fuego y terminara siendo ese que escribe «hijitos
mios», y se parece a uno de esos abuelitos buenos que solo hablan de amor, él, que era «el hijo del trueno» .

Agustin fue sanado en su nostalgia de haber llegado tarde a la cita:... «Tarde te amé», y encontrara esa manera
creativa de llenar de amor el tiempo perdido escribiendo sus Confesiones.

Francisco es misericordiado cada vez mas en muchos momentos de su vida. Quizas el receptaculo definitivo,
que se convirtio en llagas reales, haya sido, mas que besar al leproso, desposarse con la dama pobreza y sentir
a toda creatura como hermana, el tener que custodiar en silencio misericordioso a la Orden que habia
fundado.... Francisco ve como sus hermanos se dividen tomando como bandera la misma pobreza. El demonio
nos hace pelear entre nosotros defendiendo las cosas mas santas pero «con mal espiritu».

Ignacio fue sanado en su vanidad, y si ese fue el recipiente, podemos vislumbrar lo grande que era ese deseo
de vanagloria que se recre6 en una tal busqueda de la mayor gloria de Dios.

En el Diario de un cura rural, Bernanos nos relata la vida de un cura de pueblo, inspirandose en la vida del
Santo Cura de Ars. Hay dos parrafos muy hermosos que narran los pensamientos intimos del cura en los
ultimos momentos de su imprevista enfermedad: «Las ultimas semanas que Dios me conceda seguir
sosteniendo la carga de la parroquia... trataré de obrar menos preocupado por el porvenir, trabajaré tan solo
para el presente. Esa especie de trabajo parece hecha a mi medida... Pues no tengo éxito mas que en las
cosas pequeias. Y si he sido frecuentemente probado por la inquietud, tengo que reconocer que triunfo en las
minusculas alegrias». Un recipiente de la misericordia pequefiito tiene que ver con las minusculas alegrias de
nuestra vida pastoral, alli donde podemos recibir y ejercer la misericordia infinita del Padre en gestos pequefios.

El otro parrafo dice: «Todo ha terminado ya. La especie de desconfianza que tenia de mi, de mi persona, acaba
de disiparse, creo que para siempre. La lucha ha terminado. No la comprendo ya. Me he reconciliado conmigo
mismo, con este despojo que soy. Odiarse es mas facil de lo que se cree. La gracia es olvidarse. Pero si todo
orgullo muriera en nosotros, la gracia de las gracias seria apenas amarse humildemente a si mismo, como a
cualquiera de los miembros dolientes de Jesucristo». Este es el recipiente «kamarse humildemente a si mismo,
como a cualquiera de los miembros dolientes de Jesucristo». Es un recipiente comin, como un jarro viejo que
podemos pedir prestado a los mas pobres.

El «Cura Brocheroy,... el beato argentino que pronto sera canonizado, «se dejo6 trabajar el corazén por la
misericordia de Dios». Su receptaculo terminé siendo su propio cuerpo leproso. El, que sofiaba con morir
galopando, vadeando algun rio de las sierras para ir a dar la uncién a algun enfermo. Una de sus ultimas frases
fue: «No hay gloria cumplida en esta viday; «yo estoy muy conforme con lo que ha hecho conmigo respecto a la
vista y le doy muchas gracias por ello. Cuando yo pude servir a la humanidad, me conservo integros y robustos
mis sentidos. Hoy, que ya no puedo, me ha inutilizado uno de los sentidos del cuerpo. En este mundo no hay
gloria cumplida, y estamos llenos de miserias». Nuestras cosas muchas veces quedan a medias y, por eso, salir



4

de si es siempre gracia. Se nos concede «dejar las cosas» para que las bendiga y perfeccione el Sefior. No
tenemos que preocuparnos mucho de nosotros. Esto nos permite abrirnos a las penas y alegrias de nuestros
hermanos. Era el cardenal Van Thuan el que decia que, en la carcel, el Sefor le habia ensefiado a distinguir
entre «las cosas de Dios», a las que se habia dedicado en su vida libre como sacerdote y obispo, y Dios mismo,
al que se dedicaba estando encarcelado.

MARIA COMO RECIPIENTE Y FUENTE DE MISERICORDIA

Subiendo por la escalera de los santos, en esto de ir buscando los recipientes para la misericordia, llegamos a
nuestra Sefora. Ella es el recipiente simple y perfecto, con el cual recibir y repartir la misericordia. Su «si» libre
a la gracia es la imagen opuesta del pecado que llevé al hijo prodigo a la nada. Ella integra una misericordia a la
vez muy suya, muy de nuestra alma y muy eclesial. Como dice en el Magnificat: se sabe mirada con bondad en
su pequefiez y sabe ver como la misericordia de Dios alcanza a todas las generaciones. Ella sabe ver las obras
que esa misericordia despliega y se siente «acogida», junto con todo Israel, por esa misericordia. Ella guarda la
memoria y la promesa de |la misericordia infinita de Dios para con su pueblo. El suyo es el Magnificat de un
corazon integro, no agujereado, que mira la historia y a cada persona con su misericordia maternal.

En aquel rato a solas con Maria que me regald el pueblo mexicano, mirando a nuestra Sefora la Virgen de
Guadalupe y dejandome mirar por ella, le pedi por ustedes, queridos sacerdotes, para que sean buenos
curas.... Y en el discurso a los obispos les decia que habia reflexionado largamente sobre el misterio de la
mirada de Maria, sobre su ternura y su dulzura que nos infunde valor para dejarnos misericordiar por Dios.
Quisiera ahora recordarles algunos «modos» de mirar que tiene nuestra Sefiora, especialmente a sus
sacerdotes, porque a través de nosotros quiere mirar a su gente.

Maria nos mira de modo tal que uno se siente acogido en su regazo. Ella nos ensefia que «la Unica fuerza
capaz de conquistar el corazén de los hombres es la ternura de Dios. Aquello que encanta y atrae, aquello que
doblega y vence, aquello que abre y desencadena, no es la fuerza de los instrumentos o la dureza de la ley,
sino la debilidad omnipotente del amor divino, que es la fuerza irresistible de su dulzura y la promesa
irreversible de su misericordia» . Lo que sus pueblos buscan en los ojos de Maria es «un regazo en el cual los
hombres, siempre huérfanos y desheredados, estan en la busqueda de un resguardo, de un hogar». Y eso tiene
que ver con sus modos de mirar: el espacio que abren sus ojos es el de un regazo, no el de un tribunal o el de
un consultorio «profesional». Si alguna vez notan que se les ha endurecido la mirada,... que cuando ven a la
gente sienten fastidio o no sienten nada, vuelvan a mirarla a ella; mirenla con los ojos de los mas pequefos de
su gente, que mendiga un regazo, y ella les limpiara la mirada de toda «catarata» que no deja ver a Cristo en
las almas, les curara toda miopia que vuelve borrosas las necesidades de la gente, que son las del Sefior
encarnado, y de toda presbicia que se pierde los detalles, «la letra chica» donde se juegan las realidades
importantes de la vida de la Iglesia y de la familia.

Otro «modo de mirar de Maria» tiene que ver con el tejido: Maria mira «tejiendo», viendo como puede combinar
para bien todas las cosas que le trae su gente. Les decia a los obispos mexicanos que, «en el manto del alma
mexicana, Dios ha tejido, con el hilo de las huellas mestizas de su gente, el rostro de su manifestacion en la
Morenita» Un maestro espiritual ensena que lo que se dice de Maria de manera especial, se dice de la Iglesia
de modo universal y de cada alma en particular . Al ver como tejié Dios el rostro y la figura de la Guadalupana
en la tilma de Juan Diego podemos rezar contemplando cdmo teje nuestra alma y la vida de la Iglesia. Dicen
que no se puede ver como esta «pintada» la imagen. Es como si estuviera estampada. Me gusta pensar que el
milagro no fue sélo «estampar o pintar la imagen con un pincel», sino que «se recre6 el manto entero», se
transfiguré de pies a cabeza, y cada hilo —esos que las mujeres aprenden a tejer desde pequefas, y para las
prendas mas finas usan las fibras del corazén del maguey (la penca de la que se sacan los hilos)—, cada hilo
que ocupo su lugar fue transfigurado, asumiendo los detalles que brillan en su sitio y, entretejido con los demas,
de igual manera transfigurados, hacen aparecer el rostro de nuestra Sefiora y toda su persona y lo que la
rodea. La misericordia hace eso mismo, no nos «pinta» desde fuera una cara de buenos, no nos hace el
photoshop, sino que, con los hilos mismos de nuestras miserias y pecados, entretejidos con amor de Padre, nos
teje de tal manera que nuestra alma se renueva recuperando su verdadera imagen, la de Jesus. Sean, por
tanto, sacerdotes «capaces de imitar esta libertad de Dios eligiendo cuanto es humilde para hacer visible la
majestad de su rostro y de copiar esta paciencia divina en tejer, con el hilo fino de la humanidad que



5

encuentren, aquel hombre nuevo que su pais espera. No se dejen llevar por la vana busqueda de cambiar de
pueblo,... como si el amor de Dios no tuviese bastante fuerza para cambiarlo» .

El tercer modo es el de la atencion: Maria mira con atencion, se vuelca toda y se involucra entera con el que
tiene delante, como una madre cuando es todo ojos para su hijito que le cuenta algo. ....«Como ensefia la bella
tradicion guadalupana, la Morenita custodia las miradas de aquellos que la contemplan, refleja el rostro de
aquellos que la encuentran. Es necesario aprender que hay algo de irrepetible en cada uno de aquellos que nos
miran en la busqueda de Dios. Toca a nosotros no volvernos impermeables a tales miradas. ...Custodiar en
nosotros a cada uno de ellos, conservarlos en el corazon, resguardarlos. Sélo una lglesia capaz de resguardar
el rostro de los hombres que van a tocar a su puerta es capaz de hablarles de Dios.... Si no desciframos sus
sufrimientos, si no nos damos cuenta de sus necesidades, nada podremos ofrecerles. La riqueza que tenemos
fluye solamente cuando encontramos la poquedad de aquellos que mendigan, y dicho encuentro se realiza
precisamente en nuestro corazon de pastores» . A sus obispos les decia que estén atentos a ustedes, sus
sacerdotes, «que no los dejen expuestos a la soledad y al abandono, presa de la mundanidad que devora el
corazony . El mundo nos observa con atencion pero para «devorarnosy, para volvernos consumidores... Todos
necesitamos ser mirados con atencion, con interés gratuito, digamos. «Ustedes estén atentos —les decia a los
obispos— y aprendan a leer las miradas de sus sacerdotes, para alegrarse con ellos cuando sientan el gozo de
contar cuanto “han hecho y ensefiado” , y también para no echarse atras cuando se sienten un poco rebajados
y no puedan hacer otra cosa que llorar porque “han negado al Sefior” , y también para sostener ... en comunién
con Cristo, cuando alguno, abatido, saldra con Judas “en la noche”. En estas situaciones, que nunca falte la
paternidad de ustedes, obispos, para con sus sacerdotes. Animen la comunién entre ellos; hagan perfeccionar
sus dones; intégrenlos en las grandes causas, porque el corazon del apodstol no fue hecho para cosas
pequeiasy.

Por ultimo, Maria mira de modo «integro», uniendo todo, nuestro pasado, presente y futuro. No tiene una
mirada fragmentada: la misericordia sabe ver la totalidad y capta lo mas necesario. Como Maria en Cana, que
es capaz de «compadecerse» anticipadamente de lo que acarreara la falta de vino en la fiesta de bodas y pide
a Jesus que lo solucione, sin que nadie se dé cuenta, asi toda nuestra vida sacerdotal la podemos ver como
«anticipada por la misericordia» de Maria, que previendo nuestras carencias ha provisto todo lo que tenemos.
Si algo de «vino bueno» hay en nuestra vida, no es por mérito nuestro sino por su «misericordia anticipaday,
esa que ya en el Magnificat canta cdmo el Sefior «miré con bondad su pequefiez» y «se acordé de su (alianza
de) misericordia», una «misericordia que se extiende de generacion en generacion» sobre sus pobres y
oprimidos . La lectura que hace Maria es la de la historia como misericordia.

Podemos terminar rezando la Salve Regina en cuyas invocaciones late el espiritu del Magnificat. Ella es la
Madre de la misericordia, vida, dulzura y esperanza nuestra.... Sus 0jos misericordiosos son los que
consideramos el mejor recipiente de la misericordia, en el sentido de poder beber en ellos esa mirada
indulgente y buena de la que tenemos sed como solo se puede tener sed de una mirada. Esos ojos
misericordiosos son también los que nos hacen ver las obras de la misericordia de Dios en la historia de los
hombres y descubrir a Jesus en sus rostros. En ella encontramos la tierra prometida —el reino de la
misericordia instaurado por nuestro Senor— que viene, ya en esta vida, después de cada destierro al que nos
arroja el pecado.... De su mano y bajo su mirada podemos cantar con alegria las grandezas del Seor.
Podemos decirle: Mi alma te canta, Sefor, porque miraste con bondad la humildad y pequefiez de tu servidor.
Feliz de mi, que he sido perdonado. Tu misericordia, la que practicaste con todos tus santos y con todo tu
pueblo fiel, también me ha alcanzado a mi. He andado disperso, buscandome a mi mismo, por la soberbia de
mi corazén, pero no he ocupado ningun trono, Sefior, y mi Unica exaltacion es que tu Madre me alce a su
regazo, me cubra con su manto y me ponga junto a su corazon. Quiero ser amado por ti como uno mas de los
mas humildes de tu pueblo, colmar con tu pan a los que tienen hambre de ti. Acuérdate, Senor, de tu alianza de
misericordia con tus hijos, los sacerdotes de tu pueblo. Que con Maria seamos signo y sacramento de tu
misericordia”.






