SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. primer

Jueves 02.06.2016

La misericordia nos lleva de la distancia a la fiesta

La primera meditacion del Papa Francisco pronunciada en la basilica de San Juan de Letran y de la que
ofrecemos amplios extractos a continuacién tuvo como tema “De la distancia a la fiesta” y en ella, el Santo
Padre, a través sobre todo de la parabola del Padre Misericordioso, explicé como la misericordia divina, “madre
de esperanza”, hace que nos sintamos no solo como pecadores perdonados sino también como pecadores a
los que se les ha otorgado dignidad.

“Si la misericordia del Evangelio es, como hemos dicho, un exceso de Dios, un desborde inaudito, lo primero es
mirar dénde el mundo de hoy, y cada persona, necesita mas un exceso de amor asi. Lo primero es
preguntarnos cual es el receptaculo para tal misericordia; cual es el terreno desierto y seco para tal desborde de
agua viva; cuales las heridas para ese aceite balsamico; cual es la orfandad que necesita tal desvivirse en
carifios y atenciones; cual la distancia para tanta sed de abrazo y de encuentro...

La parabola que les propongo para esta meditacion es la del padre misericordioso Nos situamos en el ambito
del misterio del Padre. Y me viene al corazén comenzar por ese momento en que el hijo prodigo esta en medio
del chiquero, en ese infierno del egoismo, que hizo todo lo que quiso y, en vez de ser libre, se encuentra
esclavo. Mira a los chanchos que comen bellotas..., siente envidia y le viene la nostalgia. Nostalgia por el pan
recién horneado que los empleados de su casa, la casa de su padre, comen para el desayuno. La nostalgia...
La nostalgia es un sentimiento poderoso. Tiene que ver con la misericordia porque nos ensancha el alma. Nos
hace recordar el bien primero —la patria de donde salimos— y nos despierta la esperanza de volver.... En este
horizonte amplio de la nostalgia, este joven —dice el Evangelio— entr6 en si y se sintié miserable.

Sin detenernos ahora a describir lo misero de su estado, pasemos a ese otro momento en que, después de que
su Padre lo abrazé y lo besé efusivamente, él se encuentra sucio pero vestido de fiesta. ...Da vueltas en su
dedo al anillo de par con su padre. Tiene sandalias nuevas en los pies. Esta en medio de la fiesta, entre la
gente. Algo asi como nosotros, si alguna vez nos paso, que nos confesamos antes de la misa y ahi nomas nos
encontramos «revestidos» y en medio de una ceremonia.

AVERGONZADA DIGNIDAD



2

Detengamonos en esa «avergonzada dignidad» de este hijo prodigo y predilecto. Si nos animamos a mantener
serenamente el corazon entre esos dos extremos —la dignidad y la verglienza—, sin soltar ninguno de ellos,
quizas podamos sentir como late el corazon de nuestro Padre... Podemos imaginar que la misericordia le brota
como sangre. Que él sale a buscarnos —pecadores—, nos atrae a si, nos purifica y nos lanza de nuevo,
renovados, a todas las periferias a misericordiar a todos. Su sangre es la sangre de Cristo, sangre de la Nueva
y Eterna Alianza de misericordia, derramada por nosotros y por todos los hombres para el perdén de los
pecados. Esta sangre la contemplamos entrando y saliendo de su corazon, y del corazon del Padre. Esto es
nuestro Unico tesoro, lo Unico que tenemos para dar al mundo: la sangre que purifica y pacifica todo y a todos.
La sangre del Sefor que perdona los pecados. La sangre que es verdadera bebida, que resucita y da la vida a
lo que esta muerto por el pecado.

En nuestra oracion serena, que va de la vergiienza a la dignidad, de la dignidad a la verglienza,... pedimos la
gracia de sentir esa misericordia como constitutiva de nuestra vida entera; la gracia de sentir como ese latido
del corazén del Padre se auna con el latir del nuestro. No basta sentirla como un gesto que Dios tiene de vez en
cuando, perdonandonos algun pecado gordo, y luego nos las arreglamos solos, autbnomamente.

San Ignacio propone una imagen caballeresca propia de su época, pero, como la lealtad entre amigos es un
valor perenne, puede ayudarnos. Dice que, para sentir «confusion y verglienza» por nuestros pecados (y no
perdernos de sentir la misericordia), podemos usar un ejemplo: imaginemos que «un caballero se hallase
delante de su rey y de toda su corte, avergonzado y confundido en haberle mucho ofendido, siendo que de él
primero recibié muchos dones y muchas mercedes». No obstante, siguiendo la dinamica del hijo prodigo en la
fiesta, imaginemos a este caballero como alguien que, en vez de ser avergonzado delante de todos, el rey lo
toma inesperadamente de la mano y le devuelve su dignidad. Y vemos que no solo lo invita a seguirlo en su
lucha, sino que lo pone al frente de sus compafieros. {Con qué humildad y lealtad lo servira este caballero de
ahora en adelante!

Ya sea sintiéndonos como el hijo prodigo festejado o como el caballero desleal convertido en superior, lo
importante es que cada uno se situe en esa tension fecunda en la que la misericordia del Sefor nos pone: no
solamente de pecadores perdonados, sino de pecadores dignificados.

Simén Pedro nos ofrece la imagen ministerial de esta sana tension. El Senor lo educa y lo forma
progresivamente y lo ejercita en mantenerse asi: Simoén y Pedro. El hombre comun, con sus contradicciones y
debilidades, y el que es piedra, el que tiene las llaves, el que conduce a los demas. Cuando Andrés lo lleva a
Cristo, asi como esta, vestido de pescador, el Sefor le pone el nombre de Piedra. Apenas acaba de alabarle
por la confesion de fe que viene del Padre, cuando ya le recrimina duramente por la tentacion de escuchar la
voz del mal espiritu al decirle que se aparte de la cruz. Lo invitara a caminar sobre las aguas y lo dejara
hundirse en su propio miedo, para tenderle enseguida una mano; apenas se confiese pecador lo misionara a
ser pescador de hombres; lo interrogara prolijamente sobre su amor, haciéndole sentir dolor y verglienza por su
deslealtad y cobardia, y también por tres veces le confiara el pastoreo de sus ovejas.

Ahi tenemos que situarnos, en ese hueco en el que conviven nuestra miseria mas vergonzante y nuestra
dignidad mas alta.... Sucios, impuros, mezquinos, vanidosos, egoistas y, a la vez, con los pies lavados,
llamados y elegidos, repartiendo sus panes multiplicados, bendecidos por nuestra gente, queridos y cuidados.
Solo la misericordia hace soportable ese lugar. Sin ella, o nos creemos justos como los fariseos o nos alejamos
como los que no se sienten dignos. En ambos casos, se nos endurece el corazén.

Profundizamos un poco mas. Nos preguntamos: Y, ¢ por qué es tan fecunda esta tension? ...Diria que es
fecunda porque mantenerla nace de una decision libre. Y el Sefor actua principalmente sobre nuestra libertad,
aunque nos ayude en todo. La misericordia es cuestion de libertad. El sentimiento brota espontaneo y cuando
decimos que es visceral pareceria que es sindnimo de «animal». Pero los animales desconocen la misericordia
«moral», aunque algunos puedan experimentar algo de esa compasion, como un perro fiel que permanece al
lado de su duefio enfermo. La misericordia es una conmocion que toca las entrainas, pero puede brotar también
de una percepcion intelectual aguda —directa como un rayo, pero no por simple menos compleja—: uno intuye
muchas cosas cuando siente misericordia. Uno comprende, por ejemplo, que el otro esta en una situacion



3

desesperada, limite; le pasa algo que excede sus pecados o sus culpas; también uno comprende que el otro es
un par, que €l mismo podria estar en su lugar; y que el mal es tan grande y devastador que no se arregla solo
con justicia... En el fondo, uno se convence de que hace falta una misericordia infinita, como la del corazén de
Cristo, para remediar tanto mal y tanto sufrimiento como vemos que hay en la vida de los seres humanos...
Menos que eso, no alcanza. jTantas cosas comprende nuestra mente con sélo ver a alguien tirado en la calle,
descalzo, en una manana fria, o al Sefior clavado en la cruz por mi!

Ademas, la misericordia se acepta y se cultiva, o se rechaza libremente. Si uno se deja llevar, un gesto trae el
otro. Si uno pasa de largo, el corazén se enfria. La misericordia nos hace experimentar nuestra libertad y es alli
donde podemos experimentar la libertad de Dios, que es misericordioso con quien es misericordioso, como le
dijo a Moisés. En su misericordia el Sefior expresa su libertad. Y nosotros, la nuestra.

Podemos vivir mucho tiempo «sin» la misericordia del Sefor. Es decir: podemos vivir sin hacerla consciente y
sin pedirla explicitamente. Hasta que uno cae en la cuenta de que «todo es misericordia» y llora con amargura
no haberla aprovechado antes, siendo asi que la necesitaba tanto.

La miseria de la que hablamos es la miseria moral, intransferible, esa donde uno toma conciencia de si mismo
como persona que, en un punto decisivo de su vida, actud por su propia iniciativa: eligi6 algo y eligié mal. Este
es el fondo que hay que tocar para sentir dolor de los pecados y para arrepentirse verdaderamente. Porque, en
otros ambitos, uno no se siente tan libre ni siente que el pecado afecte toda su vida y, por tanto, no experimenta
su miseria, con lo cual se pierde la misericordia, que sélo actia con esa condicion. Uno no va a la farmacia y
dice: «Por misericordia, le pido una aspirina». Por misericordia pide que le den morfina para una persona
sumida en los dolores atroces de una enfermedad terminal.

El corazén que Dios une a esa miseria moral nuestra es el corazén de Cristo, su Hijo amado, que late como un
solo corazon con el del Padre y el del Espiritu... Es un corazén que elige el camino mas cercano y que lo
compromete. Esto es propio de la misericordia, que se ensucia las manos, toca, se mete, quiere involucrarse
con el otro, va a lo personal con lo mas personal, no «se ocupa de un casoy... sino que se compromete con una
persona, con su herida. La misericordia excede la justicia y lo hace saber y lo hace sentir; queda implicado uno
con el otro. Al dignificar,... la misericordia eleva a aquel hacia el que uno se abaja y vuelve pares a los dos, al
misericordioso y al misericordiado.

De aqui la necesidad del Padre de hacer fiesta, para que se restaure todo de una sola vez, devolviendo a su
hijo la dignidad perdida. Esto posibilita mirar al futuro de manera nueva. No es que la misericordia no tome en
cuenta la objetividad del dafio hecho por el mal. Pero le quita poder sobre el futuro,... le quita poder sobre la
vida que corre hacia delante. La misericordia es la verdadera actitud de vida que se opone a la muerte, que es
el fruto amargo del pecado. En eso es lucida, no es para nada ingenua la misericordia. No es que no vea el mal,
sino que mira lo corta que es la vida y todo el bien que queda por hacer. Por eso hay que perdonar totalmente,
para que el otro mire hacia adelante y no pierda tiempo en culparse y compadecerse de si mismo y en lo que se
perdié. En el camino de ir a curar a otros, uno ird haciendo su examen de conciencia y, en la medida en que
ayuda a otros, reparara el mal que hizo. La misericordia es fundamentalmente esperanzada.

Dejarse atraer y enviar por el movimiento del corazén del Padre es mantenerse en esa sana tension de
avergonzada dignidad. Dejarse atraer por el centro de su corazén, como sangre que se ha ensuciado yendo a
dar vida a los miembros mas lejanos, para que el Sefior nos purifique y nos lave los pies; dejarse enviar llenos
del oxigeno del Espiritu para llevar vida a todos los miembros, especialmente a los mas alejados, fragiles y
heridos.

Un cura... hablaba de una persona en situacion de calle que terminé viviendo en una hospederia. Era alguien
cerrado en su propia amargura que no interactuaba con los demas. Persona culta, se enteraron después.
Pasado algun tiempo, este hombre fue a parar al hospital por una enfermedad terminal y le contaba al cura que,
estando alli, sumido en su nada y en su decepcion por la vida, el que estaba en la cama de al lado le pidi6 que
le alcanzara la escupidera y que luego se la vaciara. Y ese pedido de alguien que verdaderamente lo
necesitaba y estaba peor que él, le abrio los ojos y el corazon a un sentimiento poderosisimo de humanidad y a



4

un deseo de ayudar al otro y de dejarse ayudar €l por Dios... De este modo, un sencillo acto de misericordia lo
conectd con la misericordia infinita, se animoé a ayudar al otro y luego se dejé ayudar él: murié confesado y en
paz.

Asi, los dejo con la parabola del padre misericordioso, una vez que nos hemos «situado» en ese momento en
que el hijo se siente sucio y revestido, pecador dignificado, avergonzado de si y orgulloso de su padre. El signo
para saber si uno esta bien situado son las ganas de ser misericordioso con todos en adelante. Ahi esta el
fuego que vino a traer Jesus a la tierra, ese que enciende otros fuegos. Si no se prende la llama, es que alguno
de los polos no permite el contacto. O la excesiva verglienza, que no «pela los cables» y, en vez de confesar
abiertamente «hice esto y esto», se tapa; o la excesiva dignidad, que toca las cosas con guantes.

LOS EXCESOS DE LA MISERICORDIA

El unico exceso ante la excesiva misericordia de Dios es excederse en recibirla y en desear comunicarla a los
demas. El Evangelio nos muestra muchos lindos ejemplos de los que se exceden para recibirla: el paralitico,
cuyos amigos lo hacen entrar por el techo en medio del sitio donde estaba predicando el Sefior; el leproso, que
deja a sus nueve compaferos y regresa glorificando y dando gracias a Dios a grandes voces y va a ponerse de
rodillas a los pies del Sefior...; el ciego Bartimeo, que logra detener a Jesus con sus gritos; la mujer hemorroisa,
que en su timidez se las ingenia para lograr una estrecha cercania con el Sefior y que, como dice el Evangelio,
cuando tocé el manto, el Sefor sintié que salia de él una dynamis...; todos son ejemplos de ese contacto que
enciende un fuego y desencadena la dinamica, la fuerza positiva de la misericordia. También esta la pecadora,
cuyas excesivas muestras de amor al Sefor al lavarle los pies con sus lagrimas y secarselos con sus cabellos,
son para el Sefor signo de que ha recibido mucha misericordia, y por eso lo expresa asi... La gente mas simple,
los pecadores, los enfermos, los endemoniados..., son exaltados inmediatamente por el Sefor, que los hace
pasar de la exclusién a la inclusién plena, de la distancia a la fiesta. . Y esto no se entiende si no es en clave de
esperanza, en clave apostdlica, en clave del que es misericordiado para misericordiar.

Podemos terminar rezando, con el Magnificat de la misericordia, el Salmo 50 del rey David, que recitamos en
los laudes todos los viernes. Es el Magnificat de «un corazén contrito y humillado» que, en su pecado, tiene la
grandeza de confesar al Dios fiel que es mas grande que el pecado. Situados en el momento en que el hijo
prédigo esperaba un trato distante y, en cambio, el padre lo metio de lleno en una fiesta, podemos imaginarlo
rezando el Salmo 50. Y rezarlo a dos coros con él.... Podemos escucharlo cémo dice: «Misericordia, Dios mio,
por tu bondad; por tu inmensa compasién borra mi culpa...». Y nosotros decir: «Pues yo (también) reconozco
mi culpa, tengo siempre presente mi pecado». Y a una voz, decir: «Contra ti, Padre, contra ti solo pequé».

Rezamos desde esa tensién intima que enciende la misericordia, esa tension entre la verglienza que dice:
«Aparta de mi pecado tu vista, borra en mi toda culpa»; y esa confianza que dice: «Rociame con el hisopo y
quedaré limpio, lavame; quedaré mas blanco que la nieve». Confianza que se vuelve apostolica: «Devuélveme
la alegria de la salvacion, afianzame con espiritu firme y ensefaré a los malvados tus caminos, los pecadores
volveran a ti».



