
الكرسي الرسولي

رشع عباّرلا نُوال ابابلا ةسادق ةملك

ّيلوسّرلا ّيسركلا ىدل نيدمَتعُملا نيّيسامولبّدلا ىلإ

ةديدجلا ةنّسلاب يناهّتلا لدابتل يونّسلا ءاقللا ةبسانم يف

2026 رياني/يناّثلا نوناك 9

تاكربلا ةعاق يف

[Multimedia]

_________________________________

أصحاب السّعادة،
السّادة أعضاء السّلك الدبلوماسيّ،
سيّداتي، سادتي،

أشكرُ أوّلًا صاحبَ السّعادة السّفير جورج بوليدِس (George Poulides)، عميدَ السّلك الدبلوماسيّ، على كلامه الطّيّب
والبليغ الذي وجّهه إليّ باسمكم جميعًا، وأرحّب بكم في هذا اللقاء الذي نجتمع فيه لنتبادل التّهاني في بداية السّنة
الجديدة.

إنّها مناسبةٌ تقليديّة في حياة السّلك الدبلوماسيّ المعتمد لدى الكرسيّ الرسوليّ. لكنّها أمر جديد، بالنسبة لي. فقد
دُعيت منذ أشهر قليلة لكي أرعى قطيع المسيح. لذلك، يسرّني أن أستقبلكم هذا الصّباح، وأشكركم على حضوركم
الكثير، الذي ازدان هذه السّنة بحضور رؤساء البعثات المقيمين الجدد من كازاخستان وبوروندي وبيلاروس. أشكر
السّلطات الحكوميّة المعنيّة على قرارها افتتاح بعثات دبلوماسيّة لدى الكرسيّ الرسوليّ في روما، وهو دليل عمليّ
على العلاقات الثنائيّة الطّيّبة والمُثمرة. من خلالكم جميعًا، السّفراء الأعزّاء، أودّ أن أُبلِّغ تحيّتي وأطيب تمنّياتي إلى
بلدانكم، وأن أشارككم نظرةً عن زماننا هذا، الذي يُعاني من المزيد من التوتّرات والصّراعات.

كانت السّنة التي انتهت منذ أيّام غنيّة بالأحداث، بدءًا بالأحداث التي طالت مباشرةً حياة الكنيسة، التي عاشت يوبيلًا
مكثّفًا، وشهدت عودة سلفي الموقّر، البابا فرنسيس، إلى بيت الآب. احتشد العالم بأسره حول نعشه يوم الجنازة،
وشعر بفقدانه إذ كان أبًا قاد شعب الله بمحبةٍ رعويّة عميقة.

أغلقنا قبل أيّام قليلة آخر بابٍ مقدّس، وهو باب بازيليكا القدّيس بطرس، الذي فتحه البابا فرنسيس نفسه ليلة عيد
الميلاد سنة 2024. بسنة اليوبيل المقدّسة، توافد ملايين الحجّاج إلى روما ليقوموا بحجّ اليوبيل. جاء كلّ واحدٍ منهم

https://www.vatican.va/content/francesco/ar/events/event.dir.html/content/vaticanevents/ar/2024/12/24/messa-natale.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/events/event.dir.html/content/vaticanevents/ar/2026/1/6/epifania.html
https://www.vatican.va/content/francesco/ar/events/event.dir.html/content/vaticanevents/ar/2024/12/24/messa-natale.html


في هذا اللقاء، أودّ أن أعبّر عن شكري الخاصّ لأهالي روما، الذين استقبلوا بصبرٍ كبير وروحٍ مضيافة، الحجّاج والسيّاح
الكثيرين الذين وفدوا إلى المدينة من مختلف أنحاء العالم. وأودّ أن أوجّه تقديرًا خاصًّا إلى الحكومة الإيطاليّة، وإدارة
بلديّة روما، وقوّات الأمن، الذين عملوا بغيرة ودقّة لكي تكون روما قادرة على استقبال جميع الزوّار، ولكي تُقام
احتفالات اليوبيل والأحداث التي أعقبت وفاة البابا فرنسيس بطمأنينة وأمان.

يشترك الكرسيّ الرسوليّ وإيطاليا ليس فقط في القرب الجغرافيّ، بل قبل كلّ شيء في تاريخٍ طويل من الإيمان
والثّقافة، يربط الكنيسة بشبه الجزيرة الجميلة هذه وبشعبها. وتشهد على ذلك أيضًا العلاقات الثّنائيّة المميّزة، التي
تعزّزت هذه السّنة بدخول التّعديلات على اتّفاقيّة الرّعاية الرّوحيّة للقوّات المسلّحة حيّز التّنفيذ، ما يتيح فعّاليّة أكبر في
المرافقة الرّوحيّة للنّساء والرّجال الذين يؤدّون خدمتهم في القوّات المسلّحة الإيطاليّة وفي المهمّات الكثيرة خارج
البلاد. وأيضًا التّوقيع على اتّفاقيّة إنشاء محطّة للطّاقة الشّمسيّة في أرض زراعيّة في منطقة سانتا ماريّا دي غاليريا
(Santa Maria di Galeria)، التي ستوفّر الطّاقة الكهربائيّة لمدينة الفاتيكان باستخدام مصادر متجدّدة، ممّا يؤكِّد
الالتزام المشترك في حماية الخليقة. أتقدّم بالشّكر أيضًا لكبار المسؤولين في الدّولة على زياراتهم لِي في بداية
حبريّتي، ولكرم الضّيافة الذي حظيتُ بها في القصر الرّئاسيّ (Quirinale) من فخامة رئيس الجمهوريّة، الذي أودّ أن
أوجّه إليه تحيّتي القلبيّة مع شكري الجزيل.

على مدار السّنة، واستجابةً للدّعوة التي كانت قد وُجّهت إلى البابا فرنسيس، سُررت بزيارة تركيّا ولبنان. أشكر السّلطات
في كلا البلدين على حفاوة الاستقبال. استطعت في إزنيق في تركيّا، مع بطريرك القسطنطينيّة المسكونيّ وممثّلي
الطّوائف المسيحيّة الأخرى أن أُحيي ذكرى ألف وسبع مائة سنة لمجمع نيقية، المجمع المسكونيّ الأوّل. كانت مناسبةً
مهمّة لتجديد الالتزام في المسيرة نحو الوَحدة المنظورة الكاملة بين جميع المسيحيّين. التقيتُ في لبنان شعبًا مفعمًا
بالإيمان والحيويّة، رغم الصّعوبات، ولمستُ الرّجاء المتدفّق من الشّباب، الذين يطمحون إلى بناء مجتمعٍ فيه مزيد من
العدل والانسجام، يعزّز تلاقي الثّقافات والأديان فيجعل بلاد الأرزّ فريدةً في العالم.

السّفراء الأعزّاء،

كتب القدّيس أغسطينس أحدَ أهمّ أعماله اللاهوتيّة والفلسفيّة والأدبيّة، مستلهمًا الأحداث المأساويّة لنهب روما سنة
410 للميلاد، وهو بعنوان: مدينة الله (De Civitate Dei). وكما لاحظ البابا بندكتس السّادس عشر، هذا المؤلَّف "عملٌ
ضخمٌ وحاسم في تطوّر الفكر السّياسيّ الغربيّ وفي اللاهوت المسيحيّ للتاريخ" [1]، مُستوحى من ”رواية“، بحسب
تعبيرنا المعاصر، كانت منتشرة آنذاك: "الوثنيّون، الذين كانوا لا يزالون كثُرًا في ذلك الوقت، وكذلك عدد غير قليل من
المسيحيّين، يظنّون أنّ إله الدّيانة الجديدة، والرّسل أنفسهم، أظهروا أنّهم غير قادرين على حماية المدينة. وفي زمن
الآلهة الوثنيّة كانت روما رأس العالم، والعاصمة الكبرى، ولم يكن أحد يتصوّر أنّها قد تسقط في أيدي الأعداء. أمّا الآن،
مع إله المسيحيّين، فلم تعد هذه المدينة الكبيرة تبدو آمنة" [2].

لا شكّ أنّ زماننا يختلف كثيرًا عن هذه الأحداث. لا من حيث البعد الزّمنيّ فحسب، بل أيضًا من حيث الحساسيّة الثقافيّة
المختلفة وتطوّر أنماط التّفكير. مع ذلك، لا يمكننا أن نتجاهل حقيقة أنّ حساسيّة ثقافتنا نفسها قد استمدّت غذاءها من
ذلك الكتاب، الذي يخاطب النّاس في كلّ زمن، مثل كلّ الأعمال الكلاسيكيّة.

قرأ أغسطينس الأحداث والواقع التّاريخيّ وفق نموذج المدينَتَين: مدينة الله، التي هي أبديّة، وتمتاز بمحبّة الله غير
المشروطة (amor Dei)، بالإضافة إلى محبّة القريب، ولا سيّما الفقراء، - والمدينة الأرضيّة، التي هي مكان إقامةٍ
مؤقّت يعيش فيه البشر إلى حين موتهم. في وقتنا الحاضر، تشمل هذه المدينة جميع المؤسّسات الاجتماعيّة
والسّياسيّة، من العائلة إلى الدّولة القوميّة والمنظّمات الدوليّة. كانت هذه المدينة، بالنّسبة لأغسطينس، متجسّدة في
الإمبراطوريّة الرّومانيّة. تتمحور المدينة الأرضيّة على محبّة الذّات المتكبّرة (amor sui)، وعلى السّعي إلى السّلطة
والمجد الدنيويَّين، اللذَين يقودان إلى الهلاك. مع ذلك، لا تهدف قراءة التّاريخ إلى إقامة تعارض بين الآخرة والحاضر،
أو بين الكنيسة والدّولة، ولا إلى جدلٍ حول دور الدّين في المجتمع المدنيّ.

في رؤية القدّيس أغسطينس، تتعايش المدينتان إلى نهاية الأزمنة، ولكلٍّ منهما بُعدٌ خارجيّ وبُعدٌ داخليّ، إذ لا تُقاسان

2

https://www.vatican.va/content/vatican/ar/special/sede-vacante/sede-vacante-2025.html
https://www.iubilaeum2025.va/ar.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/events/event.dir.html/content/vaticanevents/ar/2025/10/14/visita-mattarella.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/travels/2025/documents/turchia-libano-2025.html
https://www.vatican.va/content/vatican/ar/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/events/event.dir.html/content/vaticanevents/ar/2025/11/28/turchia-incontro-ecumenico.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/travels/2025/documents/turchia-libano-2025.html


مدينة الله لا تقدّم برنامجًا سياسيًّا، بل تُقدّم تأمّلات ثمينة في قضايا أساسيّة من الحياة الاجتماعيّة والسّياسيّة، مثل
السّعي إلى العيش معًا عيشًا فيه مزيد من العدل والسّلام بين الشّعوب. حذّر أغسطينس أيضًا من الأخطار الجسيمة
التي تهدّد الحياة السّياسيّة جرّاء التلاعب بالتّاريخ، والنّزعات القوميّة المفرطة، وتشويه مثال رجل الدّولة.

على الرّغم من اختلاف السّياق الذي نعيشه اليوم عن سياق القرن الخامس، فإنّ بعض أوجه الشّبه لا تزال راهنة إلى
حدّ بعيد. كما في ذلك الوقت، نحن الآن في عصر تحرّكاتٍ هجرة واسعة، وكما في ذلك الوقت، نحن الآن في زمن
يشهد إعادة ترتيب عميقة للتوازنات الجيوسياسيّة والنّماذج الثّقافيّة، وكما في ذلك الوقت، نحن الآن، بحسب تعبير البابا
فرنسيس الشّهير، لسنا في عصر التّغيير، بل في تغيّر العصر. [3]

في وقتنا، ما يُقلق بشكلٍ خاصّ على الصّعيد الدّوليّ، هو الضُّعفُ في التعدّديّة. فالدّبلوماسيّة التي تعزّز الحوار
وتسعى إلى توافق الجميع، يُستعاض عنها شيئًا فشيئًا بدبلوماسيّة القوّة، سواء من قِبَل أفراد أو من قِبَل جماعات من
الحُلفاء. رجعت الحرب كأنّها ”موضة“ العصر، والحماسة العسكريّة بدأت تتمدّد. انكسر المبدأ الذي أُقرّ بعد الحرب
العالميّة الثّانية، الذي كان يَنهى الدّول من أن تستخدم القوّة لانتهاك حدود غيرها. لم نعد نطلب السّلام باعتباره عطيّة
وخيرًا نطلبه لذاته "في السّعي إلى نظامٍ يريده الله، يستلزم عدلًا أسمى بين البشر" [4]، بل نطلبه بقوّة السّلاح،
باعتباره شرطًا لفرض الهيمنة والسّيادة. هذا الأمر يقوّض بشكل خطير سيادة القانون، التي تُعدّ الأساس لكلّ عيش
مدنيٍّ معًا بسلام.

علاوة على ذلك، كما لاحظ القدّيس أغسطينس، "لا أحد لا يرغب في السّلام. حتّى الذين يريدون الحرب، لا يريدون
سوى الانتصار، وبالتّالي يريدون أن يحقّقوا سلامًا مُنتصرًا بالحرب. في الواقع، النّصر ليس سوى إخضاع للذين
يقاومون، وعندما يتحقّق ذلك، يحلّ السّلام. […] وكذلك الذين يريدون كسر السّلام الذي يعيشون فيه، لا يكرهون
السّلام، بل يريدون أن يكون خاضعًا لسلطتهم الحرّة. إذًا، هم لا يريدون انعدام السّلام، بل يريدون السّلام الذي
يريدونه هُم" [5].

هذا الموقف بالتّحديد هو الذي قاد البشريّة إلى مأساة الحرب العالميّة الثّانية، التي نشأت من رمادها الأمم المتّحدة،
والتي تمّ الاحتفال مؤخرًّا بذكرى ثمانين سنة على تأسيسها. تأسّست الأمم المتّحدة بإرادة واحد وخمسين بلدًا لتكون
مركزًا للتعاون متعدّد الأطراف، بهدف منع الكوارث العالميّة في المستقبل، وحماية السّلام، والدّفاع عن حقوق
الإنسان الأساسيّة، وتعزيز التّنمية المستدامة.

أودّ أن أؤكِّد بصورة خاصّة على أهمّيّة القانون الدّوليّ الإنسانيّ، إذ لا يجوز أن يخضع احترامه للظّروف أو للمصالح
العسكريّة والاستراتيجيّة. يضمن القانون الإنساني، وسط ويلات الحرب، حدًّا أدنى من الإنسانيّة، وهو علاوة على ذلك
التزام تعهّدت الدّول باحترامه، ومن ثمَّ يجب أن يُقدَّم دائمًا على مقاصد المتحاربين، وذلك بهدف التّخفيف من الآثار
المدمّرة للحرب، ولا بد من النّظر أيضًا إلى ما بعد، إلى إعادة الإعمار. وأمام تدمير المستشفيّات، والبِنَى التّحتيّة للطّاقة،
والمساكن، والأماكن الضّروريّة للحياة اليوميّة، لا يمكن الصّمت، بل لا بد من التّأكيد أنّ كلّ ذلك هو انتهاك جسيم
للقانون الدّوليّ الإنسانيّ. يؤكّد الكرسيّ الرّسوليّ بحزم إدانته لكلّ أشكال إصابة المدنيّين في العمليّات العسكريّة،
ويعرب عن أمله في أن تتذكّر الأسرة الدّوليّة أنّ حماية مبدأ حرمة الكرامة الإنسانيّة وقدسيّة الحياة يجب أن تكون
دائمًا أهمّ من أيّ مصلحة وطنيّة.

وفي هذه الرّؤيّة، قامت الأمم المتّحدة بالوساطة في النّزاعات، وعملت على تعزيز التنمية، وساعدت الدّول في حماية
حقوق الإنسان والحرّيّات الأساسيّة. وفي عالمٍ تعصف به تحدّيات معقّدة مثل التوترات الجيوسياسيّة، وعدم المساواة،
والأزمات المناخيّة، ينبغي لمنظمة الأمم المتّحدة أن تؤدّي دورًا محوريًا في تعزيز الحوار وتقديم الدّعم الإنساني،
مساهمةً في بناء مستقبل فيه مزيد من العدل. ومن ثمّ تظهر الحاجة إلى بذل جهود خاصّة حتّى لا تعكس الأمم
المتّحدة واقع عالم اليوم ولا عالم ما بعد الحرب فحسب، بل تكون أيضًا موجّهة وفعّالة لتجاوز الأيديولوجيّات، ولتحقيق
سياسات تهدف إلى وَحدة العائلة البشريّة بين الشّعوب.

الغاية من التعدديّة، إذن، هي توفير مساحة يلتقي فيها النّاس ويتحاورون، على مثال المنتدى الرّوماني القديم أو ساحة

3

https://www.vatican.va/content/vatican/fr/holy-father/francesco.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr/holy-father/francesco.html


في أيامنا هذه، أصبح معنى الكلمات أكثر إبهامًا، وأصبحت المفاهيم التي تمثّلها أكثر التباسًا. ولم تعد اللغة الوسيلة
المميّزة للطّبيعة الإنسانيّة من أجل المعرفة واللقاء، بل صارت، في ثنايا الغموض الدّلالي، تتحوّل على نحو متزايد إلى
سلاح يُستعمل للخداع أو لضرب الخصوم والإساءة إليهم. نحن بحاجة إلى أن تعود الكلمات لتعبّر بوضوح لا لبس فيه
عن حقائق ثابتة. عندئذ فقط يمكن استئناف حوار أصيل وخالٍ من معانٍ خفية. ويجب أن يتحقّق ذلك في بيوتنا
وساحاتنا، وفي السّياسة، وفي وسائل الإعلام ووسائل التواصل الاجتماعي، وفي إطار العلاقات الدّوليّة والتعدديّة،
لكي تستعيد هذه التعددية القوّة اللازمة لأداء مهمّتها كمساحة للّقاء والوساطة، وهي ضروريّة لمنع النّزاعات، وحتّى لا
يميل أحد إلى الاعتداء على الآخر بمنطق القوّة، سواء كانت لفظيّة أم جسديّة أم عسكريّة.

يجدر التّنبيه أيضًا إلى هذه المفارقة أنّ الكلمة فقدت معناها وذلك باسم الدّفاع عن حرّيّة التّعبير نفسها. مع أنّ
الحقيقة، عند التأمّل الدّقيق، هي عكس ذلك تمامًا: فحرّيّة الكلام والتّعبير إنّما تُصان وتُضمَن بفضل وضوح اللغة
ودلالتها الأكيدة، وتكون كلّ كلمة مرتبطة بالحقيقة. لكن بدل ذلك، وممّا يؤسف له، أنّه يُلاحَظ، ولا سيّما في الغرب،
تضاؤل متزايد في المساحات المتاحة لحرّيّة التّعبير الأصيلة، ويتطوّر عكس ذلك خطابٌ جديد بحسب اسلوب أورويل
(Orwell)، الذي يدعي مزيدًا من الشّموليّة، وهو يعمل على إقصاء كلّ من لا يتكيّف مع الإيديولوجيات التي تحرّكه.

ومن هذا الانحراف تنبثق، للأسف، انحرافات أخرى تؤدّي إلى تقييد حقوق الإنسان الأساسيّة، وفي مقدّمها حرّية
الضّمير. الاعتراض باسم الضّمير يسمح للفرد أن يرفض التزامات ذات طابع قانوني أو مهني تتعارض مع مبادئ
أخلاقيّة أو دينيّة أو مع قِيَمٍ متجذّرة في عمق ضميره الشّخصيّ، سواء كان ذلك رفض الخدمة العسكريّة باسم
اللاعنف، أم رفض ممارسات مثل الإجهاض أو القتل الرّحيم من قبل الأطباء والعاملين في القطاع الصّحّيّ. الاعتراض
باسم الضّمير ليس تمرّدًا، بل هو فعل أمانة ووفاء للذات. وفي هذه المرحلة التّاريخيّة الخاصّة، تبدو حرّيّة الضّمير
موضع تشكيك متزايد من قبل الدّول، بما فيها تلك التي تعلن أنّها قائمة على الدّيمقراطيّة وحقوق الإنسان. إلاّ أنّ
الحرّيّة تُقيم توازنًا بين المصلحة العامّة وكرامة الفرد، مؤكّدة أنّ المجتمع الحرّ حقًا لا يفرض ”التسوية“ بين الأفراد، بل
يحمي تنوّع الضّمائر، فيحول دون الانزلاقات السّلطويّة ويعزّز حوارًا أخلاقيًّا يُغني النّسيج الاجتماعيّ.

كذلك الحرّيّةُ الدّينيّة تواجه خطرَ الاضطهاد، وهي، كما ذكّر البابا بندكتس السّادس عشر، أوّل حقوق الإنسان، لأنّها تُعبّر
عن أعمق ما في الإنسان [7]. تشير أحدث البيانات إلى أن انتهاكات الحرّيّة الدّينيّة في ازدياد، وأنّ 64٪ من سكان
العالم يتعرّضون لانتهاكات جسيمة في حرّيّتهم الدّينيّة.

وإذا طالب الكرسيّ الرّسوليّ بالاحترام الكامل للحرّيّة الدّينيّة وحرّيّة العبادة للمسيحيّين، فإنّه يطالب بذلك أيضًا لجميع
الجماعات الدّينيّة الأخرى. وبمناسبة الذّكرى السّتين لإصدار الوثيقة (Nostra aetate)، أحد ثمار المجمع المسكونيّ
الفاتيكانيّ الثّاني الذي اختُتم في 8 كانون الأوّل/ديسمبر 1965، أُتيحت لي الفرصة للتأكيد مجدّدًا على الرّفض القاطع
لكلّ أشكال معاداة السّامية، التي ما زالت، مع الأسف، تنشر بذار الكراهية والموت، وعلى أهمّيّة تنمية الحوار اليهوديّ-
المسيحيّ عبر تعميق الجذور المشتركة في الكتاب المقدس.

في مناسبة الذّكرى نفسها، أتاح لي اللقاء مع ممّثلي الدّيانات الأخرى أن أجدّد تقديري وتأييدي للمسيرة التي أنجِزَت في
العقود الأخيرة في الحوار بين الأديان، لأنّ في كلّ بحث ديني صادق "انعكاسًا للسرّ الإلهي الواحد الذي يعانق كلّ
الخليقة" [8]. وعلى هذا الأساس، أناشد جماعة الدّول أن تضمن حرّيّة الدّين والعبادة الكاملة لجميع مواطنيها.

ولا يمكننا أن نغضَّ الطّرف عن الواقع وهو أنّ اضطهاد المسيحيّين ما زال إحدى أكثر أزمات حقوق الإنسان انتشارًا
في يومنا هذا، إذ يطال أكثر من 380 مليون مؤمن في مختلف أنحاء العالم، يتعرّضون، في مستويات مرتفعة أو
قصوى، للتمييز والعنف والقمع بسبب إيمانهم. وتمسّ هذه الظّاهرة نحو مسيحيّ واحد من كلّ سبعة على الصّعيد
العالمي، وقد تفاقمت في عام 2025 بفعل النّزاعات الجارية، والأنظمة الاستبداديّة، والتطرّف الدّيني. وتُظهر هذه
المعطيات جميعها، للأسف، أنّ الحرّيّة الدّينيّة تُعامَل في كثير من السّياقات على أنّها ”امتياز“ أو تنازُلٌ يُمنَح، أكثر منه
حقًا إنسانيًّا أساسيًّا.

في هذا المقام، أودّ أن أوجّه فكرة خاصّة إلى ضحايا العنف العديدة التي اتّسمت أيضًا بدوافع دينيّة في بنغلادش

4

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/events/event.dir.html/content/vaticanevents/ar/2025/10/28/nostra-aetate.html


ويجب ألا نغضَّ الطّرف عن التّمييز الذي يمارس ضدّ المسيحيّين بشكلٍ خفيّ، وهو آخذٍ في الانتشار حتّى في بلدان
يشكّلون فيها أكثريّة عددية، مثلًا في أوروبا والأميركيَتَين، حيث تُقيَّد أحيانًا إمكانيتهم في إعلان الحقائق الإنجيليّة لأسباب
سياسيّة أو أيديولوجيّة، ولا سيّما عندما يدافعون عن كرامة الضّعفاء، وعن غير المولودين بعد، أو عن اللاجئين
والمهاجرين، أو عندما يدافعون عن كيان الأسرة.

في إطار العلاقات والأعمال على الصّعيد الدّولي، يتّخذ الكرسيّ الرّسوليّ دائمًا موقفًا ثابتًا يدافع فيه عن كرامة
الإنسان غير قابلة التصرّف. ولذلك لا يمكن إغفال، على سبيل المثال، أنّ كل مهاجر هو إنسان، وبهذه الصّفة، فإنّه
يمتلك حقوقًا غير قابلة للتصرّف ويجب احترامها في كلّ ظرف. ثم إنّ جميع المهاجرين لا ينتقلون بمحض اختيارهم،
بل يُجبَرُ الكثيرون على الفرار بسبب العنف والاضطهاد والنّزاعات، وأيضًا بفعل آثار التغيّرات المناخيّة، كما يحدث في
أجزاء مختلفة من إفريقيا وآسيا. وفي هذه السّنة، التي يُحتفل فيها أيضًا بالذّكرى الخامسة والسّبعين لتأسيس المنظمّة
الدّوليّة للهجرة، أجدّد تمنّي الكرسيّ الرّسوليّ ألاّ تتحوّل الإجراءات التي تتّخذها الدّول لمكافحة اللاشرعيّة والاتّجار
بالبشر إلى ذريعة للمساس بكرامة المهاجرين واللاجئين.

وتنطبق الاعتبارات نفسها على السّجناء، الذين لا يجوز تقييدهم إلى الأبد بالجرائم التي ارتكبوها. وفي هذه المناسبة،
أودّ أن أعبّر عن الشّكر الجزيل للحكومات التي استجابت لنداء سَلَفي الموقَّر الذي دعا إلى اتّخاذ مبادرات رأفة في أثناء
سنة اليوبيل، وقد عبَّر عن أمله في أن يُلهم روحُ اليوبيل إدارةَ العدالة بصورة دائمة وفي مؤسّسات، حتّى تكون
العقوبات متناسبة مع الجرائم المرتكبة، وتُضمَن ظروفٌ كريمة للمساجين، ولا سيّما أن يُبذل الجهد من أجل إلغاء
عقوبة الإعدام، التي تقضي على كلّ رجاء في الغفران والتّجدّد. [9] ولا يمكننا أيضًا أن ننسى معاناة السّجناء
السّياسيّين الكثيرين، الموجودين في دول كثيرة.

بالإضافة إلى ذلك، في المنظور المسيحيّ، خُلِقَ الإنسان على صورة الله ومثاله، وكما "دعاه إلى الوجود بدافع المحبّة،
دعاه في الوقت نفسه إلى المحبّة" [10]. وتتجلّى هذه الدّعوة بشكلٍ مميّز وفريد داخل الأسرة. فيها يتعلّم الإنسان أن
يحبّ، وتنمو فيه القدرة على خدمة الحياة، مساهِمًا بذلك في تنمية المجتمع وفي رسالة الكنيسة.

وعلى الرّغم من مكانة الأسرة المركزيّة، توجد المؤسّسة العائليّة اليوم أمام تحدّيَين أساسيَّين. فمن جهة، يُلاحَظ في
النّظام الدولي نزعة مقلقة نحو إهمال دورها الاجتماعيّ الجوهريّ والتقليل من شأنها، ما يؤدي إلى تهميشها كمؤسّسة
بصورة تدريجيّة. ومن جهةٍ أخرى، لا يمكن إغفال الواقع المتنامي والمؤلم لعائلات هشّة، متفكّكة ومتألّمة، تعاني من
صعوبات داخليّة ومن ظواهر مقلقة، بما فيها العنف الأسري.

الدّعوة إلى المحبّة والحياة، التي تتجلّى بصورة سامية في الاتّحاد الحصري وغير القابل للانحلال بين المرأة والرّجل،
تفرض واجبًا أخلاقيًّا أساسيًّا، وهو تهيئة الظّروف التي تمكّن العائلات من استقبال الحياة النّاشئة والعناية بها عنايةً
كاملة. هذه أولويّة قصوى، ولا سيّما في البلدان التي تشهد انخفاضًا دراماتيكيًا في نسبة المواليد. فالحياة، في حقيقتها،
عطيّة لا تُقدَّر بثمن، تنمو ضمن مشروعٍ هي علاقة تقوم على التّبادل والخدمة.

في ضوء هذه الرّؤيّة العميقة للحياة، أنّها عطيّة يجب رعايتها، وللأسرة التي هي الحارسة المسؤولة عنها، يأتي
الرّفض القاطع للممارسات التي تنكر أصل الحياة ونمُوَّها أو تسخِّرها لمآرب أخرى. ومن بين هذه الممارسات
الإجهاض، الذي يضع حدًا لحياةٍ ناشئة وينكر استقبال عطيّة الحياة. وفي هذا السّياق، يعبّر الكرسيّ الرّسوليّ عن قلقٍ
بالغ إزاء تمويل المشاريع عبر الحدود بهدف الوصول إلى ما يُسمّى ”الحق في الإجهاض الآمن“، ويرى أنّه من
المؤسف أن تُخصَّص الموارد العامّة لإزهاق الحياة بدلًا من استثمارها في دعم الأمّهات والعائلات. يجب أن يبقى
الهدف الأوّل هو حماية كلّ مولودٍ لم يولد بعد، وتقديم دعمٍ فعلي وملموس لكلّ امرأة كي تتمكّن من استقبال الحياة.

ومثل ذلك، الأمومة البديلة، التي تُحوِّل الحَمَل إلى خدمة-تجارة، فتُنتهَك كرامة الإنسان، سواء في الطّفل الذي يصير
”مُنتَجًا“، أم كرامة الأم التي يُستَغَلُّ جسدها وتبدَّل كلّ عمليّة الإنجاب فيها، ويُشوَّه بذلك مشروع العلاقات الأصليّ في
الأسرة.

5



وينطبق ذلك أيضًا على المرضى وكبار السّنّ والأشخاص الوحيدين، الذين يجدون أحيانًا صعوبة في رؤيّة سببٍ يدفعهم
إلى الاستمرار في الحياة. وتقع على عاتق المجتمع المدنيّ والدّول أيضًا مسؤوليّة الاستجابة العمليّة لحالات الضّعف،
بتقديم حلول لمعاناة الإنسان، مثل العلاجات المليِّنة للأوجاع، وتعزيز سياسات تضامن حقيقيّ، بدل تشجيع أشكال من
الشّفقة الوهمية مثل موت الرّحيم.

وينطبق ذلك أيضًا على الشّباب الكثيرين الذين يُجبرون على مواجهة صعوبات جمّة، من بينها الإدمان على المخدّرات.
ولا بدّ من جهدٍ مشترك من الجميع للقضاء على هذه الآفة التي تصيب الإنسانيّة، وعلى تجارة المخدّرات التي تغذّيها،
لتجنّب سقوط ملايين الشّباب حول العالم ضحيّة تعاطي المخدّرات. وإلى جانب هذا الجهد، ينبغي اعتماد سياسات
مناسبة للتعافي من الإدمان، وزيادة الاستثمارات في التنمية البشريّة، والتعليم، وخلق فرص العمل.

وفي ضوء هذه التحدّيات، من الضّروريّ أن نؤكّد بقوّة أنّ حماية الحقّ في الحياة تشكّل الأساس الذي لا غِنَى عنه
لجميع حقوق الإنسان الأخرى. فالمجتمع لا يكون سليمًا ومتقدّمًا إلاّ عندما يصون قدسيّة الحياة البشريّة ويعمل بنشاط
على تعزيزها.

الاعتبارات التي قدّمتُها تؤدّي إلى الاعتقاد بأنّه تمّ انقطاع في السّياق الرّاهن في منظومة حقوق الإنسان. فالحقّ على
حرّيّة التّعبير، وحرّيّة الضّمير، والحرّيّة الدّينيّة، بل الحقّ في الحياة، صار يتعرّض لتقييدات باسم حقوق أخرى يُزعَم أنّها
جديدة، ما يؤدّي إلى إضعاف البنية نفسها لحقوق الإنسان ويفسح المجال للقوّة والاستبداد. ويحدث ذلك عندما يصير
كلّ حقٍّ ومرجعيته ذاته، ولا سيّما عندما يفقد ارتباطه بواقع الأشياء وطبيعتها وبالحقيقة.

السّادة السّفراء،

كان القدّيس أغسطينس يقول بتلازم وجود مدينة الله والمدينة الأرضيّة إلى نهاية الدّهور. أمّا زمننا فيبدو ميّالًا بالأحرى
إلى إنكار ”حقّ المواطنة“ لمدينة الله. وكأنّ المدينة الأرضيّة وحدها هي الموجودة، محصورة حصرًا داخل حدودها.
الاكتفاء بالبحث عن الخيرات الزمنية يقوّض ”طمأنينة النّظام“ [11] التي هي، بحسب أغسطينس، جوهر السّلام نفسه،
ذلك السّلام الذي يهمّ المجتمع والأمم كما يهمّ النّفس البشريّة عينها، وهو عنصر أساسيّ لكلّ تعايش مدني. وعندما
يغيب الأساس المتعالي والموضوعي، لا يسود سوى حبّ الذّات، إلى حدّ اللامبالاة بالله، وهو ما يحكم المدينة الأرضية
[12]. وبذلك، يقول أغسطينس: "إنه لَعظيمٌ مقدار الحماقة في كبرياء أولئك الذين يجعلون غاية الخير في هذه الحياة
الحاضرة، ويظنّون أنّهم قادرون على أن يجعلوا أنفسهم سعداء بأنفسهم" [13].

الكبرياءُ تجعل الواقعَ نفسه ظلامًا، وتُضعِفُ التّعاطف مع القريب. ليس صدفة أن يكون في أصل كلّ نزاعٍ جذورٌ من
الكبرياء. وكما سبق وقلت في الرّسالة ليوم السّلام العالمي: "حينها يُفقَد الحسّ بالواقعيّة، ويُستسلَم لتمثيلٍ جزئيّ
ومشوَّه للعالم، موسومٍ بالظّلمات والخوف" [14]، ما يفتح الطّريق أمام منطق الصّدام، وهو المقدّمة لكلّ حرب.

ونرى ذلك في سياقات عديدة، بدءًا باستمرار الحرب في أوكرانيا، وما تحمله من آلام تُلحَق بالسّكان المدنيّين. وإزاء
هذه الحالة المأساويّة، يؤكّد الكرسيّ الرّسوليّ ويكرِّر بحزم على ضرورة وقفٍ فوريّ لإطلاق النّار، وفتح حوارٍ تحرّكه
الرّغبة الصّادقة في البحث عن سُبُل قادرة على أن تقود إلى السّلام. وإلى الجماعة الدّوليّة أوجّه نداءً ملحًّا كي لا يفتر
الالتزام بالسّعي إلى حلول عادلة ودائمة، لحماية الضّعفاء، وإعادة الأمل إلى الشّعوب المتضرّرة، مع تجديد الاستعداد
الكامل للكرسيّ الرّسوليّ لمواكبة كلّ مبادرة تُعزّز السّلام والوئام.

نرى مثل ذلك في الأرض المقدّسة، حيث تستمرّ المعاناة الإنسانيّة للسّكان المدنيّين رغم الهدنة المعلنة في شهر
تشرين الأوّل/أكتوبر، ما يزيد من وطأة المعاناة التي كانوا يعيشونها من قبل. يتابع الكرسيّ الرّسوليّ باهتمام خاصّ
كلّ مبادرة دبلوماسيّة تهدف إلى ضمان مستقبل من السّلام والعدالة الدّائمة للفلسطينيّين في قطاع غزّة في أرضهم،
كما لجميع الشّعب الفلسطينيّ وكافة الشّعب الإسرائيليّ. وبشكل خاصّ، يظلّ حلّ الدّولتين هو الإطار المؤسّسي الذي
يستجيب لتطلعات الشّعبين المشروعة. بدل ذلك نرى، للأسف، تصاعد أعمال العنف في الضّفة الغربيّة، ضدّ السّكان
المدنيّين الفلسطينيّين، الذين لهم الحقّ في العيش بسلام على أرضهم.

6

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html


ويثير القلق الشّديد تفاقم التوترات في البحر الكاريبي وعلى السّواحل الأمريكيّة المطلّة على المحيط الهادئ. أريد أن
أجدّد نداءً ملحًّا للسعي إلى حلول سياسيّة سلميّة للأوضاع الحاليّة، مع مراعاة الصّالح العام للشّعوب وليس الدّفاع عن
مصالح فئويّة.

وينطبق ذلك على نحو خاصّ على فنزويلا في ضوء التطوّرات الأخيرة. في هذا الصّدد، أجدّد الدّعوة إلى احترام إرادة
الشّعب الفنزويلي، والالتزام بحماية الحقوق الإنسانيّة والمدنيّة لكلّ فرد وبناء مستقبل من الاستقرار والوئام، مستلهمين
من مثال ابنيها اللذين كان لي شرف تقديسهما في تشرين الأوّل/أكتوبر الماضي: خوسيه غريغوريو هرنانديز والأخت
كارمن رينديلس (José Gregorio Hernández e Suor Carmen Rendiles)، لبناء مجتمع يقوم على العدالة
والحقّ والحرّيّة والأخوّة، وبالتّالي النّهوض من الأزمة العميقة التي تعصف بالبلاد منذ سنوات طويلة.

هناك أيضًا أزمات أخرى تملأ المشهد العالمي. وأشير أوّلًا إلى الوضع المأساوي في هايتي، الممتلئ بكل شكل من
أشكال العنف، من الاتّجار بالبشر إلى النفي القسري والخطف. وفي هذا الصّدد، أعرب عن أملِي في أن يتمكّن هذا
البلد، بدعم عمليّ وضروري من المجتمع الدّولي، من اتّخاذ الخطوات اللازمة في أسرع وقت ممكن لإعادة النّظام
الدّيمقراطي، ووضع حدّ للعنف، وتحقيق المصالحة والسّلام.

لا يمكننا أن ننسى الوضع الذي تعاني منه منذ عقود منطقة البحيرات الكبرى الأفريقيّة، التي تعصف بها أعمال العنف
التي أودت بحياة الكثيرين. وأشجّع الأطراف المعنية على السّعي لإيجاد حلّ نهائي وعادل ودائم، يضع حدًّا لصراع طال
أمده أكثر من اللازم. وبالمثل، أفكّر في الوضع في السّودان، الذي تحوّل إلى ساحة معركة واسعة، وفي عدم
الاستقرار السّياسيّ المستمرّ في جنوب السّودان، وهو البلد الأحدث سنًّا ضمن أسرة الأمم، والذي نشأ عقب الاستفتاء
قبل خمسة عشر عامًا.

ولا يمكننا ألاّ نذكر ازدياد التّوتر في شرق آسيا، مع التّعبير عن الأمل في أن تعتمد جميع الأطراف المعنية نهجًا سلميًّا
ونهج الحوار في معالجة القضايا المتنازع عليها، وهي مصدر لصراع ممكن.

أفكّر بصورة خاصّة في الأزمة الإنسانيّة والأمنيّة الخطيرة التي تعاني منها ميانمار، والتي تفاقمت بفعل الزّلزال المدمّر
الذي حلّ     بها في آذار/مارس الماضي. أجدِّد ندائي، بالشّدة نفسها، لاختيار طرق السّلام والحوار الشّامل بشجاعة،
وضمان تمكّن الجميع من الوصول العادل والسّريع إلى المساعدات الإنسانيّة. ولتكون المسارات الدّيمقراطيّة حقيقيّة،
يجب أن تصاحبها الإرادة السّياسيّة السّاعية إلى الصّالح العام، ويجب تعزيز التماسك الاجتماعيّ، وتشجيع التنمية
المتكاملة لكلّ فرد.

في كثير من هذه المشاهد، نلاحظ، كما لاحظ أغسطينس نفسه، أنّ الفكرة المركزيّة هي دائمًا أنّ السّلام ممكن
فقط بالقوّة والعنف وبقوّة الرّدع. ومن جهةٍ أخرى، الحرب تدمِّر فقط، أمّا السّلام فيتطلّب جهدًا مستمرًّا وصبورًا في
البناء وسهرًا دائمًا. وهذا الجهد يهمّ الجميع، بدءًا بالدّول التي تمتلك مخزونًا من الأسلحة النّوويّة. أفكّر، بصورة خاصّة،
في الأهمّيّة الكبرى لمتابعة تنفيذ معاهدة ”نيو ستارت“، (New START) التي تنتهي صلاحيتها في شهر شباط/فبراير
القادم. والخطر يكمن في أن يَحلُم البعض، بدل ذلك، في إنتاج أسلحة جديدة أكثر تطورًا، حتّى باستخدام الذّكاء
الاصطناعي. هذا الأخير أداة تحتاج إلى إدارة ملائمة وأخلاقيّة، وإلى أحكام تنظيميّة تركّز على حماية الحرّيّة وتحمّل
المسؤوليّة الإنسانيّة.

 

السّفراء الأعزّاء،

على الرّغم من المشهد المأساوي الذي أمام أعيننا، يظلّ السّلام خيرًا صعب المنال لكنّه ممكن. فهو، كما قال
أغسطينس، "غاية خيرنا" [15]، إذ هو الغاية الحقيقية لمدينة الله التي نطمح إليها، ولو كان ذلك دون وعي كامل منَّا،
ويمكننا تذوّق لمحات منها في المدينة الأرضيّة. في زمن حجّنا على هذه الأرض، يتطلّب السّلام تواضعًا وشجاعة:
تواضع الحقيقة وشجاعة المغفرة. وفي الحياة المسيحيّة، نرى ذلك مجَسَّدًا في ميلاد الرّبّ، حيث تتجسّد الحقيقة، كلمة

7

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/events/event.dir.html/content/vaticanevents/ar/2025/10/19/canonizzazioni.html


وعند التّدقيق، نجد أن أزمنتنا الحالية لا تفتقر إلى علامات على الأمل الشّجاع، التي يجب دعمها باستمرار. أفكّر، مثلًا،
Bosnia-) التي وضعت حدًّا قبل ثلاثين عامًا للحرب الدّامية في البوزنة والهرسك ،(Dayton) في اتفاقيّات دايتون
Erzegovina)، والتي رغم الصّعوبات والتوترات، فتحت المجال لمستقبل فيه ازدهار وانسجام. أفكّر أيضًا في إعلان
السّلام المشترك بين أرمينيا وأذربيجان، الموقّع في شهر آب/أغسطس الماضي، والذي نأمل أن يمهّد الطّريق نحو
سلام عادل ودائم في جنوب القفقاز، وحلّ المشكلات العالقة بما يرضي الطّرفين. وبالمثل، أتذكّر الجهد الذي بذلته
السّلطات الفيتناميّة خلال هذه السّنوات لتحسين العلاقات مع الكرسيّ الرّسوليّ، وتحسين الظّروف التي تعمل فيها
الكنيسة في البلاد. كلّ هذه بذور سلام، تحتاج إلى العناية والرّعاية لتنمو.

في شهر تشرين الأوّل/أكتوبر المقبل، تقع الذّكرى المئويّة الثّامنة لوفاة القدّيس فرنسيس الأسيزي، رجل السّلام
والحوار، والمعترف به عالميًّا حتّى من قبل الذين لا ينتمون إلى الكنيسة الكاثوليكيّة. حياته مضيئة لأنّها مستنيرة
بشجاعة الحقيقة وبوعيه أنّ العالم السّلمي يُبنى بدءًا من قلب متواضع متجه نحو المدينة السّماويّة. قلب متواضع وبانٍ
للسلام، هذا ما أتمنّى لكلّ واحد منّا، ولكلّ ساكنٍ من سكّان بلداننا، مع بدايّة هذه السّنة الجديدة.

شكرًا.

***********

2026 ناكيتافلا ةرضاح – ةظوفحم قوقحلا عيمج ©

_________________________________

[1] Benedict XVI, Catechesis (20 February 2008).

[2] Ibid.

[3] Cf. Francis, Address to the Fifth Convention of the Italian Church, Florence (10 November
2015).

[4] Saint Paul VI, Encyclical Letter Populorum Progressio (26 March 1967), 76: AAS 59 (1967),
294-295.

[5] Saint Augustine, De Civ. Dei, XIX, 12.1.

[6] Saint Augustine, De Civ. Dei, XIX, 7.

[7] Benedict XVI, Address to the Members of the Diplomatic Corps, 9 January 2012.

[8] Catechesis (29 October 2025).

[9] Cf. Francis, Bull of Indiction of the Ordinary Jubilee of the Year 2025 Spes non Confundit (9
May 2024), 10: AAS 116 (2024), 654-655.

[10] Saint John Paul II, Apostolic Exhortation Familiaris Consortio (22 November 1981), 11: AAS

8

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/audiences/2025/documents/20251029-udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/ar/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html


74 (1982), 91.

[11] Cf. Saint Augustine, De Civ. Dei, XIX, 13.

[12] Ibid., XIV, 28.

[13] Ibid., XIX, 4. 4.

[14] Message for the LIX World Day of Peace (8 December 2025).

[15] Saint Augustine, De Civ. Dei, XIX, 11.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

9

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html

