
ACTA APOSTOLICAE SEDIS

C O M M E N T A R I U M  O F F I C I A L E

Directio: Palazzo Apostolico – Città del Vaticano  –  Administratio: Libreria Editrice Vaticana

ACTA FRANCISCI PP.

CONSTITUTIONES APOSTOLICAE

I

LULIANGENSIS

Nova dioecesis constituitur in Sinis, Luliangensis appellanda.

FRANCISCUS EPISCOPUS

Servus Servorum Dei 

ad perpetuam rei memoriam

Quod manifestatum est in carne et praedicatum est gentibus, Verbum 

glorificantes Dei, singularem nunc vertimus attentionem ad Ecclesiam quae 

est in Sinis. Fidelium enim istius Nationis spiritalem progressionem cum 

animi Nostri gaudio considerantes, de nova cogitamus dioecesi ibi insti-

tuenda. Idcirco quorum interest cognita sententia, de consilio Dicasterii 

pro Evangelizatione et Secretariae Status, plenitudine Apostolicae Nostrae 

potestatis, territorium dioecesis olim Feniamensis exaequantes cum finibus 

urbis regionis capitis Lüliang nuncupatae, novam dioecesim constituimus 

Luliangensem appellandam, cuius limites amplectuntur haec loca: regionem 

Lishi dictam, territoria Wenshui, Jiaocheng, Xingxian, Linxian, Liulin, Shi-

lou, Lanxian, Fangshan, Zhongyang, Jiaokou, atque urbes eorundemque 

loca Xiaoyi ac Fenyang. 

Novae ecclesialis communitatis sedem in urbe Feniamensi statuimus 

templumque ibidem exstans, Deo in honorem Sacro Cordi Iesu dicatum, ad 

An. et vol. CXVII	 7 Februarii 2025	 N. 2



88	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

gradum evehimus templi Cathedralis, cunctis consentaneis concessis iuribus 

et privilegiis. Dioecesim Luliangensem Metropolitanae Ecclesiae Taeiüenen-

sis suffraganeam facimus atque iurisdictioni Dicasterii pro Evangelizatione 

subicimus. Cetera vero secundum canonicas leges temperentur. Optamus vero 

ut cuncti huius dioecesis fideles novis viribus novoque studio peculiarem 

dilectionem erga Christi Ecclesiam et Evangelium demonstrent atque fidei 

alacritate in hodiernis adiunctis emineant. 

Hanc denique Constitutionem Nostram nunc et in posterum ratam esse 

volumus, contrariis quibuslibet rebus non obstantibus. 

Datum Romae, Laterani, die undetricesimo mensis Octobris, anno Do-

mini bismillesimo vicesimo quarto, Pontificatus Nostri duodecimo.

Petrus  Card.  Parolin

Secretarius Status

Aloisius Antonius  Card.  Tagle

Pro-Praefectus Dicasterii

pro Evangelizatione

Villemus Millea, Proton. Apost.

Paulus Lucas Braida, Proton. Apost.

Loco  G  Plumbi

In Secret. Status tab., n. 654.691



	 Acta Francisci Pp.	 89

II

MOLÓCUÈ SUPERIORIS

Nova dioecesis constituitur in Mozambico, Molócuè Superioris appellanda.

FRANCISCUS EPISCOPUS

Servus Servorum Dei 

ad perpetuam rei memoriam

In Christo, novissimo Adam, omnes veritates suum inveniunt fontem 

atque attingunt fastigium. Nam Dominus Iesus in revelatione mysterii Patris 

Eiusque amoris hominem ipsi homini plene manifestat eique altissimam eius 

vocationem patefacit (cfr Gaudium et spes, 22). 

Huius conscii, Nos laetanter Nostrum officium explicare properamus, ut 

singulari sua efficacitate omnia loca cunctosque populos Evangelii gaudium 

recreet ac illuminet. Nos igitur, res disponentes ut hoc facilius commodiusque 

eveniat, de consilio Dicasterii pro Evangelizatione, quorum interest audita 

consentanea sententia, haec statuimus et decernimus. Novam dioecesim 

condimus Molócuè Superioris appellandam, a dioecesibus Guruensi et Queli-

manensi abstrahendo territoria, quae includunt regionis civilis quinque mu-

nicipia “Pebane”, “Gilé”, “Mocubela”, “Mulevala”, “Alto Molócuè” nuncupata. 

Hanc dioecesim Metropolitanae Ecclesiae Nampulensis suffraganeam fa-

cimus atque iurisdictioni Dicasterii pro Evangelizatione subicimus. Episco-

palem porro sedem in urbe ponimus, quae Alto Molócuè vocatur, et ibidem 

templum Dominae, Reginae Mundi, dicatum ad statum Cathedralis Ecclesiae 

attolimus. Simul ac dioecesis Molócuè Superioris erectio ad effectum deducta 

fuerit eo ipso sacerdotes dioecesi illi adscripti censeantur in cuius territorio 

ecclesiasticum officium detinent; ceteri vero sacerdotes seminariique tirones 

dioecesi illi incardinati maneant vel incardinentur in cuius territorio legi-

timum habent domicilium. Cetera secundum leges canonicas temperentur. 

Haec omnia ad expedienda Legatum Pontificium in Mozambico deputamus 

vel, eo absente, negotiorum Sanctae Sedis ibi gestorem, facta videlicet fa-

cultate quempiam alium virum in ecclesiastica dignitate constitutum sub-

delegandi. Re tandem ad finem perducta, documenta apparentur, quorum 

sincera exempla ad Dicasterium pro Evangelizatione diligenter mittantur. 



90	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Hanc denique Constitutionem Nostram nunc et in posterum ratam esse 

volumus, contrariis quibuslibet rebus non obstantibus.

Datum Romae, Laterani, die vicesimo tertio mensis Ianuarii, anno Do-

mini bismillesimo vicesimo quinto, Pontificatus Nostri duodecimo.

Petrus  Card.  Parolin

Secretarius Status

Aloisius Antonius  Card.  Tagle

Pro-Praefectus Dicasterii

pro Evangelizatione

Villemus Millea, Proton. Apost.

Paulus Lucas Braida, Proton. Apost.

Loco  G  Plumbi

In Secret. Status tab., n. 661.219



	 Acta Francisci Pp.	 91

III

MINDATINA

In Myanmar, dismembratis quibusdam territoriis dioecesis Hakhanensis,  
dioecesis Mindatina conditur.

FRANCISCUS EPISCOPUS

Servus Servorum Dei 

ad perpetuam rei memoriam

Caritate Christi perfruamur, nihil hoc maius habentes, et nobis sit 

maximum et singulare tormentum ab hac discedere caritate (cfr s. Ioannes 

Chrysostomus, Homilia 2), atque haeredes facti verae resurrectionis omni 

studio exerceamus operando quod credimus, confitentes Iesum, ut nostra 

mens in fide solidetur. Quae apostolici ministerii et spiritualis conversationis 

sub oculis habentes, apostolicae ergo Nostrae sollicitudinis partes inter-

ponimus, per quae dioecesium regimini opportune consulatur, ac fidentes 

mentem Nostram ad necessitates Ecclesiae quae est in Myanmar conver-

timus, postulationibus Nobis relatis benigne concedentes, ut, ecclesiasticae 

circumscriptionis Hakhanensis quibusdam dismembratis territoriis, nova 

exinde dioecesis erigatur. 

Proinde, prosperis catholicae Ecclesiae et in diffundendo Evangelio ca-

ventes incrementis, suadente Dicasterio pro Evangelizatione propensoque 

omnium quorum interest praehabito voto reque mature perpensa, preces 

ad Nos admotas animarum saluti valde profuturas censuimus libentesque 

decrevimus excipiendas. 

Proinde, Apostolicae Nostrae potestatis plenitudine, dioecesim Hakha-

nensem ita statuimus dividendam, ut territorium in praesens finibus cir-

cumscriptum civilium regionum vulgo Mindat et Magwem a dicta dioecesi 

distrahatur, atque ex ita distracto territorio novam dioecesim, Mindatinam 

nuncupandam, erigimus ac constituimus. Huius novae dioecesis sedem in 

urbe v.d. Mindat decernimus templumque ibi exstans in honorem Sacra-

tissimi Cordis Iesu dicatum, ad gradum et dignitatem ecclesiae cathedralis 

evehimus. Novam insuper dioecesim Mindatinam statuimus Metropolitanae 

Ecclesiae Mandalayensis suffraganeam eiusque Episcopum metropolitico iuri 



92	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Archiepiscopi pro tempore eiusdem Ecclesiae Metropolitanae subiectum. 

Acta et documenta omnia, quae ad novam dioecesim eiusque clericos, fideles 

et bona temporalia pertineant, a Curia Hakhanensi ad Mindatinam quam 

citius transmittantur et in apto archivo asserventur, ad normam iuris. 

Cetera vero secundum normas Codicis Iuris Canonici aliaque ecclesia- 

sticarum legum praescripta temperentur. Simul ac Mindatina dioecesis erec-

tio ad effectum deducta fuerit, eo ipso censeantur dioecesi illi adscripti 

sacerdotes, in cuius territorio ecclesiasticum officium detinent; ceteri vero 

sacerdotes Seminariique tirones dioecesi illi incardinati maneant vel incar-

dinentur, in cuius territorio legitimum habent domicilium. 

Ad haec omnia perficienda negotiorum Sanctae Sedis pro Nuntio Apo-

stolico in Myanmar gerentem deputamus, necessarias et opportunas iisdem 

tribuentes facultates etiam subdelegandi, ad effectum de quo agitur, quem-

libet virum in ecclesiastica dignitate constitutum, onere imposito ad Dica-

sterium pro Evangelizatione, cum primum fas erit, authenticum exemplar 

actus peractae exsecutionis remittendi. 

Hanc, denique, Constitutionem Nostram iugiter ratam esse volumus, 

contrariis quibuslibet rebus non obstantibus. 

Datum Romae, Laterani, die XXV mensis Ianuarii, in festo Conversionis 

s. Pauli apostoli, anno Domini bismillesimo vicesimo quinto, Pontificatus 

Nostri duodecimo.

Petrus  Card.  Parolin

Secretarius Status

Aloisius Antonius  Card.  Tagle

Pro-Praefectus Dicasterii

pro Evangelizatione

Villemus Millea, Proton. Apost.

Paulus Lucas Braida, Proton. Apost.

Loco  G  Plumbi

In Secret. Status tab., n. 661.715



	 Acta Francisci Pp.	 93

HOMILIAE

I

In sollemnitate Epiphaniae Domini.*

« Abbiamo visto spuntare la sua stella e siamo venuti ad adorarlo »:1 

questa è la testimonianza che i Magi rendono agli abitanti di Gerusalemme, 

annunciando loro che è nato il re dei Giudei.

I Magi testimoniano di essersi messi in cammino, dando una svolta 

alla loro vita, perché nel cielo hanno visto una luce nuova. Possiamo allora 

fermarci a riflettere su questa immagine, mentre celebriamo l’Epifania del 

Signore nel Giubileo della speranza; e vorrei sottolineare tre caratteristi-

che della stella di cui ci parla l’evangelista Matteo:  è  luminosa, è visibile a 

tutti  e  indica un cammino.

Anzitutto  la stella è luminosa. Molti sovrani, al tempo di Gesù, si face-

vano chiamare “stelle”, perché si sentivano importanti, potenti e famosi. 

Non è stata però la loro luce – quella di nessuno di loro – a svelare ai 

Magi il miracolo del Natale. Il loro splendore, artificiale e freddo, frutto di 

calcoli e di giochi di potere, non è stato in grado di rispondere al bisogno 

di novità e di speranza di queste persone in ricerca. Lo ha fatto invece un 

altro tipo di luce, simboleggiata dalla stella, che illumina e scalda bruciando 

e lasciandosi consumare. La stella ci parla della sola luce che può indicare a 

tutti la via della salvezza e della felicità: quella dell’amore. Quella è l’unica 

luce che ci farà felici.

Prima di tutto l’amore di Dio, che facendosi uomo si è donato a noi 

sacrificando la sua vita. Poi, di riflesso, quello con cui anche noi siamo 

chiamati a spenderci gli uni per gli altri, divenendo, col suo aiuto, un segno 

reciproco di speranza, anche nelle notti oscure della vita. Possiamo pensare 

a questo: noi siamo luminosi nella speranza? Siamo capaci di dare speranza 

agli altri con la luce della nostra fede?

Come la stella, col suo brillare, ha guidato i Magi a Betlemme, così anche 

noi, col nostro amore, possiamo portare a Gesù le persone che incontriamo, 

*  Die 6 Ianuarii 2025.
1  Mt 2, 2.



94	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

facendo loro conoscere, nel Figlio di Dio fatto uomo, la bellezza del volto del 

Padre2 e il suo modo di amare, fatto di vicinanza, compassione e tenerezza. 

Non dimentichiamo mai questo: Dio è vicino, compassionevole e tenero. 

Questo è l’amore: vicinanza, compassione e tenerezza. E possiamo farlo 

senza bisogno di strumenti straordinari e di mezzi sofisticati, ma rendendo 

i nostri cuori luminosi nella fede, i nostri sguardi generosi nell’accoglienza, 

i nostri gesti e le nostre parole pieni di gentilezza e di umanità.

Mentre perciò guardiamo i Magi che, con gli occhi rivolti al cielo, cercano 

la stella, chiediamo al Signore di essere, gli uni per gli altri, luci che portano 

all’incontro con Lui.3 È brutto che una persona non sia luce per gli altri.

E veniamo così alla seconda caratteristica della stella: essa  è visibile a 

tutti. I Magi non seguono le indicazioni di un codice segreto, ma un astro 

che vedono splendere nel firmamento. Loro lo notano; altri, come Erode 

e gli scribi, non si accorgono nemmeno della sua presenza. La stella però 

resta sempre là, accessibile a chiunque alzi lo sguardo al cielo, in cerca di 

un segno di speranza. Io sono un segno di speranza per gli altri?

E questo è un messaggio importante: Dio non si rivela a circoli esclusivi 

o a pochi privilegiati, Dio offre la sua compagnia e la sua guida a chiunque 

lo cerchi con cuore sincero.4 Anzi, spesso previene le nostre stesse domande, 

venendo a cercarci prima ancora che glielo chiediamo.5 Proprio per questo, 

nel presepe, raffiguriamo i Magi con caratteristiche che abbracciano tutte 

le età e tutte le razze – un giovane, un adulto, un anziano, con i tratti 

somatici dei vari popoli della terra –, per ricordarci che Dio cerca tutti, 

sempre. Dio cerca tutti, tutti.

E quanto ci fa bene meditare su questo oggi, in un tempo dove le 

persone e le nazioni, pur dotate di mezzi di comunicazione sempre più 

potenti, sembrano diventate meno disponibili a comprendersi, accettarsi e 

incontrarsi nella loro diversità!

La stella, che in cielo offre a tutti la sua luce, ci ricorda che il Figlio 

di Dio, è venuto nel mondo per incontrare ogni uomo e donna della terra, 

2  Cfr Is 60, 2.
3  Cfr Mt 5, 14-16.
4  Cfr Sal 145, 18.
5  Cfr Rm 10, 20; Is 65, 1.



	 Acta Francisci Pp.	 95

a qualsiasi etnia, lingua e popolo appartenga,6 e che a noi affida la stessa 

missione universale.7 Ci chiama, cioè, a mettere al bando qualsiasi forma 

di selezione, di emarginazione e di scarto delle persone, e a promuovere, 

in noi e negli ambienti in cui viviamo, una forte cultura dell’accoglienza, in 

cui alle serrature della paura e del rifiuto si preferiscano gli spazi aperti 

dell’incontro, dell’integrazione e della condivisione; luoghi sicuri, dove tutti 

possano trovare calore e riparo.

Per questo la stella sta in cielo: non per rimanere lontana e irraggiungi-

bile, ma al contrario perché la sua luce sia visibile a tutti, perché raggiunga 

ogni casa e superi ogni barriera, portando speranza fino agli angoli più 

remoti e dimenticati del pianeta. Sta in cielo per dire a chiunque, con la 

sua luce generosa, che Dio non si nega a nessuno, non dimentica nessu-

no.8 Perché? Perché è un Padre la cui gioia più grande è vedere i suoi figli 

che tornano a casa, uniti, da ogni parte del mondo,9 vederli gettare ponti, 

spianare sentieri, cercare chi si è perso e caricarsi sulle spalle chi fatica 

a camminare, perché nessuno rimanga fuori e tutti partecipino alla gioia 

della sua casa.

La stella ci parla del sogno di Dio: che tutta l’umanità, nella ricchezza 

delle sue differenze, giunga a formare una sola famiglia viva concorde nella 

prosperità e nella pace.10

E questo ci porta all’ultima caratteristica della stella: quella di  indi-

care il cammino. Anche questo è uno spunto di riflessione, specialmente 

nel contesto dell’Anno santo che stiamo celebrando, in cui uno dei gesti 

caratteristici è il  pellegrinaggio.

La luce della stella ci invita a compiere un viaggio interiore che, come 

scriveva  Giovanni Paolo II, liberi il nostro cuore da tutto ciò che non è 

carità, per « incontrare pienamente il Cristo, confessando la nostra fede in 

Lui e ricevendo l’abbondanza della sua misericordia ».11

Camminare insieme « è tipico di chi va alla ricerca del senso della vita ».12 

E noi, guardando la stella, possiamo rinnovare anche il nostro impegno ad 

6  Cfr At 10, 34-35; Ap 5, 9.
7  Cfr Is 60, 3.
8  Cfr Is 49, 15.
9  Cfr Is 60, 4.

10  Cfr Is 2, 2-5.
11  Lettera a quanti si dispongono a celebrare nella fede il grande Giubileo, 29 giugno 1999, 12.
12  Cfr Bolla Spes non confundit, 5.



96	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

essere donne e uomini “della Via”, come venivano definiti i cristiani alle 

origini della Chiesa.13

Ci renda così il Signore luci che indicano Lui, come Maria, generosi 

nel donarci, aperti nell’accoglienza e umili nel camminare insieme, perché 

possiamo incontrarlo, riconoscerlo e adorarlo, e ripartire da Lui rinnovati 

portando nel mondo la luce del suo amore.

13  Cfr At 9, 2.



	 Acta Francisci Pp.	 97

II

In celebratione secundarum Vesperarum in festo Conversionis S. Pauli Apostoli, 
exeunte LVIII Hebdomada precum pro Unitate Christianorum.*

Gesù arriva nella casa delle sue amiche, Marta e Maria, quando il loro 

fratello Lazzaro è già morto da quattro giorni. Ogni speranza sembra ormai 

perduta, al punto che le prime parole di Marta esprimono il suo dolore in-

sieme al rammarico perché Gesù è arrivato tardi: « Signore, se tu fossi stato 

qui, mio fratello non sarebbe morto ».1 E allo stesso tempo, però, l’arrivo 

di Gesù accende nel cuore di Marta la luce della speranza e la conduce a 

una professione di fede: « Ma anche ora so che qualunque cosa tu chiederai 

a Dio, Dio te la concederà ».2 È quell’atteggiamento di lasciare sempre la 

porta aperta, mai chiusa! E Gesù, infatti, le annuncia la risurrezione dalla 

morte non soltanto come un evento che si verificherà alla fine dei tempi, ma 

come qualcosa che accade già nel presente, perché Lui stesso è risurrezione 

e vita. E poi le rivolge una domanda: « Credi questo? ».3 Quella domanda è 

anche per noi, per te, per me: “Credi questo?”.

Soffermiamoci anche su questo interrogativo: « Credi questo? ».4 È una 

domanda breve ma impegnativa.

Questo tenero incontro tra Gesù e Marta, che abbiamo ascoltato nel 

Vangelo, ci insegna che, anche nei momenti di desolazione, non siamo soli 

e possiamo continuare a sperare. Gesù dona vita, anche quando sembra che 

ogni speranza sia svanita. Dopo una perdita dolorosa, una malattia, una 

delusione amara, un tradimento subito o altre esperienze difficili, la speranza 

può vacillare; ma se ciascuno di noi può vivere momenti di disperazione 

o incontrare persone che hanno perso la speranza, il Vangelo ci dice che 

con Gesù la speranza rinasce sempre, perché dalle ceneri della morte Egli 

sempre ci rialza. Gesù ci rialza sempre, ci dona la forza di riprendere il 

cammino, di ricominciare.

Cari fratelli e sorelle, non dimentichiamo mai: la speranza non delude! 

La speranza non delude mai! La speranza è quella corda alla quale noi siamo 

*  Die 25 Ianuarii 2025.
1  Gv 11, 21.
2  v. 22.
3  v. 26.
4  v. 26.



98	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

aggrappati con l’ancora sulla spiaggia. E questo non delude mai! Questo è 

importante anche per la vita delle Comunità cristiane, delle nostre Chiese 

e delle nostre relazioni ecumeniche. A volte siamo sopraffatti dalla fatica, 

siamo scoraggiati per i risultati del nostro impegno, ci sembra che anche il 

dialogo e la collaborazione tra di noi siano senza speranza, quasi destinati 

alla morte e, tutto ciò, ci fa sperimentare la stessa angoscia di Marta; ma 

il Signore viene. Crediamo noi questo? Crediamo che Lui è risurrezione e 

vita? Che raccoglie le nostre fatiche e sempre ci dona la grazia di riprendere 

insieme il cammino?   Crediamo questo?

Questo messaggio di speranza è al centro del Giubileo che abbiamo 

iniziato. L’Apostolo Paolo, di cui oggi ricordiamo la conversione a Cristo, 

dichiarava ai cristiani di Roma: « La speranza poi non delude, perché l’a-

more di Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo dello Spirito Santo 

che ci è stato dato ».5 Tutti – tutti! – abbiamo ricevuto lo stesso Spirito, e 

questo è il fondamento del nostro cammino ecumenico. C’è lo Spirito che 

ci guida in questo cammino. Non sono cose pratiche per capirci meglio. 

No, c’è lo Spirito, e noi dobbiamo andare sotto la guida di questo Spirito.

E questo Anno giubilare della speranza, celebrato dalla Chiesa cattoli-

ca, coincide con un anniversario di grande significato per tutti i cristiani: 

il 1700° anniversario del primo grande Concilio ecumenico, il Concilio di 

Nicea. Questo Concilio si impegnò a preservare l’unità della Chiesa in un 

momento molto difficile, e i Padri conciliari approvarono all’unanimità il 

Credo che molti cristiani recitano ancora oggi ogni domenica durante l’Eu-

caristia. Questo Credo è una professione di fede comune, che va oltre a 

tutte le divisioni che nel corso dei secoli hanno ferito il Corpo di Cristo. 

L’anniversario del Concilio di Nicea rappresenta dunque un anno di gra-

zia; rappresenta anche una opportunità per tutti i cristiani che recitano lo 

stesso Credo e credono nello stesso Dio: riscopriamo le radici comuni della 

fede, custodiamo l’unità! Sempre avanti! Quell’unità che tutti noi vogliamo 

trovare, che accada. Non vi viene in mente quello che diceva un grande 

teologo ortodosso, Ioannis Zizioulas: “Io so quando sarà la data dell’uni-

tà piena: il giorno dopo il giudizio finale”? Ma nel frattempo dobbiamo 

camminare insieme, lavorare insieme, pregare insieme, amarci insieme. E 

questo è molto bello!

5  Rm 5, 5.



	 Acta Francisci Pp.	 99

Cari fratelli e sorelle, questa fede che condividiamo è un dono prezioso, 

ma è anche una sfida. L’anniversario, infatti, non deve essere celebrato 

solo come “memoria storica”, ma anche come impegno a testimoniare la 

crescente comunione tra di noi. Dobbiamo fare in modo di non lasciarcela 

sfuggire, di costruire legami solidi, di coltivare l’amicizia reciproca, di essere 

tessitori di comunione e di fraternità.

In questa Settimana di preghiera per l’Unità dei Cristiani possiamo vivere 

l’anniversario del Concilio di Nicea anche come un richiamo a perseverare 

nel cammino verso l’unità. Provvidenzialmente, quest’anno, la Pasqua sarà 

celebrata nello stesso giorno nei calendari gregoriano e giuliano, proprio 

durante questo anniversario ecumenico. Rinnovo il mio appello affinché 

questa coincidenza serva da richiamo a tutti i cristiani a compiere un passo 

decisivo verso l’unità, intorno a una data comune, una data per la Pasqua;6 

e la Chiesa Cattolica è disposta ad accettare la data che tutti vogliono fare: 

una data dell’unità.

Sono grato al Metropolita Policarpo, in rappresentanza del Patriarcato 

Ecumenico, all’Arcivescovo Ian Ernest, in rappresentanza della Comunione 

Anglicana e che conclude il suo prezioso servizio per cui gli sono molto 

grato – gli auguro il meglio per quando torna alla sua terra – e ai rappre-

sentanti di altre Chiese che partecipano a questo sacrificio di lode serale. 

È importante pregare insieme, e la vostra presenza qui questa sera è fonte 

di gioia per tutti. Saluto anche gli studenti sostenuti dal Comitato per la 

Collaborazione Culturale con le Chiese Ortodosse e Ortodosse Orientali 

presso il Dicastero per la Promozione dell’Unità dei Cristiani, i partecipanti 

alla visita di studio dell’Istituto Ecumenico Bossey del Consiglio Ecumenico 

delle Chiese, e i molti altri gruppi ecumenici e pellegrini che sono giunti a 

Roma per questa celebrazione. Ringrazio il coro, che ci dà un ambiente di 

preghiera tanto bello. Che ognuno di noi, come San Paolo, possa trovare 

la propria speranza nel Figlio di Dio incarnato e offrirla agli altri, ovunque 

la speranza sia svanita, le vite siano state spezzate o i cuori siano stati 

sopraffatti dalle avversità.7

In Gesù la speranza è sempre possibile. Egli sostiene anche la speranza 

del nostro cammino comune verso di Lui. E ritorna ancora la domanda 

6  Cfr Bolla Spes non confundit, 17.
7  Cfr Omelia nella Messa della notte di Natale, 24 dicembre 2024.



100	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

fatta a Marta e stasera rivolta a noi: “Tu credi questo?”. Ci crediamo nella 

comunione tra di noi? Crediamo che la speranza non delude?

Care sorelle, cari fratelli, questo è il tempo di confermare la nostra 

professione di fede nell’unico Dio e trovare in Cristo Gesù la via dell’unità. 

Nell’attesa che il Signore “torni nella gloria per giudicare i vivi e i morti”,8 

non stanchiamoci mai di testimoniare, davanti a tutti i popoli, l’unigenito 

Figlio di Dio, fonte di ogni nostra speranza.

8  Cfr Credo niceno.



	 Acta Francisci Pp.	 101

III

In VI Dominica Verbi Dei et in Iubilaeo pro Communicatione operantium.*

Il Vangelo che abbiamo ascoltato ci annuncia il compimento di una 

profezia traboccante di Spirito Santo. E chi la compie è Colui che viene 

« con la potenza dello Spirito »:1 è Gesù, il Salvatore.

La Parola di Dio è viva: attraverso i secoli cammina con noi, e per la 

potenza dello Spirito Santo opera nella storia. Il Signore, infatti, è sempre 

fedele alla sua promessa, che mantiene per amore degli uomini. Proprio così 

dice Gesù nella sinagoga di Nazaret: « Oggi si è compiuta questa Scrittura 

che voi avete ascoltato ».2

Sorelle e fratelli, che felice coincidenza! Nella Domenica della Parola 

di Dio, ancora agli inizi del Giubileo, viene proclamata questa pagina del 

Vangelo di Luca, nella quale Gesù si rivela come il Messia « consacrato con 

l’unzione »3 e mandato a « proclamare l’anno di grazia del Signore »!4 Gesù 

è la Parola Vivente, in cui tutte le Scritture trovano pieno compimento. 

E noi, nell’oggi  della santa Liturgia, siamo suoi contemporanei: anche noi, 

pieni di stupore, apriamo il cuore e la mente ad ascoltarlo, perché « è Lui 

che parla quando nella Chiesa si leggono le sacre Scritture ».5 Ho detto una 

parola:  stupore.  Quando noi sentiamo il Vangelo, le parole di Dio, non si 

tratta soltanto di ascoltarle, di capirle, no. Devono arrivare al cuore, e pro-

durre quello che ho detto: “stupore”. La Parola di Dio sempre ci stupisce, 

sempre ci rinnova, entra nel cuore e ci rinnova sempre.

E in questo atteggiamento di fede gioiosa siamo invitati ad accogliere 

la profezia antica come uscita dal Cuore di Cristo, soffermandoci sulle cin-

que azioni  che caratterizzano la missione del Messia: una missione unica e 

universale; unica, perché Lui, solo Lui, la può compiere; universale, perché 

vuole coinvolgere tutti.

*  Die 26 Ianuarii 2025.
1  Lc 4, 14.
2  Lc 4, 21.
3  v. 18.
4  v. 19.
5  Conc. Vat. II, Cost. Sacrosanctum Concilium, 7.



102	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Anzitutto, Egli viene « mandato a portare ai poveri il lieto annuncio ».6 

Ecco il “vangelo”, la buona notizia che Gesù proclama: il Regno di Dio è 

vicino! E quando Dio regna, l’uomo è salvato. Il Signore viene a visitare 

il suo popolo, prendendosi cura dell’umile e del misero. Questo Vangelo 

è  parola di compassione, che ci chiama alla carità, a rimettere i debiti 

del prossimo e a un generoso impegno sociale. Non dimentichiamo che il 

Signore è vicino, misericordioso e compassionevole. Vicinanza, misericor-

dia e compassione sono lo stile di Dio. Lui è così: misericordioso, vicino, 

compassionevole.

La seconda azione del Cristo è « proclamare ai prigionieri la liberazio-

ne ».7 Fratelli, sorelle, il male ha i giorni contati, perché il futuro è di Dio. 

Con la forza dello Spirito, Gesù ci redime da ogni colpa e libera il nostro 

cuore, lo libera da ogni catena interiore, portando nel mondo il perdono del 

Padre. Questo Vangelo è  parola di misericordia, che ci chiama a diventare 

testimoni appassionati di pace, di solidarietà, di riconciliazione.

La terza azione, con la quale Gesù compie la profezia, è donare  « ai 

ciechi la vista ».8 Il Messia ci apre gli occhi del cuore, spesso abbagliati dal 

fascino del potere e dalla vanità: malattie dell’anima, che impediscono di 

riconoscere la presenza di Dio e che rendono invisibili i deboli e i sofferenti. 

Questo Vangelo è parola di luce, che ci chiama alla verità, alla testimonianza 

della fede e alla coerenza della vita.

La quarta azione è « rimettere in libertà gli oppressi ».9 Nessuna schiavitù 

resiste all’opera del Messia, che ci rende fratelli nel suo nome. Le carceri 

della persecuzione e della morte vengono spalancate dall’amorevole potenza 

di Dio; perché questo Vangelo è  parola di libertà, che ci chiama alla con-

versione del cuore, all’onestà del pensiero e alla perseveranza nella prova.

Infine, la quinta azione: Gesù è inviato « a proclamare l’anno di grazia 

del Signore ».10 Si tratta di un tempo nuovo, che non consuma la vita, ma 

la rigenera. È un Giubileo, come quello che abbiamo iniziato, preparandoci 

con speranza all’incontro definitivo col Redentore. Il Vangelo è  parola di 

gioia, che ci chiama all’accoglienza, alla comunione e al cammino, da pel-

legrini, verso il Regno di Dio.

6  v. 18.
7  v. 18.
8  v. 18.
9  v. 18.

10  v. 19.



	 Acta Francisci Pp.	 103

Attraverso queste cinque azioni, Gesù ha già compiuto la profezia di 

Isaia. Realizzando la nostra liberazione, ci annuncia che Dio si fa vicino 

alla nostra povertà, ci redime dal male, illumina i nostri occhi, spezza il 

giogo delle oppressioni e ci fa entrare nel giubilo di un tempo e di una 

storia in cui Egli si fa presente, per camminare con noi e condurci alla vita 

eterna. La salvezza che Egli ci dona non è ancora attuata pienamente, lo 

sappiamo; e tuttavia guerre, ingiustizie, dolore, morte non avranno l’ultima 

parola. Il Vangelo è infatti parola viva e certa, che mai delude. Il Vangelo 

non delude mai.

Fratelli e sorelle, nella domenica dedicata in modo speciale alla Parola 

di Dio, ringraziamo il Padre per aver rivolto a noi il suo Verbo, fatto uomo 

per la salvezza del mondo. Questo è l’evento del quale parlano tutte le 

Scritture, che hanno come veri autori gli uomini e lo Spirito Santo.11 Tutta 

la Bibbia fa memoria di Cristo e della sua opera e lo Spirito la attualizza 

nella nostra vita e nella storia. Quando noi leggiamo le Scritture, quando 

le preghiamo e le studiamo, non riceviamo solo informazioni su Dio, ben-

sì accogliamo lo Spirito che ci ricorda tutto ciò che Gesù ha detto e ha 

fatto.12 Così il nostro cuore, infiammato dalla fede, attende nella speranza 

l’avvento di Dio. Fratelli, sorelle, dobbiamo essere più abituati alla lettura 

delle Scritture. A me piace consigliare che tutti abbiano un piccolo Vangelo, 

un piccolo Nuovo Testamento tascabile, e lo portino nella borsa, lo portino 

sempre con sé, per prenderlo durante la giornata e leggerlo. Un brano, due 

brani… E così, durante la giornata, c’è questo contatto con il Signore. Un 

Vangelo piccolino è sufficiente.

Rispondiamo con ardore al lieto annuncio di Cristo! Il Signore, infatti, 

non ci ha parlato come a muti ascoltatori, ma come a testimoni, chiamandoci 

ad evangelizzare in ogni tempo in ogni luogo. Da tante parti del mondo 

sono venuti qui oggi quaranta fratelli e sorelle per ricevere il ministero 

del lettorato. Grazie! Siamo loro grati e preghiamo per loro. Preghiamo 

tutti per voi. Impegniamoci tutti a portare ai poveri il lieto annuncio, a 

proclamare ai prigionieri la liberazione e ai ciechi la vista, a mettere in 

libertà gli oppressi e a proclamare l’anno di grazia del Signore. Allora sì, 

sorelle e fratelli, trasformeremo il mondo secondo la volontà di Dio, che 

lo ha creato e redento per amore. Grazie!

11  Cfr Conc. Vat. II, Cost. dogm. Dei Verbum, 11.
12  Cfr Gv 14, 26.



104	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

IV

In primis Vesperis festi Praesentationis Domini et in XXIX Die Mundiali pro 

Vita Consecrata.*

« Ecco io vengo […] per fare, o Dio, la tua volontà ».1 Con queste parole 

l’autore della Lettera agli Ebrei manifesta la piena adesione di Gesù al 

progetto del Padre. Oggi le leggiamo nella festa della Presentazione del 

Signore, Giornata mondiale della Vita Consacrata, durante il Giubileo della 

speranza, in un contesto liturgico caratterizzato dal simbolo della luce. E 

tutti voi, sorelle e fratelli che avete scelto la via dei consigli evangelici, 

vi siete consacrati, come « Sposa davanti allo Sposo […] avvolta dalla sua 

luce »;2 vi siete consacrati a quello stesso disegno luminoso del Padre che 

risale alle origini del mondo. Esso avrà il suo pieno compimento alla fine 

dei tempi, ma già ora si rende visibile attraverso « le meraviglie che Dio 

opera nella fragile umanità delle persone chiamate ».3 Riflettiamo allora su 

come, per mezzo dei voti di  povertà,  castità  e  obbedienza, che avete pro-

fessato, anche voi potete essere portatori di luce per le donne e gli uomini 

del nostro tempo.

Primo aspetto: la  luce della povertà. Essa ha le sue radici nella vita 

stessa di Dio, eterno e totale dono reciproco del Padre, del Figlio e dello 

Spirito Santo.4 Esercitando così la povertà, la persona consacrata, con un 

uso libero e generoso di tutte le cose, si fa per esse portatrice di benedi-

zione: manifesta la loro bontà nell’ordine dell’amore, respinge tutto ciò che 

può offuscarne la bellezza – egoismo, cupidigia, dipendenza, l’uso violento 

e a scopi di morte – e abbraccia invece tutto ciò che la può esaltare: so-

brietà, la generosità, la condivisione, la solidarietà. E Paolo lo dice: « Tutto 

è vostro! Ma voi siete di Cristo e Cristo è di Dio ».5 Questo è  la povertà.

Il secondo elemento è la  luce della castità. Anche questa ha origine 

nella Trinità e manifesta un « riflesso dell’amore infinito che lega le tre 

*  Die 1 Februarii 2025.
1  Eb 10, 7.
2  S. Giovanni Paolo II, Esort. Ap. Vita consecrata, 15.
3  Ivi, 20.
4  Ivi, 21.
5  1 Cor 3, 22-23.



	 Acta Francisci Pp.	 105

Persone divine ».6 La sua professione, nella rinuncia all’amore coniugale e 

nella via della continenza, ribadisce il primato assoluto, per l’essere umano, 

dell’amore di Dio, accolto con cuore indiviso e sponsale,7 e lo indica come 

fonte e modello di ogni altro amore. Lo sappiamo, noi stiamo vivendo in 

un mondo spesso segnato da forme distorte di affettività, in cui il principio 

del “ciò che piace a me” – quel principio – spinge a cercare nell’altro più 

la soddisfazione dei propri bisogni che la gioia di un incontro fecondo. È 

vero. Ciò genera, nelle relazioni, atteggiamenti di superficialità e precarietà, 

egocentrismo, edonismo, immaturità e irresponsabilità morale, per cui si 

sostituiscono lo sposo e la sposa di tutta la vita con il  partner  del momen-

to, i figli accolti come dono con quelli pretesi come “diritto” o eliminati 

come “disturbo”.

Sorelle, fratelli, in un contesto di questo tipo, a fronte del « crescente 

bisogno di limpidezza interiore nei rapporti umani »8 e di umanizzazione dei 

legami fra i singoli e le comunità, la castità consacrata ci mostra – mo-

stra all’uomo e alla donna del ventunesimo secolo – una via di guarigione 

dal male dell’isolamento, nell’esercizio di un modo di amare libero e libe-

rante, che accoglie e rispetta tutti e non costringe né respinge nessuno. 

Che medicina per l’anima è incontrare religiose e religiosi capaci di una 

relazionalità matura e gioiosa di questo tipo! Sono un riflesso dell’amore 

divino.9 A tal fine, però, è importante, nelle nostre comunità, prendersi 

cura della crescita spirituale e affettiva delle persone, già dalla formazione 

iniziale, anche in quella permanente, perché la castità mostri davvero la 

bellezza dell’amore che si dona, e non prendano piede fenomeni deleteri 

come l’inacidimento del cuore o l’ambiguità delle scelte, fonte di tristezza, 

insoddisfazione e causa, a volte, in soggetti più fragili, dello svilupparsi di 

vere e proprie “doppie vite”. La lotta contro la tentazione della doppia vita 

è quotidiana. È quotidiana.

E veniamo al terzo aspetto: la  luce dell’obbedienza. Anche di questa ci 

parla il testo che abbiamo ascoltato, presentandoci, nel rapporto tra Gesù e 

il Padre, la « bellezza liberante di una dipendenza filiale e non servile, ricca 

6  Vita consecrata, 21.
7  Cfr 1 Cor 7, 32-36.
8  Vita consecrata, 88.
9  Cfr Lc 2, 30-32.



106	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

di senso di responsabilità e animata dalla reciproca fiducia ».10 È proprio 

la luce della Parola che si fa dono e risposta d’amore, segno per la nostra 

società, in cui si tende a parlare tanto ma ascoltare poco: in famiglia, al 

lavoro e specialmente sui  social, dove ci si possono scambiare fiumi di pa-

role e di immagini senza mai incontrarsi davvero, perché non ci si mette 

veramente in gioco l’uno per l’altro. E questa è una cosa interessante. Tante 

volte, nel dialogo quotidiano, prima che uno finisca di parlare, già esce la 

risposta. Non si ascolta. Ascoltarci prima di rispondere. Accogliere la parola 

dell’altro come un messaggio, come un tesoro, anche come un aiuto per 

me. L’obbedienza consacrata è un antidoto a tale individualismo solitario, 

promuovendo in alternativa un modello di relazione improntato all’ascolto 

fattivo, in cui al “dire” e al “sentire” segue la concretezza dell’“agire”, e 

questo anche a costo di rinunciare ai miei gusti, ai miei programmi e alle 

mie preferenze. Solo così, infatti, la persona può sperimentare fino in fon-

do la gioia del dono, sconfiggendo la solitudine e scoprendo il senso della 

propria esistenza nel grande progetto di Dio.

Vorrei concludere richiamando un altro punto: il “ritorno alle origini”, di 

cui oggi si parla tanto nella vita consacrata. Ma non un ritorno all’origine 

come tornare a un museo, no. Ritorno proprio all’origine della nostra vita. 

In proposito, la Parola di Dio che abbiamo ascoltato ci ricorda che il primo 

e più importante “ritorno alle origini” di ogni consacrazione è, per tutti noi, 

quello a Cristo e al suo “sì” al Padre. Ci ricorda che il rinnovamento, prima 

che con le riunioni e le “tavole rotonde” – che si devono fare, sono utili – 

si fa davanti al Tabernacolo, in adorazione. Sorelle, fratelli, noi abbiamo 

perso un po’ il senso dell’adorazione. Siamo troppo pratici, vogliamo fare 

le cose, ma … Adorare. Adorare. La capacità di adorazione nel silenzio. E 

così si riscoprono le proprie Fondatrici e i propri Fondatori anzitutto come 

donne e uomini di fede, e ripetendo con loro, nella preghiera e nell’offerta: 

« Ecco io vengo […] per fare, o Dio, la tua volontà ».11

Grazie tante a voi per la vostra testimonianza. È un lievito nella Chiesa. 

Grazie.

10  Vita consecrata, 21.
11  Eb 10, 7.



	 Acta Francisci Pp.	 107

ALLOCUTIONES 

I

Ad Coetum Legatorum apud Sanctam Sedem, occasione praesentationis omi-
num de Anno Novo.*

Eccellenze, Signore, Signori,

ci ritroviamo stamani per un momento d’incontro che, al di là del suo 

carattere istituzionale, vuole anzitutto essere familiare: un momento in cui 

la famiglia dei popoli si riunisce simbolicamente attraverso la vostra presen-

za, per scambiarsi un augurio fraterno, lasciando alle spalle le contese che 

dividono e per riscoprire piuttosto ciò che unisce. All’inizio di quest’anno, 

che per la Chiesa cattolica ha una particolare rilevanza, il nostro ritrovar-

ci ha una valenza simbolica speciale, poiché il senso stesso del Giubileo è 

quello di “fare una sosta” dalla frenesia che contraddistingue sempre più 

la vita quotidiana, per rinfrancarsi e per nutrirsi di ciò che è veramente 

essenziale: riscoprirsi figli di Dio e in Lui fratelli, perdonare le offese, 

sostenere i deboli e i poveri, far riposare la terra, praticare la giustizia e 

ritrovare speranza. A ciò sono chiamati tutti coloro che servono il bene 

comune e esercitano quella forma alta di carità – forse la forma più alta 

di carità – che è la politica.

Con questo spirito vi accolgo, ringraziando anzitutto Sua Eccellenza 

l’Ambasciatore George Poulides, Decano del Corpo Diplomatico, per le parole 

con cui si è fatto interprete dei vostri comuni sentimenti. A tutti voi porgo 

un caloroso benvenuto, grato per l’affetto e la stima che i vostri popoli e 

i vostri governi hanno per la Sede Apostolica e che voi ben rappresenta-

te. Ne sono una testimonianza le visite di oltre trenta Capi di Stato o di 

Governo che ho avuto la gioia di ricevere in Vaticano nel 2024, come pure 

la firma del  Secondo Protocollo Addizionale all’Accordo fra la Santa Sede 

e il Burkina Faso sullo statuto giuridico della Chiesa Cattolica in Burkina 

Faso  e dell’Accordo fra la Santa Sede e la Repubblica Ceca su alcune que-

stioni giuridiche, siglati nel corso dell’anno passato. Nell’ottobre scorso è 

*  Die 9 Ianuarii 2025.



108	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

stato poi rinnovato per un ulteriore quadriennio l’Accordo Provvisorio tra la 

Santa Sede e la Repubblica Popolare Cinese sulla nomina dei Vescovi, segno 

della volontà di proseguire un dialogo rispettoso e costruttivo in vista del 

bene della Chiesa cattolica nel Paese e di tutto il popolo cinese.

Da parte mia, ho inteso ricambiare tale affetto con i viaggi apostolici 

recentemente compiuti, che mi hanno portato a visitare terre lontane come 

l’Indonesia, la Papua Nuova Guinea, Timor Leste e Singapore, e più vicine 

come il  Belgio e il Lussemburgo  e, infine, la  Corsica. Sebbene siano realtà 

evidentemente molto diverse tra loro, ogni viaggio è per me l’occasione 

di poter incontrare e dialogare con popoli, culture ed esperienze religiose 

differenti, e di portare una parola di incoraggiamento e di conforto, spe-

cialmente alle persone più vulnerabili. A tali viaggi si sommano le tre visite 

che ho compiuto in Italia a  Verona,  Venezia  e  Trieste.

Proprio alle Autorità italiane, nazionali e locali, desidero significare 

in modo speciale, all’inizio di quest’anno giubilare, l’espressione della mia 

gratitudine per l’impegno che hanno profuso per preparare Roma al Giu-

bileo. Il lavoro incessante di questi mesi, che ha recato non pochi disagi, 

viene ora ripagato dal miglioramento di alcuni servizi e spazi pubblici, 

così che tutti, cittadini, pellegrini e turisti, possano godere ancor più delle 

bellezze della Città eterna. Ai romani, noti per la loro ospitalità, rivolgo un 

pensiero particolare, ringraziandoli per la pazienza che hanno avuto negli 

ultimi mesi e per quella che avranno nell’accogliere i numerosi visitatori 

che giungeranno. Desidero, altresì, rivolgere un sentito ringraziamento a 

tutte le Forze dell’ordine, alla Protezione Civile, alle autorità sanitarie e 

ai volontari che si prodigano quotidianamente per garantire la sicurezza e 

un sereno svolgimento del Giubileo.

Cari Ambasciatori,

nelle parole del profeta Isaia, che il Signore Gesù fa proprie nella si-

nagoga di Nazareth all’inizio della sua vita pubblica, secondo il racconto 

tramandatoci dall’evangelista Luca,1 troviamo compendiato non solo il 

mistero del Natale da poco celebrato, ma anche quello del Giubileo che 

stiamo vivendo. Il Cristo è venuto « a portare il lieto annuncio ai mise-

ri, a fasciare le piaghe dei cuori spezzati, a proclamare la libertà degli 

1  4, 16-21.



	 Acta Francisci Pp.	 109

schiavi, la scarcerazione dei prigionieri, a promulgare l’anno di grazia 

del Signore ».2

Purtroppo, iniziamo questo anno mentre il mondo si trova lacerato da 

numerosi conflitti, piccoli e grandi, più o meno noti e anche dalla ripresa di 

esecrabili atti di terrore, come quelli recentemente avvenuti a Magdeburgo 

in Germania e a New Orleans negli Stati Uniti.

Vediamo pure che in tanti Paesi ci sono sempre più contesti sociali e 

politici esacerbati da crescenti contrasti. Siamo di fronte a società sempre 

più polarizzate, nelle quali cova un generale senso di paura e di sfiducia 

verso il prossimo e verso il futuro. Ciò è aggravato dal continuo creare e 

diffondersi di  fake news, che non solo distorcono la realtà dei fatti, ma 

finiscono per distorcere le coscienze, suscitando false percezioni della re-

altà e generando un clima di sospetto che fomenta l’odio, pregiudica la 

sicurezza delle persone e compromette la convivenza civile e la stabilità 

di intere nazioni. Ne sono tragiche esemplificazioni gli attentati subiti dal 

Presidente del Governo della Repubblica Slovacca e dal Presidente eletto 

degli Stati Uniti d’America.

Tale clima di insicurezza spinge a erigere nuove barriere e a tracciare 

nuovi confini, mentre altri, come quello che da oltre cinquant’anni divide 

l’isola di Cipro e quello che da oltre settanta taglia in due la penisola 

coreana, rimangono saldamente in piedi, separando famiglie e sezionando 

case e città. I confini moderni pretendono di essere linee di demarcazione 

identitarie, dove le diversità sono motivo di diffidenza, sfiducia e paura: 

« Ciò che proviene di là non è affidabile, perché non è conosciuto, non è 

familiare, non appartiene al villaggio. […] Di conseguenza si creano nuove 

barriere di autodifesa, così che non esiste più il mondo ed esiste unicamente 

il “mio” mondo, fino al punto che molti non vengono più considerati esseri 

umani con una dignità inalienabile e diventano semplicemente “quelli” ».3 

Paradossalmente, il termine confine indica non un luogo che separa, bensì 

che unisce, “dove si finisce insieme” [cum-finis], dove si può incontrare 

l’altro, conoscerlo, dialogare con lui.

Il mio augurio per questo nuovo anno è che il Giubileo possa rappre-

sentare per tutti, cristiani e non, un’occasione per ripensare anche le rela-

2  Is 61, 1-2a.
3  Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 27.



110	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

zioni che ci legano, come esseri umani e comunità politiche; per superare 

la  logica dello scontro  e abbracciare invece la  logica dell’incontro; perché 

il tempo che ci attende non ci trovi vagabondi disperati, ma pellegrini di 

speranza, ossia persone e comunità in cammino impegnate a costruire un 

futuro di pace.

D’altronde, di fronte alla sempre più concreta minaccia di una guerra 

mondiale, la vocazione della diplomazia è quella di favorire il dialogo con 

tutti, compresi gli interlocutori considerati più “scomodi” o che non si 

riterrebbero legittimati a negoziare. È questa l’unica via per spezzare le 

catene di odio e vendetta che imprigionano e per disinnescare gli ordigni 

dell’egoismo, dell’orgoglio e della superbia umana, che sono la radice di 

ogni volontà belligerante che distrugge.

Eccellenze, Signore e Signori,

alla luce di queste brevi considerazioni, vorrei tracciare con voi questa 

mattina, a partire dalle parole del profeta Isaia, alcuni tratti di una  diplo-

mazia della speranza, di cui tutti siamo chiamati a farci araldi, affinché 

le dense nubi della guerra possano essere spazzate via da un rinnovato 

vento di pace. Più in generale, vorrei evidenziare alcune responsabilità 

che ogni  leader politico dovrebbe tenere presente nell’adempiere le proprie 

responsabilità, che dovrebbero essere indirizzate all’edificazione del bene 

comune e allo sviluppo integrale della persona umana.

Portare il lieto annuncio ai miseri

In ogni epoca e in ogni luogo, l’uomo è sempre stato allettato dall’idea di 

poter essere autosufficiente, di poter bastare a sé stesso ed essere artefice 

del proprio destino. Ogni qualvolta si lascia dominare da tale presunzione, 

si trova costretto da eventi e circostanze esterne a scoprire di essere debole 

e impotente, povero e bisognoso, afflitto da sciagure spirituali e materiali. 

In altre parole, scopre di essere  misero  e di avere bisogno di qualcuno che 

lo sollevi dalla propria miseria.

Numerose sono le miserie del nostro tempo. Mai come in quest’epo-

ca l’umanità ha sperimentato progresso, sviluppo e ricchezza e forse mai 

come oggi si è trovata sola e smarrita, non di rado a preferire gli animali 

domestici ai figli. C’è un urgente bisogno di ricevere un lieto annuncio. Un 

annuncio che, nella prospettiva cristiana, Dio ci offre nella notte di Natale! 



	 Acta Francisci Pp.	 111

Tuttavia, ciascuno – anche chi non è credente – può farsi portatore di un 

annuncio di speranza e di verità.

D’altronde, l’essere umano è dotato di un’innata sete di verità. Questa 

ricerca è una dimensione fondamentale della condizione umana, in quanto 

ogni persona porta dentro di sé una nostalgia della verità oggettiva e un 

desiderio inestinguibile di conoscenza. È sempre stato così, ma nel nostro 

tempo la negazione di verità evidenti sembra avere il sopravvento. Alcuni 

diffidano delle argomentazioni razionali, ritenute strumenti nelle mani di 

qualche potere occulto, mentre altri ritengono di possedere in modo univo-

co la verità che si sono auto-costruiti, esimendosi così dal confronto e dal 

dialogo con chi la pensa diversamente. Gli uni e gli altri hanno la tendenza 

a crearsi una propria  “verità”, tralasciando l’oggettività del vero. Queste 

tendenze possono essere incrementate dai moderni mezzi di comunicazione 

e dall’intelligenza artificiale, abusati come mezzi di manipolazione della 

coscienza a fini economici, politici e ideologici.

Il moderno progresso scientifico, specialmente nell’ambito informatico 

e della comunicazione, porta con sé indubbi vantaggi per l’umanità. Ci 

consente di semplificare molti aspetti della vita quotidiana, di rimanere in 

contatto con le persone care anche se sono fisicamente distanti, di rimanere 

informati e di aumentare le nostre conoscenze. Tuttavia, non se ne possono 

tacere i limiti e le insidie, poiché spesso contribuiscono alla polarizzazio-

ne, al restringimento delle prospettive mentali, alla semplificazione della 

realtà, al rischio di abusi, all’ansia e, paradossalmente, all’isolamento, in 

particolare attraverso l’uso dei  social media  e dei giochi  online.

L’incremento dell’intelligenza artificiale amplifica le preoccupazioni 

relative ai diritti di proprietà intellettuale, alla sicurezza del lavoro per 

milioni di persone, al rispetto della privacy  e alla protezione dell’ambiente 

dai rifiuti elettronici [e-waste]. Quasi nessun angolo del mondo è rimasto 

inalterato dall’ampia trasformazione culturale determinata dagli incalzanti 

progressi della tecnologia, ed è sempre più evidente un allineamento a 

interessi commerciali, che genera una cultura radicata nel consumismo.

Questo sbilanciamento minaccia di sovvertire l’ordine dei valori inerenti 

alla creazione di relazioni, all’educazione e alla trasmissione dei costumi 

sociali, mentre i genitori, i parenti più stretti e gli educatori devono rima-

nere i principali canali di trasmissione della cultura, a vantaggio dei quali i 

Governi dovrebbero limitarsi a un ruolo di supporto delle loro responsabilità 



112	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

formative. In quest’ottica si colloca anche l’educazione come alfabetizzazione 

mediatica, volta ad offrire strumenti essenziali per promuovere le capacità 

di pensiero critico, per dotare i giovani dei mezzi necessari alla crescita 

personale e alla partecipazione attiva al futuro delle loro società.

Una diplomazia della speranza è perciò anzitutto una  diplomazia della 

verità. Laddove viene a mancare il legame fra realtà, verità e conoscenza, 

l’umanità non è più in grado di parlarsi e di comprendersi, poiché vengono 

a mancare le fondamenta di un linguaggio comune, ancorato alla realtà 

delle cose e dunque universalmente comprensibile. Lo scopo del linguaggio 

è la comunicazione, che ha successo solo se le parole sono precise e se il 

significato dei termini è generalmente accettato. Il racconto biblico della 

Torre di Babele mostra che cosa succede quando ciascuno parla solo con 

“la sua” lingua.

Comunicazione, dialogo, e impegno per il bene comune richiedono la 

buona fede e l’adesione a un linguaggio comune. Ciò è particolarmente 

importante nell’ambito diplomatico, specialmente nei contesti multilaterali. 

L’impatto e il successo di ogni parola, delle dichiarazioni, risoluzioni e in 

generale dei testi negoziati dipende da questa condizione. È un dato di fatto 

che il multilateralismo è forte ed efficace solo quando si concentra sulle 

questioni trattate e utilizza un linguaggio semplice, chiaro e concordato.

Risulta quindi particolarmente preoccupante il tentativo di strumenta-

lizzare i documenti multilaterali – cambiando il significato dei termini o 

reinterpretando unilateralmente il contenuto dei trattati sui diritti umani 

– per portare avanti ideologie che dividono, che calpestano i valori e la 

fede dei popoli. Si tratta infatti di una vera colonizzazione ideologica che, 

secondo programmi studiati a tavolino, tenta di sradicare le tradizioni, la 

storia e i legami religiosi dei popoli. Si tratta di una mentalità che, presu-

mendo di aver superato quelle che considera “le pagine buie della storia”, 

fa spazio alla cancel culture; non tollera differenze e si concentra sui diritti 

degli individui, trascurando i doveri nei riguardi degli altri, in particolare 

dei più deboli e fragili.4 In tale contesto è inaccettabile, ad esempio, parlare 

di un cosiddetto “diritto all’aborto” che contraddice i diritti umani, in par-

ticolare il diritto alla vita. Tutta la vita va protetta, in ogni suo momento, 

4  Cfr  Discorso alle Autorità civili, ai Rappresentanti delle popolazioni indigene e al Corpo 
diplomatico, Citadelle de Québec, 27 luglio 2022.



	 Acta Francisci Pp.	 113

dal concepimento alla morte naturale, perché nessun bambino è un errore 

o è colpevole di esistere, così come nessun anziano o malato può essere 

privato di speranza e scartato.

Tale approccio risulta particolarmente gravido di conseguenze nell’ambi-

to di diversi organismi multilaterali. Penso in modo particolare all’Organiz-

zazione per la Sicurezza e la Cooperazione in Europa, di cui la Santa Sede è 

membro fondatore, avendo preso parte attiva ai negoziati che, mezzo secolo 

fa, hanno condotto alla Dichiarazione di Helsinki del 1975. È quanto mai 

urgente recuperare lo “spirito di Helsinki”, con il quale gli Stati contrapposti 

e considerati “nemici” sono riusciti a creare uno spazio d’incontro, e non 

abbandonare il dialogo come strumento per risolvere i conflitti.

Al contrario, le istituzioni multilaterali, la maggior parte delle qua-

li è sorta al termine della seconda guerra mondiale, ottant’anni fa, non 

sembrano più in grado di garantire la pace e la stabilità, la lotta contro 

la fame e lo sviluppo per i quali erano state create, né di rispondere in 

modo davvero efficace alle nuove sfide del XXI secolo, quali le questioni 

ambientali, di salute pubblica, culturali e sociali, nonché le sfide poste 

dall’intelligenza artificiale. Molte di esse necessitano di essere riformate, 

tenendo presente che qualsiasi riforma deve essere costruita sui principi 

di sussidiarietà e solidarietà e nel rispetto di una sovranità paritaria degli 

Stati, mentre duole constatare che c’è il rischio di una “monadologia” e 

della frammentazione in  like-minded clubs  che lasciano entrare solo quanti 

la pensano allo stesso modo.

Ciononostante, non sono mancati e non mancano segni incoraggianti, 

laddove c’è la buona volontà di incontrarsi. Penso al  Trattato di pace e di 

amicizia tra Argentina e Cile, firmato nella Città del Vaticano il 29 novem-

bre 1984, che, con la mediazione della Santa Sede e la buona volontà della 

Parti, ha posto fine alla disputa del Canale di Beagle, dimostrando che pace 

e amicizia sono possibili quando due membri della Comunità internazionale 

rinunciano all’uso della forza e si impegnano solennemente a rispettare 

tutte le regole del diritto internazionale e a promuovere la cooperazione 

bilaterale. Più recentemente, penso ai segnali positivi di una ripresa dei 

negoziati per ritornare alla piattaforma dell’accordo sul nucleare iraniano, 

con l’obiettivo di garantire un mondo più sicuro per tutti.



114	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Fasciare le piaghe dei cuori spezzati

Una diplomazia della speranza è pure una  diplomazia di perdono, ca-

pace, in un tempo pieno di conflitti aperti o latenti, di ritessere i rapporti 

lacerati dall’odio e dalla violenza, e così fasciare le piaghe dei cuori spez-

zati delle troppe vittime. Il mio auspicio per questo 2025 è che tutta la 

Comunità internazionale si adoperi anzitutto per porre fine alla guerra che 

da quasi tre anni insanguina la martoriata Ucraina e che ha causato un 

enorme numero di vittime, inclusi tanti civili. Qualche segno incoraggiante 

è apparso all’orizzonte, ma molto lavoro è ancora necessario per costruire 

le condizioni di una pace giusta e duratura e per sanare le ferite inflitte 

dall’aggressione.

Allo stesso modo rinnovo l’appello a un cessate-il-fuoco e alla libera-

zione degli ostaggi israeliani a Gaza, dove c’è una situazione umanitaria 

gravissima e ignobile, e chiedo che la popolazione palestinese riceva tutti 

gli aiuti necessari. Il mio auspicio è che Israeliani e Palestinesi possano 

ricostruire i ponti del dialogo e della fiducia reciproca, a partire dai più 

piccoli, affinché le generazioni a venire possano vivere fianco a fianco nei 

due Stati, in pace e sicurezza, e Gerusalemme sia la “città dell’incontro”, 

dove convivono in armonia e rispetto i cristiani, gli ebrei e i musulmani. 

Proprio nel giugno scorso, nei giardini vaticani, abbiamo ricordato tutti in-

sieme il decimo anniversario dell’Invocazione per la Pace in Terra Santa che 

l’8 giugno 2014 vide la presenza dell’allora Presidente dello Stato d’Israele, 

Shimon Peres, e del Presidente dello Stato di Palestina, Mahmoud Abbas, 

insieme al Patriarca Bartolomeo I. Quell’incontro aveva testimoniato che 

il dialogo è sempre possibile e che non possiamo arrenderci all’idea che 

l’inimicizia e l’odio tra i popoli abbiano il sopravvento.

Occorre tuttavia rilevare anche che la guerra è alimentata dal continuo 

proliferare di armi sempre più sofisticate e distruttive. Reitero stamani 

l’appello affinché « con il denaro che si impiega nelle armi e in altre spese 

militari costituiamo un Fondo mondiale per eliminare finalmente la fame e 

per lo sviluppo dei Paesi più poveri, così che i loro abitanti non ricorrano 

a soluzioni violente o ingannevoli e non siano costretti ad abbandonare i 

loro Paesi per cercare una vita più dignitosa ».5

5  Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 262; cfr S. Paolo VI, Lett. enc. Populorum progres-
sio (26 marzo 1967), 51.



	 Acta Francisci Pp.	 115

La guerra è sempre un fallimento! Il coinvolgimento dei civili, soprattutto 

bambini, e la distruzione delle infrastrutture non sono solo una disfatta, 

ma equivalgono a lasciare che tra i due contendenti l’unico a vincere sia il 

male. Non possiamo minimamente accettare che si bombardi la popolazione 

civile o si attacchino infrastrutture necessarie alla sua sopravvivenza. Non 

possiamo accettare di vedere bambini morire di freddo perché sono stati 

distrutti ospedali o è stata colpita la rete energetica di un Paese.

Tutta la Comunità internazionale sembra apparentemente essere d’ac-

cordo sul rispetto del diritto internazionale umanitario, tuttavia la sua 

mancata piena e concreta realizzazione pone delle domande. Se abbiamo 

dimenticato cosa c’è alla base, le fondamenta stesse della nostra esistenza, 

della sacralità della vita, dei principi che muovono il mondo, come pos-

siamo pensare che tale diritto sia effettivo? È necessaria una riscoperta di 

questi valori, e che essi a loro volta si incarnino in precetti della pubblica 

coscienza, affinché sia davvero  il principio di umanità  alla base dell’agire. 

Pertanto, auspico che quest’anno giubilare sia un tempo propizio in cui la 

Comunità internazionale si adoperi attivamente affinché i diritti inviolabili 

dell’uomo non siano sacrificati a fronte di esigenze militari.

Su tali presupposti, chiedo che si continui a lavorare affinché l’inosser-

vanza del diritto internazionale umanitario non sia più un’opzione. Sono 

necessari ulteriori sforzi perché venga dato effetto a quanto discusso anche 

durante la 34ª Conferenza Internazionale della Croce Rossa e della Mez-

zaluna Rossa, che ha avuto luogo lo scorso ottobre a Ginevra. È stato da 

poco celebrato il 75° Anniversario delle Convenzioni di Ginevra, e rimane 

indispensabile che le norme e i principi su cui esse si fondano trovino 

compimento negli ancora troppi teatri di guerra aperti.

Tra questi penso ai diversi conflitti che persistono nel continente afri-

cano, in modo particolare nel Sudan, nel Sahel, nel Corno d’Africa, in Mo-

zambico, dove c’è una grave crisi politica in atto, e nelle regioni orientali 

della Repubblica Democratica del Congo, dove la popolazione è colpita da 

pesanti carenze sanitarie e umanitarie, aggravate talvolta dalla piaga del 

terrorismo, che provocano perdite di vite umane e lo sfollamento di milioni 

di persone. A ciò si aggiungono gli effetti devastanti delle inondazioni e della 

siccità, che peggiorano le già precarie condizioni di varie parti dell’Africa.

La prospettiva di una diplomazia del perdono non è però chiamata solo 

a sanare i conflitti internazionali o regionali. Essa investe ciascuno della 



116	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

responsabilità di farsi  artigiano di pace, perché si possano edificare socie-

tà realmente pacifiche, in cui le legittime differenze politiche, ma anche 

sociali, culturali, etniche e religiose costituiscano una ricchezza e non una 

sorgente di odio e divisione.

Il mio pensiero va in modo particolare al Myanmar, dove la popolazione 

soffre grandemente a causa dei continui scontri armati, che obbligano la 

gente a fuggire dalle proprie case e a vivere nella paura.

Duole poi constatare che permangono, specialmente nel continente ame-

ricano, diversi contesti di acceso scontro politico e sociale. Penso ad Haiti, 

dove auspico che si possano quanto prima compiere i passi necessari per 

ristabilire l’ordine democratico e fermare la violenza. Penso pure al Vene-

zuela e alla grave crisi politica in cui si dibatte. Essa potrà essere superata 

solo attraverso l’adesione sincera ai valori della verità, della giustizia e 

della libertà, attraverso il rispetto della vita, della dignità e dei diritti di 

ogni persona – anche di quanti sono stati arrestati in seguito alle vicende 

dei mesi scorsi –, attraverso il rifiuto di ogni tipo di violenza e, auspicabil-

mente, l’avvio di negoziati in buona fede e finalizzati al bene comune del 

Paese. Penso alla Bolivia, che sta attraversando una preoccupante situazione 

politica, sociale ed economica; come pure alla Colombia, dove confido che 

con l’aiuto di tutti si possa superare la molteplicità dei conflitti che hanno 

lacerato il Paese da troppo tempo. Penso, infine, al Nicaragua, dove la Santa 

Sede, che è sempre disponibile a un dialogo rispettoso e costruttivo, segue 

con preoccupazione le misure adottate nei confronti di persone e istituzioni 

della Chiesa e auspica che la libertà religiosa e gli altri diritti fondamentali 

siano adeguatamente garantiti a tutti.

Effettivamente non c’è vera pace se non viene garantita anche la libertà 

religiosa, che implica il rispetto della coscienza dei singoli e la possibilità di 

manifestare pubblicamente la propria fede e l’appartenenza ad una comuni-

tà. In tal senso preoccupano molto le crescenti espressioni di antisemitismo, 

che condanno fortemente e che interessano un sempre maggior numero di 

comunità ebraiche nel mondo.

Non posso tacere le numerose persecuzioni contro varie comunità cri-

stiane spesso perpetrate da gruppi terroristici, specialmente in Africa e 

in Asia, e neppure le forme più “delicate” di limitazione della libertà re-

ligiosa che si riscontrano talvolta anche in Europa, dove crescono norme 

legali e prassi amministrative che « limitano o annullano di fatto i diritti 



	 Acta Francisci Pp.	 117

che formalmente le Costituzioni riconoscono ai singoli credenti e ai gruppi 

religiosi ».6 Al riguardo, desidero ribadire che la libertà religiosa costituisce 

« un’acquisizione di civiltà politica e giuridica »,7 poiché, quando essa « è 

riconosciuta, la dignità della persona umana è rispettata nella sua radice, 

e si rafforzano l’ethos e le istituzioni dei popoli ».8

I cristiani possono e vogliono contribuire attivamente all’edificazione 

delle società in cui vivono. Anche laddove non sono maggioranza nella so-

cietà, essi sono cittadini a pieno titolo, specialmente in quelle terre in cui 

abitano da tempo immemorabile. Mi riferisco in modo particolare alla Siria, 

che dopo anni di guerra e devastazione, sembra stia percorrendo una via 

di stabilità. Auspico che l’integrità territoriale, l’unità del popolo siriano e 

le necessarie riforme costituzionali non siano compromesse da nessuno, e 

che la Comunità internazionale aiuti la Siria ad essere terra di convivenza 

pacifica dove tutti i siriani, inclusa la componente cristiana, possano sentirsi 

pienamente cittadini e partecipare al bene comune di quella cara Nazione.

Parimenti penso all’amato Libano, auspicando che il Paese, con l’aiuto 

determinante della componente cristiana, possa avere la necessaria stabilità 

istituzionale per affrontare la grave situazione economica e sociale, rico-

struire il sud del Paese colpito dalla guerra e implementare pienamente la 

Costituzione e gli Accordi di Taif. Tutti i libanesi lavorino affinché il volto 

del Paese dei Cedri non sia mai sfigurato dalla divisione, ma risplenda 

sempre per il “vivere insieme” e il Libano rimanga un Paese-messaggio di 

coesistenza e di pace.

Proclamare la libertà degli schiavi

Duemila anni di cristianesimo hanno contribuito a eliminare la schia-

vitù da ogni ordinamento giuridico. Ciononostante esistono ancora mol-

teplici forme di schiavitù, a cominciare da quella poco riconosciuta ma 

assai praticata che interessa il lavoro. Troppe persone vivono schiave del 

proprio lavoro, trasformato da mezzo in fine della propria vita, e spesso 

sono schiave di condizioni lavorative disumane, in termini di sicurezza, 

orari di lavoro e salario. Occorre adoperarsi per creare condizioni degne 

6  S. Giovanni Paolo II, Messaggio per la XXI Giornata Mondiale della Pace, 1° gennaio 1988, 
n. 2.

7  Benedetto XVI, Messaggio per la XLIV Giornata Mondiale della Pace, 1° gennaio 2011, n. 5.
8  Ibidem.



118	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

di lavoro e perché il lavoro, di per sé nobile e nobilitante, non diventi un 

ostacolo per la realizzazione e la crescita della persona umana. Nello stesso 

tempo, è necessario garantire che esistano effettive possibilità di lavoro, 

specialmente laddove una diffusa disoccupazione favorisce il lavoro nero e 

conseguentemente la criminalità.

Esiste poi l’orribile schiavitù delle tossicodipendenze, che colpisce spe-

cialmente i giovani. È inaccettabile vedere quante vite, famiglie e Paesi, 

vengono rovinati da tale piaga, che sembra dilagare sempre più, anche per 

l’avvento di droghe sintetiche spesso mortali, rese ampiamente disponibili 

dall’esecrabile fenomeno del narcotraffico.

Tra le altre schiavitù del nostro tempo, una delle più tremende è quella 

praticata dai trafficanti di uomini: persone senza scrupoli, che sfruttano 

il bisogno di migliaia di persone in fuga da guerre, carestie, persecuzioni 

o dagli effetti dei cambiamenti climatici e in cerca di un luogo sicuro per 

vivere. Una diplomazia della speranza è una  diplomazia di libertà, che 

richiede l’impegno condiviso della Comunità internazionale per eliminare 

questo  miserabile commercio.

In pari tempo, occorre prendersi cura delle vittime di questi traffici, che 

sono i migranti stessi, costretti a percorrere a piedi migliaia di chilometri 

in America centrale come nel deserto del Sahara, o ad attraversare il mare 

Mediterraneo o il canale della Manica in imbarcazioni di fortuna sovraf-

follate, per poi finire respinti o trovarsi clandestini in una terra straniera. 

Dimentichiamo facilmente che ci troviamo davanti a persone che occorre 

accogliere, proteggere, promuovere e integrare.9

Con grande sconforto rilevo, invece, che le migrazioni sono ancora co-

perte da una nube scura di diffidenza, invece di essere considerate una 

fonte di accrescimento. Si considerano le persone in movimento solo come 

un problema da gestire. Esse non possono venire assimilate a oggetti da 

collocare, ma hanno una dignità e risorse da offrire agli altri; hanno i loro 

vissuti, bisogni, paure, aspirazioni, sogni, capacità, talenti. Solo in questa 

prospettiva si potranno fare passi avanti per affrontare un fenomeno che 

richiede un apporto congiunto da parte di tutti i Paesi, anche attraverso 

la creazione di percorsi regolari sicuri.

Rimane poi cruciale affrontare le cause profonde dello spostamento, 

affinché lasciare la propria casa per cercarne un’altra sia una scelta e non 

9  Discorso ai partecipanti al Forum Internazionale “Migrazioni e pace”, 21 febbraio 2017.



	 Acta Francisci Pp.	 119

un “obbligo di sopravvivenza”. In tale prospettiva, ritengo fondamentale un 

impegno comune a investire nell’ambito della cooperazione allo sviluppo, 

per contribuire a sradicare alcune delle cause che inducono le persone a 

emigrare.

Proclamare la scarcerazione dei prigionieri

La diplomazia della speranza è infine una diplomazia di giustizia, senza 

la quale non può esservi pace. L’anno giubilare è un tempo favorevole per 

praticare la giustizia, per rimettere i debiti e commutare le pene dei pri-

gionieri. Non vi è però debito che consenta ad alcuno, compreso lo Stato, 

di esigere la vita di un altro. Al riguardo, reitero il mio appello perché la 

pena di morte sia eliminata in tutte le Nazioni,10 poiché essa non trova oggi 

giustificazione alcuna tra gli strumenti atti a riparare la giustizia.

D’altra parte, non possiamo dimenticare che in un certo senso siamo 

tutti prigionieri, perché siamo tutti debitori: lo siamo verso Dio, verso gli 

altri e anche verso la nostra amata Terra, dalla quale traiamo l’alimento 

quotidiano. Come ho richiamato nell’annuale  Messaggio per la Giornata 

Mondiale della Pace, « ciascuno di noi deve in qualche modo sentirsi re-

sponsabile per la devastazione a cui è sottoposta la nostra casa comune ».11 

Sempre più la natura sembra ribellarsi all’azione dell’uomo, mediante ma-

nifestazioni estreme della sua potenza. Ne sono un esempio le devastanti 

alluvioni che si sono verificate in Europa centrale e in Spagna, come pure 

i cicloni che hanno colpito in primavera il Madagascar e, poco prima di 

Natale, il Dipartimento francese di Mayotte e il Mozambico.

Non possiamo rimanere indifferenti a tutto ciò! Non ne abbiamo il di-

ritto! Piuttosto, abbiamo il dovere di esercitare il massimo sforzo per la 

cura della nostra casa comune e di coloro che la abitano e la abiteranno.

Nel corso della COP 29 a Baku sono state adottate decisioni per garan-

tire maggiori risorse finanziarie per l’azione climatica. Mi auguro che esse 

consentano la condivisione delle risorse a favore dei molti Paesi vulnera-

bili alla crisi climatica e sui quali grava il fardello di un debito economico 

opprimente. In quest’ottica, mi rivolgo alle nazioni più benestanti perché 

condonino i debiti di Paesi che mai potrebbero ripagarli. Non si tratta 

10  Cfr Messaggio per la LVIII Giornata Mondiale della Pace, 1° gennaio 2025, n. 11.
11  Ivi, n. 4.



120	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

solo di un atto di solidarietà o magnanimità, ma soprattutto di giustizia, 

gravata anche da una nuova forma di iniquità di cui oggi siamo sempre 

più consapevoli: il “debito ecologico”, in particolare tra il Nord e il Sud.12

Anche in funzione del debito ecologico, è importante individuare mo-

dalità efficaci per convertire il debito estero dei Paesi poveri in politiche e 

programmi efficaci, creativi e responsabili di sviluppo umano integrale. La 

Santa Sede è pronta ad accompagnare questo processo nella consapevolezza 

che non ci sono frontiere o barriere, politiche o sociali, dietro le quali ci 

si possa nascondere.13

Prima di concludere, vorrei esprimere in questa sede, il mio cordoglio 

e la mia preghiera per le vittime e per quanti stanno soffrendo a causa del 

terremoto che due giorni fa ha colpito il Tibet.

Cari Ambasciatori,

nella prospettiva cristiana il Giubileo è un tempo di grazia. E come 

vorrei che questo 2025 fosse veramente un anno di grazia, ricco di verità, 

di perdono, di libertà, di giustizia e di pace! « Nel cuore di ogni persona è 

racchiusa la speranza come desiderio e attesa del bene »14 e ciascuno di noi 

è chiamato a farla fiorire intorno a sé. È questo il mio più cordiale augurio 

a tutti voi, cari Ambasciatori, alle vostre famiglie, ai governi e ai popoli che 

rappresentate: che la speranza fiorisca nei nostri cuori e il nostro tempo 

trovi la pace che tanto desidera. Grazie.

 

 

 

12  Cfr Bolla Spes non confundit (9 maggio 2024), 16; Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 51.
13  Cfr Laudato si’, 52.
14  Bolla Spes non confundit, 1.



	 Acta Francisci Pp.	 121

II

 Ad Communitatem Almi Collegii « Capranica » in Urbe.*

Cari seminaristi, diaconi, presbiteri, alunni dell’Almo Collegio Capranica, 
Cari formatori,

so che domani, 21 gennaio, sarete in festa, facendo memoria della vostra 

Patrona, la Santa vergine e martire Agnese. Sono lieto di incontrarvi in 

questa vigilia, nei primi giorni dell’Anno giubilare e anche nella Settimana 

di preghiera per l’unità dei cristiani. Do a tutti voi il mio benvenuto.

Sei anni fa, il 14 gennaio 2019, ho approvato i nuovi  Statuti  dell’Almo 

Collegio Capranica. Ne confermo la validità e vi esorto a corrispondere agli 

orientamenti che essi offrono e che vi permettono di maturare la libertà fedele 

e responsabile chiesta a coloro ai quali è affidato un ministero nella Chiesa.

Siete una comunità di giovani e adulti, motivati dalla fede in Gesù Cristo 

e dal desiderio di rispondere alla sua chiamata. I vostri Vescovi vi hanno 

inviato a Roma per prepararvi al ministero ordinato o perfezionare la vostra 

formazione nei suoi primi anni. Ho saputo che venite da trentanove diverse 

diocesi: ventisei italiane, quattordici non italiane, tra cui un’eparchia della 

Chiesa Siro-Malabarese. In questa varietà di provenienze e appartenenze 

si riflette qualcosa del volto uno e molteplice del santo Popolo fedele di 

Dio. Non dimenticare questo: il santo Popolo fedele di Dio, che siamo noi, 

la Chiesa. E non dimenticare quello che dice la teologia: il santo Popolo 

fedele di Dio è “infallibile  in credendo”. Non dimenticatevi questo.

Secoli fa, un mio predecessore ha attribuito al Collegio Capranica la 

qualifica di “Almo”. Questo appellativo può essere tradotto, in italiano, con 

“che nutre” o “che dà vita e mantiene in vita”. Mi è venuto in mente, a 

questo proposito, un verso della Commedia di Dante Alighieri. È quello nel 

quale l’anima di San Tommaso d’Aquino si riferisce all’Ordine dei Predica-

tori come a un ambiente « u’ ben s’impingua se non si vaneggia »:1 dove ci 

si nutre bene – letteralmente “si ingrassa”, “s’impingua” – se non si gira a 

vuoto. Questo non vale solo per un ordine religioso. A tante comunità, e 

quindi anche all’Almo  Collegio, è utile ricordare questo verso.

*  Die 20 Ianuarii 2025.
1  Paradiso X, 96.



122	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

In un contesto come il vostro ci si può “nutrire bene” se non si smarrisce 

la strada, “vaneggiando”, state attenti a questo! Quand’è che si finisce per 

“vaneggiare”? Quando si trascurano le relazioni fondamentali, le “vicinan-

ze” che più volte ho avuto modo di richiamare parlando ai seminaristi e 

ai ministri ordinati. Le tre vicinanze: vicinanza con Dio, vicinanza con il 

vescovo e vicinanza con il popolo. Le tre vicinanze di un prete. E c’è una 

quarta: la vicinanza fra voi. Non dimenticate queste vicinanze!

Abbiate cura della missione alla quale Gesù chiama oggi la Chiesa, in 

tempi complessi ma sempre raggiunti dalla misericordia divina. Vivete que-

sta missione con lo stile che opportunamente qualifichiamo come “sinodale”. 

Immagino conosciate il Documento Finale della XVI Assemblea del Sinodo 

dei Vescovi, là dove dice che  « la sinodalità è un cammino di rinnovamento 

spirituale e di riforma strutturale per rendere la Chiesa più partecipativa 

e missionaria, per renderla cioè più capace di camminare con ogni uomo 

e ogni donna irradiando la luce di Cristo ».2 Vi invito calorosamente a 

sentirvi parte di questo cammino e a promuoverlo fin da ora: in Collegio, 

nelle Università Pontificie dove studiate, nelle parrocchie di Roma, nella 

Casa di reclusione di Rebibbia, all’Ospedale Bambin Gesù, luoghi in cui 

siete presenti per l’esperienza pastorale prevista dal cammino formativo. È 

stato il coraggio di San Paolo VI a mettere proprio la sinodalità alla fine 

del Concilio e aprire il cammino sinodale.

Al Collegio Capranica è anche affidato, da più di un secolo, il servizio 

liturgico in alcune celebrazioni nella Basilica Papale di Santa Maria Mag-

giore. Di tanto in tanto siete coinvolti anche nelle liturgie che celebriamo 

in San Pietro. Vi ringrazio di questo e, allo stesso tempo, vi esorto ad 

avere, nei confronti delle “vicinanze” a cui ho fatto riferimento poco fa, la 

stessa cura che ponete nella liturgia. Non c’è liturgia  cristiana  se ai gesti 

che compiamo non corrisponde una vita di fede, speranza, carità.

La carità si esprime in modo concreto, non con parole, nel vostro Colle-

gio, anche attraverso un piccolo ma prezioso servizio di assistenza a persone 

bisognose che sanno di poter trovare in voi un sostegno per affrontare 

con meno fatica il peso della vita. Vi aiuti anche questo servizio a non 

“vaneggiare”, come avviene quando si perde il contatto con chi si trova in 

situazioni di marginalità e di disagio. Quando io confesso, domando, quan-

2  N. 28.



	 Acta Francisci Pp.	 123

do c’è l’opportunità: “Lei fa elemosina?” – “Sì, sì, la faccio” – “E quando 

fa l’elemosina, guarda gli occhi della persona e tocca la mano, o butta la 

moneta e va avanti senza guardare?”. Non è tanto l’elemosina l’importante, 

ma quel rapporto con il povero, con Gesù povero lì presente. Guardare gli 

occhi, toccare le mani.

Grazie di essere venuti! Benedico tutti voi, gli ex-alunni, coloro che 

sostengono in tanti modi il Collegio, le vostre famiglie, i vostri Vescovi e 

le vostre Chiese locali.

E per favore, pregate anche per me, quando vi rivolgete con fiducia 

all’intercessione di Maria  Salus Populi Romani  e della giovane vergine 

martire Agnese. Grazie tante!



124	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

III

Ad participes Iubilaei pro Communicatione operantium.*

Discorso del Santo Padre « a braccio »Discorso del Santo Padre « a braccio »

Care sorelle e cari fratelli, buongiorno!  
E grazie tante di essere venuti!

Nelle mani ho un discorso di nove pagine. A quest’ora, con lo stomaco 

che incomincia a muoversi, leggere nove pagine sarebbe una tortura. Io 

darò questo al Prefetto. Che sia lui a comunicarlo a voi.

Volevo soltanto dire una parola sulla comunicazione. Comunicare è uscire 

un po’ da sé stessi per dare del mio all’altro. E la comunicazione non solo 

è l’uscita, ma anche l’incontro con l’altro. Saper comunicare è una grande 

saggezza, una grande saggezza!

Sono contento di questo Giubileo dei comunicatori. Il vostro lavoro è un 

lavoro che costruisce: costruisce la società, costruisce la Chiesa, fa andare 

avanti tutti, a patto che sia vero. “Padre, io sempre dico le cose vere…” 

– “Ma tu, sei vero? Non solo le cose che tu dici, ma tu, nel tuo interiore, 

nella tua vita, sei vero?”. È una prova tanto grande. Comunicare quello che 

fa Dio con il Figlio, e la comunicazione di Dio con il Figlio e lo Spirito 

Santo. Comunicare una cosa divina. Grazie di quello che voi fate, grazie 

tante! Sono contento.

E adesso vorrei salutarvi, e prima di tutto dare la benedizione.

Discorso del Santo Padre consegnatoDiscorso del Santo Padre consegnato

Care sorelle e cari fratelli, buongiorno!

Ringrazio tutti voi di essere venuti in tanti e da tanti Paesi diversi, da 

lontano e da vicino. È davvero bello vedervi tutti qui. Ringrazio gli ospiti 

*  Die 25 Ianuarii 2025.



	 Acta Francisci Pp.	 125

che hanno parlato prima di me – Maria Ressa, Colum McCann e Mario 

Calabresi – e ringrazio il maestro Uto Ughi per il dono della musica, che 

è una via di comunicazione e di speranza.

Questo nostro incontro è il primo grande appuntamento dell’Anno Santo 

dedicato a un “mondo vitale”, il mondo della comunicazione. Il  Giubileo  si 

celebra in un momento difficile della storia dell’umanità, con il mondo 

ancora ferito da guerre e violenze, dallo spargimento di tanto sangue in-

nocente. Per questo voglio prima di tutto dire grazie a tutti gli operatori 

della comunicazione che mettono a rischio la propria vita per cercare la 

verità e raccontare gli orrori della guerra. Desidero ricordare nella pre-

ghiera tutti coloro che hanno sacrificato la vita in quest’ultimo anno, uno 

dei più letali per i giornalisti.1 Preghiamo in silenzio per i vostri colleghi 

che hanno firmato il loro servizio con il proprio sangue.

Voglio poi ricordare insieme a voi anche tutti coloro che sono imprigio-

nati soltanto per essere stati fedeli alla professione di giornalista, fotografo, 

video operatore, per aver voluto andare a vedere con i propri occhi e aver 

cercato di raccontare ciò che hanno visto. Sono tanti!2 Ma in questo Anno 

Santo, in questo giubileo del mondo della comunicazione, chiedo a chi ha 

potere di farlo che vengano liberati tutti i giornalisti ingiustamente incar-

cerati. Sia aperta anche per loro una “porta” attraverso la quale possano 

tornare in libertà, perché la libertà dei giornalisti fa crescere la libertà di 

tutti noi. La loro libertà è libertà per ognuno di noi.

Chiedo – come ho fatto più volte e come hanno fatto prima di me anche 

i miei predecessori – che sia difesa e salvaguardata la libertà di stampa 

e di manifestazione del pensiero insieme al diritto fondamentale a essere 

informati. Un’informazione libera, responsabile e corretta è un patrimonio di 

conoscenza, di esperienza e di virtù che va custodito e va promosso. Senza 

questo, rischiamo di non distinguere più la verità dalla menzogna; senza 

questo, ci esponiamo a crescenti pregiudizi e polarizzazioni che distruggo-

no i legami di convivenza civile e impediscono di ricostruire la fraternità.

Quella del giornalista è più che una professione. È una vocazione e 

una missione. Voi comunicatori avete un ruolo fondamentale per la società 

1  Secondo il rapporto annuale della Federazione internazionale dei giornalisti sono più di 120.
2  Secondo  Reporter Senza Frontiere  sono più di 500. In un comunicato stampa pubblicato 

a fine 2024, RSF sottolinea che “l’incarcerazione rimane uno dei mezzi preferiti da coloro che 
minano la libertà di stampa”.



126	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

oggi, nel raccontare i fatti e nel modo in cui li raccontate. Lo sappiamo: 

il linguaggio, l’atteggiamento, i toni, possono essere determinanti e fare 

la differenza tra una comunicazione che riaccende la speranza, crea ponti, 

apre porte, e una comunicazione che invece accresce le divisioni, le pola-

rizzazioni, le semplificazioni della realtà.

La vostra è una responsabilità peculiare. Il vostro è un compito pre-

zioso. I vostri strumenti di lavoro sono le parole e le immagini. Ma prima 

di esse lo studio e la riflessione, la capacità di vedere e di ascoltare; di 

mettervi dalla parte di chi è emarginato, di chi non è visto né ascoltato e 

anche di far rinascere – nel cuore di chi vi legge, vi ascolta, vi guarda – il 

senso del bene e del male e una nostalgia per il bene che raccontate e che, 

raccontando, testimoniate.

Vorrei, in questo incontro speciale, approfondire il dialogo con voi. E 

sono grato di poterlo fare a partire dai pensieri e dalle domande che hanno 

condiviso poco fa due vostri colleghi.

Maria, tu hai parlato dell’importanza del  coraggio  per avviare il cam-

biamento che la storia ci chiede, il cambiamento necessario per superare 

la menzogna e l’odio. È vero, per avviare i cambiamenti ci vuole coraggio. 

La parola  coraggio  deriva dal latino  cor,  cor habeo, che vuol dire “avere 

cuore”. Si tratta di quella spinta interiore, di quella forza che nasce dal 

cuore che ci abilita ad affrontare le difficoltà e le sfide senza farci sopraf-

fare dalla paura.

Con la parola  coraggio  possiamo ricapitolare tutte le riflessioni del-

le  Giornate Mondiali delle Comunicazioni Sociali  degli ultimi anni, fino 

al Messaggio che porta la data di ieri: ascoltare con il cuore, parlare con il 

cuore, custodire la sapienza del cuore, condividere la speranza del cuore. In 

questi ultimi anni è stato dunque proprio il cuore a dettarmi la linea guida 

per la nostra riflessione sulla comunicazione. Vorrei per questo aggiungere 

al mio appello per la liberazione dei giornalisti un altro “appello” che ci 

riguarda tutti: quello per la “liberazione” della forza interiore del cuore. Di 

ogni cuore! Raccogliere l’appello non spetta ad altri che a noi.

La libertà è il coraggio di scegliere. Cogliamo l’occasione del Giubileo 

per rinnovare, per ritrovare questo coraggio. Il coraggio di liberare il cuore 

da ciò che lo corrompe. Rimettiamo il rispetto per la parte più alta e nobile 

della nostra umanità al centro del cuore, evitiamo di riempirlo di ciò che 

marcisce e lo fa marcire. Le scelte di ognuno di noi contano ad esempio 



	 Acta Francisci Pp.	 127

per espellere quella “putrefazione cerebrale” causata dalla dipendenza dal 

continuo  scrolling, “scorrimento”, sui  social media, definita dal Dizionario 

di Oxford  come parola dell’anno. Dove trovare la cura per questa malattia 

se non nel lavorare, tutti insieme, alla formazione, soprattutto dei giovani?

Abbiamo bisogno di un’alfabetizzazione mediatica, per educarci ed edu-

care al pensiero critico, alla pazienza del discernimento necessario alla co-

noscenza; e per promuovere la crescita personale e la partecipazione attiva 

di ognuno al futuro delle proprie comunità. Abbiamo bisogno di imprenditori 

coraggiosi, di ingegneri informatici coraggiosi, perché non sia corrotta la 

bellezza della comunicazione. I grandi cambiamenti non possono essere il 

risultato di una moltitudine di menti addormentate, ma prendono inizio 

piuttosto dalla comunione dei cuori illuminati.

Un cuore così è stato quello di San Paolo. La Chiesa celebra proprio 

oggi la sua conversione. Il cambiamento avvenuto in quest’uomo è stato 

così decisivo da segnare non solo la sua storia personale ma quella di tut-

ta la Chiesa. E la metamorfosi di Paolo è stata causata dall’incontro a tu 

per tu con Gesù risorto e vivo. La forza per incamminarsi su una strada 

di cambiamento trasformativo è generata sempre dalla comunicazione di-

retta tra le persone. Pensate a quanta forza di cambiamento si nasconde 

potenzialmente nel vostro lavoro ogni volta che mettete in contatto realtà 

che – per ignoranza o per pregiudizio – si contrappongono! La conversione, 

in Paolo, è derivata dalla luce che lo avvolse e dalla spiegazione che poi 

gli diede Anania, a Damasco. Anche il vostro lavoro può e deve rendere 

questo servizio: trovare le parole giuste per quei raggi di luce che riescono 

a colpire il cuore e ci fanno vedere le cose diversamente.

E qui vorrei agganciarmi al tema del potere trasformativo della  nar-

razione, del racconto e dell’ascolto delle storie, che ha evidenziato Colum. 

Torniamo ancora un attimo alla conversione di Paolo. L’evento è narrato 

negli Atti degli Apostoli per ben tre volte,3 ma il nucleo rimane sempre 

l’incontro personale di Saulo con Cristo; il modo di raccontare cambia, ma 

l’esperienza fondante e trasformativa rimane invariata.

Raccontare una storia corrisponde all’invito a fare un’esperienza. Quan-

do i primi discepoli si erano avvicinati a Gesù chiedendogli « Maestro, dove 

3  9, 1-19; 22, 1-21; 26, 2-23.



128	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

dimori? »,4 Egli non rispose dando loro l’indirizzo di casa, ma disse: « Venite 

e vedrete ».5

Le storie rivelano il nostro essere parte di un tessuto vivo; l’intreccio 

dei fili coi quali siamo collegati gli uni agli altri.6 Non tutte le storie sono 

buone e tuttavia anche queste vanno raccontate. Il male va visto per essere 

redento; ma occorre raccontarlo bene per non logorare i fili fragili della 

convivenza.

In questo Giubileo faccio quindi un altro appello a voi qui riuniti e ai 

comunicatori di tutto il mondo: raccontate anche storie di speranza, storie 

che nutrono la vita. Il vostro storytelling sia anche hopetelling. Quando rac-

contate il male, lasciate spazio alla possibilità di ricucire ciò che è strappato, 

al dinamismo di bene che può riparare ciò che è rotto. Seminate interrogativi. 

Raccontare la speranza significa vedere le briciole di bene nascoste anche 

quando tutto sembra perduto, significa permettere di sperare anche contro 

ogni speranza.7 Significa accorgersi dei germogli che spuntano quando la 

terra è ancora coperta dalle ceneri. Raccontare la speranza significa avere 

uno sguardo che trasforma le cose, le fa diventare ciò che potrebbero, che 

dovrebbero essere. Vuol dire far camminare le cose verso il loro destino.

È questo il potere delle storie. Ed è questo che vi incoraggio a fare: 

raccontare la speranza, condividerla. Questa è – come direbbe San Paolo –  

la vostra “buona battaglia”.

Grazie, cari amici! Benedico di cuore tutti voi e il vostro lavoro. E per 

favore, non dimenticatevi pregare per me.

4  Gv 1, 38.
5  v. 39.
6  Cfr « Perché tu possa raccontare e fissare nella memoria » (Es 10,2). La vita si fa storia, Mes-

saggio per la 54ª Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, 2020.
7  Cfr Condividete con mitezza la speranza che sta nei vostri cuori, Messaggio per la 59ª Gior-

nata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, 2025.



	 Acta Francisci Pp.	 129

IV

Ad Praesides Commissionum Episcopalium pro Communicatione et ad Mode-
ratores Officiorum pro Communicatione Conferentiarum Episcopalium.*

Cari fratelli care sorelle, buongiorno!

Do il benvenuto a voi che nelle Chiese locali svolgete un servizio di 

responsabilità nel campo della comunicazione. È bello vedervi qui vescovi, 

sacerdoti, religiosi e religiose, laiche e laici, chiamati a comunicare la vita 

della Chiesa e uno sguardo cristiano sul mondo. Comunicare questo sguardo 

cristiano è bello.

Ci incontriamo oggi, dopo aver celebrato il  Giubileo del Mondo della 

Comunicazione, per fare insieme una verifica e anche un esame di coscien-

za. Fermiamoci ancora a riflettere sul modo concreto in cui comunichiamo, 

animati dalle fede che, come è scritto nella Lettera agli Ebrei,1 è fondamento 

delle cose che si sperano e prova di quelle che non si vedono.

Domandiamoci allora: in che modo seminiamo speranza in mezzo a 

tanta disperazione che ci tocca e ci interpella? Come curiamo il virus della 

divisione, che minaccia anche le nostre comunità? La nostra comunicazione 

è accompagnata dalla preghiera? O finiamo con il comunicare la Chiesa 

adottando soltanto le regole del marketing aziendale? Tutte queste domande 

dobbiamo farcele.

Sappiamo testimoniare che la storia umana non è finita in un vicolo 

cieco? E come indichiamo una diversa prospettiva verso un futuro che non 

è già scritto? A me piace questa espressione  scrivere il futuro. Tocca a noi 

scrivere il futuro. Sappiamo comunicare che questa speranza non è un’illusio-

ne? La speranza non delude mai; ma sappiamo comunicare questo? Sappiamo 

comunicare che la vita degli altri può essere più bella, anche attraverso di 

noi? Io posso, da parte mia, dare bellezza alla vita degli altri? E sappiamo 

comunicare e convincere che è possibile perdonare? È tanto difficile questo!

Comunicazione cristiana è mostrare che il Regno di Dio è vicino: qui, 

ora, ed è come un miracolo che può essere vissuto da ogni persona, da 

ogni popolo. Un miracolo che va raccontato offrendo le chiavi di lettura per 

*  Die 27 Ianuarii 2025.
1  Cfr 11, 1.



130	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

guardare oltre il banale, oltre il male, oltre i pregiudizi, oltre gli stereotipi, 

oltre sé stessi. Il Regno di Dio è oltre noi. Il Regno di Dio viene anche 

attraverso la nostra imperfezione, è bello questo. Il Regno di Dio viene 

nell’attenzione che riserviamo agli altri, nella cura attenta che mettiamo nel 

leggere la realtà. Viene nella capacità di vedere e seminare una speranza 

di bene. E di sconfiggere così il fanatismo disperato.

Questo, che per voi è un servizio istituzionale, è anche vocazione di ogni 

cristiano, di ogni battezzato. Ogni cristiano è chiamato a vedere e raccontare 

le storie di bene che un cattivo giornalismo pretende di cancellare dando 

spazio solo al male. Il male esiste, non va nascosto, ma deve smuovere, 

generare interrogativi e risposte. Per questo, il vostro compito è grande e 

chiede di uscire da sé stessi, di fare un lavoro “sinfonico”, coinvolgendo tutti, 

valorizzando anziani e giovani, donne e uomini; con ogni linguaggio, con 

la parola, l’arte, la musica, la pittura, le immagini. Tutti siamo chiamati a 

verificare come e che cosa comunichiamo. Comunicare, comunicare sempre.

Sorelle, fratelli, la sfida è grande. Vi incoraggio pertanto a rafforzare la 

sinergia fra di voi, a livello continentale e a livello universale. A costruire un 

modello diverso di comunicazione, diverso per lo spirito, per la creatività, 

per la forza poetica che viene dal Vangelo e che è inesauribile. Comunica-

re, sempre è originale. Quando noi comunichiamo, noi siamo creatori di 

linguaggi, di ponti. Siamo noi i creatori. Una comunicazione che trasmette 

armonia e che è alternativa concreta alle nuove torri di Babele. Pensate un 

po’ su questo. Le nuove torri di Babele: tutti parlano e non si capiscono. 

Pensate a questa simbologia.

Vi lascio due parole:  insieme  e  rete.

Insieme. Solo insieme possiamo comunicare la bellezza che abbiamo 

incontrato: non perché siamo abili, non perché abbiamo più risorse, ma 

perché ci amiamo gli uni gli altri. Da questo ci viene la forza di amare 

anche i nostri nemici, di coinvolgere anche chi ha sbagliato, di unire ciò 

che è diviso, di non disperare. E di seminare speranza. Questo non dimen-

ticate: seminare speranza. Che non è lo stesso di seminare ottimismo, no, 

per niente. Seminare speranza. Comunicare, per noi, non è una tattica, 

non è una tecnica. Non è ripetere frasi fatte o slogan e neanche limitarsi 

a scrivere comunicati stampa. Comunicare è un atto di amore. Solo un atto 

di amore gratuito tesse reti di bene. Ma le reti vanno curate, riparate, ogni 

giorno. Con pazienza e con fede.



	 Acta Francisci Pp.	 131

Rete  è la seconda parola su cui vi invito a riflettere. Perché, in realtà, 

ne abbiamo smarrito la memoria, come se fosse una parola legata alla civiltà 

digitale. E invece è una parola antica. Ci ricorda, prima di quelle sociali, 

le reti dei pescatori e l’invito di Gesù a Pietro a diventare pescatore di 

uomini. Fare rete dunque è mettere in rete capacità, conoscenze, contributi, 

per poter informare in maniera adeguata e così essere tutti salvati dal mare 

della disperazione e della disinformazione. Questo è già un messaggio, è 

già di per sé una prima testimonianza.

Pensiamo, allora, a quanto potremmo fare insieme, grazie ai nuovi stru-

menti dell’era digitale, grazie anche all’intelligenza artificiale, se anziché 

trasformare la tecnologia in un idolo, ci impegnassimo di più a fare rete. 

Vi confesso una cosa: a me preoccupa, più dell’intelligenza artificiale, quella 

naturale, quell’intelligenza che noi dobbiamo sviluppare.

Quando ci sembra di essere caduti in un abisso, guardiamo oltre,  oltre 

noi stessi. Nulla è perduto; sempre si può ricominciare, nell’affidarsi gli 

uni agli altri e tutti insieme a Dio, è il segreto della nostra forza comu-

nicativa. Fare rete! Essere una rete! Invece di affidarci alle sirene sterili 

dell’auto-promozione, alla celebrazione delle nostre iniziative, pensiamo a 

come costruire insieme i racconti della nostra speranza.

Ecco il vostro compito. La sua radice è antica. Il miracolo più grande 

fatto da Gesù per Simone e gli altri pescatori delusi e stanchi non è tanto 

quella rete piena di pesci, quanto l’averli aiutati a non essere preda della 

delusione e dello scoraggiamento di fronte alle sconfitte. Per favore, non 

cadere in quella tristezza interiore. Non perdere il senso dell’umorismo che 

è saggezza, saggezza di tutti i giorni.

Sorelle, fratelli, la nostra rete è per tutti. Per tutti! La comunicazione 

cattolica non è qualcosa di separato, non è solo per i cattolici. Non è un 

recinto dove rinchiudersi, una setta per parlare fra noi, no! La comunica-

zione cattolica è lo spazio aperto di una testimonianza che sa ascoltare 

e intercettare i segni del Regno. È il luogo accogliente di relazioni vere. 

Chiediamoci: sono così i nostri uffici, le relazioni fra noi? La nostra rete è 

la voce di una Chiesa che solo uscendo da sé stessa ritrova sé stessa e le 

ragioni della propria speranza. La Chiesa deve uscire da sé stessa. A me 

piace pensare a quel passo dell’Apocalisse, quando Signore dice: « Io sto 



132	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

alla porta e busso ».2 Questo lo dice per entrare. Ma adesso, tante volte il 

Signore bussa da dentro perché noi, i cristiani, lo facciamo uscire! E noi 

tante volte prendiamo il Signore soltanto per noi. Dobbiamo fare uscire il 

Signore – bussa alla porta per uscire – e non averlo un po’ “schiavizzato” 

per i nostri servizi. I nostri uffici, le relazioni fra noi, la nostra rete, sono 

proprio di una Chiesa in uscita?

Grazie, grazie per il vostro lavoro! Andate avanti con coraggio, con la 

gioia di evangelizzare. Vi benedico tutti di cuore. E per favore, non dimen-

ticatevi di pregare per me. Grazie!

2  3, 20.



	 Acta Francisci Pp.	 133

V

Ad Tribunal Rotae Romanae in inauguratione XCVI Anni Iudicialis.*

Cari Prelati Uditori!

L’inaugurazione dell’Anno Giudiziario del Tribunale della Rota Roma-

na mi offre l’opportunità di rinnovare l’espressione del mio apprezzamento e 

della mia gratitudine per il vostro lavoro. Saluto cordialmente Mons. Decano 

e tutti voi che prestate il vostro servizio in questo Tribunale.

Ricorre quest’anno il decimo anniversario dei due Motu Proprio  Mitis 

Iudex Dominus Iesus  e Mitis et Misericors Iesus, con i quali ho riformato il 

processo per la dichiarazione di nullità del matrimonio. Mi sembra opportuno 

cogliere questa tradizionale occasione di incontro con voi per richiamare 

lo spirito che ha permeato tale riforma, da voi applicata con competenza 

e solerzia a favore di tutti i fedeli.

La necessità di modificare le norme relative al processo di nullità era 

stata manifestata dai Padri sinodali riuniti nell’Assemblea straordinaria del 

2014, formulando la richiesta di rendere i processi più accessibili e agili.1 

I Padri sinodali esprimevano in tal modo l’impellenza di portare a termi-

ne la conversione pastorale delle strutture, già auspicata nell’Esortazione 

apostolica  Evangelii gaudium.2

Era quanto mai opportuno che quella conversione toccasse pure l’am-

ministrazione della giustizia, perché essa rispondesse nel modo migliore 

a quanti si rivolgono alla Chiesa per fare luce sulla propria situazione 

coniugale.3

Ho voluto che al centro della riforma ci fosse il vescovo diocesano. A 

lui infatti spetta la responsabilità di amministrare la giustizia nella Diocesi, 

sia come garante della vicinanza dei tribunali e della vigilanza su di essi, 

sia come giudice che deve decidere  personaliter  nei casi in cui la nullità 

risulta manifesta, ossia mediante il processus brevior quale espressione della 

sollecitudine per la  salus animarum.

*  Die 31 Ianuarii 2025.
1  Cfr Relatio Synodi 2014, 48.
2  Cfr n. 27.
3  Cfr Discorso al Tribunale della Rota Romana, 23 gennaio 2015.



134	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Pertanto ho sollecitato l’inserimento dell’attività dei tribunali nella pa-

storale diocesana, incaricando i vescovi di assicurare che i fedeli siano a 

conoscenza dell’esistenza del processo come possibile rimedio alla situazione 

di bisogno in cui si trovano. Rattrista a volte venire a sapere che i fedeli 

ignorano l’esistenza di questa via. Inoltre, è importante « che venga assi-

curata la gratuità delle procedure, perché la Chiesa […] manifesti l’amore 

gratuito di Cristo dal quale tutti siamo stati salvati ».4

In particolare, la sollecitudine del vescovo si attua nel garantire per 

legge la costituzione nella propria diocesi del tribunale, dotato di persone 

– chierici e laici – ben formate, adatte a questa funzione; e assicurandosi 

che svolgano il loro lavoro con giustizia e diligenza. L’investimento nella 

formazione di tali operatori – formazione scientifica, umana e spirituale – va 

sempre a beneficio dei fedeli, che hanno diritto a un’attenta considerazione 

delle loro istanze, anche quando dovessero ricevere un riscontro negativo.

Ha guidato la riforma – e deve guidare la sua applicazione – la pre-

occupazione della salvezza delle anime.5 Ci interpellano il dolore e la spe-

ranza di tanti fedeli che cercano chiarezza riguardo alla verità della loro 

condizione personale e, di conseguenza, riguardo alla possibilità di una 

piena partecipazione alla vita sacramentale. Per tanti che hanno « vissuto 

un’esperienza matrimoniale infelice, la verifica della validità o meno del 

matrimonio rappresenta un’importante possibilità; e queste persone vanno 

aiutate a percorrere il più agevolmente possibile questa strada ».6

Le norme che stabiliscono le procedure devono garantire alcuni diritti e 

principi fondamentali, precipuamente il diritto di difesa e la presunzione di 

validità del matrimonio. Lo scopo del processo non è quello « di complicare 

inutilmente la vita ai fedeli né tanto meno di esacerbarne la litigiosità, ma 

solo di rendere un servizio alla verità ».7

Mi viene in mente quanto disse  San Paolo VI, dopo aver portato a 

termine la riforma operata col Motu Proprio  Causas matrimoniales. Egli 

osservava « come nelle semplificazioni […] introdotte nella trattazione delle 

cause matrimoniali si voglia rendere tale esercizio più agevole, e perciò più 

pastorale, senza che ciò abbia da recare pregiudizio ai criteri di verità e 

4  Proemio, VI.
5  Cfr Mitis Iudex, Proemio.
6  Discorso ai partecipanti al Corso promosso dalla Rota Romana, 12 marzo 2016.
7  Benedetto XVI, Discorso alla Rota Romana, 28 gennaio 2006.



	 Acta Francisci Pp.	 135

di giustizia, ai quali un processo deve onestamente attenersi, nella fiducia 

che la responsabilità e la sapienza dei Pastori vi siano religiosamente e più 

direttamente impegnate ».8

Anche la recente riforma ha voluto favorire « non la nullità dei matrimoni, 

ma la celerità dei processi, non meno che una giusta semplicità, affinché, 

a motivo della ritardata definizione del giudizio, il cuore dei fedeli che 

attendono il chiarimento del proprio stato non sia lungamente oppresso 

dalle tenebre del dubbio ».9 Infatti, per evitare che, a causa di procedure 

troppo complesse, si verifichi il detto “summum ius summa iniuria”,10 ho 

soppresso la necessità della doppia sentenza conforme e ho incoraggiato 

a decidere più velocemente le cause in cui la nullità risulti manifesta, mi-

rando al bene dei fedeli e desiderando portare pace alle loro coscienze. È 

evidente – ma ci tengo a ribadirlo in questa sede – che la riforma inter-

pella in modo forte la vostra prudenza nell’applicare le norme. E questo 

« richiede due grandi virtù: la prudenza e la giustizia, che devono essere 

informate dalla carità. C’è un’intima connessione tra prudenza e giustizia, 

poiché l’esercizio della  prudentia iuris  mira alla conoscenza di ciò che è 

giusto nel caso concreto ».11

Ogni protagonista del processo si avvicina alla realtà coniugale e fami-

liare con venerazione, perché la famiglia è riflesso vivente della comunione 

d’amore che è Dio Trinità.12 Inoltre, i coniugi uniti nel matrimonio hanno 

ricevuto il dono dell’indissolubilità, che non è una meta da raggiungere con 

il loro sforzo, né tantomeno un limite alla loro libertà, ma una promessa 

di Dio, la cui fedeltà rende possibile quella degli esseri umani. Il vostro 

lavoro di discernimento sull’esistenza o meno di un valido matrimonio è 

un servizio alla  salus animarum, in quanto permette ai fedeli di conoscere 

e accettare la verità della propria realtà personale. Infatti, « ogni sentenza 

giusta di validità o nullità del matrimonio è un apporto alla cultura dell’in-

dissolubilità sia nella Chiesa che nel mondo ».13

Cari fratelli, la Chiesa vi affida un compito di grande responsabilità, 

ma prima ancora di grande bellezza: aiutare a purificare e ripristinare le 

8  Discorso alla Rota Romana, 30 gennaio 1975.
9  Mitis Iudex, Proemio.

10  Cicerone, De Officiis I,10,33.
11  Discorso alla Rota Romana, 25 gennaio 2024.
12  Cfr Amoris laetitia, 11.
13  S. Giovanni Paolo II, Discorso alla Rota Romana, 29 gennaio 2002.



136	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

relazioni interpersonali. Il contesto giubilare in cui ci troviamo riempie di 

speranza il vostro lavoro, della speranza che non delude.14 Invoco su tutti 

voi, peregrinantes in spem, la grazia di una gioiosa conversione e la luce per 

accompagnare i fedeli verso Cristo, che è il Giudice mite e misericordioso. 

Vi benedico di cuore, e vi chiedo per favore di pregare per me. Grazie!

14  Cfr Rm 5, 5.



	 Acta Francisci Pp.	 137

VI

Ad participes Conventus Internationalis de iuribus puerorum, cuius argu-
mentum « Diligamus et tueamur eos » a Pontificio Comitatu pro Die Mundiali 
Puerorum parati.*

Maestà, 
cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Saluto i Signori Cardinali e le Personalità qui presenti, in occasione 

dell’Incontro mondiale sui diritti dei bambini dal titolo “Amiamoli e proteg-

giamoli”. Vi ringrazio di aver accolto l’invito e sono fiducioso che, mettendo 

in comune le vostre esperienze e competenze, voi potrete aprire nuove vie 

per soccorrere e proteggere i bambini i cui diritti ogni giorno vengono 

calpestati e ignorati.

Ancora oggi, la vita di milioni di bambini è segnata dalla povertà, dalla 

guerra, dalla privazione della scuola, dall’ingiustizia e dallo sfruttamento. I 

bambini e gli adolescenti dei Paesi più poveri, o lacerati da tragici conflitti, 

sono costretti ad affrontare prove terribili. Anche il mondo più ricco non 

è immune da ingiustizie. Là dove, grazie a Dio, non si soffre per la guerra 

o la fame, esistono tuttavia le periferie difficili, nelle quali i piccoli sono 

spesso vittime di fragilità e problemi che non possiamo sottovalutare. Infatti, 

in misura assai più rilevante che in passato, le scuole e i servizi sanitari 

devono fare i conti con bambini già provati da tante difficoltà, con giovani 

ansiosi o depressi, con adolescenti che imboccano le strade dell’aggressivi-

tà o dell’autolesionismo. Inoltre, secondo la cultura efficientista, l’infanzia 

stessa, come la vecchiaia, è una “periferia” dell’esistenza.

Sempre più frequentemente chi ha la vita davanti non riesce a guardarla 

con atteggiamento fiducioso e positivo. Proprio i giovani, che nella società 

sono segni di speranza, faticano a riconoscere la speranza in sé stessi. Questo 

è triste e preoccupante. « D’altronde, quando il futuro è incerto e impermea-

bile ai sogni, quando lo studio non offre sbocchi e la mancanza di un lavoro 

o di un’occupazione sufficientemente stabile rischiano di azzerare i desideri, 

è inevitabile che il presente sia vissuto nella malinconia e nella noia ».1

*  Die 3 Februarii 2025.
1  Bolla Spes non confundit, 12.



138	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Non è accettabile ciò che purtroppo negli ultimi tempi abbiamo visto 
quasi ogni giorno, cioè bambini che muoiono sotto le bombe, sacrificati 
agli idoli del potere, dell’ideologia, degli interessi nazionalistici. In realtà, 
nulla vale la vita di un bambino. Uccidere i piccoli significa negare il futu-
ro. In alcuni casi i minori stessi sono costretti a combattere sotto l’effetto 
di droghe. Anche nei Paesi dove non c’è la guerra, la violenza tra bande 
criminali diventa altrettanto micidiale per i ragazzi e spesso li lascia orfani 
ed emarginati.

Anche l’individualismo esasperato dei Paesi sviluppati è deleterio per i 
più piccoli. A volte essi vengono maltrattati o addirittura soppressi da chi 
li dovrebbe proteggere e nutrire; sono vittime di liti, del disagio sociale o 
mentale e delle dipendenze dei genitori.

Molti bambini muoiono da migranti nel mare, nel deserto o nelle tante 
rotte dei viaggi di disperata speranza. Molti altri soccombono per mancanza 
di cure o per diversi tipi di sfruttamento. Sono situazioni differenti, ma 
di fronte alle quali ci poniamo la stessa domanda: come è possibile che la 
vita di un bambino debba finire così?

No. Non è accettabile e dobbiamo resistere all’assuefazione. L’infanzia 
negata è un grido silenzioso che denuncia l’iniquità del sistema economico, 
la criminalità delle guerre, la mancanza di cure mediche e di educazione 
scolastica. La somma di queste ingiustizie pesa soprattutto sui più piccoli 
e più deboli. Nell’ambito delle Organizzazioni internazionali viene chiamata 
“crisi morale globale”.

Oggi siamo qui per dire che non vogliamo che tutto questo diventi una 
nuova normalità. Non possiamo accettare di abituarci. Alcune dinamiche 
mediatiche tendono a rendere l’umanità insensibile, provocando un induri-
mento generale delle mentalità. Rischiamo di perdere ciò che è più nobile 
nel cuore umano: la pietà, la misericordia. Più di una volta abbiamo con-
diviso questa preoccupazione con alcuni tra voi che sono rappresentanti 
di comunità religiose.

Oggi più di quaranta milioni di bambini sono sfollati a causa dei con-
flitti e circa cento milioni sono senza fissa dimora. C’è il dramma della 
schiavitù infantile: circa centosessanta milioni di bambini sono vittime del 
lavoro forzato, della tratta, di abusi e sfruttamenti di ogni tipo, inclusi i 
matrimoni obbligati. Ci sono milioni di bambini migranti, talvolta con le 
famiglie ma spesso soli: il fenomeno dei minori non accompagnati è sempre 
più frequente e grave.



	 Acta Francisci Pp.	 139

Molti altri minori vivono in un limbo per non essere stati registrati alla 

nascita. Si stima che circa centocinquanta milioni di bambini “invisibili” non 

abbiano esistenza legale. Questo è un ostacolo per accedere all’istruzione 

o all’assistenza sanitaria, ma soprattutto per loro non c’è protezione della 

legge e possono essere facilmente maltrattati o venduti come schiavi. E 

questo succede! Ricordiamo i piccoli Rohinghya, che spesso fanno fatica a 

farsi registrare, i bambini  indocumentados  al confine con gli Stati Uniti, 

prime vittime di quell’esodo della disperazione e della speranza di migliaia 

che salgono dal Sud verso gli USA, e tanti altri.

Purtroppo, questa storia di oppressione dei bambini si ripete: se in-

terroghiamo gli anziani, i nonni e le nonne, sulla guerra vissuta quando 

erano piccoli, emerge dalla loro memoria la tragedia: il buio – tutto è 

scuro durante la guerra, i colori quasi scompaiono –, gli odori ripugnanti, 

il freddo, la fame, la sporcizia, la paura, la vita randagia, la perdita dei 

genitori, della casa, l’abbandono, ogni tipo di violenza. Io sono cresciuto 

con i racconti della prima guerra mondiale, fatti da mio nonno, e questo 

mi ha aperto gli occhi e il cuore sull’orrore della guerra.

Guardare con gli occhi di chi ha vissuto la guerra è il modo migliore 

per capire l’inestimabile valore della vita. Ma anche ascoltare i bambini 

che oggi vivono nella violenza, nello sfruttamento o nell’ingiustizia serve a 

rafforzare il nostro “no” alla guerra, alla cultura dello scarto e del profitto, 

in cui tutto si compra e si vende senza rispetto né cura per la vita, soprat-

tutto quella piccola e indifesa. In nome di questa logica dello scarto, in cui 

l’essere umano si fa onnipotente, la vita nascente è sacrificata mediante la 

pratica omicida dell’aborto. L’aborto sopprime la vita dei bambini e recide 

la fonte della speranza di tutta la società.

Sorelle e fratelli, è importante ascoltare: dobbiamo renderci conto che 

i bambini piccoli osservano, capiscono e ricordano. E con i loro sguardi e 

i loro silenzi ci parlano. Ascoltiamoli!

Cari amici, vi ringrazio e vi incoraggio a valorizzare al massimo, con 

l’aiuto di Dio, l’opportunità di questo incontro. Prego perché il vostro con-

tributo possa aiutare a costruire un mondo migliore per i bambini, e quindi 

per tutti! Mi dà speranza il fatto che siamo qui, tutti insieme, per mettere 

al centro i bambini, i loro diritti, i loro sogni, la loro domanda di futuro. 

Grazie a tutti voi e che Dio vi benedica!



140	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Ringraziamento a conclusione del Summit 

Desidero esprimervi di cuore la mia gratitudine al termine di questo 

Incontro sui diritti dei bambini.

Grazie a voi le sale del Palazzo Apostolico oggi sono diventate un “osser-

vatorio” aperto sulla realtà dell’infanzia nel mondo intero, un’infanzia che 

purtroppo è spesso ferita, sfruttata, negata. La vostra presenza, la vostra 

esperienza e la vostra compassione hanno dato vita a un osservatorio e 

soprattutto a un “laboratorio”: in diversi gruppi tematici avete elaborato 

proposte per la tutela dei diritti dei bambini, considerandoli non come dei 

numeri, ma come dei volti.

Tutto questo dà gloria a Dio, e a Lui noi lo affidiamo, perché il suo 

Santo Spirito lo renda fecondo e fruttuoso. Padre Faltas ha detto una pa-

rola, una frase che mi piace tanto: “I bambini ci guardano”. È stata anche 

il titolo di un film famoso. I bambini ci guardano: ci guardano per vedere 

come noi andiamo avanti nella vita.

Da parte mia, per dare continuità a questo impegno e promuoverlo in 

tutta la Chiesa, ho intenzione di preparare una Lettera, un’Esortazione, 

non so, dedicata ai bambini.  

Grazie ancora a tutti! Grazie a tutti e a ciascuno di voi.

 



	 Acta Francisci Pp.	 141

VII

Ad delegationem retis « Talitha Kum » in Die Internationali precis et medi-
tationis contra Hominum Mercaturam (8 Februarii 2025).*

Care sorelle e cari fratelli!

Sono felice di incontrarvi e di unirmi a voi che quotidianamente siete 
impegnati contro la tratta di persone. Ringrazio in particolare “Talitha 
Kum” per il servizio che svolge. Grazie!

Ci ritroviamo alla vigilia della festa di  Santa Giuseppina Bakhita, che 
fu vittima di questa terribile piaga sociale. La sua storia ci dà tanta forza, 
mostrandoci come, nonostante le ingiustizie e le sofferenze subite, con la 
grazia del Signore sia possibile rompere le catene, tornare liberi e diventare 
messaggeri di speranza per altri che sono in difficoltà.

La tratta è un fenomeno globale che miete milioni di vittime e non si 
ferma davanti a nulla. Trova sempre nuovi modi per insinuarsi nelle nostre 
società, ad ogni latitudine. Di fronte a questo dramma non possiamo restare 
indifferenti e, proprio come fate voi, dobbiamo unire le nostre forze, le nostre 
voci e richiamare tutti alle proprie responsabilità, per contrastare questa 
forma di criminalità che guadagna sulla pelle delle persone più vulnerabili.

Non possiamo accettare che tante sorelle e tanti fratelli siano sfruttati 
in maniera così ignobile. Il commercio dei corpi, lo sfruttamento sessuale, 
anche di bambini e bambine, il lavoro forzato sono una vergogna e una 
violazione gravissima dei diritti umani fondamentali.

So che siete un gruppo internazionale, alcuni di voi sono arrivati da 
molto lontano per questa settimana di preghiera e riflessione contro la trat-
ta. Vi ringrazio! In modo speciale mi congratulo con i giovani ambasciatori 
contro la tratta che, con creatività ed energia, trovano sempre nuovi modi 
per sensibilizzare e informare.

Incoraggio tutte le organizzazioni di questa rete e tutti i singoli che ne 
fanno parte a continuare ad unire le forze, mettendo al centro le vittime e i 
sopravvissuti, ascoltando le loro storie, prendendovi cura delle loro ferite e 
amplificando la loro voce. Questo significa essere ambasciatori di speranza; e 
spero che in questo Giubileo tante altre persone seguano il vostro esempio.

Vi benedico e vi accompagno con la preghiera. E anche voi, per favore, 

pregate per me. Grazie!

*  Die 7 Februarii 2025.



142	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

NUNTII 

I

Pro occursu annuali « World Economic Forum » (Davoni in Helvetia, 20-24 
Ianuarii 2025).

The theme of this year’s annual meeting of the World Economic Fo-
rum, “Collaboration for the Intelligent Age”, provides a good opportunity 
to reflect on Artificial Intelligence as a tool not only for cooperation but 
also to bring peoples together.

The Christian tradition regards the gift of intelligence as an essential 
aspect of the human person created “in the image of God”. At the same 
time, the Catholic Church has always been a protagonist and a supporter 
of the advancement of science, technology, the arts, and other forms of 
human endeavours, considering them to be areas of “collaboration of man 
and woman with God in perfecting the visible creation” (Catechism of the 
Catholic Church, 378).

AI is intended to imitate the human intelligence that designed it, thus 
posing a unique set of questions and challenges. Unlike many other human 
inventions, AI is trained on the results of human creativity, which enables 
it to generate new artefacts with a skill level and speed that often rival 
or surpasses human capabilities, raising critical concerns about its impact 
on humanity’s role in the world.   Furthermore, the results that AI can 
produce are almost indistinguishable from those of human beings, rais-
ing questions about its effect on the growing crisis of truth in the public 
forum. Moreover, this technology is designed to learn and make certain 
choices autonomously, adapting to new situations and providing answers 
not foreseen by its programmers, thus raising fundamental questions about 
ethical responsibility, human safety, and the broader implications of these 
developments for society.

While AI is an extraordinary technological achievement capable of imi- 
tating certain outputs associated with human intelligence, this technolo-
gy “makes a technical choice among several possibilities based either on 
well-defined criteria or on statistical inferences. Human beings, however, 
not only choose, but in their hearts are capable of deciding” (Address at the 
G7 Session on Artificial Intelligence, Borgo Egnazia [Puglia] 14 June 2024).

Indeed, the very use of the word “intelligence” in connection with AI is 
a misnomer, since AI is not an artificial form of human intelligence but a 



	 Acta Francisci Pp.	 143

product of it. When used correctly, AI assists the human person in fulfilling 
his or her vocation, in freedom and responsibility.

As with all other human activity and technological development, AI 
must be ordered to the human person and become part of efforts to achieve 
“greater justice, more extensive fraternity and a more humane order of 
social relations”, which are “more valuable than advances in the technical 
field” (Gaudium et Spes,  35;  cfr  Catechism of the Catholic Church, 2293).

There is, however, the risk that AI will be used to advance the “tech-
nocratic paradigm”, which perceives all the world’s problems as solvable 
through technological means alone. Within this paradigm, human dignity 
and fraternity are frequently subordinated in the pursuit of efficiency, as 
though reality, goodness, and truth inherently emanate from technological 
and economic power. Yet human dignity must never be violated for the 
sake of efficiency. Technological developments that do not improve life for 
everyone, but instead create or worsen inequalities and conflicts, cannot 
be called true progress. For this reason, AI should be placed at the service 
of a healthier, more human, more social and more integral development.

Progress marked by the dawn of AI calls for a rediscovery of the im-
portance of community and a renewed commitment to care for the common 
home entrusted to us by God. To navigate the complexities of AI, govern-
ments and businesses must exercise due diligence and vigilance. They must 
critically evaluate the individual applications of AI in particular contexts in 
order to determine whether its use promotes human dignity, the vocation of 
the human person, and the common good. As with many technologies, the 
effects of the various uses of AI may not always be predictable from their 
inception. As the application of AI and its social impact become clearer 
over time, appropriate responses should be made at all levels of society, 
according to the principle of subsidiarity, with individual users, families, 
civil society, corporations, institutions, governments, and international orga-
nizations working at their proper levels to ensure that AI is directed to the 
good of all. Today, there are significant challenges and opportunities when 
AI is placed within a framework of relational intelligence, where everyone 
shares responsibility for the integral well-being of others.

With these sentiments, I offer my prayerful good wishes for the de-
liberations of the Forum, and upon all taking part I willingly invoke an 
abundance of divine blessings.

From the Vatican, 14 January 2025

FRANCIS



144	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

II

Pro XXXIII Die Mundiali pro Aegrotantibus (11 Februarii 2025).

« La speranza non delude »  (Rm  5, 5) 
e ci rende forti nella tribolazione

Cari fratelli e sorelle!

Celebriamo la XXXIII Giornata Mondiale del Malato nell’Anno Giubilare 
2025, in cui la Chiesa ci invita a farci “pellegrini di speranza”. In questo ci 
accompagna la Parola di Dio che, attraverso San Paolo, ci dona un messag-
gio di grande incoraggiamento: « La speranza non delude » (Rm  5, 5), anzi, 
ci rende forti nella tribolazione.

Sono espressioni consolanti, che però possono suscitare, specialmente in 
chi soffre, alcune domande. Ad esempio: come rimanere forti, quando siamo 
toccati nella carne da malattie gravi, invalidanti, che magari richiedono cure 
i cui costi sono al di là delle nostre possibilità? Come farlo quando, oltre 
alla nostra sofferenza, vediamo quella di chi ci vuole bene e, pur standoci 
vicino, si sente impotente ad aiutarci? In tutte queste circostanze sentiamo 
il bisogno di un sostegno più grande di noi: ci serve l’aiuto di Dio, della 
sua grazia, della sua Provvidenza, di quella forza che è dono del suo Spirito 
(cfr  Catechismo della Chiesa Cattolica, 1808).

Fermiamoci allora un momento a riflettere sulla presenza di Dio vicino 
a chi soffre, in particolare sotto tre aspetti che la caratterizzano: l’incontro, 
il  dono  e la  condivisione.

1. L’incontro. Gesù, quando invia in missione i settantadue discepoli 
(cfr  Lc  10, 1-9), li esorta a dire ai malati: « È vicino a voi il regno di Dio » 
(v. 9). Chiede, cioè, di aiutare a cogliere anche nell’infermità, per quanto 
dolorosa e difficile da comprendere, un’opportunità d’incontro con il Signore. 
Nel tempo della malattia, infatti, se da una parte sentiamo tutta la nostra 
fragilità di creature – fisica, psicologica e spirituale –, dall’altra facciamo 
esperienza della vicinanza e della compassione di Dio, che in Gesù ha con-
diviso le nostre sofferenze. Egli non ci abbandona e spesso ci sorprende 
col dono di una tenacia che non avremmo mai pensato di avere, e che da 
soli non avremmo mai trovato.

La malattia allora diventa l’occasione di un incontro che ci cambia, la 
scoperta di una roccia incrollabile a cui scopriamo di poterci ancorare per 



	 Acta Francisci Pp.	 145

affrontare le tempeste della vita: un’esperienza che, pur nel sacrificio, ci 

rende più forti, perché più consapevoli di non essere soli. Per questo si dice 

che il dolore porta sempre con sé un mistero di salvezza, perché fa speri-

mentare vicina e reale la consolazione che viene da Dio, fino a « conoscere 

la pienezza del Vangelo con tutte le sue promesse e la sua vita » (S. Giovanni 

Paolo II,  Discorso ai giovani, New Orleans, 12 settembre 1987).

2. E questo ci porta al secondo spunto di riflessione: il dono. Mai come 

nella sofferenza, infatti, ci si rende conto che ogni speranza viene dal Si-

gnore, e che quindi è prima di tutto un dono da accogliere e da coltivare, 

rimanendo « fedeli alla fedeltà di Dio », secondo la bella espressione di Ma-

deleine Delbrêl (cfr  La speranza è una luce nella notte, Città del Vaticano 

2024, Prefazione).

Del resto, solo nella risurrezione di Cristo ogni nostro destino trova il 

suo posto nell’orizzonte infinito dell’eternità. Solo dalla sua Pasqua ci viene 

la certezza che nulla, « né morte né vita, né angeli né principati, né presente 

né avvenire, né potenze, né altezza né profondità, né alcun’altra creatura 

potrà mai separarci dall’amore di Dio » (Rm 8, 38-39). E da questa “grande 

speranza” deriva ogni altro spiraglio di luce con cui superare le prove e 

gli ostacoli della vita (cfr Benedetto XVI, Lett. enc.  Spe salvi, 27.31). Non 

solo, ma il Risorto cammina anche con noi, facendosi nostro compagno 

di viaggio, come per i discepoli di Emmaus (cfr  Lc  24, 13-53). Come loro, 

anche noi possiamo condividere con Lui  il nostro smarrimento, le nostre 

preoccupazioni e le nostre delusioni, possiamo ascoltare la sua Parola che 

ci illumina e infiamma il cuore e riconoscerlo presente nello spezzare del 

Pane, cogliendo nel suo stare con noi, pur nei limiti del presente, quel-

l’“oltre” che facendosi vicino ci ridona coraggio e fiducia.

3. E veniamo così al terzo aspetto, quello della  condivisione. I luoghi 

in cui si soffre sono spesso luoghi di condivisione, in cui ci si arricchisce 

a vicenda. Quante volte, al capezzale di un malato, si impara a sperare! 

Quante volte, stando vicino a chi soffre, si impara a credere! Quante volte, 

chinandosi su chi è nel bisogno, si scopre l’amore! Ci si rende conto, cioè, 

di essere “angeli” di speranza, messaggeri di Dio, gli uni per gli altri, tutti 

insieme: malati, medici, infermieri, familiari, amici, sacerdoti, religiosi e 

religiose; là dove siamo: nelle famiglie, negli ambulatori, nelle case di cura, 

negli ospedali e nelle cliniche.



146	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Ed è importante saper cogliere la bellezza e la portata di questi incontri 

di grazia e imparare ad annotarseli nell’anima per non dimenticarli: conser-

vare nel cuore il sorriso gentile di un operatore sanitario, lo sguardo grato 

e fiducioso di un paziente, il volto comprensivo e premuroso di un dottore 

o di un volontario, quello pieno di attesa e di trepidazione di un coniuge, 

di un figlio, di un nipote, o di un amico caro. Sono tutte luci di cui fare 

tesoro che, pur nel buio della prova, non solo danno forza, ma insegnano 

il gusto vero della vita, nell’amore e nella prossimità (cfr  Lc  10, 25-37).

Cari malati, cari fratelli e sorelle che prestate la vostra assistenza ai 

sofferenti, in questo  Giubileo  voi avete più che mai un ruolo speciale. Il 

vostro camminare insieme, infatti, è un segno per tutti, « un inno alla dignità 

umana, un canto di speranza » (Bolla Spes non confundit, 11), la cui voce va 

ben oltre le stanze e i letti dei luoghi di cura in cui vi trovate, stimolando 

e incoraggiando nella carità « la coralità della società intera » (ibid.), in una 

armonia a volte difficile da realizzare, ma proprio per questo dolcissima e 

forte, capace di portare luce e calore là dove più ce n’è bisogno.

Tutta la Chiesa vi ringrazia per questo! Anch’io lo faccio e prego per 

voi affidandovi a Maria, Salute degli infermi, attraverso le parole con cui 

tanti fratelli e sorelle si sono rivolti a Lei nel bisogno:

Sotto la tua protezione cerchiamo rifugio, Santa Madre di Dio.

Non disprezzare le suppliche di noi che siamo nella prova,

e liberaci da ogni pericolo, o Vergine gloriosa e benedetta.

Vi benedico, assieme alle vostre famiglie e ai vostri cari, e vi chiedo, 

per favore, di non dimenticarvi di pregare per me.

Roma, San Giovanni in Laterano, 14 gennaio 2025

FRANCESCO



	 Acta Francisci Pp.	 147

III

Pro LIX Die Internationali Communicationum Socialium (1 Iunii 2025).

Condividete con mitezza la speranza  
che sta nei vostri cuori  (cfr  1 Pt  3, 15-16) 

Cari fratelli e sorelle!

In questo nostro tempo segnato dalla disinformazione e dalla polariz-

zazione, dove pochi centri di potere controllano una massa di dati e di 

informazioni senza precedenti, mi rivolgo a voi nella consapevolezza di 

quanto sia necessario – oggi più che mai – il vostro lavoro di giornalisti 

e comunicatori. C’è bisogno del vostro impegno coraggioso nel mettere al 

centro della comunicazione la responsabilità personale e collettiva verso il 

prossimo.

Pensando al Giubileo che celebriamo quest’anno come un periodo di gra-

zia in un tempo così travagliato, vorrei con questo mio Messaggio invitarvi 

ad essere comunicatori di speranza, incominciando da un rinnovamento del 

vostro lavoro e della vostra missione secondo lo spirito del Vangelo.

Disarmare la comunicazione

Troppo spesso oggi la comunicazione non genera speranza, ma paura 

e disperazione, pregiudizio e rancore, fanatismo e addirittura odio. Troppe 

volte essa semplifica la realtà per suscitare reazioni istintive; usa la parola 

come una lama; si serve persino di informazioni false o deformate ad arte 

per lanciare messaggi destinati a eccitare gli animi, a provocare, a ferire. 

Ho già ribadito più volte la necessità di “disarmare” la comunicazione, di 

purificarla dall’aggressività. Non porta mai buoni frutti ridurre la realtà 

a slogan. Vediamo tutti come – dai  talk show  televisivi alle guerre verbali 

sui social media – rischi di prevalere il paradigma della competizione, della 

contrapposizione, della volontà di dominio e di possesso, della manipolazione 

dell’opinione pubblica.

C’è anche un altro fenomeno preoccupante: quello che potremmo defi-

nire della “dispersione programmata dell’attenzione” attraverso i sistemi 

digitali, che, profilandoci secondo le logiche del mercato, modificano la no-

stra percezione della realtà. Succede così che assistiamo, spesso impotenti, 



148	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

a una sorta di atomizzazione degli interessi, e questo finisce per minare 

le basi del nostro essere comunità, la capacità di lavorare insieme per un 

bene comune, di ascoltarci, di comprendere le ragioni dell’altro. Sembra 

allora che individuare un “nemico” contro cui scagliarsi verbalmente sia 

indispensabile per affermare sé stessi. E quando l’altro diventa “nemico”, 

quando si oscurano il suo volto e la sua dignità per schernirlo e deriderlo, 

viene meno anche la possibilità di generare speranza. Come ci ha insegnato 

don Tonino Bello, tutti i conflitti « trovano la loro radice nella dissolvenza 

dei volti ».1 Non possiamo arrenderci a questa logica.

Sperare, in realtà, non è affatto facile. Diceva Georges Bernanos che 

« sperano soltanto coloro che hanno avuto il coraggio di disperare delle 

illusioni e delle menzogne, nelle quali trovavano una sicurezza e che scam-

biavano falsamente per speranza. […] La speranza è un rischio che bisogna 

correre. È il rischio dei rischi ».2 La speranza è una virtù nascosta, tenace 

e paziente. Tuttavia, per i cristiani sperare non è una scelta opzionale, ma 

una condizione imprescindibile. Come ricordava  Benedetto XVI  nell’Enci-

clica  Spe salvi, la speranza non è passivo ottimismo ma, al contrario, una 

virtù “performativa”, capace cioè di cambiare la vita: « Chi ha speranza vive 

diversamente; gli è stata donata una vita nuova » (n. 2).

Dare ragione con mitezza della speranza che è in noi

Nella Prima Lettera di Pietro (3, 15-16) troviamo una sintesi mirabile 

in cui la speranza viene posta in connessione con la testimonianza e con la 

comunicazione cristiana: « Adorate il Signore, Cristo, nei vostri cuori, pronti 

sempre a rispondere a chiunque vi domandi ragione della speranza che è in 

voi. Tuttavia questo sia fatto con dolcezza e rispetto ». Vorrei soffermarmi 

su tre messaggi che possiamo trarre da queste parole.

« Adorate il Signore, nei vostri cuori »: la speranza  dei cristiani ha un 

volto, il volto del Signore risorto. La sua promessa di essere sempre con noi 

attraverso il dono dello Spirito Santo ci permette di sperare anche contro 

ogni speranza e di vedere le briciole di bene nascoste anche quando tutto 

sembra perduto.

1  « La pace come ricerca del volto », in Omelie e scritti quaresimali, Molfetta 1994, 317.
2  Georges Bernanos, La liberté, pour quoi faire?, Paris 1995, trad. it. “A che serve questa liber-

tà”, in Lo spirito europeo e il mondo delle macchine, Milano 1972, 255-256.



	 Acta Francisci Pp.	 149

Il secondo messaggio ci chiede di essere pronti a dare ragione della 

speranza che è in noi. È interessante notare che l’Apostolo invita a rendere 

conto della speranza « a chiunque vi domandi ». I cristiani non sono anzitutto 

quelli che “parlano” di Dio, ma quelli che riverberano la bellezza del suo 

amore, un modo nuovo di vivere ogni cosa. È l’amore vissuto a suscitare 

la domanda ed esigere la risposta: perché vivete così? Perché siete così?

Nell’espressione di San Pietro troviamo, infine, un terzo messaggio: la 

risposta a questa domanda sia data « con dolcezza e rispetto ». La comunica-

zione dei cristiani – ma direi anche la comunicazione in generale – dovrebbe 

essere intessuta di mitezza, di prossimità: lo stile dei compagni di strada, 

seguendo il più grande Comunicatore di tutti i tempi, Gesù di Nazaret, che 

lungo la strada dialogava con i due discepoli di Emmaus facendo ardere il 

loro cuore per come interpretava gli avvenimenti alla luce delle Scritture.

Sogno per questo una comunicazione che sappia renderci compagni di 

strada di tanti nostri fratelli e sorelle, per riaccendere in loro la speranza 

in un tempo così travagliato. Una comunicazione che sia capace di parlare 

al cuore, di suscitare non reazioni passionali di chiusura e rabbia, ma at-

teggiamenti di apertura e amicizia; capace di puntare sulla bellezza e sulla 

speranza anche nelle situazioni apparentemente più disperate; di generare 

impegno, empatia, interesse per gli altri. Una comunicazione che ci aiuti a 

« riconoscere la dignità di ogni essere umano e [a] prenderci cura insieme 

della nostra casa comune » (Lett. enc.  Dilexit nos, 217).

Sogno una comunicazione che non venda illusioni o paure, ma sia in 

grado di dare ragioni per sperare. Martin Luther King ha detto: « Se posso 

aiutare qualcuno mentre vado avanti, se posso rallegrare qualcuno con una 

parola o una canzone... allora la mia vita non sarà stata vissuta invano ».3 

Per fare ciò dobbiamo guarire dalle “malattie” del protagonismo e dell’au-

toreferenzialità, evitare il rischio di parlarci addosso: il buon comunicatore 

fa sì che chi ascolta, legge o guarda possa essere partecipe, possa essere 

vicino, possa ritrovare la parte migliore di sé stesso ed entrare con questi 

atteggiamenti nelle storie raccontate. Comunicare così aiuta a diventare 

“pellegrini di speranza”, come recita il motto del Giubileo.

3  Sermone “The Drum Major Instinct”, 4 febbraio 1968.



150	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Sperare insieme

La speranza è sempre un progetto comunitario. Pensiamo per un mo-

mento alla grandezza del messaggio di questo anno di grazia: siamo invitati 

tutti – davvero tutti! – a ricominciare, a permettere a Dio di risollevarci, a 

lasciare che ci abbracci e ci inondi di misericordia. Si intrecciano in tutto 

questo la dimensione personale e quella comunitaria. Ci si mette in viaggio 

insieme, si compie il pellegrinaggio con tanti fratelli e sorelle, si attraversa 

insieme la Porta Santa.

Il Giubileo ha molte implicazioni sociali. Pensiamo ad esempio al mes-

saggio di misericordia e speranza per chi vive nelle carceri, o all’appello 

alla vicinanza e alla tenerezza verso chi soffre ed è ai margini.

Il Giubileo ci ricorda che quanti si fanno operatori di pace « saranno 

chiamati figli di Dio » (Mt 5, 9). E così ci apre alla speranza, ci indica l’esi-

genza di una comunicazione attenta, mite, riflessiva, capace di indicare vie 

di dialogo. Vi incoraggio perciò a scoprire e raccontare le tante storie di 

bene nascoste fra le pieghe della cronaca; a imitare i cercatori d’oro, che 

setacciano instancabilmente la sabbia alla ricerca della minuscola pepita. È 

bello trovare questi semi di speranza e farli conoscere. Aiuta il mondo ad 

essere un po’ meno sordo al grido degli ultimi, un po’ meno indifferente, un 

po’ meno chiuso. Sappiate sempre scovare le scintille di bene che ci permet-

tono di sperare. Questa comunicazione può aiutare a tessere la comunione, 

a farci sentire meno soli, a riscoprire l’importanza del camminare insieme.

Non dimenticare il cuore

Cari fratelli e sorelle, di fronte alle vertiginose conquiste della tecnica, 

vi invito ad avere cura del vostro cuore, cioè della vostra vita interiore. 

Che cosa significa questo? Vi lascio alcune tracce.

Essere miti e non dimenticare mai il volto dell’altro; parlare al cuore delle 

donne e degli uomini al servizio dei quali state svolgendo il vostro lavoro.

Non permettere che le reazioni istintive guidino la vostra comunicazione. 

Seminare sempre speranza, anche quando è difficile, anche quando costa, 

anche quando sembra non portare frutto.

Cercare di praticare una comunicazione che sappia risanare le ferite 

della nostra umanità.

Dare spazio alla fiducia del cuore che, come un fiore esile ma resistente, 

non soccombe alle intemperie della vita ma sboccia e cresce nei luoghi più 



	 Acta Francisci Pp.	 151

impensati: nella speranza delle madri che ogni giorno pregano per rivedere 

i propri figli tornare dalle trincee di un conflitto; nella speranza dei padri 

che migrano tra mille rischi e peripezie in cerca di un futuro migliore; nella 

speranza dei bambini che riescono a giocare, sorridere e credere nella vita 

anche fra le macerie delle guerre e nelle strade povere delle  favelas.

Essere testimoni e promotori di una comunicazione non ostile, che dif-

fonda una cultura della cura, costruisca ponti e penetri nei muri visibili e 

invisibili del nostro tempo.

Raccontare storie intrise di speranza, avendo a cuore il nostro comune 

destino e scrivendo insieme la storia del nostro futuro.

Tutto ciò potete e possiamo farlo con la grazia di Dio, che il Giubileo 

ci aiuta a ricevere in abbondanza. Per questo prego e benedico ciascuno 

di voi e il vostro lavoro.

Roma, San Giovanni in Laterano, 24 gennaio 2025, memoria di San 

Francesco di Sales.

FRANCESCO



152	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

IV

Pro XCIX Die Mundiali Missionali 2025 (19 Octobris 2025).

Missionari di speranza tra le genti

Cari fratelli e sorelle!

Per la Giornata Missionaria Mondiale dell’anno giubilare 2025, il cui 

messaggio centrale è la speranza (cfr Bolla Spes non confundit, 1), ho scelto 

questo motto: “Missionari di speranza tra le genti”. Esso richiama ai singoli 

cristiani e alla Chiesa, comunità dei battezzati, la vocazione fondamentale 

di essere, sulle orme di Cristo, messaggeri e costruttori della speranza. 

Auguro a tutti un tempo di grazia con il Dio fedele che ci ha rigenerato in 

Cristo risorto « per una speranza viva » (cfr 1 Pt 1, 3-4); e desidero ricordare 

alcuni aspetti rilevanti dell’identità missionaria cristiana, affinché possiamo 

lasciarci guidare dallo Spirito di Dio e ardere di santo zelo per una nuova 

stagione evangelizzatrice della Chiesa, inviata a rianimare la speranza in 

un mondo su cui gravano ombre oscure (cfr Lett. enc.  Fratelli tutti, 9-55).

1.  Sulle orme di Cristo nostra speranza

Celebrando il primo Giubileo ordinario del Terzo Millennio dopo quello 

del Duemila, teniamo lo sguardo rivolto a Cristo che è il centro della sto-

ria, « lo stesso ieri e oggi e per sempre » (Eb  13, 8). Egli, nella sinagoga di 

Nazaret, dichiarò il compiersi della Scrittura nell’“oggi” della sua presenza 

storica. Si rivelò così come l’Inviato dal Padre con l’unzione dello Spirito 

Santo per portare la Buona Notizia del Regno di Dio e inaugurare « l’anno 

di grazia del Signore » per tutta l’umanità (cfr  Lc  4, 16-21).

In questo mistico “oggi” che perdura sino alla fine del mondo, Cristo 

è il compimento della salvezza per tutti, particolarmente per coloro la cui 

unica speranza è Dio. Egli, nella sua vita terrena, « passò beneficando e 

risanando tutti » dal male e dal Maligno (cfr  At  10, 38), ridonando ai biso-

gnosi e al popolo la speranza in Dio. Inoltre, sperimentò tutte le fragilità 

umane, tranne quella del peccato, attraversando pure momenti critici, che 

potevano indurre a disperare, come nell’agonia del Getsemani e sulla croce. 

Gesù però affidava tutto a Dio Padre, obbedendo con fiducia totale al suo 

progetto salvifico per l’umanità, progetto di pace per un futuro pieno di 



	 Acta Francisci Pp.	 153

speranza (cfr  Ger  29, 11). Così è diventato il divino Missionario della spe-
ranza, modello supremo di quanti lungo i secoli portano avanti la missione 
ricevuta da Dio anche nelle prove estreme.

Tramite i suoi discepoli, inviati a tutti i popoli e accompagnati mistica-
mente da Lui, il Signore Gesù continua il suo ministero di speranza per l’u-
manità. Egli si china ancora oggi su ogni persona povera, afflitta, disperata 
e oppressa dal male, per versare « sulle sue ferite l’olio della consolazione 
e il vino della speranza » (Prefazio “Gesù buon samaritano”). Obbediente al 
suo Signore e Maestro e con il suo stesso spirito di servizio, la Chiesa, co-
munità dei discepoli-missionari di Cristo, prolunga tale missione, offrendo 
la vita per tutti in mezzo alle genti. Pur dovendo affrontare, da un lato, 
persecuzioni, tribolazioni e difficoltà e, dall’altro, le proprie imperfezioni 
e cadute a causa delle debolezze dei singoli membri, essa è costantemente 
spinta dall’amore di Cristo a procedere unita a Lui in questo cammino 
missionario e a raccogliere, come Lui e con Lui, il grido dell’umanità, 
anzi, il gemito di ogni creatura in attesa della redenzione definitiva. Ecco 
la Chiesa che il Signore chiama da sempre e per sempre a seguire le sue 
orme: « non una Chiesa statica, [ma] una Chiesa missionaria, che cammina 
con il Signore lungo le strade del mondo » (Omelia nella Messa conclusiva 

dell’Assemblea generale ordinaria del Sinodo dei Vescovi, 27 ottobre 2024).
Sentiamoci perciò ispirati anche noi a metterci in cammino sulle orme 

del Signore Gesù per diventare, con Lui e in Lui, segni e messaggeri di 
speranza per tutti, in ogni luogo e circostanza che Dio ci dona di vivere. 
Che tutti i battezzati, discepoli-missionari di Cristo, facciano risplendere 
la sua speranza in ogni angolo della terra!

2.  I cristiani, portatori e costruttori di speranza tra le genti

Seguendo Cristo Signore, i cristiani sono chiamati a trasmettere la Buona 
Notizia condividendo le concrete condizioni di vita di coloro che incontrano 
e diventando così portatori e costruttori di speranza. Infatti, « le gioie e le 
speranze, le tristezze e le angosce degli uomini d’oggi, dei poveri soprattutto 
e di tutti coloro che soffrono, sono pure le gioie e le speranze, le tristezze 
e le angosce dei discepoli di Cristo, e nulla vi è di genuinamente umano 
che non trovi eco nel loro cuore » (Gaudium et spes,  1).

Questa celebre affermazione del Concilio Vaticano II, che esprime il sen-
tire e lo stile delle comunità cristiane in ogni epoca, continua a ispirarne i 
membri e li aiuta a camminare con i loro fratelli e sorelle nel mondo. Penso 



154	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

in particolare a voi, missionari e missionarie  ad gentes, che, seguendo la 

chiamata divina, siete andati in altre nazioni per far conoscere l’amore di 

Dio in Cristo. Grazie di cuore! La vostra vita è una risposta concreta al 

mandato di Cristo Risorto, che ha inviato i discepoli ad evangelizzare tutti 

i popoli (cfr  Mt  28, 18-20). Così voi richiamate la vocazione universale dei 

battezzati a diventare, con la forza dello Spirito e l’impegno quotidiano, 

missionari tra le genti della grande speranza donataci dal Signore Gesù.

L’orizzonte di questa speranza supera le realtà mondane passeggere 

e si apre a quelle divine, che già pregustiamo nel presente. Infatti, come 

ricordava  San Paolo VI, la salvezza in Cristo, che la Chiesa offre a tutti 

come dono della misericordia di Dio, non è solo « immanente, a misura dei 

bisogni materiali o anche spirituali che […] si identificano totalmente con 

i desideri, le speranze, le occupazioni, le lotte temporali, ma altresì una 

salvezza che oltrepassa tutti questi limiti per attuarsi in una comunione 

con l’unico Assoluto, quello di Dio: salvezza trascendente, escatologica, che 

ha certamente il suo inizio in questa vita, ma che si compie nell’eternità » 

(Esort. ap.  Evangelii nuntiandi, 27).

Animate da una speranza così grande, le comunità cristiane possono 

essere segni di nuova umanità in un mondo che, nelle aree più “sviluppa-

te”, mostra sintomi gravi di crisi dell’umano: diffuso senso di smarrimento, 

solitudine e abbandono degli anziani, difficoltà di trovare la disponibilità al 

soccorso di chi ci vive accanto. Sta venendo meno, nelle nazioni più avanzate 

tecnologicamente, la prossimità: siamo tutti interconnessi, ma non siamo 

in relazione. L’efficientismo e l’attaccamento alle cose e alle ambizioni ci 

inducono ad essere centrati su noi stessi e incapaci di altruismo. Il Vangelo, 

vissuto nella comunità, può restituirci un’umanità integra, sana, redenta.

Rinnovo pertanto l’invito a compiere le azioni indicate nella Bolla di 

indizione del Giubileo (nn. 7-15), con particolare attenzione ai più poveri 

e deboli, ai malati, agli anziani, agli esclusi dalla società materialista e 

consumistica. E a farlo con lo stile di Dio: con vicinanza, compassione e 

tenerezza, curando la relazione personale con i fratelli e le sorelle nella 

loro concreta situazione (cfr Esort. ap.  Evangelii gaudium, 127-128). Spes-

so, allora, saranno loro a insegnarci a vivere con speranza. E attraverso il 

contatto personale potremo trasmettere l’amore del Cuore compassionevole 

del Signore. Sperimenteremo che « il Cuore di Cristo […] è il nucleo vivo del 

primo annuncio » (Lett. enc.  Dilexit nos, 32). Attingendo da questa fonte, 



	 Acta Francisci Pp.	 155

infatti, si può offrire con semplicità la speranza ricevuta da Dio (cfr 1 Pt 1, 

21), portando agli altri la stessa consolazione con cui siamo consolati da 

Dio (cfr 2 Cor 1, 3-4). Nel Cuore umano e divino di Gesù Dio vuole parlare 

al cuore di ogni persona, attirando tutti al suo Amore. « Noi siamo stati 

inviati a continuare questa missione: essere segno del Cuore di Cristo e 

dell’amore del Padre, abbracciando il mondo intero » (Discorso ai partecipanti 

all’Assemblea generale delle Pontificie Opere Missionarie, 3 giugno 2023).

3.  Rinnovare la missione della speranza

Davanti all’urgenza della missione della speranza oggi, i discepoli di 

Cristo sono chiamati per primi a formarsi per diventare “artigiani” di spe-

ranza e restauratori di un’umanità spesso distratta e infelice.

A tal fine, occorre rinnovare in noi la spiritualità pasquale, che viviamo 

in ogni celebrazione eucaristica e soprattutto nel Triduo Pasquale, centro 

e culmine dell’anno liturgico. Siamo battezzati nella morte e risurrezione 

redentrice di Cristo, nella Pasqua del Signore che segna l’eterna primavera 

della storia. Siamo allora “gente di primavera”, con uno sguardo sempre 

pieno di speranza da condividere con tutti, perché in Cristo « crediamo e 

sappiamo che la morte e l’odio non sono le ultime parole » sull’esistenza 

umana (cfr  Catechesi, 23 agosto 2017). Perciò, dai misteri pasquali, che si 

attuano nelle celebrazioni liturgiche e nei sacramenti, attingiamo conti-

nuamente la forza dello Spirito Santo con lo zelo, la determinazione e la 

pazienza per lavorare nel vasto campo dell’evangelizzazione del mondo. 

« Cristo risorto e glorioso è la sorgente profonda della nostra speranza, e 

non ci mancherà il suo aiuto per compiere la missione che Egli ci affida » 

(Esort. ap.  Evangelii gaudium, 275). In Lui viviamo e testimoniamo quella 

santa speranza che è « un dono e un compito per ogni cristiano » (La spe-

ranza è una luce nella notte, Città del Vaticano 2024, 7).

I missionari di speranza sono uomini e donne di preghiera, perché « la 

persona che spera è una persona che prega », come sottolineava il Venera-

bile Cardinale Van Thuan, che ha mantenuto viva la speranza nella lunga 

tribolazione del carcere grazie alla forza che riceveva dalla preghiera per-

severante e dall’Eucaristia (cfr F.X. Nguyen Van Thuan,  Il cammino della 

speranza, Roma 2001, n. 963). Non dimentichiamo che pregare è la prima 

azione missionaria e al contempo « la prima forza della speranza » (Catechesi, 

20 maggio 2020).



156	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Rinnoviamo perciò la missione della speranza a partire dalla preghiera, 

soprattutto quella fatta con la Parola di Dio e particolarmente con i Salmi, 

che sono una grande sinfonia di preghiera il cui compositore è lo Spirito 

Santo (cfr  Catechesi, 19 giugno 2024). I Salmi ci educano a sperare nelle 

avversità, a discernere i segni di speranza e ad avere il costante desiderio 

“missionario” che Dio sia lodato da tutti i popoli (cfr  Sal  41, 12; 67, 4). 

Pregando teniamo accesa la scintilla della speranza, accesa da Dio in noi, 

perché diventi un grande fuoco, che illumina e riscalda tutti attorno, anche 

con azioni e gesti concreti ispirati dalla preghiera stessa.

Infine, l’evangelizzazione è sempre un processo comunitario, come il 

carattere della speranza cristiana (cfr Benedetto XVI, Lett. enc. Spe Salvi, 

14). Tale processo non finisce con il primo annuncio e con il battesimo, 

bensì continua con la costruzione delle comunità cristiane attraverso l’ac-

compagnamento di ogni battezzato nel cammino sulla via del Vangelo. Nella 

società moderna, l’appartenenza alla Chiesa non è mai una realtà acquisita 

una volta per tutte. Perciò l’azione missionaria di trasmettere e formare la 

fede matura in Cristo è « il paradigma di ogni opera della Chiesa » (Esort. 

ap.  Evangelii gaudium, 15), un’opera che richiede comunione di preghiera 

e di azione. Insisto ancora su questa sinodalità missionaria della Chiesa, 

come pure sul servizio delle Pontificie Opere Missionarie nel promuovere la 

responsabilità missionaria dei battezzati e sostenere le nuove Chiese parti-

colari. Ed esorto tutti voi, bambini, giovani, adulti, anziani, a partecipare 

attivamente alla comune missione evangelizzatrice con la testimonianza della 

vostra vita e con la preghiera, con i vostri sacrifici e la vostra generosità. 

Grazie di cuore di questo!

Care sorelle e cari fratelli, rivolgiamoci a Maria, Madre di Gesù Cristo 

nostra speranza. A Lei affidiamo l’auspicio per questo Giubileo e per gli 

anni futuri: « Possa la luce della speranza cristiana raggiungere ogni persona, 

come messaggio dell’amore di Dio rivolto a tutti! E possa la Chiesa essere 

testimone fedele di questo annuncio in ogni parte del mondo! » (Bolla  Spes 

non confundit, 6).

Roma, San Giovanni in Laterano, 25 gennaio 2025, festa della Conver-

sione di San Paolo, Apostolo.

FRANCESCO



	 Acta Francisci Pp.	 157

V

Pro XI Die Internationali precis et meditationis contra Hominum Mercaturam 
(8 Februarii 2025).

Ambasciatori di speranza: 
insieme contro la tratta di persone

Cari fratelli e sorelle!

Con gioia mi unisco a voi nell’undicesima Giornata mondiale di preghiera 

e riflessione contro la tratta di persone. Questo evento ricorre nella memo-

ria liturgica di  Santa Giuseppina Bakhita, donna e religiosa sudanese, sin 

da bambina vittima di tratta, divenuta simbolo del nostro impegno contro 

questo terribile fenomeno. In questo anno giubilare camminiamo insieme, 

come “pellegrini di speranza”, anche sulla strada del contrasto alla tratta.

Ma come è possibile continuare a nutrire speranza davanti ai milioni di 

persone, soprattutto donne e bambini, giovani, migranti e rifugiati, intrap-

polate in questa schiavitù moderna? Dove attingere sempre nuovo slancio 

per contrastare il commercio di organi e tessuti umani, lo sfruttamento 

sessuale di bambini e bambine, il lavoro forzato, compresa la prostituzione, 

il traffico di droghe e di armi? Come facciamo a registrare nel mondo tutto 

questo e a non perdere la speranza? Solo sollevando lo sguardo a Cristo, 

nostra speranza, possiamo trovare la forza di un rinnovato impegno che non 

si lascia vincere dalla dimensione dei problemi e dei drammi, ma nel buio 

si adopera per accendere fiammelle di luce, che unite possono rischiarare 

la notte finché non spunti l’aurora.

Ci offrono un esempio i giovani che in tutto il mondo lottano contro 

la tratta: ci dicono che bisogna diventare  ambasciatori di speranza  e agire 

insieme, con tenacia e amore; che occorre mettersi a fianco delle vittime 

e dei sopravvissuti.

Con l’aiuto di Dio possiamo evitare di assuefarci all’ingiustizia, allontana-

re la tentazione di pensare che certi fenomeni non possano essere debellati. 

Lo Spirito del Signore risorto ci sostiene nel promuovere, con coraggio ed 

efficacia, iniziative mirate per indebolire e contrastare i meccanismi econo-

mici e criminali che traggono profitti dalla tratta e dallo sfruttamento. Ci 

insegna anzitutto a metterci in ascolto, con vicinanza e compassione, delle 



158	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

persone che hanno fatto esperienza della tratta, per aiutarle a rimettersi 

in piedi e insieme con loro individuare le vie migliori per liberare altri e 

fare prevenzione.

La tratta è un fenomeno complesso, in continua evoluzione, e trae ali-

mento da guerre, conflitti, carestie e conseguenze dei cambiamenti climatici. 

Pertanto richiede risposte globali e un sforzo comune, a tutti i livelli, per 

contrastarlo.

Invito dunque tutti voi, in modo particolare i rappresentanti dei gover-

ni e delle organizzazioni che condividono questo impegno, a unirsi a noi, 

animati dalla preghiera, per promuovere le iniziative in difesa della dignità 

umana, per l’eliminazione della tratta di persone in tutte le sue forme e 

per la promozione della pace nel mondo.

Insieme – confidando nell’intercessione di Santa Bakhita – possiamo 

mettere in opera un grande sforzo e creare le condizioni affinché la tratta 

e lo sfruttamento vengano banditi e prevalga sempre il rispetto dei diritti 

umani fondamentali, nel riconoscimento fraterno della comune umanità.

Sorelle e fratelli, vi ringrazio per il coraggio e la tenacia con cui portate 

avanti quest’opera, coinvolgendo tante persone di buona volontà. Andate 

avanti con la speranza nel Signore, che cammina con voi! Vi benedico di 

cuore. Prego per voi, e voi pregate per me.

Dal Vaticano, 4 febbraio 2025

FRANCESCO



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 159

ACTA DICASTERIORUM

DICASTERIUM PRO DOCTRINA FIDEI  
ET  

DICASTERIUM DE CULTURA ET EDUCATIONE

NOTA

ANTIQUA ET NOVAANTIQUA ET NOVA

De relatione inter intellegentiam artificialem et intellegentiam humanam.

I. Introduzione

1. [Antiqua et nova] Con antica e nuova sapienza (cfr Mt  13, 52) siamo 

chiamati a considerare le odierne sfide e opportunità poste dal sapere 

scientifico e tecnologico, in particolare dal recente sviluppo dell’intelligenza 

artificiale (IA). La tradizione cristiana ritiene il dono dell’intelligenza un 

aspetto essenziale della creazione degli esseri umani « a immagine di Dio » 

(Gen 1, 27). A partire da una visione integrale della persona e dalla valoriz-

zazione della chiamata a « coltivare » e « custodire » la terra (cfr  Gen  2, 15), 

la Chiesa sottolinea che tale dono dovrebbe trovare espressione attraverso 

un uso responsabile della razionalità e della capacità tecnica a servizio del 

mondo creato.

2. La Chiesa incoraggia i progressi nella scienza, nella tecnologia, nelle 

arti e in ogni altra impresa umana, vedendoli come parte della « collabora-

zione dell’uomo e della donna con Dio nel portare a perfezione la creazione 

visibile ».1 Come afferma il Siracide, Dio « ha dato agli uomini la scienza 

1  Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 378. Si veda anche Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gau-
dium et spes (7 dicembre 1965), n. 34: AAS 58 (1966), 1052-1053.



160	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

perché fosse glorificato nelle sue meraviglie » (Sir  38, 6). Le abilità e la 

creatività dell’essere umano provengono da Lui e, se usate rettamente, a 

Lui rendono gloria, in quanto riflesso della Sua saggezza e bontà. Pertanto, 

quando ci domandiamo cosa significa “essere umani”, non possiamo esclude-

re anche la considerazione delle nostre capacità scientifiche e tecnologiche.

3. È all’interno di questa prospettiva che la presente  Nota  affronta le 

questioni antropologiche ed etiche sollevate dall’IA, questioni che sono par-

ticolarmente rilevanti in quanto uno degli scopi di questa tecnologia è  di 

imitare l’intelligenza umana che l’ha progettata. Per esempio, a differenza 

di molte altre creazioni umane, l’IA può essere addestrata sui prodotti 

dell’ingegnosità umana e quindi  generare nuovi “artefatti”  con un livello di 

velocità e abilità che spesso uguagliano o superano le capacità umane, come 

generare testi o immagini che risultano indistinguibili dalle composizioni 

umane, quindi suscitando preoccupazione per il suo possibile influsso sulla 

crescente crisi di verità nel dibattito pubblico. Oltre a ciò, essendo una tale 

tecnologia progettata per imparare e adottare in autonomia alcune scelte, 

adeguandosi a nuove situazioni e fornendo soluzioni non previste dai suoi 

programmatori, ne derivano problemi sostanziali di responsabilità etica e 

di sicurezza, con ripercussioni più ampie su tutta la società. Questa nuova 

situazione induce l’umanità a interrogarsi circa la propria identità e il 

proprio ruolo nel mondo.

4. Tutto ciò considerato, vi è ampio consenso sul fatto che l’IA segni 

una nuova e significativa fase nel rapporto dell’umanità con la tecnologia, 

situandosi al cuore di quello che Papa Francesco ha descritto come un 

« cambiamento d’epoca ».1 La sua influenza si fa sentire a livello globale in 

un’ampia gamma di settori, inclusi i rapporti interpersonali, l’educazione, 

il lavoro, l’arte, la sanità, il diritto, la guerra e le relazioni internazionali. 

Poiché l’IA continua a progredire rapidamente verso traguardi ancora più 

grandi, è di importanza decisiva prendere in considerazione le sue impli-

cazioni antropologiche ed etiche. Ciò comporta non solo la mitigazione dei 

rischi e la prevenzione dei danni, ma anche la garanzia che le sue applica-

zioni siano dirette alla promozione del progresso umano e del bene comune.

1  Francesco, Discorso ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia per 
la Vita (28 febbraio 2020): AAS 112 (2020), 307. Cfr Id., Discorso alla Curia Romana per gli auguri 
di Natale (21 dicembre 2019): AAS 112 (2020), 43.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 161

5. Per contribuire positivamente a un discernimento nei confronti dell’IA, 

in risposta all’invito di Papa Francesco per una rinnovata « sapienza del 

cuore »,2 la Chiesa offre la sua esperienza attraverso le riflessioni della pre-

sente Nota che si concentrano sull’ambito antropologico ed etico. Impegnata 

in un ruolo attivo all’interno del dibattito generale su questi temi, esorta 

quanti hanno l’incarico di trasmettere la fede (genitori, insegnanti, pastori 

e vescovi) a dedicarsi con cura e attenzione a tale urgente questione. Seb-

bene sia rivolto specialmente a costoro, il presente documento è pensato 

anche per essere accessibile a un pubblico più ampio, vale a dire a coloro 

i quali condividono l’esigenza di uno sviluppo scientifico e tecnologico che 

sia diretto al servizio della persona e del bene comune.3

6. A tal fine, si intende anzitutto distinguere il concetto di “intelligenza” 

in riferimento all’IA e all’essere umano. In un primo momento, si considera 

la prospettiva cristiana sull’intelligenza umana, offrendo un quadro generale 

di riflessione fondato sulla tradizione filosofica e teologica della Chiesa. 

Di seguito si propongono alcune linee guida, allo scopo di assicurare che 

lo sviluppo e l’uso dell’IA rispettino la dignità umana e promuovano lo 

sviluppo integrale della persona e della società.

II. Che cos’è l’intelligenza artificiale?

7. Il concetto di intelligenza nell’IA si è evoluto nel tempo, raccogliendo 

in sé una molteplicità di idee provenienti da varie discipline. Sebbene abbia 

radici che risalgono a secoli fa, un momento importante di questo sviluppo 

si è avuto nel 1956, quando l’informatico statunitense John McCarthy orga-

nizzò un convegno estivo presso l’Università di Dartmouth per affrontare il 

problema dell’« Intelligenza Artificiale », definito come « quello di rendere una 

macchina in grado di esibire comportamenti che sarebbero chiamati intelligenti 

se fosse un essere umano a produrli ».4 Il convegno lanciò un programma di 

ricerca volto a usare le macchine per riuscire ad eseguire compiti tipicamente 

associati all’intelletto umano e a un comportamento intelligente.

2  Cfr Francesco, Messaggio per la LVIII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali  (24 
gennaio 2024): L’Osservatore Romano, 24 gennaio 2024, 8.

3  Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2293; Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et 
spes (7 dicembre 1965), n. 35: AAS 58 (1966), 1053.

4  J. McCarthy et al., A Proposal for the Dartmouth Summer Research Project on Artificial In-
telligence (31 agosto 1955), http://www.formal.stanford.edu/jmc/history/dartmouth/dartmouth.
html (accesso: 21 ottobre 2024).



162	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

8. Da allora, la ricerca in questo settore è progredita rapidamente, por-

tando allo sviluppo di sistemi complessi in grado di eseguire compiti molto 

sofisticati.5 Questi sistemi della cosiddetta “IA ristretta” (narrow AI) sono in 

genere progettati per svolgere mansioni limitate e specifiche, come tradurre 

da una lingua a un’altra, prevedere l’evoluzione di una tempesta, classificare 

immagini, offrire risposte a delle domande, oppure generare immagini su 

richiesta dell’utente. Sebbene nel campo di studi dell’IA si riscontri ancora 

una varietà di definizioni di “intelligenza”, la maggior parte dei sistemi 

contemporanei, in particolare quelli che usano l’apprendimento automatico, 

si basa su inferenze statistiche piuttosto che su deduzioni logiche. Analiz-

zando grandi insiemi di dati con lo scopo di identificarvi degli schemi, l’IA 

può “predirne”6 gli effetti e proporre nuovi percorsi di indagine, imitando 

così alcuni processi cognitivi tipici della capacità umana di risoluzione dei 

problemi. Un tale risultato è stato possibile grazie ai progressi nella tec-

nologia informatica (come le reti neurali, l’apprendimento automatico non 

supervisionato e gli algoritmi evolutivi) unitamente alle innovazioni nelle ap-

parecchiature (come i processori specializzati). Queste tecnologie consentono 

ai sistemi di IA di rispondere a differenti tipi di stimoli provenienti dagli 

esseri umani, di adattarsi a nuove situazioni e persino di offrire soluzioni 

inedite non previste dai programmatori originali.7

9. A causa di tali rapidi progressi, molti lavori un tempo gestiti esclu-

sivamente dalle persone sono ora affidati all’IA. Tali sistemi possono af-

fiancare o addirittura sostituire le possibilità umane in molti settori, in 

particolare in compiti specializzati come l’analisi dei dati, il riconoscimento 

delle immagini e le diagnosi mediche. Sebbene ogni applicazione di IA “ri-

stretta” sia calibrata su un compito specifico, molti ricercatori sperano di 

giungere alla cosiddetta “intelligenza artificiale generale” (Artificial General 

Intelligence, AGI), cioè ad un singolo sistema, il quale, operando in ogni 

ambito cognitivo, sarebbe in grado di svolgere qualsiasi lavoro alla portata 

5  Cfr Francesco, Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024), nn. 
2-3: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 2.

6  I termini impiegati in questo documento per descrivere i risultati o i processi dell’IA sono 
usati in modo figurato per illustrare le sue operazioni e non intendono attribuirle caratteristiche 
umane.

7  Cfr Francesco, Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia 
(Puglia)  (14 giugno 2024):  L’Osservatore Romano,  14 giugno 2024, 3; Id.,  Messaggio per la LVII 
Giornata Mondiale della Pace (1 gennaio 2024), n. 2: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 2.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 163

della mente umana. Alcuni sostengono che una tale IA potrebbe un giorno 

raggiungere lo stadio di “superintelligenza”, oltrepassando la capacità intel-

lettuale umana, o contribuire alla “superlongevità” grazie ai progressi delle 

biotecnologie. Altri temono che queste possibilità, per quanto ipotetiche, 

arrivino un giorno a mettere in ombra la stessa persona umana, mentre 

altri ancora accolgono con favore questa possibile trasformazione.8

10. Alla base di questi come di molti altri punti di vista sull’argomento, 

vi è l’assunto implicito che la parola “intelligenza” vada usata allo stesso 

modo sia in riferimento all’intelligenza umana che all’IA. Tuttavia, ciò non 

sembra riflettere la reale portata del concetto. Per quanto attiene all’essere 

umano, l’intelligenza è infatti una facoltà relativa alla persona nella sua 

integralità, mentre, nel contesto dell’IA, è intesa in senso funzionale, spesso 

presupponendo che le attività caratteristiche della mente umana possano 

essere scomposte in passaggi digitalizzati, in modo che anche le macchine 

possano replicarli.9

11. Questa prospettiva funzionale è esemplificata dal Test di Turing, 

per il quale una macchina è da considerarsi “intelligente” se una persona 

non è in grado di distinguere il suo comportamento da quello di un altro 

essere umano.10 In particolare, in questo contesto, la parola “comporta-

mento” si riferisce a compiti intellettuali specifici, mentre non tiene conto 

dell’esperienza umana in tutta la sua ampiezza, che comprende sia le capa-

cità di astrazione che le emozioni, la creatività, il senso estetico, morale e 

8  In queste righe, si possono scorgere le posizioni principali dei “transumanisti” e dei “postu-
manisti”. I transumanisti affermano che i progressi tecnologici permetteranno agli esseri umani 
di oltrepassare i propri limiti biologici, e di migliorare sia le capacità fisiche che cognitive. I po-
stumanisti, invece, asseriscono che tali progressi finiranno per alterare l’identità umana in modo 
tale che gli uomini non potranno neppure più essere considerati veramente “umani”. Entrambe 
le posizioni si basano su una percezione fondamentalmente negativa della corporeità, la quale è 
vista più come un ostacolo che come parte integrante dell’identità umana, chiamata anch’essa a 
partecipare della piena realizzazione della persona. Una tale visione negativa è in contrasto con 
una corretta comprensione della dignità umana. Pur sostenendo i genuini progressi scientifici, la 
Chiesa afferma che tale dignità si fonda sulla « persona come unità inscindibile » di corpo e anima, 
per cui essa « inerisce anche al suo corpo, il quale partecipa a suo modo all’essere immagine di 
Dio della persona umana » (Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita [8 aprile 
2024], n. 18).

9  Questo approccio riflette una prospettiva funzionalista, la quale riduce la mente umana alle 
sue funzioni e presuppone che queste ultime possano essere interamente quantificate in termini 
fisici e matematici. Però, anche nell’eventualità che una futura AGI dovesse sembrare realmente 
intelligente, essa rimarrebbe comunque di carattere funzionale.

10  Cfr A.M. Turing, « Computing Machinery and Intelligence », Mind 59 (1950) 443-460.



164	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

religioso, né abbraccia tutta la varietà delle manifestazioni di cui è capace 

la mente umana. Per cui, nel caso dell’IA, l’“intelligenza” di un sistema è 

valutata, metodologicamente ma anche riduzionisticamente, sulla base della 

sua capacità di produrre risposte appropriate, cioè quelle che vengono asso-

ciate all’intelletto umano, a prescindere dalla modalità con cui tali risposte 

vengono generate.

12. Le sue caratteristiche avanzate conferiscono all’IA sofisticate capa-

cità di  eseguire compiti, ma non quella di  pensare.11 Una tale distinzione è 

di importanza decisiva, poiché il modo in cui si definisce l’“intelligenza” va 

inevitabilmente a delimitare la comprensione del rapporto che intercorre 

tra il pensiero umano e tale tecnologia.12 Per rendersi conto di ciò, occorre 

ricordare che la ricchezza della tradizione filosofica e della teologia cristiana 

offre una visione più profonda e comprensiva dell’intelligenza, la quale a 

sua volta è centrale nell’insegnamento della Chiesa sulla natura, dignità e 

vocazione della persona umana.13

III.  L’intelligenza nella tradizione filosofica e teologica

Razionalità

13. Fin dagli albori della riflessione dell’umanità su se stessa, la mente 

ha giocato un ruolo centrale nella comprensione di cosa significhi essere 

“umani”. Aristotele osservava che « tutti gli esseri umani per natura tendono 

al sapere ».14 Questo sapere umano, con la sua capacità di astrazione che 

coglie la natura e il senso delle cose, li distingue dal mondo animale.15 L’e-

11  Se si attribuisce il “pensiero” alle macchine, occorre specificare che ci si sta riferendo a 
procedure di calcolo, non al pensiero critico. In modo analogo, se si ritiene che tali dispositivi 
possano operare seguendo il pensiero logico, si dovrebbe precisare che ciò è limitato alla logica 
computazionale. Invece, per la sua propria natura, il pensiero umano si caratterizza come un pro-
cesso creativo che è capace di andare oltre i dati di partenza a sua disposizione.

12  Sul ruolo fondamentale del linguaggio nel modellare la comprensione, cfr M. Heideg-
ger, Über den Humanismus, Klostermann, Frankfurt am Main 1949 (tr. it. Lettera sull’« umani-
smo », Milano 1995).

13  Per ulteriori approfondimenti su tali fondamenti antropologici e teologici, si veda Gruppo 
di Ricerca sull’AI del Centro per la Cultura Digitale del Dicastero per la Cultura e l’Educazio-
ne,  Encountering Artificial Intelligence: Ethical and Anthropological Investigations  (Theological 
Investigations of Artificial Intelligence, 1), a cura di M.J. Gaudet, N. Herzfeld, P. Scherz, J.J. 
Wales, Pickwick, Eugene 2024, 43-144.

14  Aristotele, Metafisica, I.1, 980a21.
15  Cfr Agostino d’Ippona, De Genesi ad litteram libri duodecim, III, 20, 30: PL 34, 292: « L’uomo 

è fatto a immagine di Dio in relazione alla facoltà per cui è superiore agli animali privi di ragione. 



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 165

satta natura dell’intelligenza è stata oggetto delle ricerche di filosofi, teologi 

e psicologi, i quali hanno anche esaminato il modo in cui l’essere umano 

comprende il mondo e ne fa parte, pur occupandone un posto peculiare. 

Attraverso questa ricerca, la tradizione cristiana è arrivata a comprendere 

la persona come un essere fatto di corpo e anima, entrambi profondamente 

legati a questo mondo eppure protesi al di là di esso.16

14. Nella tradizione classica, il concetto di intelligenza è spesso declinato 

nei termini complementari di “ragione” (ratio) e “intelletto” (intellectus). 

Non si tratta di facoltà separate, ma, come spiega san Tommaso d’Aquino, 

di due modi di operare della medesima intelligenza: « il termine  intelletto è 

desunto dall’intima penetrazione della verità; mentre  ragione  deriva dalla 

ricerca e dal processo discorsivo ».17 Questa sintetica descrizione consente 

di mettere in evidenza le due prerogative fondamentali e complementari 

dell’intelligenza umana: l’intellectus  si riferisce all’intuizione della verità, 

cioè al suo coglierla con gli “occhi” della mente, che precede e fonda lo stesso 

argomentare, mentre la  ratio  attiene al ragionamento vero e proprio, vale 

a dire al processo discorsivo e analitico che conduce al giudizio. Insieme, 

intelletto e ragione costituiscono i due risvolti dell’unico atto dell’intelligere, 

« operazione dell’uomo in quanto uomo ».18

15. Presentare l’essere umano come essere “razionale” non vuol dire 

ridurlo a una specifica modalità di pensiero; piuttosto, significa ricono-

scere che la capacità di comprensione intellettuale della realtà modella e 

permea tutte le sue attività,19 costituendo inoltre, esercitata nel bene o nel 

male, un aspetto intrinseco della natura umana. In questo senso, la « parola 

Orbene, questa facoltà è proprio la ragione o mente o intelligenza o con qualunque altro nome 
voglia chiamarsi questa facoltà »; Id.,  Enarrationes in Psalmos,  54, 3:  PL  36, 629: « Considerate 
dunque tutte le cose che possiede, l’uomo giunge alla conclusione che in tanto si distingue dagli 
animali in quanto possiede l’intelligenza ». Ciò è ribadito anche da san Tommaso, il quale afferma 
che « l’uomo è il più perfetto fra tutti gli esseri terrestri dotati di moto. E la sua operazione 
naturale propria è l’intellezione », mediante la quale l’uomo astrae dalle cose e « riceve nella mente 
gli intelligibili in atto » (Tommaso d’Aquino, Summa contra Gentiles, II, 76).

16  Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 15: AAS 58 (1966), 
1036.

17  Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, II-II, q. 49, a. 5, ad 3. Cfr ibid., I, q. 79; II-II, q. 47, a. 
3; II-II, q. 49, a. 2. Per una prospettiva contemporanea che riecheggia alcuni elementi della distin-
zione classica e medievale tra queste due modalità di pensiero, cfr D. Kahneman, Thinking, Fast 
and Slow, Farrar, Straus and Giroux, New York 2011 (tr. it. Pensieri lenti e veloci, Milano 2012).

18  Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I, q. 76, a. 1, resp.
19  Cfr Ireneo di Lione, Adversus haereses, V, 6, 1: PG 7/2, 1136-1138.



166	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

“razionale” comprende in realtà tutte le capacità di un essere umano: sia 

quella di conoscere e comprendere che quella di volere, amare, scegliere, 

desiderare. Il termine “razionale” comprende poi anche tutte le capacità 

corporee intimamente collegate a quelle sopradette ».20 Una tale ampia pro-

spettiva mette in luce come nella persona umana, creata a “immagine di 

Dio”, la razionalità si integri in modo da elevare, plasmare e trasformare 

sia la sua volontà che le sue azioni.21

Incarnazione

16. Il pensiero cristiano considera le facoltà intellettuali nel quadro di 

un’antropologia integrale che concepisce l’essere umano come un essere 

essenzialmente incarnato. Nella persona umana, spirito e materia « non 

sono due nature congiunte, ma la loro unione forma un’unica natura ».22 In 

altri termini, l’anima non è la “parte” immateriale della persona contenuta 

nel corpo, così come questo non è l’involucro esterno di un “nucleo” sottile 

e impalpabile, ma è tutto l’essere umano ad essere, allo stesso tempo, sia 

materiale che spirituale. Questo modo di pensare riflette l’insegnamento 

della Sacra Scrittura, la quale considera la persona umana come un essere 

che vive le sue relazioni con Dio e con gli altri, quindi la sua dimensione 

prettamente spirituale, all’interno e per mezzo di questa esistenza corpo-

rea.23 Il significato profondo di tale condizione riceve una luce ulteriore dal 

mistero dell’Incarnazione, grazie al quale Dio stesso ha assunto la nostra 

carne che « è stata anche in noi innalzata a una dignità sublime ».24

20  Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich.  Dignitas infinita  (8 aprile 2024), n. 9. Cfr 
Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 213: AAS 112 (2020), 1045: « L’intelligenza 
può dunque scrutare nella realtà delle cose, attraverso la riflessione, l’esperienza e il dialogo, per 
riconoscere in tale realtà che la trascende la base di certe esigenze morali universali ».

21  Cfr Congregazione per la Dottrina della Fede, Nota dottrinale su alcuni aspetti dell’evan-
gelizzazione (3 dicembre 2007), n. 4: AAS 100 (2008), 491-492.

22  Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 365. Cfr Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae, I, q. 
75, a. 4, resp.

23  Infatti, la Bibbia « considera generalmente l’uomo come un essere che esiste nel corpo, ed 
è impensabile al di fuori di esso » (Pontificia Commissione Biblica, « Che cosa è l’uomo? » (Sal 8, 5). 
Un itinerario di antropologia biblica [30 settembre 2019], n. 19). Cfr ibid. nn. 20-21, 43-44, 48.

24  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 22: AAS 58 (1966), 
1042. Cfr Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Dignitas personae (8 settembre 2008), 
n. 7: AAS 100 (2008), 863: « Il Cristo non ha disdegnato la corporeità umana, ma ne ha svelato 
pienamente il significato e il valore ».



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 167

17. Anche se profondamente radicata in un’esistenza corporea, la per-

sona umana trascende il mondo materiale grazie alla sua anima, la quale 

« è come se fosse sull’orizzonte dell’eternità e del tempo ».25 La capacità di 

trascendenza dell’intelletto e l’auto-possesso della volontà libera apparten-

gono ad essa, per la quale l’essere umano « partecipa della luce della mente 

di Dio ».26 Nonostante ciò, lo spirito umano non attua la sua normale moda-

lità di conoscenza senza il corpo.27 In questo modo, le capacità intellettuali 

dell’essere umano sono parte integrante di un’antropologia che riconosce 

che egli è « unità di anima e di corpo ».28 Ulteriori aspetti di questa visione 

verranno sviluppati in quanto segue.

Relazionalità

18. Gli esseri umani sono « ordinati dalla loro stessa natura alla comu-

nione interpersonale »,29 avendo la capacità di conoscersi reciprocamente, di 

donarsi per amore e di entrare in comunione con gli altri. Pertanto, l’in-

telligenza umana non è una facoltà isolata, bensì si esercita nelle relazioni, 

trovando la sua piena espressione nel dialogo, nella collaborazione e nella 

solidarietà. Impariamo con gli altri, impariamo grazie agli altri.

19. L’orientamento relazionale della persona umana si fonda, in ultima 

analisi, sull’eterno dono di sé del Dio Uno e Trino, il cui amore si rivela 

sia nella creazione che nella redenzione.30 La persona è chiamata « a con-

dividere, nella conoscenza e nell’amore, la vita di Dio ».31

20. Una tale vocazione alla comunione con Dio è legata necessariamente 

alla chiamata alla comunione con gli altri. L’amore di Dio non può essere 

25  Tommaso d’Aquino, Summa contra Gentiles, II, 81.
26  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 15: AAS 58 (1966), 

1036.
27  Cfr Tommaso d’Aquino,  Summa Theologiae, I, q. 89, a. 1,  resp.: « L’esistenza separata dal 

corpo non è conforme alla sua natura […]. Quindi l’anima è unita al corpo per avere un’esistenza e 
un’operazione conforme alla sua natura ».

28  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 14: AAS 58 (1966), 
1035. Cfr Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita (8 aprile 2024), n. 18.

29  Commissione Teologica Internazionale, Comunione e servizio. La persona umana creata ad 
immagine di Dio (2004), n. 56. Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 357.

30  Cfr Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Dignitas personae (8 settembre 2008), 
nn. 5, 8: AAS 100 (2008), 862.863-864; Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infi-
nita (8 aprile 2024), nn. 15, 24, 53-54.

31  Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 356. Cfr ibid., n. 221.



168	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

separato dall’amore per il prossimo (cfr 1 Gv 4, 20; Mt 22, 37-39). In virtù 

della grazia di condividere la vita di Dio, i cristiani sono anche resi imita-

tori del dono traboccante di Cristo (cfr 2 Cor 9, 8-11; Ef 5, 1-2) seguendo il 

suo comandamento: « Come io ho amato voi, così amatevi anche voi gli uni 

gli altri » (Gv  13, 34).32 L’amore e il servizio, che riecheggiano l’intima vita 

divina di auto-donazione, trascendono l’interesse personale per rispondere 

più pienamente alla vocazione umana (cfr  1 Gv  2, 9). Ancora più sublime 

che sapere tante cose è l’impegno a prendersi cura gli uni degli altri, perché 

anche se « conoscessi tutti i misteri e avessi tutta la conoscenza […] ma non 

avessi la carità, non sarei nulla » (1 Cor  13, 2). 

Relazione con la Verità

21. L’intelligenza umana è in definitiva un « dono di Dio fatto per cogliere 

la verità ».33 Nella duplice accezione di intellectus-ratio, essa rende la persona 

in grado di attingere a quelle realtà che superano la semplice esperienza 

sensoriale o l’utilità, in quanto « il desiderio di verità appartiene alla stessa 

natura dell’uomo. È una proprietà nativa della sua ragione interrogarsi sul 

perché delle cose ».34 Andando oltre i limiti dei dati empirici, l’intelligenza 

umana « può conquistare con vera certezza la realtà intelligibile ».35 Anche se 

la realtà resta solo parzialmente conosciuta, « il desiderio di verità spinge […] 

la ragione ad andare sempre oltre; essa, anzi, viene come sopraffatta dalla 

costatazione della sua capacità sempre più grande di ciò che raggiunge ».36 

Sebbene la Verità in sé stessa ecceda i limiti dell’intelletto umano, esso ne 

32  Cfr Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita (8 aprile 2024), nn. 13, 
26-27.

33  Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr.  Donum veritatis  (24 maggio 1990), n. 
6:  AAS  82 (1990), 1552. Cfr Giovanni Paolo II, Lett. enc.  Veritatis splendor  (6 agosto 1993), n. 
109: AAS 85 (1993), 1219; Pseudo Dionigi Areopagita, De divinis nominibus, VII, 2: PG 3, 868B-
C: « Anche le anime hanno il discorso razionale, in quanto si muovono diffusamente e in circolo 
attorno alla verità delle cose. […] Ma, in seguito alla riduzione dai molti nell’Uno, possono essere 
stimate degne di intellezioni simili a quelle degli angeli, per quanto è possibile e raggiungibile da 
parte delle anime ».

34  Giovanni Paolo II, Lett. enc. Fides et ratio (14 settembre 1998), n. 3: AAS 91 (1999), 7.
35  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 15: AAS 58 (1966), 

1036.
36  Giovanni Paolo II, Lett. enc. Fides et ratio (14 settembre 1998), n. 42: AAS 91 (1999), 38. Cfr 

Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 208: AAS 112 (2020), 1043: « L’intelligenza 
umana può andare oltre le convenienze del momento e cogliere alcune verità che non mutano, che 
erano verità prima di noi e lo saranno sempre. Indagando sulla natura umana, la ragione scopre 
valori che sono universali, perché da essa derivano »; ibid., n. 184: AAS 112 (2020), 1034.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 169

è comunque attratto in modo irresistibile37 e sulla spinta di tale attrazione 
l’essere umano è portato a ricercare « una verità più profonda ».38

22. Questa tensione innata alla ricerca della verità si manifesta in modo 
speciale nelle capacità tipicamente umane di comprensione semantica e di 
produzione creativa,39 attraverso le quali questa ricerca si svolge in « modo 
rispondente alla dignità della persona umana e alla sua natura sociale ».40 
Inoltre, uno stabile orientamento alla verità è essenziale affinché la carità 
sia autentica e universale.41

23. La ricerca della verità raggiunge la sua espressione più alta nell’a-
pertura a quelle realtà che trascendono il mondo fisico e creato. In Dio 
tutte le verità ottengono il loro significato più alto e originale.42 Affidarsi 
a Dio è un « momento di scelta fondamentale, in cui tutta la persona è 
coinvolta ».43 In questo modo, la persona diventa in pienezza ciò che essa 
è chiamata ad essere: « intelletto e volontà esercitano al massimo la loro 
natura spirituale per consentire al soggetto di compiere un atto in cui la 

libertà personale è vissuta in maniera piena ».44

37  Cfr B. Pascal, Pensées, n. 267 (ed. Brunschvicg; tr. it. Pensieri, Città Nuova, Roma 2003): 
« L’ultimo passo della ragione è riconoscere che ci sono infinite cose che la superano ».

38  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 15: AAS 58 (1966), 
1036. Cfr Congregazione per la Dottrina della Fede, Nota dottrinale su alcuni aspetti dell’evange-
lizzazione (3 dicembre 2007), n. 4: AAS 100 (2008), 491-492.

39  La capacità semantica consente agli esseri umani di cogliere il contenuto di un messaggio 
espresso in una qualsiasi forma di comunicazione, in un modo che è vincolato alla sua struttura 
materiale o empirica (come il codice informatico) e al tempo stesso la trascende. In questo caso, 
l’intelligenza diventa una sapienza che « permette di vedere le cose con gli occhi di Dio, di com-
prendere i nessi, le situazioni, gli avvenimenti e di scoprirne il senso » (Francesco, Messaggio per la 
LVIII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali [24 gennaio 2024]: L’Osservatore Romano, 24 
gennaio 2024, 8). La creatività permette di produrre nuovi contenuti o idee, offrendo soprattutto 
un punto di vista originale sulla realtà. Entrambe queste capacità presuppongono una soggettività 
personale per realizzarsi compiutamente.

40  Conc. Ecum. Vat. II, Dich. Dignitatis humanae (7 dicembre 1965), n. 3: AAS 58 (1966), 931.
41  La carità « è molto di più che un sentimentalismo soggettivo, se essa si accompagna all’im-

pegno per la verità […]. Proprio il suo rapporto con la verità favorisce nella carità il suo univer-
salismo e così la preserva dall’essere “relegata in un ambito ristretto e privato di relazioni”. […] 
L’apertura alla verità protegge la carità da una falsa fede che resta “priva di respiro umano e 
universale” » (Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti [3 ottobre 2020], n. 184: AAS 112 [2020], 1034). Le 
citazioni interne sono tratte da Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), nn. 
3-4: AAS 101 (2009), 642-643.

42  Cfr Commissione Teologica Internazionale, Comunione e servizio. La persona umana creata 
ad immagine di Dio (2004), n. 7.

43  Giovanni Paolo II, Lett. enc. Fides et ratio (14 settembre 1998), n. 13: AAS 91 (1999), 15. Cfr 
Congregazione per la Dottrina della Fede, Nota dottrinale su alcuni aspetti dell’evangelizzazio-
ne (3 dicembre 2007), n. 4: AAS 100 (2008), 491-492.

44  Giovanni Paolo II, Lett. enc. Fides et ratio (14 settembre 1998), n. 13: AAS 91 (1999), 15.



170	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Custodia del mondo

24. La fede cristiana considera la creazione un atto libero del Dio Uno 

e Trino, il quale, come spiega san Bonaventura da Bagnoregio, crea « non 

per accrescere la propria gloria, ma per manifestarla e per comunicarla ».45 

Poiché Dio crea secondo la Sua Sapienza (cfr Sap 9, 9; Ger 10, 12), il mon-

do creato è permeato di un ordine intrinseco che riflette il Suo disegno 

(cfr Gen 1; Dn 2, 21-22; Is 45, 18; Sal 74, 12-17; 104),46 all’interno del quale 

Egli ha chiamato gli esseri umani ad assumere un ruolo peculiare: coltivare 

e prendersi cura del mondo.47

25. Plasmato dal divino Artigiano, l’essere umano vive la sua identità 

di essere a immagine di Dio « custodendo » e « coltivando » (cfr Gen 2, 15) la 

creazione, esercitando la sua intelligenza e la sua perizia per assisterla e farla 

sviluppare secondo il disegno del Padre.48 In questo, l’intelligenza umana 

riflette l’Intelligenza divina che ha creato tutte le cose (cfr Gen 1-2; Gv 1),49 

continuamente le sostiene e le guida al loro fine ultimo in Lui.50 Inoltre, 

l’essere umano è chiamato a sviluppare le proprie capacità nella scienza e 

nella tecnica perché in esse Dio è glorificato (cfr  Sir  38, 6). Pertanto, in 

un rapporto corretto con il creato, da un lato, gli esseri umani impiegano 

45  Bonaventura da Bagnoregio, In II Librum Sententiarum, d. I, p. 2, a. 2, q. 1, citato in Cate-
chismo della Chiesa Cattolica, n. 293. Cfr ibid., n. 294.

46  Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 295, 299, 302. Bonaventura paragona l’universo 
a « un libro, in cui la Trinità creatrice riluce, è rappresentata e letta » (Bonaventura da Bagnore-
gio, Breviloquium, II, 12, 1), quella stessa Trinità che concede l’esistenza a tutte le cose. « Ogni 
creatura del mondo è per noi come un libro, un’immagine e uno specchio » (Alano di Lilla, De 
incarnatione Christi: PL 210, 579a).

47  Cfr Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 67: AAS 107 (2015), 874; Giovanni 
Paolo II, Lett. enc. Laborem exercens (14 settembre 1981), n. 6: AAS 73 (1981), 589-592; Conc. Ecum. 
Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), nn. 33-34: AAS 58 (1966), 1052-1053; Com-
missione Teologica Internazionale, Comunione e servizio. La persona umana creata ad immagine di 
Dio (2004), n. 57: « Gli esseri umani occupano un posto unico nell’universo in accordo con il piano 
divino: godono del privilegio di partecipare al governo divino della creazione visibile. […] Poiché 
la posizione dell’uomo come dominatore è di fatto una partecipazione al governo divino della 
creazione, ne parliamo qui come di una forma di servizio ».

48  Cfr Giovanni Paolo II, Lett. enc.  Veritatis splendor  (6 agosto 1993), nn. 38-39:  AAS  85 
(1993), 1164-1165.

49  Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), nn. 33-34: AAS 58 
(1966), 1052-1053. Questa idea si ritrova anche nel racconto della creazione, dove Dio conduce 
le creature ad Adamo « per vedere come li avrebbe chiamati: in qualunque modo l’uomo avesse 
chiamato ognuno degli esseri viventi, quello doveva essere il suo nome » (Gen 2, 19), un’azione che 
dimostra il coinvolgimento attivo dell’intelligenza umana nella gestione della creazione di Dio. Cfr 
Giovanni Crisostomo, Homiliae in Genesim, XIV, 17-21: PG 53, 116-117.

50  Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 301.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 171

la loro intelligenza e la loro abilità per cooperare con Dio nel guidare la 

creazione verso lo scopo a cui Egli l’ha chiamata,51 mentre, dall’altro, il 

mondo stesso, come osserva san Bonaventura, aiuta la mente umana ad 

« ascendere gradualmente, come per i diversi gradini di una scala, fino al 

sommo principio che è Dio ».52

Una comprensione integrale dell’intelligenza umana

26. In questo contesto, l’intelligenza umana si mostra più chiaramente 

come una facoltà che è parte integrante del modo in cui tutta la persona 

si coinvolge nella realtà. Un autentico coinvolgimento richiede di abbrac-

ciare l’intera portata del proprio essere: spirituale, cognitivo, incarnato e 

relazionale.

27. Questo interesse nei confronti della realtà si manifesta in vari modi, 

in quanto ogni persona, nella sua unicità multiforme,53 cerca di capire il 

mondo, si relaziona con gli altri, risolve problemi, esprime la sua creatività 

e ricerca il benessere integrale attraverso la sinergia delle diverse dimensioni 

dell’intelligenza.54 Ciò chiama in causa le capacità logiche e linguistiche, ma 

può comprendere anche altre modalità di interazione con il reale. Pensiamo 

al lavoro dell’artigiano, il quale « deve saper scorgere nella materia inerte 

una forma particolare che altri non sanno riconoscere »55 e farla venire 

alla luce mediante la sua intuizione e la sua perizia. I popoli indigeni che 

vivono vicini alla terra spesso possiedono un profondo senso della natura 

e dei suoi cicli.56 Allo stesso modo, l’amico che sa trovare la parola giusta 

da dire, o la persona che sa ben gestire le relazioni umane, esemplificano 

51  Cfr ibid., n. 302.
52  Bonaventura da Bagnoregio, Breviloquium II, 12, 1. Cfr ibid., II, 11, 2.
53  Cfr Francesco, Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 236: AAS 105 (2013), 

1115; Id., Discorso ai partecipanti all’incontro di cappellani e responsabili della pastorale univer-
sitaria, promosso dal Dicastero per la Cultura e l’Educazione  (24 novembre 2023): L’Osservatore 
Romano, 24 novembre 2023, 7.

54  Cfr J.H. Newman,  The Idea of a University Defined and Illustrated, Discourse 5.1, Basil 
Montagu Pickering, London 18733, 99-100 (tr. it.  L’idea di un’università, Roma 2005); France-
sco, Discorso a rettori, docenti, studenti e personale delle università e istituzioni pontificie roma-
ne (25 febbraio 2023): AAS 115 (2023), 316.

55  Francesco, Discorso ai rappresentanti della Confederazione Nazionale dell’Artigianato e del-
la Piccola e Media Impresa (CNA) (15 novembre 2024): L’Osservatore Romano, 15 novembre 2024, 
8.

56  Cfr Francesco, Esort. ap. Querida Amazonia (2 febbraio 2020), n. 41: AAS 112 (2020), 246; 
Id., Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 146: AAS 107 (2015), 906.



172	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

un’intelligenza che è « frutto della riflessione, del dialogo e dell’incontro 

generoso fra le persone ».57 Come osserva Papa Francesco, « nell’era dell’in-

telligenza artificiale, non possiamo dimenticare che per salvare l’umano 

sono necessarie  la poesia e l’amore ».58

28. Al cuore della visione cristiana dell’intelligenza vi è l’integrazione 

della verità nella vita morale e spirituale della persona, orientando il suo 

agire alla luce della bontà e della verità di Dio. Secondo il Suo disegno, 

l’intelligenza intesa in senso pieno include anche la possibilità di gustare 

ciò che è vero, buono e bello, per cui si può affermare, con le parole del 

poeta francese del XX secolo Paul Claudel, che « l’intelligenza è nulla sen-

za il diletto ».59 Anche Dante Alighieri, quando raggiunge il cielo più alto 

nel Paradiso, può testimoniare che il culmine di questo piacere intellettuale 

si trova nella « Luce intellettüal, piena d’amore; / amor di vero ben, pien 

di letizia; / letizia che trascende ogne dolzore ».60

29. Una corretta concezione dell’intelligenza umana, quindi, non può 

essere ridotta alla semplice acquisizione di fatti o alla capacità di eseguire 

certi compiti specifici; invece, essa implica l’apertura della persona alle 

domande ultime della vita e rispecchia un orientamento verso il Vero e il 

Buono.61 Espressione dell’immagine divina nella persona, l’intelligenza è in 

grado di accedere alla totalità dell’essere, cioè di considerare l’esistenza 

nella sua interezza che non si esaurisce in ciò che è misurabile, cogliendo 

dunque il senso di ciò che è arrivata a comprendere. Per i credenti, que-

sta capacità comporta, in modo particolare, la possibilità di crescere nella 

57  Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 47: AAS 107 (2015), 864. Cfr Id., Lett. 
enc. Dilexit nos (24 ottobre 2024), nn. 17-24: L’Osservatore Romano, 24 ottobre 2024, 5; Id., Lett. 
enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 47-50: AAS 112 (2020), 985-987.

58  Francesco, Lett. enc. Dilexit nos (24 ottobre 2024), n. 20: L’Osservatore Romano, 24 ottobre 
2024, 5.

59  P. Claudel, Conversation sur Jean Racine, Gallimard, Paris 1956, 32. Cfr Francesco, Lett. 
enc. Dilexit nos (24 ottobre 2024), n. 13: L’Osservatore Romano, 24 ottobre 2024, 5: « L’intelligenza 
e la volontà si [mettano] al suo servizio [del cuore], sentendo e gustando le verità piuttosto che 
volerle dominare come fanno spesso alcune scienze ».

60  Dante Alighieri, Paradiso, Canto XXX.
61  Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Dich. Dignitatis humanae (7 dicembre 1965), n. 3: AAS 58 (1966), 

931: « Norma suprema della vita umana è la legge divina, eterna, oggettiva e universale, per mezzo 
della quale Dio con sapienza e amore ordina, dirige e governa l’universo e le vie della comunità 
umana. E Dio rende partecipe l’essere umano della sua legge, cosicché l’uomo, sotto la sua guida 
soavemente provvida, possa sempre meglio conoscere l’immutabile verità »; Id., Cost. past. Gau-
dium et spes (7 dicembre 1965), n. 16: AAS 58 (1966), 1037.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 173

conoscenza dei misteri di Dio attraverso l’approfondimento razionale delle 

verità rivelate (intellectus fidei).62 La vera  intelligentia  è modellata dall’a-

more divino, il quale « è stato riversato nei nostri cuori per mezzo dello 

Spirito Santo » (Rm  5, 5). Da ciò deriva che l’intelligenza umana possiede 

un’essenziale dimensione  contemplativa, cioè un’apertura disinteressata a 

ciò che è Vero, Buono e Bello al di là di ogni utilità particolare.

Limiti dell’IA

30. Alla luce di quanto detto, le differenze tra l’intelligenza umana e 

gli attuali sistemi di IA appaiono evidenti. Sebbene sia una straordinaria 

conquista tecnologica in grado di imitare alcune operazioni associate alla 

razionalità, l’IA opera soltanto eseguendo compiti, raggiungendo obiettivi o 

prendendo decisioni basate su dati quantitativi e sulla logica computazionale. 

Con la sua potenza analitica, per esempio, essa eccelle nell’integrare dati 

provenienti da svariati campi, nel modellare sistemi complessi e nel favorire 

collegamenti interdisciplinari. In questo modo, essa potrebbe facilitare la 

collaborazione tra esperti per risolvere problemi la cui complessità è tale 

che « non si possono affrontare a partire da un solo punto di vista o da un 

solo tipo di interessi ».63

31. Tuttavia, anche se l’IA elabora e simula alcune espressioni dell’in-

telligenza, essa rimane fondamentalmente confinata in un ambito logico-

matematico, il quale le impone alcune limitazioni intrinseche. Mentre l’intel-

ligenza umana continuamente si sviluppa in modo organico nel corso della 

crescita fisica e psicologica della persona ed è plasmata da una miriade di 

esperienze vissute nella corporeità, l’IA manca della capacità di evolversi 

in questo senso. Sebbene i sistemi avanzati possano “imparare” attraverso 

processi quali l’apprendimento automatico, questa sorta di addestramento 

è essenzialmente diverso dallo sviluppo di crescita dell’intelligenza umana, 

essendo questa plasmata dalle sue esperienze corporee: stimoli sensoriali, 

risposte emotive, interazioni sociali e il contesto unico che caratterizza ogni 

momento. Questi elementi modellano e formano il singolo individuo nella 

sua storia personale. Al contrario, l’IA, sprovvista di un corpo fisico, si 

affida al ragionamento computazionale e all’apprendimento su vasti insiemi 

62  Cfr Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. Dei Filius (24 aprile 1870), cap. 4: DH 3016.
63  Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 110: AAS 107 (2015), 892.



174	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

di dati che comprendono esperienze e conoscenze comunque raccolte da 

esseri umani.

32. Di conseguenza, sebbene l’IA possa simulare alcuni aspetti del ra-

gionamento umano ed eseguire certi compiti con incredibile velocità ed 

efficienza, le sue capacità di calcolo rappresentano solo una frazione delle 

più ampie possibilità della mente umana. Ad esempio, essa non può attual-

mente replicare il discernimento morale e la capacità di stabilire autentiche 

relazioni. Oltre a ciò, l’intelligenza della persona è inserita all’interno in 

una storia di formazione intellettuale e morale vissuta a livello personale, 

la quale modella in modo essenziale la prospettiva della singola persona, 

coinvolgendo le dimensioni fisica, emotiva, sociale, morale e spirituale della 

sua vita. Poiché l’IA non può offrire questa ampiezza di comprensione, ap-

procci basati solamente su questa tecnologia oppure che la assumono come 

via primaria di interpretazione del mondo possono portare a « perdere il 

senso della totalità, delle relazioni che esistono tra le cose, dell’orizzonte 

ampio ».64

33. L’intelligenza umana non consiste primariamente nel portare a ter-

mine compiti funzionali, bensì nel capire e coinvolgersi attivamente nella 

realtà in tutti i suoi aspetti; ed è anche capace di sorprendenti intuizioni. 

Dato che l’IA non possiede la ricchezza della corporeità, della relazionalità 

e dell’apertura del cuore umano alla verità e al bene, le sue capacità, anche 

se sembrano infinite, sono incomparabili alle capacità umane di cogliere la 

realtà. Da una malattia si può imparare tanto, così come si può imparare 

tanto da un abbraccio di riconciliazione, e persino anche da un semplice 

tramonto. Tante cose che viviamo come essere umani ci aprono orizzonti 

nuovi e ci offrono la possibilità di raggiungere una nuova saggezza. Nessun 

dispositivo, che lavora solo con i dati, può essere all’altezza di queste e di 

tante altre esperienze presenti nelle nostre vite.

34. Stabilire un’equivalenza troppo marcata tra intelligenza umana e IA 

comporta il rischio di cedere a una visione funzionalista, secondo la quale 

le persone sono valutate in base ai lavori che possono svolgere. Tuttavia, 

il valore di una persona non dipende dal possesso di singolari abilità, dai 

64  Francesco, Lett. enc. Laudato si’  (24 maggio 2015), n. 110: AAS 107 (2015), 891. Cfr Id., 
Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 204: AAS 112 (2020), 1042.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 175

risultati cognitivi e tecnologici o dal successo individuale, bensì dalla sua 

intrinseca dignità fondata sull’essere creata a immagine di Dio.65 Pertan-

to, una tale dignità rimane intatta al di là di ogni circostanza anche in 

chi non è in grado di esercitare le proprie capacità, sia che si tratti di 

un bambino non ancora nato, di una persona in stato non cosciente o di 

un anziano sofferente.66 Essa è alla base della tradizione dei diritti umani  

– e specificatamente quelli che vengono oggi denominati “neurodiritti” –  

i quali « costituiscono un importante punto di convergenza per la ricerca 

di un terreno comune »67 e per questo possono servire come guida etica 

fondamentale nelle discussioni circa un responsabile sviluppo e uso dell’IA.

35. Alla luce di ciò, come osserva Papa Francesco, « l’utilizzo stesso 

della parola “intelligenza” » in riferimento all’IA « è fuorviante »68 e rischia 

di trascurare quanto vi è di più prezioso nella persona umana. A partire 

da questa prospettiva, l’IA non dovrebbe essere vista come  una forma ar-

tificiale  dell’intelligenza, ma come uno dei suoi  prodotti.69

IV. Il ruolo dell’etica nel guidare lo sviluppo e l’uso dell’IA

36. A partire da queste considerazioni, ci si può chiedere come l’IA possa 

essere compresa all’interno del disegno di Dio. L’attività tecnico-scientifica 

non ha carattere neutro, essendo un’impresa  umana  che chiama in causa 

le dimensioni umanistiche e culturali dell’ingegno umano.70

65  Nell’essere umano, Dio « ha scolpito la sua immagine e somiglianza (cfr  Gn  1, 26), 
conferendogli una dignità incomparabile […]. In effetti, al di là dei diritti che l’uomo acquista 
col proprio lavoro, esistono diritti che non sono il corrispettivo di nessuna opera da lui prestata, 
ma che derivano dall’essenziale sua dignità di persona » (Giovanni Paolo II, Lett. enc. Centesimus 
annus  [1 maggio 1991], n. 11: AAS 83 [1991], 807). Cfr Francesco, Discorso alla Sessione del G7 
sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia (Puglia) (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 
giugno 2024, 3-4.

66  Cfr Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita (8 aprile 2024), nn. 8-9; 
Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Dignitas personae (8 settembre 2008), n. 22.

67  Francesco, Discorso ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia per 
la Vita (28 febbraio 2020): AAS 112 (2020), 310.

68  Francesco,  Messaggio per la LVIII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali  (24 
gennaio 2024): L’Osservatore Romano, 24 gennaio 2024, 8.

69  In questo senso, l’espressione « intelligenza artificiale » è da intendersi come un termine 
tecnico per indicare la relativa tecnologia, ricordando che l’espressione è usata anche per designa-
re il campo di studi e non solo le sue applicazioni.

70  Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), nn. 34-35: AAS 58 
(1966), 1052-1053; Giovanni Paolo II, Lett. enc. Centesimus annus (1 maggio 1991), n. 51: AAS 83 
(1991), 856-857.



176	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

37. Viste  come un frutto delle potenzialità inscritte nell’intelligenza 

umana,71 l’indagine scientifica e lo sviluppo dell’abilità tecnica sono parte 

della « collaborazione dell’uomo e della donna con Dio nel portare a perfe-

zione la creazione visibile ».72 Allo stesso tempo, tutti i traguardi scientifici e 

tecnologici sono, in ultima analisi, doni di Dio.73 Pertanto, gli esseri umani 

devono sempre impiegare le loro doti in vista del fine più alto per il quale 

Egli le ha conferite.74

38. Possiamo riconoscere con gratitudine come la tecnologia abbia 

« posto rimedio a innumerevoli mali che affliggevano e limitavano l’essere 

umano »,75 e di questo fatto non possiamo che rallegrarci tutti. Nonostante 

ciò, non tutte le novità tecnologiche in sé rappresentano un autentico 

progresso.76 La Chiesa, pertanto, si oppone in modo particolare a quel-

le applicazioni che minacciano la santità della vita o la dignità della 

persona.77 Come ogni altra impresa umana, lo sviluppo tecnologico deve 

essere diretto al servizio della persona e contribuire agli sforzi intesi a 

raggiungere « una maggiore giustizia, una più estesa fraternità e un ordine 

più umano dei rapporti sociali », i quali hanno « più valore dei progressi 

in campo tecnico ».78 Le preoccupazioni circa le implicazioni etiche dello 

sviluppo tecnologico non sono condivise solo all’interno della Chiesa, ma 

anche da scienziati, studiosi della tecnologia e associazioni professiona-

71  A titolo di esempio, si veda l’incoraggiamento all’esplorazione scientifica in Alberto Ma-
gno,  De Mineralibus, II, 2, 1, e l’apprezzamento per le arti meccaniche in Ugo di San Vitto-
re, Didascalicon, I, 9. Questi autori, appartenenti a una lunga lista di uomini e donne di Chiesa 
impegnati nella ricerca scientifica e nell’innovazione tecnica, hanno mostrato che « fede e scienza 
possono essere unite nella carità, se la scienza viene messa al servizio degli uomini e delle donne 
del nostro tempo, e non distorta a loro danno o addirittura per la loro distruzione » (Francesco, Di-
scorso ai partecipanti al II Convegno della Specola Vaticana in memoria di Georges Lemaître  [20 
giugno 2024]: L’Osservatore Romano, 20 giugno 2024, 8). Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gau-
dium et spes (7 dicembre 1965), n. 36: AAS 58 (1966), 1053-1054; Giovanni Paolo II, Lett. enc. Fides 
et ratio (14 settembre 1998), nn. 2, 106: AAS 91 (1999), 6-7.86-87.

72  Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 378.
73  Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 34: AAS 58 (1966), 

1053.
74  Cfr ibid., n. 35: AAS 58 (1966), 1053.
75  Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 102: AAS 107 (2015), 888.
76  Cfr Francesco, Lett. enc. Laudato si’  (24 maggio 2015), n. 105: AAS 107 (2015), 889; Id., 

Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 27: AAS 112 (2020), 978; Benedetto XVI, Lett. enc. Ca-
ritas in veritate (29 giugno 2009), n. 23: AAS 101 (2009), 657-658.

77  Cfr Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita (8 aprile 2024), nn. 38-39, 
47; Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Dignitas personae (8 settembre 2008), passim.

78  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 35: AAS 58 (1966), 
1053. Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2293.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 177

li, i quali sempre di più invitano a una rif lessione etica che diriga tale 

progresso in modo responsabile.

39. Per rispondere a queste sfide, va richiamata l’attenzione  sull’im-

portanza della responsabilità morale fondata sulla dignità e sulla vocazione 

della persona. Questo principio è valido anche per le questioni riguardanti 

l’IA. In tale ambito, la dimensione etica assume primaria importanza poiché 

sono le persone a progettare i sistemi e a determinare per quali scopi essi 

vengano usati.79 Tra una macchina e un essere umano, solo quest’ultimo è 

veramente un agente morale, cioè un soggetto moralmente responsabile che 

esercita la sua libertà nelle proprie decisioni e ne accetta le conseguenze;80 

solo gli esseri umani sono in relazione con la verità e il bene, guidati dal-

la coscienza morale che li chiama « ad amare, a fare il bene e a fuggire il 

male »,81 attestando « l’autorità della verità in riferimento al Bene supremo, 

di cui la persona umana avverte l’attrattiva »;82 solo gli esseri umani possono 

essere sufficientemente consapevoli di sé al punto da riuscire ad ascoltare 

e seguire la voce della coscienza, discernendo con prudenza e ricercando 

il bene possibile in ogni situazione.83 Di fatto, anche questo appartiene 

all’esercizio dell’intelligenza da parte della persona.

40. Come ogni prodotto dell’ingegno umano, anche l’IA può essere di-

retta verso fini positivi o negativi.84 Quando viene usata secondo modalità 

che rispettano la dignità umana e promuovono il benessere degli individui 

e delle comunità, essa può contribuire favorevolmente alla vocazione umana. 

Malgrado ciò, come in tutti gli ambiti in cui gli esseri umani sono chiamati 

79  Cfr Francesco, Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia 
(Puglia) (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 2-4.

80  Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1749: « La libertà fa dell’uomo un soggetto morale. 
Quando agisce liberamente, l’uomo è, per così dire, padre dei propri atti ».

81  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes  (7 dicembre 1965), n. 16: AAS 58 (1966), 
1037. Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1776.

82  Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1777.
83  Cfr  ibid., nn. 1779-1781. Anche Papa Francesco incoraggia gli sforzi di tutti affinché si 

garantisca « che la tecnologia sia centrata sull’uomo, fondata su basi etiche nella progettazione e 
finalizzata al bene » (Francesco, Discorso ai partecipanti all’incontro dei “Minerva Dialogues” [27 
marzo 2023]: AAS 115 [2023], 463).

84  Cfr Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 166: AAS 112 (2020), 1026-1027; 
Id.,  Discorso ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia per la Vita  (23 
settembre 2024): AAS 112 (2020), 308. Sul ruolo della capacità umana di agire nel determinare il 
fine particolare (Zweck) che ogni applicazione tecnologica adempie alla luce di un obiettivo (Ziel) 
precedente, si veda F. Dessauer, Streit um die Technik, Freiburg i. Br., 1956, 144.



178	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

a decidere, anche qui si estende l’ombra del male. Laddove la libertà umana 

consente la possibilità di scegliere ciò che è male, la valutazione morale 

di questa tecnologia dipende da come essa venga indirizzata e impiegata.

41. Tuttavia, a essere eticamente significativi non sono soltanto i fini, 

ma anche i mezzi impiegati per raggiungerli; inoltre, sono importanti an-

che la visione generale e la comprensione della persona incorporate in 

tali sistemi. I prodotti tecnologici riflettono la visione del mondo dei loro 

sviluppatori, proprietari, utenti e regolatori,85 e con il loro potere « pla-

smano il mondo e impegnano le coscienze sul piano dei valori ».86 A livello 

sociale, alcuni sviluppi tecnologici potrebbero anche rafforzare relazioni e 

dinamiche di potere che non sono in linea con una corretta visione della 

persona e della società.

42. Pertanto, sia i fini che i mezzi usati in una data applicazione dell’IA, 

così come la visione generale che essa incorpora, devono essere valutati per 

assicurarsi che rispettino la dignità umana e promuovano il bene comune.87 

Infatti, come ha detto Papa Francesco, la « dignità intrinseca di ogni uomo 

e di ogni donna » deve essere « il criterio-chiave nella valutazione delle tec-

nologie emergenti, le quali rivelano la loro positività etica nella misura in 

cui aiutano a manifestare tale dignità e ad incrementarne l’espressione, a 

tutti i livelli della vita umana »,88 inclusa la sfera sociale ed economica. In 

questo senso, l’intelligenza umana svolge un ruolo cruciale non solo nella 

progettazione e nella produzione della tecnologia, ma anche nel diriger-

ne l’uso in linea con l’autentico bene della persona.89 La responsabilità 

85  Cfr Francesco, Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia 
(Puglia) (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 4: « La tecnologia nasce per uno 
scopo e, nel suo impatto con la società umana, rappresenta sempre una forma di ordine nelle re-
lazioni sociali e una disposizione di potere, che abilita qualcuno a compiere azioni e impedisce ad 
altri di compierne altre. Questa costitutiva dimensione di potere della tecnologia include sempre, 
in una maniera più o meno esplicita, la visione del mondo di chi l’ha realizzata e sviluppata ».

86  Francesco, Discorso ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia per 
la Vita (28 febbraio 2020): AAS 112 (2020), 309.

87  Cfr Francesco, Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia 
(Puglia) (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 3-4.

88  Francesco,  Discorso ai partecipanti all’incontro dei “Minerva Dialogues”  (27 marzo 
2023): AAS 115 (2023), 464. Cfr Id., Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 212-213: AAS 112 
(2020), 1044-1045.

89  Cfr Giovanni Paolo II, Lett. enc. Laborem exercens (14 settembre 1981), n. 5: AAS 73 (1981), 
589; Francesco,  Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia (Pu-
glia) (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 3-4.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 179

dell’esercizio di questa gestione appartiene saggiamente a ogni livello della 

società, sotto la guida del principio di sussidiarietà e degli altri principi 

della Dottrina Sociale della Chiesa.

Un aiuto alla libertà umana e alle decisioni

43. L’impegno a che  l’IA sempre sostenga e promuova il valore supremo 

della dignità di ogni essere umano e la pienezza della sua vocazione  è un 

criterio di discernimento che interessa gli sviluppatori, i proprietari, gli 

operatori e i regolatori, così come gli utenti finali, e rimane valido per 

ogni impiego della tecnologia in tutti i livelli di utilizzo.

44. Un’analisi delle implicazioni di tale principio, allora, potrebbe iniziare 

prendendo in considerazione l’importanza della responsabilità morale. Poiché 

una causalità morale in senso pieno appartiene solo agli agenti  personali, 

non a quelli artificiali, ha massima rilevanza l’essere in grado di identificare 

e definire chi sia responsabile dei processi di IA, in particolare di quelli che 

includono possibilità di apprendimento, correzione e riprogrammazione. Se, 

da un lato, i metodi empirici (bottom-up) e le reti neurali molto profonde 

consentono all’IA di risolvere problemi complessi, dall’altro, essi rendono 

difficili da comprendere i processi che hanno condotto a tali soluzioni. Ciò 

complica l’accertamento delle responsabilità, poiché se un’applicazione di 

IA dovesse produrre risultati indesiderati, diventerebbe arduo stabilire a 

quale persona attribuirli. Per far fronte a questo problema, occorre pre-

stare attenzione alla natura dei processi di attribuzione di responsabilità 

(accountability) in contesti complessi e con elevata automazione, laddove i 

risultati sono spesso osservabili solo nel medio-lungo termine. Per questo, 

è importante che colui che compie decisioni sulla base dell’IA sia ritenuto 

responsabile per le stesse e che sia possibile rendere conto dell’uso dell’IA 

in ogni fase del processo decisionale.90

90  Cfr Francesco, Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia 
(Puglia)  (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 2: « Di fronte ai prodigi delle 
macchine, che sembrano saper scegliere in maniera indipendente, dobbiamo aver ben chiaro che 
all’essere umano deve sempre rimanere la decisione, anche con i toni drammatici e urgenti con cui 
a volte questa si presenta nella nostra vita. Condanneremmo l’umanità a un futuro senza speran-
za, se sottraessimo alle persone la capacità di decidere su loro stesse e sulla loro vita condannan-
dole a dipendere dalle scelte delle macchine ».



180	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

45. Oltre a determinare le responsabilità, si devono stabilire quali siano 

gli scopi dati ai sistemi di IA. Sebbene questi possano usare meccanismi 

di apprendimento autonomo non supervisionato e talvolta seguire percorsi 

che non si è in grado di ricostruire, in ultima analisi essi perseguono gli 

obiettivi che sono stati loro assegnati dagli esseri umani e sono governati 

da processi stabiliti da coloro che li hanno progettati e programmati. Ciò 

rappresenta una sfida poiché, man mano che i modelli di IA diventano 

sempre più capaci di apprendimento indipendente, può ridursi di fatto la 

possibilità di esercitare un controllo su di essi al fine di garantire che tali 

applicazioni siano a servizio degli scopi umani. Ciò pone il problema critico 

di come assicurare che i sistemi di IA siano ordinati al bene delle persone 

e non contro di esse.

46. Se un uso etico dei sistemi di IA chiama in causa innanzitutto co-

loro che li sviluppano, producono, gestiscono e supervisionano, una tale 

responsabilità è condivisa anche dagli utenti. Infatti, come ha osservato 

Papa Francesco, « ciò che la macchina fa è una scelta tecnica tra più pos-

sibilità e si basa o su criteri ben definiti o su inferenze statistiche. L’essere 

umano, invece, non solo sceglie, ma in cuor suo è capace di decidere ».91 

Chi usa l’IA per compiere un lavoro e ne segue i risultati crea un contesto 

nel quale egli è in ultima analisi responsabile del potere che ha delegato. 

Pertanto, nella misura in cui l’IA può assistere gli esseri umani nel pren-

dere decisioni, gli algoritmi che la guidano dovrebbero essere affidabili, 

sicuri, sufficientemente robusti da gestire le incongruenze, e trasparenti 

nel loro funzionamento per attenuare pregiudizi (bias) ed effetti collaterali 

indesiderati.92 I quadri normativi dovrebbero garantire che tutte le persone 

giuridiche possano rendere conto dell’uso dell’IA e di tutte le sue conse-

guenze, con adeguate misure a salvaguardia di trasparenza, riservatezza e 

responsabilità (accountability).93 Inoltre, gli utenti dovrebbero fare atten-

91  Ibid.
92  Nel presente documento, il termine « bias » (errore sistematico, pregiudizio) si riferisce 

al pregiudizio algoritmico (algorithmic bias, che si verifica quando un sistema informatico produ-
ce errori sistematici e costanti che possono discriminare in modo non intenzionale determinati 
gruppi di persone), e non al « vettore dei bias » (bias vector) nelle reti neurali (il quale raccoglie i 
parametri usati per regolare le uscite dei “neuroni” della rete durante il processo di addestramen-
to, ai fini di un miglior adattamento ai dati).

93  Cfr Francesco,  Discorso ai partecipanti all’incontro dei “Minerva Dialogues”  (27 marzo 
2023): AAS 115 (2023), 464, dove il Santo Padre ha constatato la crescita del consenso affinché 
« i processi di sviluppo rispettino valori quali l’inclusione, la trasparenza, la sicurezza, l’equità, la 



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 181

zione a non diventare eccessivamente dipendenti dall’IA per le proprie 

decisioni, accrescendo il già alto grado di subalternità alla tecnologia che 

caratterizza la società contemporanea.

47. L’insegnamento morale e sociale della Chiesa aiuta a predisporre 

un uso dell’IA che preservi la capacità umana di azione. Le considerazioni 

riguardanti la giustizia, ad esempio, dovrebbero interessarsi di questioni 

quali l’incoraggiamento di giuste dinamiche sociali, la difesa della sicurezza 

internazionale e la promozione della pace. Esercitando la prudenza, individui 

e comunità possono discernere come usare l’IA a beneficio dell’umanità, 

evitando al contempo applicazioni che potrebbero sminuire la dignità umana 

o danneggiare il pianeta. In questo contesto, il concetto di “responsabili-

tà” dovrebbe essere inteso non solo nel suo senso più ristretto, ma come 

« prendersi cura dell’altro, e non solo […] dare conto di ciò che si è fatto ».94

48. Pertanto, l’IA, come ogni tecnologia, può essere parte di una risposta 

consapevole e responsabile alla vocazione dell’umanità al bene. Tuttavia, 

come discusso in precedenza, essa deve essere diretta dall’intelligenza umana 

per allinearsi a tale vocazione, assicurando il rispetto della dignità della 

persona. Riconoscendo questa « eminente dignità », il Concilio Vaticano II 

afferma che « l’ordine sociale […] e il suo progresso debbono sempre lasciar 

prevalere il bene delle persone ».95 Alla luce di ciò, l’uso dell’IA, come ha 

detto Papa Francesco, deve essere accompagnato « da un’etica fondata su 

una visione del bene comune, un’etica di libertà, responsabilità e fraternità, 

capace di favorire il pieno sviluppo delle persone in relazione con gli altri 

e con il creato ».96

V. Questioni specifiche

49. All’interno di questa prospettiva generale, qui di seguito alcuni ri-

lievi illustreranno come gli argomenti esposti sopra  possano aiutare ad un 

riservatezza e l’affidabilità », e ha accolto con favore « gli sforzi delle organizzazioni internazionali 
per regolamentare queste tecnologie, affinché promuovano un progresso autentico, cioè contribu-
iscano a lasciare un mondo migliore e una qualità di vita integralmente superiore ».

94  Francesco, Discorso a una delegazione della Società Max Planck  (23 febbraio 2023): L’Os-
servatore Romano, 23 febbraio 2023, 8.

95  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 26: AAS 58 (1966), 
1046-1047.

96  Francesco,  Discorso ai partecipanti al Seminario “Il bene comune nell’era digitale”  (27 
settembre 2019): AAS 111 (2019), 1571.



182	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

orientamento nelle situazioni concrete, in linea con la « sapienza del cuore » 

proposta da Papa Francesco.97 Pur non essendo esaustiva, questa proposta è 

offerta a servizio di un dialogo che cerchi di individuare quelle modalità con 

cui  l’IA possa sostenere  la dignità umana e promuovere  il bene comune.98

L’IA e la società

50. Come ha detto Papa Francesco, « la dignità intrinseca di ogni persona 

e la fraternità che ci lega come membri dell’unica famiglia umana devono 

stare alla base dello sviluppo di nuove tecnologie e servire come criteri 

indiscutibili per valutarle prima del loro impiego ».99

51. Considerata in questa ottica, l’IA potrebbe « introdurre importanti 

innovazioni nell’agricoltura, nell’istruzione e nella cultura, un miglioramen-

to del livello di vita di intere nazioni e popoli, la crescita della fraternità 

umana e dell’amicizia sociale », e quindi essere « utilizzata per promuovere lo 

sviluppo umano integrale ».100 Essa potrebbe inoltre aiutare le organizzazioni 

a identificare le persone che si trovano in stato di necessità e a contrastare 

i casi di discriminazione ed emarginazione. In questi e altri modi analoghi, 

l’IA potrebbe contribuire allo sviluppo umano e al bene comune.101

52. Tuttavia, se da un lato l’IA racchiude molte possibilità di bene, 

dall’altro essa può ostacolare o persino avversare lo sviluppo umano e il bene 

comune. Papa Francesco ha osservato che « i dati finora raccolti sembrano 

suggerire che le tecnologie digitali siano servite ad aumentare le disugua-

glianze nel mondo. Non solo le differenze di ricchezza materiale, che pure 

97  Cfr Francesco, Messaggio per la LVIII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali (24 
gennaio 2024):  L’Osservatore Romano,  24 gennaio 2024, 8. Per un’ulteriore discussione circa le 
questioni etiche sollevate dall’IA a partire da una prospettiva cristiana cattolica, si veda Gruppo 
di Ricerca sull’AI del Centro per la Cultura Digitale del Dicastero per la Cultura e l’Educazio-
ne,  Encountering Artificial Intelligence: Ethical and Anthropological Investigations  (Theological 
Investigations of Artificial Intelligence, 1), a cura di M.J. Gaudet, N. Herzfeld, P. Scherz, J.J. 
Wales, Pickwick, Eugene 2024, 147-253.

98  Sull’importanza del dialogo in una società pluralista, orientata verso una « solida e stabile 
etica sociale », si veda Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti  (3 ottobre 2020), nn. 211-214: AAS 112 
(2020), 1044-1045.

99  Francesco, Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace (1 gennaio 2024), n. 2: L’Os-
servatore Romano, 14 dicembre 2023, 2.

100  Francesco,  Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024), n. 
6: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 3. Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et 
spes (7 dicembre 1965), n. 26: AAS 58 (1966), 1046-1047.

101  Cfr Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 112: AAS 107 (2015), 892-893.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 183

sono importanti, ma anche quelle di accesso all’influenza politica e socia-

le ».102 In questo senso, l’IA potrebbe essere usata per protrarre situazioni 

di marginalizzazione e discriminazione, per creare nuove forme di povertà, 

per allargare il “divario digitale” e aggravare le disuguaglianze sociali.103

53. Inoltre, il fatto che attualmente la maggior parte del potere sulle 

principali applicazioni dell’IA sia concentrato nelle mani di poche potenti 

aziende solleva notevoli preoccupazioni etiche. Ad aggravare questo pro-

blema vi è anche l’intrinseca natura dei sistemi di IA, nei quali nessun 

singolo individuo è in grado di avere una supervisione completa dei vasti 

e complessi insiemi di dati utilizzati per il calcolo. Questa mancanza di 

una responsabilità (accountability)  ben definita produce il rischio che l’IA 

possa essere manipolata per guadagni personali o aziendali, o per orientare 

l’opinione pubblica verso l’interesse di un settore. Tali entità, motivate dai 

propri interessi, possiedono la capacità di esercitare « forme di controllo 

tanto sottili quanto invasive, creando meccanismi di manipolazione delle 

coscienze e del processo democratico ».104

54. Oltre a ciò, vi è  il rischio che l’IA venga utilizzata  per promuovere 

quello che Papa Francesco ha chiamato « paradigma tecnocratico », il quale 

intende risolvere tendenzialmente  tutti i problemi del mondo attraverso i 

soli mezzi tecnologici.105 Seguendo questo paradigma, la dignità umana e 

la fraternità sono spesso messe da parte in nome dell’efficienza, « come se 

la realtà, il bene e la verità sbocciassero spontaneamente dal potere stesso 

della tecnologia e dell’economia ».106 Invece, la dignità umana e il bene co-

mune non dovrebbero mai essere trascurati in nome dell’efficienza,107 per cui 

102  Francesco,  Discorso ai partecipanti all’incontro dei “Minerva Dialogues”  (27 marzo 
2023): AAS 115 (2023), 464.

103  Cfr Pontificio Consiglio delle Comunicazioni Sociali, Etica in internet (22 febbraio 2002), 
n. 10.

104  Francesco, Esort. ap. Christus vivit  (25 marzo 2019), n. 89: AAS 111 (2019), 413-414, che 
cita il Documento finale della XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (27 ottobre 
2018), n. 24: AAS 110 (2018), 1593. Cfr Benedetto XVI, Discorso ai partecipanti al congresso inter-
nazionale sulla legge morale naturale promosso dalla Pontificia Università Lateranense (12 febbraio 
2007): AAS 99 (2007), 245.

105  Cfr Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), nn. 105-114: AAS 107 (2015), 889-
893; Id., Esort. ap. Laudate Deum (4 ottobre 2023), nn. 20-33: AAS 115 (2023), 1047-1050.

106  Francesco, Lett. enc. Laudato si’  (24 maggio 2015), n. 105: AAS 107 (2015), 889. Cfr Id., 
Esort. ap. Laudate Deum (4 ottobre 2023), nn. 20-21: AAS 115 (2023), 1047.

107  Cfr Francesco, Discorso ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia 
per la Vita (28 febbraio 2020): AAS 112 (2020), 308-309.



184	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

« gli sviluppi tecnologici che non portano a un miglioramento della qualità 
di vita di tutta l’umanità, ma al contrario aggravano le disuguaglianze e i 
conflitti, non potranno mai essere considerati vero progresso ».108 Piuttosto, 
l’IA dovrebbe essere messa « al servizio di un altro tipo di progresso, più 
sano, più umano, più sociale e più integrale ».109

55. Per raggiungere tale obiettivo è necessaria  una riflessione più pro-
fonda circa il rapporto  tra autonomia e responsabilità, poiché una mag-
giore autonomia comporta una responsabilità più grande per ogni persona 
nei vari aspetti della vita comune. Per i cristiani, il fondamento di questa 
responsabilità è il riconoscimento che ogni capacità umana, compresa l’au-
tonomia della persona, proviene da Dio e ha lo scopo di essere messa al 
servizio agli altri.110 Pertanto, piuttosto che limitarsi a perseguire obiettivi 
economici o tecnologici, l’IA dovrebbe essere usata in favore « del bene 
comune dell’intera famiglia umana », cioè dell’insieme « di quelle condizioni 
della vita sociale che permettono tanto ai gruppi quanto ai singoli membri 
di raggiungere la propria perfezione più pienamente e più speditamente ».111

L’IA e le relazioni umane

56. Il Concilio Vaticano II afferma  che l’essere umano per « sua intima 
natura è un essere sociale e senza i rapporti con gli altri non può vivere 
né esplicare le sue doti ».112 Questa convinzione evidenzia che la vita in 
società appartiene alla natura e alla vocazione della persona.113 In quanto 
esseri sociali, gli esseri umani cercano relazioni che comportano uno scam-
bio reciproco e la ricerca della verità, con la  quale, « allo scopo di aiutarsi 
vicendevolmente nella ricerca, gli uni rivelano agli altri la verità che hanno 
scoperta o che ritengono di avere scoperta ».114

108  Francesco,  Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024), n. 
2: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 2.

109  Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 112: AAS 107 (2015), 892.
110  Cfr Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 101, 103, 111, 115, 167: AAS 112 

(2020), 1004-1005.1007-1009.1027.
111  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 26: AAS 58 (1966), 

1046-1047. Cfr Leone XIII, Lett. enc. Rerum novarum (15 maggio 1891), n. 28: Acta Leonis XIII, 11 
(1892), 123.

112  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 12: AAS 58 (1966), 
1034.

113  Cfr Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace, Compendio della Dottrina Sociale 
della Chiesa (2004), n. 149.

114  Conc. Ecum. Vat. II, Dich. Dignitatis humanae (7 dicembre 1965), n. 3: AAS 58 (1966), 931. 
Cfr Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 50: AAS 112 (2020), 986-987.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 185

57. Una tale ricerca, insieme ad altri aspetti della comunicazione uma-

na, presuppone l’incontro e il mutuo scambio tra persone che recano in 

sé l’impronta  delle proprie storie, dei propri pensieri, convinzioni e rela-

zioni. Non possiamo nemmeno dimenticare che l’intelligenza umana è una 

realtà molteplice, plurima e complessa: individuale e sociale; razionale e 

affettiva; concettuale e simbolica. Papa Francesco mette in evidenza questa 

dinamica, notando come « possiamo cercare insieme la verità nel dialogo, 

nella conversazione pacata o nella discussione appassionata. È un cammino 

perseverante, fatto anche di silenzi e di sofferenze, capace di raccogliere 

con pazienza la vasta esperienza delle persone e dei popoli. […] Il proble-

ma è che una via di fraternità, locale e universale, la possono percorrere 

soltanto spiriti liberi e disposti a incontri reali ».115

58. È in questo contesto che si possono considerare le sfide poste dall’IA 

alle relazioni umane. Come altri mezzi tecnologici, l’IA ha la capacità di 

favorire le connessioni all’interno della famiglia umana. Tuttavia, l’IA po-

trebbe anche ostacolare un vero incontro con la realtà e, in definitiva, 

portare le persone a « una profonda e malinconica insoddisfazione nelle 

relazioni interpersonali, o un dannoso isolamento ».116 Le autentiche relazio-

ni umane, tuttavia, richiedono la ricchezza umana del saper stare con gli 

altri, condividendo il loro dolore, le loro richieste e la loro gioia.117 Poiché 

l’intelligenza umana si esprime e si arricchisce anche attraverso vie inter-

personali e incarnate, gli incontri autentici e spontanei con gli altri sono 

indispensabili per impegnarsi con la realtà nella sua interezza.

59. Proprio perché  « la vera saggezza presuppone l’incontro con la real-

tà »,118 i progressi dell’IA lanciano un’ulteriore sfida: poiché essa è in grado 

di imitare efficacemente le opere dell’intelligenza umana, non si può più 

dare per scontata la capacità di capire se si sta interagendo con un essere 

umano oppure con una macchina. Sebbene l’IA “generativa” sia in grado di 

produrre testi, discorsi, immagini e altri output avanzati, che di solito sono 

opera  di esseri umani, essa va  considerata per quello che è: uno strumen-

115  Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 50: AAS 112 (2020), 986-987.
116  Francesco, Lett. enc.  Laudato si’  (24 maggio 2015), n. 47:  AAS  107 (2015), 865. Cfr Id., 

Esort. ap. Christus vivit (25 marzo 2019), nn. 88-89: AAS 111 (2019), 413-414.
117  Cfr Francesco, Esort. ap. Evangelii gaudium  (24 novembre 2013), n. 88: AAS 105 (2013), 

1057.
118  Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 47: AAS 112 (2020), 985.



186	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

to, non una persona.119 Tale distinzione spesso è oscurata  dal linguaggio 

utilizzato  dagli operatori del settore, il quale tende ad antropomorfizzare 

l’IA e offusca  così la linea di demarcazione tra ciò che è umano e ciò che 

è  artificiale.

60. L’antropomorfizzazione dell’IA pone particolari problemi per la cre-

scita dei bambini, i quali possono sentirsi incoraggiati a sviluppare schemi 

di interazione che intendono  le relazioni umane in modo utilitaristico, così 

come avviene con i  chatbot. Tali approcci rischierebbero di indurre  i più 

giovani a percepire gli insegnanti come dispensatori di informazioni e non 

come maestri che li guidano e sostengono la  loro crescita  intellettuale e 

morale. Relazioni genuine, radicate nell’empatia e in un impegno leale per 

il bene dell’altro, sono essenziali ed insostituibili nel favorire un pieno 

sviluppo della persona.

61. In questo contesto, è importante chiarire – anche se spesso si fa 

ricorso a una terminologia antropomorfica – che nessuna applicazione 

dell’IA è in grado di provare davvero  empatia. Le emozioni non si pos-

sono ridurre a espressioni facciali oppure a frasi generate in risposta alle 

richieste dell’utente; invece, le emozioni sono comprese nel modo con cui 

una persona, nella sua interezza, si relaziona con il mondo e con la sua 

stessa vita, con il corpo che vi gioca un ruolo centrale. L’empatia richiede 

capacità di ascolto, di riconoscere l’irriducibile unicità dell’altro, di acco-

gliere la sua alterità e anche di capire il significato dei suoi silenzi.120 A 

differenza dell’ambito dei giudizi analitici, nel quale  l’IA primeggia, la vera 

empatia esiste nella sfera relazionale. Essa chiama in causa la percezione e 

il far proprio il vissuto dell’altro, pur mantenendo la distinzione di ogni 

individuo.121 Nonostante l’IA possa simulare risposte empatiche, la natura 

spiccatamente personale e relazionale dell’autentica empatia non può essere 

replicata da  sistemi artificiali.122

119  Cfr Francesco, Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia 
(Puglia) (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 2.

120  Cfr Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 50: AAS 112 (2020), 986-987.
121  Cfr E. Stein, Zum Problem der Einfühlung, Buchdruckerei des Waisenhauses, Halle 1917 

(tr. it. Il problema dell’empatia, Milano 1985).
122  Cfr Francesco, Esort. ap. Evangelii gaudium  (24 novembre 2013), n. 88: AAS 105 (2013), 

1057: « Così come alcuni vorrebbero un Cristo puramente spirituale, senza carne e senza croce, 
si pretendono anche relazioni interpersonali solo mediate da apparecchi sofisticati, da schermi 
e sistemi che si possano accendere e spegnere a comando. Nel frattempo, il Vangelo ci invita 



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 187

62. Perciò,  si dovrebbe sempre evitare di rappresentare, in modo erro-

neo,  l’IA come una persona, e attuare ciò  per scopi fraudolenti costituisce 

una grave violazione etica che potrebbe erodere la fiducia sociale. Ugual-

mente, utilizzare l’IA per ingannare  in altri contesti  –  quali l’educazione 

o le relazioni umane, compresa la sfera della sessualità  –  è da ritenere 

immorale  e richiede un’attenta vigilanza, onde prevenire eventuali danni, 

mantenere la trasparenza e garantire la dignità di tutti.123

63. In un mondo sempre più individualista, alcuni si sono rivolti all’IA 

alla ricerca di relazioni umane profonde, di semplice compagnia o anche 

di  legami affettivi. Tuttavia, pur riconoscendo che gli esseri umani sono 

fatti per vivere relazioni autentiche, occorre ribadire che l’IA può soltanto 

simularle. Tali relazioni con altri esseri umani sono parte integrante del 

modo con cui una persona umana cresce per  diventare ciò che è destina-

ta a essere. Pertanto, se l’IA è usata per favorire  contatti genuini tra le 

persone, essa può contribuire in modo positivo  alla piena realizzazione 

della persona; viceversa, se al posto di tali relazioni e del rapporto con 

Dio si sostituiscono le relazioni con i mezzi della tecnologia, si rischia di 

sostituire l’autentica relazionalità con un simulacro senza vita (cfr Sal 160, 

20;  Rm  1, 22-23). Invece di ritirarci in mondi artificiali, siamo chiamati a 

coinvolgerci in modo serio ed impegnato col mondo, fino ad identificarci 

con i poveri e i sofferenti, a consolare chi è nel dolore e a creare legami 

di comunione con tutti.

IA, economia e lavoro

64. L’IA, data la sua natura trasversale, trova una crescente applica-

zione anche nei sistemi economico-finanziari. Al momento, gli investimenti 

più marcati si osservano, oltre che nel settore della tecnologia, in quelli 

dell’energia, della finanza e dei media, con particolare riferimento alle aree 

marketing e vendite, logistica, innovazione tecnologica, compliance, gestione 

dei rischi. Dall’applicazione in questi ambiti emerge la natura ambivalente 

dell’IA, in quanto fonte di enormi opportunità ma anche di profondi rischi. 

sempre a correre il rischio dell’incontro con il volto dell’altro, con la sua presenza fisica che 
interpella, col suo dolore e le sue richieste, con la sua gioia contagiosa in un costante corpo a 
corpo. L’autentica fede nel Figlio di Dio fatto carne è inseparabile dal dono di sé »; Conc. Ecum. 
Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 24: AAS 58 (1966), 1044-1045.

123  Cfr Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita (8 aprile 2024), n. 1.



188	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Una prima reale criticità deriva dalla possibilità che, per via della concen-

trazione dell’offerta in poche aziende, siano queste sole a beneficiare del 

valore creato dall’IA piuttosto che le imprese in cui è utilizzata.

65. Inoltre, in ambito economico-finanziario vi sono aspetti più generali 

su cui l’IA può produrre effetti da valutare attentamente, legati soprattutto 

all’interazione tra la realtà concreta e il mondo digitale. Un primo punto da 

considerare riguarda la coesistenza di istituzioni economiche e finanziarie 

che si presentano in un dato contesto sotto forme diverse e alternative. Si 

tratta di un fattore da promuovere poiché potrebbe portare con sé bene-

fici in termini di sostegno all’economia reale favorendone lo sviluppo e la 

stabilità, specialmente in periodi di crisi. Tuttavia, occorre sottolineare che 

le realtà digitali, essendo libere da vincoli spaziali, tendono a essere più 

omogenee e impersonali rispetto a una comunità legata a un luogo parti-

colare e a una storia concreta, con un cammino comune caratterizzato da 

valori e speranze condivisi, ma anche da inevitabili disaccordi e divergenze. 

Questa diversità costituisce un’innegabile risorsa per la vita economica di 

una comunità. Consegnare l’economia e la finanza totalmente nelle mani 

della tecnologia digitale significherebbe ridurre tale varietà e ricchezza, per 

cui tante soluzioni a problemi economici, accessibili attraverso un naturale 

dialogo tra le parti coinvolte, potrebbero non essere più praticabili in un 

mondo dominato da procedure e vicinanze solo apparenti.

66. Un altro settore in cui l’impatto dell’IA è già profondamente sentito 

è il mondo del lavoro. Come in molti altri ambiti, essa sta provocando so-

stanziali trasformazioni in molte professioni con effetti diversificati. Da una 

parte, l’IA ha le potenzialità per accrescere le competenze e la produttività, 

offrendo la possibilità di creare  posti di lavoro, consentendo ai lavoratori 

di concentrarsi su compiti più innovativi e aprendo nuovi orizzonti alla 

creatività e all’inventiva.

67. Tuttavia, mentre l’IA promette di dare impulso alla produttività 

facendosi carico delle mansioni ordinarie, i lavoratori sono spesso costretti 

ad adattarsi alla velocità e alle richieste delle macchine, piuttosto che siano 

queste ultime a essere progettate per aiutare chi lavora. Per questo, contra-

riamente ai benefici dell’IA  che vengono pubblicizzati, gli attuali approcci 

alla tecnologia possono paradossalmente dequalificare i lavoratori, sottoporli 

a una sorveglianza automatizzata e relegarli a funzioni rigide e ripetitive. 



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 189

La necessità di stare al passo con il ritmo della tecnologia può erodere il 

senso della propria capacità di agire da parte dei lavoratori e soffocare le 

capacità innovative che questi sono chiamati a profondere nel loro lavoro.124

68. L’IA sta eliminando la necessità di alcune attività precedentemente 

svolte dagli esseri umani. Se essa viene usata per sostituire i lavoratori umani 

piuttosto che per accompagnarli, c’è il « rischio sostanziale di un vantaggio 

sproporzionato per pochi a scapito dell’impoverimento di molti ».125 Inoltre, 

man mano che l’IA diventa più potente, c’è anche il pericolo associato che 

il lavoro perda il suo valore nel sistema economico. Questa è la conseguenza 

logica del paradigma tecnocratico: il mondo di un’umanità asservita all’ef-

ficienza, nel quale, in ultima analisi, il costo di tale umanità deve essere 

tagliato. Invece, le vite umane sono preziose in se stesse, al di là del loro 

rendimento economico. Papa Francesco costata che, come conseguenza di 

questo paradigma, oggi « non sembra abbia senso investire affinché quelli 

che rimangono indietro, i deboli o i meno dotati possano farsi strada nella 

vita ».126 E dobbiamo concludere con lui che « non possiamo permettere a uno 

strumento così potente e così indispensabile come l’intelligenza artificiale 

di rinforzare un tale paradigma, ma anzi, dobbiamo fare dell’intelligenza 

artificiale un baluardo proprio contro la sua espansione ».127

69. Per questo, è bene ricordare sempre che « nell’ordinare le cose ci 

si deve adeguare all’ordine delle persone e non il contrario ».128 Perciò, il 

lavoro umano deve  essere non solo  al servizio del profitto, ma « dell’uomo: 

dell’uomo integralmente considerato, tenendo cioè conto della gerarchia dei 

suoi bisogni materiali e delle esigenze della sua vita intellettuale, morale, 

spirituale e religiosa ».129 In questo contesto, la Chiesa riconosce come il 

124  Cfr Francesco, Discorso ai partecipanti al Seminario “Il bene comune nell’era digitale” (27 
settembre 2019): AAS 111 (2019), 1570; Id., Lett. enc. Laudato si’  (24 maggio 2015), nn. 18, 124-
129: AAS 107 (2015), 854.897-899.

125  Francesco,  Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024), n. 
5: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 3.

126  Francesco, Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 209: AAS 105 (2013), 1107.
127  Francesco, Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia (Pu-

glia)  (14 giugno 2024):  L’Osservatore Romano,  14 giugno 2024, 4. Per l’insegnamento di Papa 
Francesco in merito all’IA in relazione con il « paradigma tecnocratico », cfr Id., Lett. enc. Laudato 
si’ (24 maggio 2015), nn. 106-114: AAS 107 (2015), 889-893.

128  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 26: AAS 58 (1966), 
1046-1047, come citato in  Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1912. Cfr Giovanni XXIII, Lett. 
enc. Mater et magistra (15 maggio 1961), n. 219: AAS 53 (1961), 453.

129  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 64: AAS 58 (1966), 1086.



190	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

lavoro sia « non solo […] un modo di guadagnarsi il pane », ma anche « una 

dimensione irrinunciabile della vita sociale » e « un mezzo per la crescita 

personale, per stabilire relazioni sane, per esprimere sé stessi, per condi-

videre doni, per sentirsi corresponsabili nel miglioramento del mondo e, 

in definitiva, per vivere come popolo ».130

70. Poiché il lavoro « è parte del senso della vita su questa terra, via di 

maturazione, di sviluppo umano e di realizzazione personale », « non si deve 

cercare di sostituire sempre più il lavoro umano con il progresso tecnologico: 

così facendo l’umanità danneggerebbe sé stessa »,131 bensì occorre adoperar-

si per la sua promozione. In questa prospettiva, l’IA dovrebbe assistere e 

non sostituire il giudizio umano, così come non dovrebbe mai degradare la 

creatività o ridurre i lavoratori a meri “ingranaggi di una macchina”. Per-

ciò  « il rispetto della dignità dei lavoratori e l’importanza dell’occupazione 

per il benessere economico delle persone, delle famiglie e delle società, la 

sicurezza degli impieghi e l’equità dei salari, dovrebbero costituire un’alta 

priorità per la comunità internazionale, mentre queste forme di tecnologia 

penetrano sempre più profondamente nei luoghi di lavoro ».132

L’IA e la sanità

71. In quanto partecipi dell’opera guaritrice di Dio, gli operatori sa-

nitari hanno la vocazione  e la responsabilità di essere « custodi e ser-

vitori della vita umana ».133 Per questo, la professione sanitaria ha una 

« intrinseca e imprescindibile dimensione etica », come riconosciuto dal 

giuramento di Ippocrate, il quale richiede a medici e operatori sanita-

ri di impegnarsi per il « rispetto assoluto della vita umana e della sua 

sacralità ».134 Un tale impegno, sull’esempio del Buon Samaritano, deve 

essere svolto da uomini e donne « che non lasciano edificare una società 

130  Francesco, Lett. enc.  Fratelli tutti  (3 ottobre 2020), n. 162:  AAS  112 (2020), 1025. Cfr 
Giovanni Paolo II, Lett. enc. Laborem exercens  (14 settembre 1981), n. 6: AAS 73 (1981), 591: « Il 
lavoro è “per l’uomo”, e non l’uomo “per il lavoro”. Con questa conclusione si arriva giustamente a 
riconoscere la preminenza del significato soggettivo del lavoro su quello oggettivo ».

131  Francesco, Lett. enc. Laudato si’  (24 maggio 2015), n. 128: AAS 107 (2015), 898. Cfr Id., 
Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 24: AAS 108 (2016), 319-320.

132  Francesco,  Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024), n. 
5: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 3.

133  Giovanni Paolo II, Lett. enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), n. 89: AAS 87 (1995), 502.
134  Ibid.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 191

di esclusione, ma si fanno prossimi e rialzano e riabilitano l’uomo caduto, 

perché il bene sia comune ».135

72. Considerata in quest’ottica, l’IA sembra detenere un enorme potenzia-

le in svariate applicazioni in campo medico, ad esempio in aiuto all’attività 

diagnostica degli operatori sanitari, facilitando il rapporto tra pazienti e 

personale medico, offrendo nuovi trattamenti ed ampliando l’accesso a cure 

di qualità anche a coloro che soffrono situazioni di isolamento o margina-

lità. In questo modo, la tecnologia potrebbe migliorare « la vicinanza piena 

di compassione e di tenerezza »136 degli operatori sanitari nei confronti dei 

malati e sofferenti.

73. Tuttavia, qualora l’IA venisse usata non per migliorare, ma per so-

stituire interamente la relazione tra pazienti e operatori sanitari, lasciando 

che i primi interagiscano con una macchina piuttosto che con un essere 

umano, si verificherebbe la riduzione di una struttura relazionale umana 

assai importante in un sistema centralizzato, impersonale e non equo. Invece 

di incoraggiare la solidarietà con i malati e i sofferenti, queste applicazioni 

dell’IA rischierebbero di peggiorare quella solitudine che frequentemente 

accompagna la malattia, specialmente nel contesto di una cultura dove « le 

persone non sono più sentite come un valore primario da rispettare e tu-

telare ».137 Un uso siffatto di tali sistemi non sarebbe conforme al rispetto 

della dignità della persona e alla solidarietà con i sofferenti.

74. La responsabilità per il benessere del paziente e le relative decisioni 

che interessano la sua vita rappresentano il cuore della professione sani-

taria. Questa responsabilità richiede che il personale medico eserciti tutta 

la sua capacità e intelligenza per compiere scelte ponderate ed eticamente 

motivate nei confronti delle persone affidate alla loro cura, sempre nel 

rispetto della dignità inviolabile del paziente e del principio del consenso 

informato. Di conseguenza, le decisioni che riguardano il trattamento dei 

135  Francesco, Lett. enc.  Fratelli tutti  (3 ottobre 2020), n. 67:  AAS  112 (2020), 993, citato 
in Id.,  Messaggio per la XXXI Giornata Mondiale del Malato  (11 febbraio 2023):  L’Osservatore 
Romano, 10 gennaio 2023, 8.

136  Francesco, Messaggio per la XXXII Giornata Mondiale del Malato (11 febbraio 2024): L’Os-
servatore Romano, 13 gennaio 2024, 12.

137  Francesco,  Discorso al Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede  (11 gennaio 
2016): AAS 108 (2016), 120. Cfr Id., Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 18: AAS 112 (2020), 
975; Id., Messaggio per la XXXII Giornata Mondiale del Malato (11 febbraio 2024): L’Osservatore 
Romano, 13 gennaio 2024, 12.



192	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

pazienti e il peso della responsabilità ad esse legato devono sempre rima-

nere in capo alle persone e mai essere delegati all’IA.138

75. Oltre a ciò, l’uso dell’IA per determinare chi debba ricevere cure, 

basandosi prevalentemente su criteri  economici o di efficienza, è un caso 

particolarmente problematico di « paradigma tecnocratico » che dovrebbe 

essere rifiutato.139 Infatti, « ottimizzare le risorse significa utilizzarle in modo 

etico e solidale e non penalizzare i più fragili »;140 senza contare che, in 

questo ambito, tali strumenti sono esposti « a forme di pregiudizio e discri-

minazione: gli errori sistemici possono facilmente moltiplicarsi, producendo 

non solo ingiustizie in singoli casi ma anche, per effetto domino, vere e 

proprie forme di disuguaglianza sociale ».141

76. Inoltre, l’integrazione dell’IA nel mondo sanitario pone anche il ri-

schio di amplificare altre disuguaglianze già esistenti nell’accesso alle cure. 

Poiché l’assistenza sanitaria si orienta sempre più sulla prevenzione e su 

approcci basati sullo stile di vita, può accadere che le soluzioni orientate 

dall’IA possano involontariamente facilitare le popolazioni più abbienti, le 

quali già godono di un maggiore accesso alle risorse mediche e a un’ali-

mentazione di qualità. Questa tendenza rischia di rafforzare il modello di 

una “medicina per i ricchi”, in cui le persone provviste di mezzi finanziari 

traggono beneficio da strumenti avanzati di prevenzione e da informazioni 

mediche personalizzate, mentre altri riescono a fatica ad avere accesso 

persino ai servizi di base. Pertanto, sono necessari quadri equi di gestione 

per garantire che l’utilizzo dell’IA nell’assistenza sanitaria non aggravi le 

disuguaglianze esistenti, ma sia al servizio del bene comune.

138  Cfr Francesco,  Discorso ai partecipanti all’incontro dei “Minerva Dialogues”  (27 marzo 
2023): AAS 115 (2023), 465; Id., Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo 
Egnazia (Puglia) (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 2.

139  Cfr Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), nn. 105, 107: AAS 107 (2015), 889-
890; Id., Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 18-21: AAS 112 (2020), 975-976; Id., Discorso 
ai partecipanti all’incontro dei “Minerva Dialogues” (27 marzo 2023): AAS 115 (2023), 465.

140  Francesco,  Discorso ai partecipanti all’incontro promosso dalla Commissione Carità e 
Salute della Conferenza Episcopale Italiana  (10 febbraio 2017):  AAS  109 (2017), 243. Cfr  ibid., 
242-243: « Se c’è un settore in cui la cultura dello scarto fa vedere con evidenza le sue dolorose 
conseguenze è proprio quello sanitario. Quando la persona malata non viene messa al centro e 
considerata nella sua dignità, si ingenerano atteggiamenti che possono portare addirittura a spe-
culare sulle disgrazie altrui. E questo è molto grave! […] Il modello aziendale in ambito sanitario, 
se adottato in modo indiscriminato […] rischia di produrre scarti umani ».

141  Francesco,  Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024), n. 
5: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 3.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 193

IA ed educazione

77. Mantengono una piena attualità le parole del Concilio Vaticano II: 

« La vera educazione deve promuovere la formazione della persona umana sia 

in vista del suo fine ultimo, sia per il bene dei vari gruppi di cui l’uomo è 

membro ».142 Ne consegue che  l’educazione « non è mai un semplice processo 

di trasmissione di conoscenze e competenze intellettuali; essa intende piut-

tosto contribuire alla formazione integrale della persona nelle sue diverse 

dimensioni (intellettuale, culturale, spirituale...) incluse, ad esempio, la vita 

comunitaria e le relazioni vissute all’interno della comunità accademica »,143 

nel rispetto della natura e della dignità della persona umana.

78. Questo approccio implica  un impegno a formare la mente, sem-

pre  però come parte dello sviluppo integrale della  persona: « Dobbiamo 

rompere quell’immaginario sull’educazione, secondo cui educare è riempire 

la testa di idee. Così educhiamo degli automi, dei macrocefali, non delle 

persone. Educare è rischiare nella tensione tra la testa, il cuore e le mani ».144

79. Al centro di questo  lavoro di formazione della persona umana inte-

grale si trova l’indispensabile relazione tra insegnante e studente. Gli inse-

gnanti non si limitano a trasmettere la conoscenza, ma sono anche modelli 

delle principali qualità umane e ispiratori della gioia della scoperta.145 La 

loro presenza motiva gli studenti sia attraverso i contenuti che insegnano, 

sia tramite l’attenzione che mostrano nei loro confronti. Questo legame fa-

vorisce la fiducia, la comprensione reciproca e la capacità di rivolgersi alla 

dignità unica e al potenziale di ciascun individuo. Nello  studente, ciò può 

generare un autentico desiderio di crescere. La presenza fisica dell’insegnan-

te crea una dinamica relazionale che l’IA non può replicare, una  dinamica 

che approfondisce l’impegno e alimenta lo sviluppo integrale dello studente.

142  Conc. Ecum. Vat. II, Dich. Gravissimum educationis (28 ottobre 1965), n. 1: AAS 58 (1966), 
729.

143  Congregazione per l’Educazione Cattolica,  Istruzione per l’applicazione della modalità 
dell’insegnamento a distanza nelle Università/Facoltà ecclesiastiche (2021), 2. Cfr Conc. Ecum. Vat. 
II, Dich. Gravissimum educationis (28 ottobre 1965), n. 1: AAS 58 (1966), 729; Francesco, Messag-
gio per la XLIX Giornata Mondiale della Pace (1 gennaio 2016), n. 6: AAS 108 (2016), 57-58.

144  Francesco, Discorso alla delegazione del “Global Researchers Advancing Catholic Educa-
tion Project” (20 aprile 2022): AAS 114 (2022), 580.

145  Cfr Paolo VI, Esort. ap. Evangelii nuntiandi (8 dicembre 1975), n. 41: AAS 68 (1976), 31: 
« Se [l’uomo contemporaneo] ascolta i maestri lo fa perché sono dei testimoni », che cita Id., Discor-
so ai membri del “Consilium de Laicis” (2 ottobre 1974): AAS 66 (1974), 568.



194	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

80. In questo contesto, l’IA presenta sia opportunità che sfide. Se usata 

in maniera prudente, all’interno di una reale  relazione tra insegnante e 

studente e ordinata agli scopi autentici dell’educazione, essa può diventare 

una preziosa risorsa educativa, migliorando l’accesso all’istruzione e offren-

do un supporto personalizzato e riscontri immediati agli studenti. Questi 

vantaggi potrebbero migliorare l’esperienza dell’apprendimento, soprattutto 

nei casi in cui è necessaria un’attenzione particolare ai singoli o in cui  le 

risorse educative sono scarse.

81. D’altra parte, un compito essenziale dell’educazione è formare « l’in-

telletto a ragionare bene in tutte le materie, a protendersi verso la verità e 

ad afferrarla »,146 aiutando il « linguaggio della testa » a crescere in armonia 

con il « linguaggio del cuore » e il « linguaggio delle mani ».147 Tutto ciò poi è 

ancora più vitale in un’epoca segnata dalla tecnologia, in cui « non si tratta 

più soltanto di “usare” strumenti di comunicazione, ma di vivere in una 

cultura ampiamente digitalizzata che ha impatti profondissimi sulla nozione 

di tempo e di spazio, sulla percezione di sé, degli altri e del mondo, sul 

modo di comunicare, di apprendere, di informarsi, di entrare in relazione 

con gli altri ».148 Tuttavia, invece che promuovere « un intelletto colto » il 

quale « porta con sé potere e grazia in ogni lavoro e occupazione che in-

traprende »,149 l’ampio ricorso all’IA in ambito educativo potrebbe portare a 

un’accresciuta dipendenza degli studenti dalla tecnologia, intaccando la loro 

capacità di svolgere alcune attività in modo autonomo e un peggioramento 

della  dipendenza dagli schermi.150

82. Oltre a ciò, mentre alcuni sistemi di IA sono stati pensati in modo 

specifico per aiutare le persone a sviluppare le proprie capacità di pensiero 

critico e di risoluzione dei problemi, molti altri programmi si limitano a 

146  J.H. Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated, Discourse 6.1, Basil Monta-
gu Pickering, London 18733, 125-126.

147  Cfr Francesco, Incontro con gli studenti del Collegio Barbarigo di Padova nel 100° anno di 
fondazione (23 marzo 2019): L’Osservatore Romano, 24 marzo 2019, 8; Id., Discorso a rettori, docen-
ti, studenti e personale delle università e istituzioni pontificie romane (25 febbraio 2023): AAS 115 
(2023), 316.

148  Francesco, Esort. ap. Christus vivit  (25 marzo 2019), n. 86: AAS 111 (2019), 413, che cita 
XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, Documento finale (27 ottobre 2018), n. 
21: AAS 110 (2018), 1592.

149  J.H. Newman, The Idea of a University Defined and Illustrated, Discourse 7.6, Basil Monta-
gu Pickering, London 18733, 167.

150  Cfr Francesco, Esort. ap. Christus vivit (25 marzo 2019), n. 88: AAS 111 (2019), 413.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 195

fornire risposte invece di spingere gli studenti a reperirle da sé, oppure a 

scrivere essi stessi dei testi.151 Invece di allenare i giovani ad accumulare 

informazioni e a fornire veloci risposte, l’educazione dovrebbe « promuovere 

libertà responsabili, che nei punti di incrocio sappiano scegliere con buon 

senso e intelligenza ».152 A partire da questo, « l’educazione all’uso di for-

me di intelligenza artificiale dovrebbe mirare soprattutto a promuovere il 

pensiero critico. È necessario che gli utenti di ogni età, ma soprattutto i 

giovani, sviluppino una capacità di discernimento nell’uso di dati e contenuti 

raccolti sul web o prodotti da sistemi di intelligenza artificiale. Le scuole, 

le università e le società scientifiche sono chiamate ad aiutare gli studenti 

e i professionisti a fare propri gli aspetti sociali ed etici dello sviluppo e 

dell’utilizzo della tecnologia ».153

83. Come ricordava san Giovanni Paolo II, « nel mondo di oggi, carat-

terizzato da sviluppi tanto rapidi nella scienza e nella tecnologia, i compiti 

dell’Università cattolica assumono un’importanza e un’urgenza sempre mag-

giore ».154 In modo particolare, si esortano le Università Cattoliche a farsi 

presenti come grandi laboratori di speranza, in questo crocevia della storia. 

In chiave inter e transdisciplinare, esercitino « con sapienza e creatività »,155 

una ricerca accurata su questo fenomeno; contribuendo a fare emergere le 

potenzialità salutari nei diversi ambiti della scienza e della realtà; guidandole 

151  In un documento strategico del 2023 sull’uso dell’IA generativa in campo educativo e di 
ricerca, l’UNESCO rileva: « Una delle questioni chiave [dell’uso dell’IA generativa (GenAI) nell’e-
ducazione e nella ricerca] è capire se gli esseri umani possano eventualmente cedere all’IA i livelli 
elementari dei processi di pensiero e di acquisizione delle abilità, per concentrarsi invece sulle 
abilità cognitive di ordine superiore basandosi sulle risposte fornite da tali sistemi. La scrittura, 
per esempio, è spesso associata con la strutturazione del pensiero. Con la GenAI […], gli scrittori 
possono ora partire da un abbozzo ben organizzato fornito dall’algoritmo. Alcuni esperti hanno 
descritto l’uso della GenAI per generare testi in questo modo come uno “scrivere senza pensa-
re” » (UNESCO, Guidance for Generative AI in Education and Research [2023], 37-38). La filosofa 
tedesco-statunitense Hannah Arendt ha previsto questa possibilità già nel suo libro del 1959, La 
condizione umana, e ha messo in guardia: « Se dovesse alla fine essere vero che la conoscenza (nel 
senso di know-how) e il pensiero si sono separati una volta per tutte, allora diventeremmo davvero 
degli schiavi inutili, non tanto delle macchine quanto del nostro know-how » (H. Arendt, The Hu-
man Condition, The University of Chicago Press, Chicago 20182, 3; tr. it. Vita activa. La condizione 
umana, Milano 2017).

152  Francesco, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 262: AAS 108 (2016), 417.
153  Francesco,  Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024), n. 

7: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 3. Cfr Id., Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 
167: AAS 107 (2015), 914.

154  Giovanni Paolo II, Cost. ap. Ex corde Ecclesiae (15 agosto 1990), n. 7: AAS 82 (1990), 1479.
155  Francesco, Cost. ap. Veritatis gaudium (29 gennaio 2018), 4c: AAS 110 (2018), 9-10.



196	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

sempre verso applicazioni che siano eticamente qualificate, chiaramente al 

servizio della coesione delle nostre società e del bene comune; raggiungendo 

nuove frontiere del dialogo tra la Fede e la Ragione.

84. Inoltre, è noto che gli attuali programmi di IA possono fornire 

informazioni distorte o artefatte, inducendo gli studenti ad affidarsi a con-

tenuti inesatti. « In questo modo, non solo si corre il rischio di legittimare 

delle  fake news  e di irrobustire il vantaggio di una cultura dominante, ma 

di minare altresì il processo educativo  in nuce ».156 Con il tempo, la distin-

zione tra usi appropriati e non appropriati di tale tecnologia, sia in campo 

formativo che nella ricerca, potrebbe farsi più chiaro. Nello stesso tempo, 

un decisivo principio guida è che l’uso dell’IA dovrebbe sempre essere tra-

sparente e mai ambiguo.

IA, disinformazione, deepfake e abusi

85. L’IA è inoltre un sostegno alla dignità della persona umana se usata 

come ausilio nella comprensione di fatti  complessi oppure come guida a 

risorse valide per la ricerca della verità.157

86. Tuttavia, esiste anche un serio rischio che l’IA generi contenuti 

manipolati e informazioni false, i quali, essendo molto difficili da distin-

guere dai dati reali, possono facilmente trarre in inganno. Questo può 

accadere in modo accidentale come nel caso di “allucinazione” dell’IA, che 

si verifica quando un sistema generativo produce contenuti che sembrano 

riflettere la realtà, ma non sono veritieri. Sebbene sia difficile gestire 

questo fenomeno, poiché la generazione di informazioni che imitano quelle 

prodotte dagli esseri umani è una delle caratteristiche principali dell’IA, 

rappresenta una sfida tenere sotto controllo simili rischi. Le conseguenze 

di tali aberrazioni e false informazioni possono essere assai gravi. Pertanto, 

tutti coloro che producono ed utilizzano l’IA  dovrebbero impegnarsi per 

la veridicità e l’accuratezza delle informazioni elaborate da tali sistemi e 

diffuse al pubblico.

156  Francesco, Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia (Pu-
glia) (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 3.

157  Per esempio, potrebbe aiutare le persone ad accedere alle « molteplici […] risorse che l’uo-
mo possiede per promuovere il progresso nella conoscenza della verità » raccolte nelle opere fi-
losofiche (Giovanni Paolo II, Lett. enc. Fides et ratio [14 settembre 1998], n. 3: AAS 91 [1999], 7). 
Cfr ibid., n. 4: AAS 91 (1999), 7-8.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 197

87. Se, da un lato, l’IA ha il potenziale latente di generare contenuti 

fittizi, dall’altro c’è il problema ancora più preoccupante di un suo uso in-

tenzionale a fini di manipolazione. Ciò può accadere, ad esempio, quando 

un operatore umano o un’organizzazione  genera intenzionalmente e divul-

ga informazioni, come immagini, video e audio  deepfake, per ingannare 

o danneggiare. Un  deepfake  è una falsa rappresentazione di una persona 

che è stata modificata o generata da un algoritmo IA. Il pericolo costitu-

ito dai  deepfake  è particolarmente evidente quando sono usati per colpire 

o  danneggiare qualcuno: sebbene le immagini o i video possano essere in 

sé artificiali, i danni da questi provocati  sono reali, e lasciano « profonde 

cicatrici nel cuore di chi lo subisce », che così si sente « ferito nella sua 

dignità umana ».158

88. Più in generale, distorcendo « il rapporto con gli altri e con la 

realtà »,159 i prodotti audiovisivi contraffatti generati con l’IA possono pro-

gressivamente  minare le fondamenta della società. Ciò richiede un’attenta 

regolamentazione, poiché la disinformazione, specialmente attraverso media 

controllati o influenzati dall’IA, può diffondersi in modo non intenziona-

le, alimentando la polarizzazione politica e il malcontento sociale. Infatti, 

quando la società diventa indifferente alla verità, vari gruppi costruiscono 

le proprie versioni dei “fatti”, per cui i « rapporti e interdipendenze »,160 che 

sono alla base del vivere sociale, si indeboliscono. Poiché i deepfake inducono 

a mettere tutto in dubbio e i contenuti falsi generati dall’IA intaccano la 

fiducia in ciò che si vede e si ascolta, la polarizzazione e il conflitto non 

potranno che crescere. Un inganno così diffuso non è un problema secon-

dario: colpisce il cuore dell’umanità, demolendo quella fiducia fondamentale 

su cui si reggono le società.161

158  Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich.  Dignitas infinita  (8 aprile 2024), n. 43. 
Cfr ibid., nn. 61-62.

159  Francesco,  Messaggio per la LVIII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali  (24 
gennaio 2024): L’Osservatore Romano, 24 gennaio 2024, 8.

160  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 25: AAS 58 (1966), 
1053. Cfr Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), passim: AAS 112 (2020), 969-1074.

161  Cfr Francesco, Esort. ap. Christus vivit  (25 marzo 2019), n. 89: AAS 111 (2019), 414; Gio-
vanni Paolo II, Lett. enc. Fides et ratio (14 settembre 1998), n. 25: AAS 91 (1999), 25-26: « Nessuno 
può essere sinceramente indifferente alla verità del suo sapere. […] È la lezione di sant’Agostino 
quando scrive: “Molti ho incontrato che volevano ingannare, ma che volesse farsi ingannare, nes-
suno” », che cita Agostino d’Ippona, Confessionum libri tredecim, X, 23, 33: PL 32, 793.



198	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

89. Il contrasto alle falsificazioni alimentate dall’IA non è solamente 

un lavoro da esperti del settore, ma richiede gli sforzi di tutte le perso-

ne di buona volontà. « Se la tecnologia deve servire la dignità umana e 
non danneggiarla e se deve promuovere la pace piuttosto che la violenza, 
la comunità umana deve essere proattiva nell’affrontare queste tendenze 
nel rispetto della dignità umana e nel promuovere il bene ».162 Coloro che 
producono e condividono materiale generato con l’IA dovrebbero sempre 
avere cura di controllare la veridicità di quanto divulgano e, in ogni caso, 
dovrebbero « evitare la condivisione di parole e immagini degradanti per 
l’essere umano, ed escludere quindi ciò che alimenta l’odio e l’intolleranza, 
svilisce la bellezza e l’intimità della sessualità umana, sfrutta i deboli e gli 
indifesi ».163 Ciò richiede una continua prudenza e un attento discernimento 
da parte di ogni utente riguardo alla propria attività in rete.164

IA, privacy e controllo

90. Gli esseri umani sono intrinsecamente relazionali, per cui i dati che 
ogni persona crea nel mondo digitale possono essere visti come un’espres-
sione oggettivata di tale natura relazionale. Infatti, i dati non si limitano a 
trasmettere informazioni, ma veicolano  anche una conoscenza personale e 
relazionale, la quale, in un contesto sempre più digitalizzato, può diventare 
un potere sull’individuo. Inoltre, mentre alcuni tipi di dati possono tratta-
re aspetti pubblici della vita di una persona, altri dati possono arrivare a 
toccare la sua intimità, forse persino la sua coscienza. Tutto ciò conside-
rato, la riservatezza gioca un ruolo centrale nel proteggere i confini della 
vita interiore delle persone e nel garantire la loro libertà a relazionarsi, a 
esprimersi e a prendere decisioni senza essere controllati in modo indebito. 
Tale protezione è inoltre legata alla difesa della libertà religiosa, in quanto 
la sorveglianza digitale può essere usata anche  per esercitare un controllo 
sulla vita dei credenti e sull’espressione della loro fede.

91. Conviene affrontare la questione della riservatezza a partire dalla 
preoccupazione per una legittima libertà e per la dignità inalienabile della 

162  Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita (8 aprile 2024), n. 62.
163  Benedetto XVI,  Messaggio per la XLIII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Socia-

li (24 maggio 2009): L’Osservatore Romano, 24 gennaio 2009, 8.
164  Cfr Dicastero per la Comunicazione,  Verso una piena presenza. Riflessione pastorale sul 

coinvolgimento con i social media (28 maggio 2023), n. 41; Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Inter mirifi-
ca (4 dicembre 1963), nn. 4, 8-12: AAS 56 (1964), 146.148-149.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 199

persona al di là di ogni circostanza.165 In questo senso, il Concilio Vaticano 

II ha inserito il diritto « alla salvaguardia della vita privata » tra i dirit-

ti fondamentali necessari « per condurre una vita veramente umana », che 

dovrebbe essere esteso a tutte le persone, in virtù della loro « eminente 

dignità ».166 La Chiesa, inoltre, ha affermato il diritto al legittimo rispetto 

della vita privata nel contesto del diritto della persona a una buona re-

putazione, alla difesa della sua integrità fisica e mentale e a non subire 

violazioni e indebite intrusioni:167 tutti elementi afferenti al dovuto rispetto 

della dignità intrinseca della persona umana.168

92. I progressi nell’elaborazione e nell’analisi dei dati resi possibili 

dall’IA consentono di individuare degli schemi nel comportamento e nel 

pensiero di una persona anche a partire da una minima quantità di infor-

mazioni, rendendo così ancora più necessaria la riservatezza dei dati come 

salvaguardia della dignità e della natura relazionale della persona umana. 

Come ha osservato Papa Francesco, « mentre crescono atteggiamenti chiusi 

e intolleranti che ci isolano rispetto agli altri, si riducono o spariscono le 

distanze fino al punto che viene meno il diritto all’intimità. Tutto diventa 

una specie di spettacolo che può essere spiato, vigilato, e la vita viene 

esposta a un controllo costante ».169

93. Sebbene ci possano essere modi legittimi e corretti di usare l’IA in 

conformità alla dignità umana e al bene comune, non è giustificabile il suo 

impiego a fini di controllo per lo sfruttamento, per limitare la libertà delle 

persone oppure per avvantaggiare pochi a spese di molti. Il rischio di un 

165  Cfr Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita  (8 aprile 2024), nn. 1, 
6, 16, 24.

166  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 26: AAS 58 (1966), 
1046. Cfr Leone XIII, Lett. enc.  Rerum novarum  (15 maggio 1891), n. 32:  Acta Leonis XIII,  11 
(1892), 127: « A nessuno è lecito violare impunemente la dignità dell’uomo, di cui Dio stesso dispo-
ne con grande rispetto », citato in Giovanni Paolo II, Lett. enc. Centesimus annus (1 maggio 1991), 
n. 9: AAS 83 (1991), 804.

167  Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 2477, 2489; can. 220 CIC; can. 23 CCEO; Gio-
vanni Paolo II, Discorso in occasione della III Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamerica-
no (28 gennaio 1979), III, 1-2: Insegnamenti, II/1 (1979), 202-203.

168  Cfr Missione dell’Osservatore Permanente della Santa Sede presso le Nazioni Unite, Di-
chiarazione della Santa Sede durante la discussione tematica su altre misure di disarmo e sicurezza 
internazionale (24 ottobre 2022): « Il rispetto della dignità umana nello spazio digitale obbliga gli 
Stati a rispettare anche il diritto alla privacy, proteggendo i cittadini da una sorveglianza invaden-
te e consentendo loro di difendere i propri dati personali da accessi non autorizzati ».

169  Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 42: AAS 112 (2020), 984.



200	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

eccesso di sorveglianza deve essere monitorato da appositi enti di controllo, 
in modo da garantire trasparenza e pubblica responsabilità. Gli incaricati 
di tale controllo non dovrebbero mai eccedere la propria autorità, la quale 
deve sempre essere a favore della dignità e della libertà di ogni persona, 
in quanto base essenziale di una società giusta e a misura d’uomo.

94. Inoltre, « il rispetto fondamentale per la dignità umana postula di 
rifiutare che l’unicità della persona venga identificata con un insieme di 
dati ».170 Questo si applica in modo particolare a quegli usi dell’IA relativi 
alla valutazione delle singole persone o gruppi sulla base del loro compor-
tamento, caratteristiche o storia, una pratica nota come “credito sociale” 
(social scoring): « Nei processi decisionali sociali ed economici, dobbiamo 
essere cauti nell’affidare i giudizi ad algoritmi che elaborano dati raccolti, 
spesso in modo surrettizio, sugli individui e sulle loro caratteristiche e 
sui loro comportamenti passati. Tali dati possono essere contaminati da 
pregiudizi e preconcetti sociali. Tanto più che il comportamento passato 
di un individuo non dovrebbe essere usato per negargli l’opportunità di 
cambiare, di crescere e di contribuire alla società. Non possiamo permettere 
che gli algoritmi limitino o condizionino il rispetto della dignità umana, né 
che escludano la compassione, la misericordia, il perdono e, soprattutto, 
l’apertura alla speranza di un cambiamento della persona ».171

L’IA e la protezione della casa comune

95. L’IA ha numerose e promettenti applicazioni per migliorare il nostro 
rapporto con la casa comune che ci accoglie, come la creazione di modelli 
per la previsione di eventi climatici estremi, la proposta di soluzioni inge-
gneristiche per la riduzione del loro impatto, la gestione delle operazioni di 
soccorso e la predizione degli spostamenti di popolazione.172 Oltre a ciò, l’IA 

170  Francesco,  Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024),  
n. 5: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 3.

171  Francesco,  Discorso ai partecipanti all’incontro dei “Minerva Dialogues”  (27 marzo 
2023): AAS 115 (2023), 465.

172  Il  Report intermedio  del 2023 dell’Organo Consultivo sull’IA delle Nazioni Unite ha 
identificato una lista di « aspettative iniziali circa l’aiuto dell’IA nell’affrontare il cambiamento 
climatico » (Organo Consultivo sull’IA delle Nazioni Unite, Interim Report: Governing AI for Hu-
manity [dicembre 2023], 3). Il documento ha osservato che « insieme ai sistemi predittivi in grado 
di trasformare i dati in intuizioni e le intuizioni in azioni, gli strumenti dotati di IA possono 
aiutare a sviluppare nuove strategie e investimenti per ridurre le emissioni, influenzare nuovi 
investimenti del settore privato nel net zero, proteggere la biodiversità e costruire una capacità 
sociale di recupero ad ampia base » (ibid.).



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 201

può supportare l’agricoltura sostenibile, ottimizzare il consumo di energia e 

fornire sistemi di allarme rapido per le emergenze di salute pubblica. Tutti 

questi progressi potrebbero potenziare la capacità di recupero di fronte alle 

sfide legate al clima e promuovere uno sviluppo maggiormente sostenibile.

96. Nello stesso tempo, gli attuali modelli di IA e il sistema  hardwa-

re  che li supporta richiedono ingenti quantità di energia e di acqua e 

contribuiscono in modo significativo alle emissioni di CO2, oltre a con-

sumare risorse in modo intensivo. Una tale realtà è spesso celata dal 

modo in cui questa tecnologia è presentata nell’immaginario popolare, 

laddove parole del tipo il  cloud  (letteralmente: la “nuvola”)173 possono 

dare l’impressione che i dati siano conservati ed elaborati in un reame 

intangibile, distinto dal mondo fisico. Invece, il  cloud  non è un dominio 

etereo separato dal mondo fisico, bensì, come ogni dispositivo infor-

matico, ha bisogno di macchine, cavi ed energia. Lo stesso vale per la 

tecnologia alla base dell’IA. Man mano che tali sistemi crescono in com-

plessità, specialmente i modelli linguistici di grandi dimensioni (Large 

Language Models, LLM), essi richiedono un insieme di dati sempre più 

ampio, un’accresciuta potenza computazionale e imponenti infrastrutture 

di stoccaggio (storage)  dei dati. Considerando il pesante tributo che tali 

tecnologie esigono dall’ambiente, lo sviluppo di soluzioni sostenibili è 

vitale per ridurre il loro impatto sulla “casa comune”.

97. Allora, come insegna Papa Francesco, è importante « cercare soluzioni 

non solo nella tecnica, ma anche in un cambiamento dell’essere umano ».174 

Del resto, una corretta concezione della creazione sa riconoscere che il 

valore di tutte le cose create non si può ridurre alla mera utilità. Pertanto, 

una gestione pienamente umana della terra rifiuta il distorto antropocen-

trismo del paradigma tecnocratico, che cerca di « estrarre tutto quanto è 

possibile » dalla natura,175 e del « mito del progresso », secondo il quale « i 

problemi ecologici si risolveranno semplicemente con nuove applicazioni 

tecniche, senza considerazioni etiche né cambiamenti di fondo ».176 Una tale 

mentalità deve cedere il posto a una visione più olistica, che rispetti l’ordine 

173  Si tratta di una rete di server fisici sparsi nel mondo che consente agli utenti di immagaz-
zinare, elaborare e gestire i propri dati da remoto, senza la necessità di spazio d’archiviazione o 
potenza computazionale nei dispositivi locali.

174  Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 9: AAS 107 (2015), 850.
175  Ibid., n. 106: AAS 107 (2015), 890.
176  Ibid., n. 60: AAS 107 (2015), 870.



202	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

della creazione e promuova il bene integrale della persona umana, senza 

trascurare la salvaguardia della « nostra casa comune ».177

L’IA e la guerra

98. Il Concilio Vaticano II e il successivo magistero pontificio hanno 

sostenuto con vigore che la pace non è  la mera assenza di guerra e non 

si limita al mantenimento di un equilibrio di poteri tra avversari. Invece, 

secondo le parole di sant’Agostino, la pace è « la tranquillità dell’ordine ».178 

Non si può raggiungere, infatti, la pace senza la tutela dei beni delle per-

sone, la libera comunicazione, il rispetto della dignità delle persone e dei 

popoli, e la pratica assidua della fraternità. La pace è opera della giusti-

zia ed effetto della carità e non può realizzarsi attraverso la sola forza o 

la semplice assenza di guerra; piuttosto, deve essere edificata anzitutto 

attraverso la paziente diplomazia, l’attiva promozione della giustizia, la 

solidarietà, lo sviluppo umano integrale e il rispetto della dignità di tutte 

le persone.179 In questo modo, mai si deve consentire che strumenti pensati 

per mantenere una certa pace siano adoperati a fini di ingiustizie, violenze 

od oppressione, ma devono sempre essere subordinati alla « ferma volontà di 

rispettare gli altri uomini e gli altri popoli e la loro dignità, e [alla] assidua 

pratica della fratellanza ».180

99. Mentre le capacità analitiche dell’IA potrebbero essere impiegate 

per aiutare le nazioni a ricercare la pace e a garantire la sicurezza, l’« uti-

lizzo bellico dell’intelligenza artificiale » può essere assai problematico. Papa 

Francesco ha osservato che « la possibilità di condurre operazioni militari 

attraverso sistemi di controllo remoto ha portato a una minore percezione 

della devastazione da essi causata e della responsabilità del loro utilizzo, 

contribuendo a un approccio ancora più freddo e distaccato all’immensa 

tragedia della guerra ».181 Inoltre, la facilità con cui le armi, rese autono-

177  Ibid., nn. 3, 13: AAS 107 (2015), 848.852.
178  Agostino d’Ippona, De Civitate Dei, XIX, 13, 1: PL 41, 460.
179  Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), nn. 77-82: AAS 58 

(1966), 1100-1107; Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 256-262: AAS 112 (2020), 
1060-1063; Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita (8 aprile 2024), nn. 38-
39; Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 2302-2317.

180  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 78: AAS 58 (1966), 1101.
181  Francesco,  Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024), n. 

6: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 3.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 203

me, rendono più praticabile la guerra va contro lo stesso principio della 

guerra come ultima risorsa in caso di legittima difesa,182 accrescendo le 

risorse belliche ben oltre la portata del controllo umano e accelerando 

una corsa destabilizzante agli armamenti con conseguenze devastanti per 

i diritti umani.183

100. In particolare, i sistemi di armi autonome e letali, in grado di 

identificare e colpire obiettivi senza intervento umano diretto, sono « grave 

motivo di preoccupazione etica », poiché essi mancano della « esclusiva ca-

pacità umana di giudizio morale e di decisione etica ».184 Per queste ragioni, 

Papa Francesco con urgenza ha invitato a ripensare lo sviluppo di tali armi 

per bandirne l’uso, « cominciando già da un impegno fattivo e concreto per 

introdurre un sempre maggiore e significativo controllo umano. Nessuna 

macchina dovrebbe mai scegliere se togliere la vita ad un essere umano ».185

101. Poiché è breve lo scarto tra macchine in grado di uccidere con 

precisione in modo autonomo e altre capaci di distruzione di massa, alcuni 

ricercatori impegnati nel campo dell’IA hanno espresso la preoccupazione 

che tale tecnologia rappresenti un “rischio esistenziale”, essendo essa in 

grado di agire in modi che potrebbero minacciare la sopravvivenza dell’uma-

nità o di intere regioni. Quest’eventualità va presa in seria considerazione, 

in linea con la costante preoccupazione nei confronti di quelle tecnologie 

che danno alla guerra « un potere distruttivo incontrollabile, che colpisce 

molti civili innocenti »,186 senza risparmiare nemmeno i bambini. In questo 

182  Cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, nn. 2308-2310.
183  Cfr Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), nn. 80-81: AAS 58 

(1966), 1013-1105.
184  Francesco, Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace (1 gennaio 2024), n. 6: L’Osser-

vatore Romano, 14 dicembre 2023, 3. Cfr Id., Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a 
Borgo Egnazia (Puglia) (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 2: « Abbiamo bisogno 
di garantire e tutelare uno spazio di controllo significativo dell’essere umano sul processo di scelta dei 
programmi di intelligenza artificiale: ne va della stessa dignità umana ».

185  Francesco, Discorso alla Sessione del G7 sull’Intelligenza Artificiale a Borgo Egnazia (Pu-
glia)  (14 giugno 2024): L’Osservatore Romano, 14 giugno 2024, 2. Cfr Missione dell’Osservatore 
Permanente della Santa Sede presso le Nazioni Unite, Dichiarazione della Santa Sede al Gruppo 
di Lavoro II sulle tecnologie emergenti presso la Commissione Disarmo dell’ONU (3 aprile 2024): 
« Lo sviluppo e l’uso di sistemi di armi autonome letali che mancano di un appropriato controllo 
umano susciterebbero fondamentali preoccupazioni etiche, dato che tali sistemi non possono 
mai essere soggetti moralmente responsabili in grado di rispettare il diritto internazionale 
umanitario ».

186  Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 258: AAS 112 (2020), 1061. Cfr Conc. 
Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 80: AAS 58 (1966), 1103-1104.



204	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

contesto, risulta più che mai urgente  l’appello di  Gaudium et spes  a « con-

siderare l’argomento della guerra con mentalità completamente nuova ».187

102. Allo stesso tempo, mentre i rischi teorici dell’IA meritano attenzio-

ne, ci sono anche pericoli più urgenti e immediati che riguardano il modo 

in cui individui con intenzioni malevole potrebbero farne uso.188 L’IA, come 

qualsiasi altro strumento, è un’estensione del potere dell’umanità e, sebbene 

non si possa prevedere tutto ciò che essa riuscirà a compiere, purtroppo 

è ben noto ciò che gli esseri umani sono in grado di fare. Le atrocità 

già  commesse nel corso della storia umana bastano a  suscitare profonde 

preoccupazioni circa i potenziali abusi  dell’IA.

103. Come ha osservato san Giovanni Paolo II, « l’umanità possiede oggi 

strumenti d’inaudita potenza: può fare di questo mondo un giardino, o ri-

durlo a un ammasso di macerie ».189 In questa prospettiva, la Chiesa ricorda, 

con Papa Francesco, che « la libertà umana può offrire il suo intelligente 

contributo verso un’evoluzione positiva » oppure indirizzarsi « in un percorso 

di decadenza e di distruzione reciproca ».190 Per evitare che l’umanità pre-

cipiti in spirali di autodistruzione,191 è necessario assumere una posizione 

netta contro tutte le applicazioni della tecnologia che minacciano intrinse-

camente la vita e la dignità della persona umana. Tale impegno richiede un 

attento discernimento sull’uso dell’IA, in particolare circa le applicazioni di 

difesa militare, per garantire che sempre rispetti la dignità umana e sia al 

servizio del bene comune. Lo sviluppo e l’impiego dell’IA negli armamenti 

dovrebbero essere soggetti ai più alti livelli di controllo etico, avendo cura 

che siano rispettati la dignità umana e la sacralità della vita.192

187  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 80: AAS 58 (1966), 
1103-1104.

188  Cfr Francesco, Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024), n. 
6: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 3: « Non possiamo nemmeno ignorare la possibilità 
che armi sofisticate finiscano nelle mani sbagliate, facilitando, ad esempio, attacchi terroristici 
o interventi volti a destabilizzare istituzioni di governo legittime. Il mondo, insomma, non ha 
proprio bisogno che le nuove tecnologie contribuiscano all’iniquo sviluppo del mercato e del com-
mercio delle armi, promuovendo la follia della guerra ».

189  Giovanni Paolo II, Atto di affidamento a Maria Santissima in occasione del Giubileo dei 
Vescovi (8 ottobre 2000), n. 3: Insegnamenti, XXIII/2 (2000), 565.

190  Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 79: AAS 107 (2015), 878.
191  Cfr Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 51: AAS 101 (2009), 687.
192  Cfr Dicastero per la Dottrina della Fede, Dich. Dignitas infinita (8 aprile 2024), nn. 38-39.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 205

L’IA e il rapporto dell’umanità con Dio

104. La tecnologia offre mezzi efficienti per scoprire e sviluppare le 

risorse del pianeta, sebbene, in alcuni casi, l’umanità ceda sempre di più 

il controllo di queste risorse alle macchine. All’interno di alcuni circoli di 

scienziati e futuristi, si respira un certo ottimismo a proposito delle po-

tenzialità dell’intelligenza artificiale generale (AGI), una forma ipotetica di 

IA che potrebbe raggiungere o superare l’intelligenza umana in grado di 

portare a progressi al di là di ogni immaginazione. Alcuni ipotizzano addi-

rittura che l’AGI sarebbe capace di raggiungere capacità super-umane. Man 

mano che la società si allontana dal legame con il trascendente, alcuni sono 

tentati di rivolgersi all’IA alla ricerca di senso o di pienezza, desideri che 

possono trovare la loro vera soddisfazione solo nella comunione con Dio.193

105. Tuttavia,  la presunzione di sostituire Dio con un’opera delle pro-

prie mani è idolatria, dalla quale la Sacra Scrittura mette in guardia (ad 

es.  Es  20, 4; 32, 1-5; 34, 17). Inoltre, l’IA può risultare ancora più se-

ducente rispetto agli idoli tradizionali: infatti, a differenza di questi che 

« hanno bocca e non parlano, hanno occhi e non vedono, hanno orecchi e 

non odono » (Sal  115, 5-6), l’IA può “parlare”, o, almeno, dare l’illusione di 

farlo (cfr  Ap  13, 15). Invece, occorre ricordare che l’IA non è altro che un 

pallido riflesso dell’umanità, essendo prodotta da menti umane, addestrata 

a partire da materiale prodotto da esseri umani, predisposta a stimoli uma-

ni e sostenuta dal lavoro umano. Non può avere molte delle capacità che 

sono specifiche della vita umana, ed è anche fallibile. Per cui, ricercando 

in essa un “Altro” più grande con cui condividere la propria esistenza e 

responsabilità, l’umanità rischia di creare un sostituto di Dio. In definitiva, 

non è l’IA a essere divinizzata e adorata, ma l’essere umano, per diventare, 

in questo modo, schiavo della propria stessa opera.194

193  Cfr Agostino d’Ippona, Confessionum libri tredecim, I, 1, 1: PL 32, 661.
194  Cfr Giovanni Paolo II, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), n. 28: AAS 80 

(1988), 548: « Oggi si comprende meglio che la pura accumulazione di beni e di servizi […] non 
basta a realizzare la felicità umana. Né, di conseguenza, la disponibilità dei molteplici benefici 
reali, apportati negli ultimi tempi dalla scienza e dalla tecnica, compresa l’informatica, comporta 
la liberazione da ogni forma di schiavitù. Al contrario, […] se tutta la massa delle risorse e delle 
potenzialità, messe a disposizione dell’uomo, non è retta da un intendimento morale e da un orien-
tamento verso il vero bene del genere umano, si ritorce facilmente contro di lui per opprimerlo ». 
Cfr ibid., nn. 29, 37: AAS 80 (1988), 550-551.563-564.



206	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

106. Anche se può essere messa a servizio dell’umanità e contribuire 

al bene comune, l’IA è comunque un prodotto di mani umane, che porta 

« l’impronta dell’arte e dell’ingegno umano » (At  17, 29), a cui non deve 

mai essere attribuito un valore sproporzionato. Come afferma il libro della 

Sapienza: « Li ha fabbricati un uomo, li ha plasmati uno che ha avuto il 

respiro in prestito. Ora nessun uomo può plasmare un dio a lui simile; 

essendo mortale, egli fabbrica una cosa morta con mani empie. Egli è 

sempre migliore degli oggetti che venera, rispetto ad essi egli ebbe la vita, 

ma quelli mai » (Sap  15, 16-17).

107. Al contrario, « nella sua interiorità, [l’essere umano] trascende l’u-

niverso delle cose: in quelle profondità egli torna, quando fa ritorno a 

se stesso, là dove lo aspetta quel Dio che scruta i cuori là dove sotto lo 

sguardo di Dio egli decide del suo destino ».195 È nel cuore – ricorda Papa 

Francesco – che ogni persona scopre la « paradossale connessione tra la 

valorizzazione di sé e l’apertura agli altri, tra l’incontro personalissimo con 

sé stessi e il dono di sé agli altri ».196 Per questo, « solo il cuore è capace di 

mettere le altre facoltà e passioni e tutta la nostra persona in atteggiamento 

di riverenza e di obbedienza amorosa al Signore »,197 il quale « ci offre di 

trattarci come un “tu” sempre e per sempre ».198

VI. Riflessione finale

108. Considerando tutte le varie sfide poste dal progresso tecnologi-

co, Papa Francesco ha rilevato il bisogno di uno sviluppo « per quanto 

riguarda la responsabilità, i valori e la coscienza » in modo proporzionale 

all’incremento delle possibilità offerte da questa tecnologia,199 riconoscendo 

che « quanto più cresce la potenza degli uomini, tanto più si estende e si 

allarga la loro responsabilità ».200

195  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 14: AAS 58 (1966), 1036.
196  Francesco, Lett. enc. Dilexit nos (24 ottobre 2024), n. 18: L’Osservatore Romano, 24 ottobre 

2024, 6.
197  Ibid., n. 27: L’Osservatore Romano, 24 ottobre 2024, 5.
198  Ibid., n. 25: L’Osservatore Romano, 24 ottobre 2024, 5-6.
199  Francesco, Lett. enc.  Laudato si’  (24 maggio 2015), n. 105:  AAS  107 (2015), 889. Cfr R. 

Guardini, Das Ende der Neuzeit, Werkbund Verlag, Würzburg 19659, 87ss. (tr. it. La fine dell’epoca 
moderna, Brescia 1984).

200  Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 34: AAS 58 (1966), 1053.



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 207

109. D’altra parte, « la questione essenziale e fondamentale » resta sempre 

quella « se l’uomo, come uomo, nel contesto di questo progresso, diventi 

veramente migliore, cioè più maturo spiritualmente, più cosciente della 

dignità della sua umanità, più responsabile, più aperto agli altri, in parti-

colare verso i più bisognosi e più deboli, più disponibile a dare e portare 

aiuto a tutti ».201

110. È  decisivo, di conseguenza, saper valutare criticamente le singole 

applicazioni nei contesti particolari, al fine di determinare se esse promuo-

vano o meno la dignità e la vocazione umane e il bene comune. Come per 

molte tecnologie, gli effetti delle diverse applicazioni dell’IA possono non 

essere sempre prevedibili ai loro inizi. Nella misura in cui tali applicazioni 

e il loro impatto sociale diventano più chiari, si dovrebbero cominciare a 

fornire adeguati riscontri a tutti i livelli della società, secondo il principio 

di sussidiarietà. È importante che i singoli utenti, le famiglie, la società 

civile, le imprese, le istituzioni, i governi e le organizzazioni internazionali, 

ciascuno al proprio livello di competenza, si impegnino affinché sia assicu-

rato un uso dell’IA confacente al bene di tutti.

111. Oggi, una sfida significativa e un’opportunità per il bene comune sta 

nel considerare tale tecnologia entro un orizzonte di intelligenza relazionale, 

la quale pone in evidenza l’interconnessione dei singoli e delle comunità ed 

esalta la responsabilità condivisa per favorire il benessere integrale dell’al-

tro. Il filosofo del XX secolo Nikolaj Berdjaev ha osservato che le persone 

spesso incolpano le macchine dei problemi individuali e sociali; tuttavia, 

« questo non fa che umiliare l’uomo e non corrisponde alla sua dignità », 

perché « è una cosa indegna trasferire la responsabilità dall’uomo a una 

macchina ».202 Solo la persona umana può dirsi moralmente responsabile, e 

le sfide di una società tecnologica riguardano in ultima analisi il suo  spi-

rito. Perciò, per fronteggiare tali sfide si « richiede un rinvigorimento della 

sensibilità spirituale ».203

201  Giovanni Paolo II, Lett. enc.  Redemptor hominis  (4 maggio 1979), n. 15:  AAS  71 (1979), 
287-288.

202  N. Berdjaev, « Man and Machine », in C. Mitcham – R. Mackey (edd.), Philosophy and Tech-
nology: Readings in the Philosophical Problems of Technology, The Free Press, New York 19832, 
212-213.

203  Ibid., 210.



208	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

112. Un ulteriore punto da considerare è l’appello, suscitato dalla com-

parsa dell’IA sulla scena mondiale, a  rinnovare la valorizzazione di tutto 

ciò che è umano.  Come ha osservato molti anni fa lo scrittore cattolico 

francese Georges Bernanos, « il pericolo non si trova nella moltiplicazione 

delle macchine, ma nel numero sempre crescente di uomini abituati, fin 

dall’infanzia, a non desiderare altro che ciò che le macchine possono dare ».204 

La sfida è tanto vera oggi quanto allora, poiché la rapida avanzata della 

digitalizzazione comporta il rischio di un “riduzionismo digitale”, per il 

quale le esperienze non quantificabili vanno messe da parte e poi dimen-

ticate, oppure ritenute irrilevanti perché non calcolabili in termini formali. 

L’IA dovrebbe essere utilizzata solo come uno strumento complementare 

all’intelligenza umana e non sostituire la sua ricchezza.205 Coltivare quegli 

aspetti della vita umana che vanno oltre il calcolo è di cruciale importanza 

per preservare una « autentica umanità », la quale « sembra abitare in mezzo 

alla civiltà tecnologica, quasi impercettibilmente, come la nebbia che filtra 

sotto una porta chiusa ».206

La vera sapienza

113. Oggi, la vasta estensione della conoscenza è accessibile in modi che 

avrebbero riempito di meraviglia le generazioni passate; per impedire, tut-

tavia, che i progressi della scienza rimangano umanamente e spiritualmente 

sterili, si deve andare oltre la mera accumulazione di dati e adoperarsi per 

raggiungere una vera sapienza.207

114. Questa sapienza è il dono di cui l’umanità ha più bisogno per affron-

tare le profonde questioni e le sfide etiche poste dall’IA: « Solo dotandoci di 

uno sguardo spirituale, solo recuperando una sapienza del cuore, possiamo 

204  G. Bernanos, « La révolution de la liberté » (1944), in Id., Le Chemin de la Croix-des-Âmes, 
Rocher, Monaco 1987, 829.

205  Cfr Francesco, Incontro con gli studenti del Collegio Barbarigo di Padova nel 100° anno di 
fondazione (23 marzo 2019): L’Osservatore Romano, 24 marzo 2019, 8; Id., Discorso a rettori, docen-
ti, studenti e personale delle università e istituzioni pontificie romane (25 febbraio 2023): AAS 115 
(2023), 316.

206  Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 112: AAS 107 (2015), 892-893.
207  Cfr Bonaventura da Bagnoregio,  Collationes in Hexaemeron,  XIX, 3; Francesco, Lett. 

enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 50: AAS 112 (2020), 986: « Il cumulo opprimente di informa-
zioni che ci inonda non equivale a maggior saggezza. La saggezza non si fabbrica con impazienti 
ricerche in internet, e non è una sommatoria di informazioni la cui veracità non è assicurata. In 
questo modo non si matura nell’incontro con la verità ».



	 Dicasterium pro Doctrina Fidei et Dicasterium de Cultura et Educatione	 209

leggere e interpretare la novità del nostro tempo ».208 Questa « sapienza del 

cuore » è « quella virtù che ci permette di tessere insieme il tutto e le parti, 

le decisioni e le loro conseguenze ». L’umanità non può « pretendere questa 

sapienza dalle macchine », in quanto essa « si lascia trovare da chi la cerca 

e si lascia vedere da chi la ama; previene chi la desidera e va in cerca di 

chi ne è degno (cfr  Sap  6, 12-16) ».209

115. In un mondo segnato dall’IA, abbiamo bisogno della grazia dello 

Spirito Santo, il quale « permette di vedere le cose con gli occhi di Dio, di 

comprendere i nessi, le situazioni, gli avvenimenti e di scoprirne il senso ».210

116. Poiché « ciò che misura la perfezione delle persone è il loro grado 

di carità, non la quantità di dati e conoscenze che possono accumulare »,211 

il modo in cui si adotta l’IA « per includere gli ultimi, cioè i fratelli e le 

sorelle più deboli e bisognosi, è la misura rivelatrice della nostra umanità ».212 

Questa saggezza può illuminare e guidare un uso di tale tecnologia che sia 

centrato sull’essere umano, che come tale può aiutare a promuovere il bene 

comune, ad aver cura della “casa comune”, ad avanzare nella ricerca della 

verità, a sostenere lo sviluppo umano integrale, a favorire la solidarietà e 

la fraternità umana, per poi condurre l’umanità al suo fine ultimo: la felice 

e piena comunione con Dio.213

117. Nella prospettiva della sapienza, i credenti saranno in grado di 

operare come agenti responsabili capaci di usare questa tecnologia per 

promuovere una visione autentica della persona umana e della società,214 

a partire da una comprensione del progresso tecnologico come parte del 

disegno di Dio per la creazione: un’attività che l’umanità è chiamata a 

ordinare verso il Mistero Pasquale di Gesù Cristo, nella costante ricerca 

del Vero e del Bene.

208  Francesco,  Messaggio per la LVIII Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali  
(24 gennaio 2024): L’Osservatore Romano, 24 gennaio 2024, 8.

209  Ibid.
210  Ibid.
211  Francesco, Esort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), n. 37: AAS 110 (2018), 1121.
212  Francesco,  Messaggio per la LVII Giornata Mondiale della Pace  (1 gennaio 2024),  

n. 6: L’Osservatore Romano, 14 dicembre 2023, 3. Cfr Id., Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 
n. 112: AAS 107 (2015), 892-893; Id., Esort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), n. 46: AAS 110 
(2018), 1123-1124.

213  Cfr Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 112: AAS 107 (2015), 892-893.
214  Cfr Francesco, Discorso ai partecipanti al Seminario “Il bene comune nell’era digitale” (27 

settembre 2019): AAS 111 (2019), 1570-1571.



210	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

Il Sommo Pontefice Francesco, nell’Udienza concessa il giorno 14 gen-

naio 2025 ai sottoscritti Prefetti e Segretari del Dicastero per la Dottrina 

della Fede e del Dicastero per la Cultura e l’Educazione, ha approvato la 

presente  Nota  e ne ha ordinato la pubblicazione.

Dato in Roma, presso le sedi del Dicastero per la Dottrina della Fede 

e del Dicastero per la Cultura e l’Educazione, il 28 gennaio 2025, Memoria 

Liturgica di San Tommaso d’Aquino, Dottore della Chiesa.

  Víctor Manuel Card. Fernández 	     José Card. Tolentino de Mendonça

	      Prefetto	 			             Prefetto

 	  

Mons. Armando Matteo			          Paul Tighe

        Segretario				               Segretario 
     per la Sezione Dottrinale		   	     per la Sezione Cultura



	 Dicasterium pro Episcopis	 211

DICASTERIUM PRO EPISCOPIS

BAIOCENSIS

De nominis dioecesis mutatione

DECRETUM

Ad fulgidam memonam fidei servandam episcopalis Ecclesiae Lexovien-

sis, olim extinctae, Summus Pontifex Pius PP. IX anno 1854 eiusdem titulum 

episcopalem revocavit Episcopo Baiocensi tribuendum. 

Maxime quidem ob testimonium vitae Sanctae Teresiae a Iesu Infante, 

virginis et Ecclesiae doctoris, praeminentia Lexoviorum magis magisque 

aucta est. 

Omnibus perpensis, Exc.mo P.D. Iacobo Habert, Episcopo Baiocensi, 

visum est, ut, pro pastoralibus rationibus et ad confirmanda vincula inter 

dioecesim Baiocensem et titulum Lexoviensem permanentia, ipsius dioecesis 

Baiocensis nomini titulus Lexoviensis adderetur. Ipse enim id ab Apostolica 

Sede humiliter expostulavit. 

Dicasterium igitur pro Episcopis, praehabito favorabili voto Exc.mi P.D.  

Caelestini Migliore, Archiepiscopi titularis Canusini et in Francogallia Apo-

stolici Nuntii, ac libenter annuente Exc.mo P.D. Dominico Lebrun, Archiepi-

scopo Metropolita Rothomagensi, vigore specialium facultatum sibi a Summo 

Pontifice Francisco, Divina Providentia PP., tributarum, porrectas preces 

benigne censuit excipiendas. 

Quapropter idem Dicasterium, praesenti Decreto, perinde valituro, ac si 

Apostolicae sub plumbo Litterae datae forent, decemit, ut nomini dioecesis 

Baiocensis antiquus titulus Lexoviensis uniatur, ita ut posthac dioecesis, de 

qua agitur, Baiocensis - Lexoviensis vocari possit, eiusque Episcopus Baio-

censis - Lexoviensis nuncupetur. 

Ad haec perficienda Dicasterium pro Episcopis deputat memoratum Nun-

tium Apostolicum in Francogallia, necessarias et opportunas eidem tribuens 

facultates etiam subdelegandi, ad effectum de quo agitur, quemlibet virum 



212	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

in ecclesiastica dignitate constitutum, onere imposito ad idem Dicasterium 

pro Episcopis authenticum exemplar actus peractae exsecutionis remittendi. 

Contrariis quibuslibet minime obstantibus. 

Datum Romae, ex Aedibus Dicasterii pro Episcopis, die 6 mensis Ianua-

rii, Anno Domini 2025. 

Robertus Franciscus Card. Prevost

Praefectus

L.  G  S.

G Ilson de Jesus Montanari

Secretarius



	 Dicasterium pro Episcopis	 213

PROVISIO ECCLESIARUM

Latis decretis a Dicasterio pro Episcopis, Sanctissimus Dominus Fran-

ciscus PP., per Apostolicas sub plumbo Litteras, iis quae sequuntur Ecclesiis 

sacros praefecit Praesules:

die 6 Ianuarii 2025. — Metropolitanae Ecclesiae Vashingtonensi Em.mum  

P.D. Robertum Valtherum Cardinalem McElroy, hactenus Episcopum dioe-

cesis Sancti Didaci. 

— Episcopali Ecclesiae Bumburiensi R.P. Georgium Kolodziej, S.D.S., 

hactenus Superiorem Regionalem Australiae. 

die 7 Ianuarii. — Episcopali Ecclesiae Caesenatensi - Sarsinatensi  

Exc.mum P.D. Antonium Iosephum Caiazzo, hactenus Archiepiscopum archi-

dioecesis Materanensis - Montis Pelusii et Episcopum dioecesis Tricaricensis, 

in persona huius Episcopi unitarum, cum archiepiscopali dignitate seu titulo 

ad personam. 

die 9 Ianuarii. — Episcopali Ecclesiae Guairiensi Exc.mum P.D. Paulum 

Modestum González Pérez, S.D.B., hactenus Episcopum dioecesis Guasdua-

litanae. 

— Episcopali Ecclesiae Catalaunensi R.D. Franciscum Javary, e clero 

dioecesis Nemptodurensis, hactenus ibidem Parochum in oppido v.d. Bag-

neux. 

die 10 Ianuarii. — Episcopali Ecclesiae Sinus Tonitralis R.D. Alanum 

Campeau, e clero dioecesis Londonensis, hactenus ibidem Curionem paroe-

ciae S. Ioseph in oppido v.d. Dryden. 

die 12 Ianuarii. — Titulari Episcopali Ecclesiae Aquensi in Maureta-

nia R.D. Philippum Ciampanelli, Subsecretarium Dicasterii pro Ecclesiis 

Orientalibus. 

— Titulari Episcopali Ecclesiae Regiensi R.D. Carolum Mariam Polva-

ni, Secretarium Dicasterii de Cultura et Educatione, cum archiepiscopali 

dignitate seu titulo ad personam. 



214	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

die 14 Ianuarii 2025. — Metropolitanae Ecclesiae Pictaviensi Exc.mum 

P.D. Hieronymum Beau, hactenus Archiepiscopum Bituricensem. 

die 15 Ianuarii. — Titulari Episcopali Ecclesiae Tolentinae R.D. Mau-

ricium Bravi, Nuntium Apostolicum, cum archiepiscopali dignitate. 

die 20 Ianuarii. — Metropolitanae Ecclesiae Galvestoniensi - Housto-

niensi Exc.mum P.D. Iosephum Stephanum Vásquez, hactenus Episcopum 

Austiniensem. 

die 25 Ianuarii. — Episcopali Ecclesiae Neograndicasensi R.D. Victo-

rem Melchiorem Quintana Quezada, e clero archidioecesis Chihuahuensis, 

hactenus ibidem Parochum. 

— Coadiutorem Ecclesiae Moreliensis Exc.mum P.D. Iosephum Arman-

dum Álvarez Cano, hactenus Episcopum Tampicensem. 

die 28 Ianuarii. — Episcopali Ecclesiae Aesinae Exc.mum P.D. Paulum 

Ricciardi, hactenus Episcopum titularem Gabinum et Urbis Auxiliarem 

— Episcopali Ecclesiae Garzonensi R.D. Iacobum Albertum Cabrera Ar-

cos, e clero dioecesis Pastopolitanae, ibique hactenus Parochum et Modera-

torem Sedis pro Formatione Sacerdotali vulgo nuncupatae « Cristo Maestro ». 

die 31 Ianuarii. — Titulari Episcopali Ecclesiae Guzabetensi R.D. Ioan-

nem Freitag, e clero dioecesis Graecensis-Seccoviensis, ibique hactenus Mo-

deratorem Unitatis Pastoralis vulgo nuncupatae « An del Eisenstraße » et 

Capellanum militum, quem deputavit Auxiliarem eiusdem dioecesis.  

— Episcopali Ecclesiae Sancti Hyacinthi Exc.mum P.D. Gustavum Adol-

phum Rosales Escobar, hactenus Episcopum titularem Glavinitzensem et 

Auxiliarem archidioecesis Guayaquilensis. 

die 1 Februarii. — Titulari Episcopali Ecclesiae Ubazensi Exc.mum P.D. 

Iosephum Mariam Baliña, hactenus Episcopum emeritum dioecesis Maris 

Platensis, quem constituit Auxiliarem dioecesis Chascomusensis. 

die 2 Februarii. — Episcopali Ecclesiae Jarensi R.D. Midyphil Bermejo 

Billones, hactenus Episcopum titularem Tagaratensem et Auxiliarem Cae-

buanum. 



	 Dicasterium pro Episcopis	 215

die 5 Februarii 2025. — Episcopum Coadiutorem Anapolitanum Exc.mum  

P.D. Valdemarum Passini Dalbello, hactenus Episcopum Lucianiensem. 

die 6 Februarii. — Metropolitanae Ecclesiae Pisanae R.P. Xaverium 

Cannistrà, O.C.D., iam Praepositum Generalem huius Ordinis, hactenus 

Vicarium Paroecialem paroeciae Sancti Pancratii in Urbe. 

— Titulari Episcopali Ecclesiae Zellensi R.D. Samuelem Sangalli, Se-

cretarium Adiunctum Dicasterii pro Evangelizatione, cum archiepiscopali 

dignitate seu titulo ad personam. 

— Titulo Sedis Suburbicariae Albanensis Em.mum ac Rev.mum D.num 

Robertum Franciscum S.R.E. Card. Prevost, O.S.A., Dicasterii pro Episcopis 

Praefectum. 

  



216	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

DIARIUM ROMANAE CURIAE

Sua Santità il Papa Francesco ha ricevuto in udienza in 
occasione della presentazione delle Lettere Credenziali:

Venerdì, 7 febbraio, S.E. il Sig. Timur Primbetov, Ambascia-
tore del Kazakhstan.

Il Romano Pontefice ha altresì ricevuto in Udienza:

Venerdì, 24 gennaio, S.E. la Sig.ra Myriam Spiteri Debono, 
Presidente della Repubblica di Malta;

Sabato, 25 gennaio, S.E. il Sig. José Raúl Mulino Quintero, 
Presidente della Repubblica di Panama;

Sabato, 25 gennaio, S.E. il Sig. Leslie Voltaire, Presidente 
del Consiglio Presidenziale di Transizione di Haiti.

Il Santo Padre si è recato nella Basilica di San Giovanni in Laterano, 
in occasione dell’Ordinazione Episcopale di S.E. Mons. Renato Tarantelli 
Baccari, Vescovo titolare di Campli, Ausiliare e Vicegerente della Diocesi di 
Roma, il giorno 4 gennaio; si è recato nella Basilica di San Paolo fuori le 
Mura, dove ha presieduto la celebrazione dei Secondi Vespri nella solennità 
della Conversione di San Paolo Apostolo, a conclusione della 58.ma Settima-
na di Preghiera per l’Unità dei Cristiani sul tema:  Credi tu questo?  (cfr  Gv 
11, 26), il giorno 25 gennaio.



	 Diarium Romanae Curiae	 217

SEGRETERIA DI STATO

NOMINE

Il Santo Padre Francesco ha promosso, nel Collegio dei Cardinali: 

	4	 febbraio	 2025	 L’Em.mo Sig. Card. Francis Prevost, O.S.A., Prefetto del 
Dicastero per i Vescovi, assegnandogli il Titolo della 
Chiesa suburbicaria di Albano, all’Ordine dei Vescovi.

Con Breve Apostolico il Santo Padre Francesco ha nominato:

	14	 gennaio	 2025	 S.E.R. Mons. Gábor Pintér, Arcivescovo tit. di Velebusdo, 
Nunzio Apostolico in Nuova Zelanda e Fiji, Nunzio Apo-
stolico in Palau, negli Stati Federati di Micronesia e in 
Vanuatu.

15	  »	  »	 Il Rev.do Mons. Maurizio Bravi, Osservatore Permanente 
della Santa Sede presso l’Organizzazione Mondiale del 
Turismo (O.M.T.) a Roma, elevandolo in pari tempo alla 
sede tit. di Tolentino, con dignità di Arcivescovo, Nunzio 
Apostolico in Papua Nuova Guinea e nelle Isole Salomone.

Con Biglietti della Segreteria di Stato il Santo Padre Francesco ha nominato 
o confermato:

	30	 luglio	 2024	  Il Rev.do Salvador Aguilera López, Officiale del Dicastero 
per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, e il 
Rev.do Padre Edward G. Farrugia, S.I., Professore eme-
rito di Teologia Orientale presso la Facoltà di Scienze 
Ecclesiastiche Orientali del Pontificio Istituto Orientale 
a Roma (Italia), Consultori del Dicastero per le Chiese 
Orientali « ad quinquennium ».

	8	 ottobre	  »	 Il Rev.do Mons. Tomasz Kubiczek, finora Promotore di 
Giustizia nel medesimo Tribunale, Prelato Uditore del 
Tribunale della Rota Romana.

	10	  »	  »	 Il Rev.do Jean Paul Vito Lieggi, Professore Ordinario di Teo-
logia Dogmatica presso l’Istituto Teologico Regina Apuliae 
della Facoltà Teologica Pugliese a Molfetta (Italia); il Rev.do  
Diacono Enrico Morini, Professore di Storia del Cristia-
nesimo e delle Chiese presso il Dipartimento di Storia 
Culture Civiltà dell’Alma Mater Studiorum – Università di 
Bologna (Italia); il Rev.do Fratello Sabino Chialà, Priore 
della Comunità Monastica di Bose (Italia), Consultori del 
Dicastero per le Chiese Orientali « ad quinquennium ».

	  »	  »	  »	 L’Em.mo Sig. Card. Vicente Bokalic Iglic, C.M., Arcivescovo 
di Santiago del Estero, Primate di Argentina, Membro 
nel Dicastero per l’Evangelizzazione, Sezione per le que-
stioni fondamentali dell’evangelizzazione nel mondo « ad 
quinquennium ».



218	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

L’Em.mo Sig. Card. Domenico Battaglia, Arcivescovo di 
Napoli (Italia), Membro nel Dicastero per l’Evangelizza-
zione, Sezione per la prima evangelizzazione e le nuove 
Chiese particolari « ad quinquennium ».
Gli Em.mi Sig.ri i Card.li: Pablo Virgilio Siongco Da-
vid, Vescovo di Kalookan (Filippine); Jaime Spengler, 
O.F.M., Arcivescovo di Porto Alegre (Brasile); Ignace 
Bessi Dogbo, Arcivescovo di Abidjan (Costa d’Avorio); 
Roberto Repole, Arcivescovo di Torino e Vescovo di Susa 
(Italia), Membri nel Dicastero per la Dottrina della Fede 
« ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. George Jacob Koovakad, Responsa-
bile dei Viaggi Apostolici presso la Segreteria di Stato, 
Membro nel Dicastero per le Chiese Orientali « ad quin-
quennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Jaime Spengler, O.F.M., Arcivescovo 
di Porto Alegre (Brasile), Membro nel Dicastero per il 
Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti « ad quin-
quennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Dominique Joseph Mathieu, O.F.M. 
Conv., Arcivescovo di Teheran-Ispahan dei Latini 
(Iran), Membro nel Dicastero delle Cause dei Santi « ad 
quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Rolandas Makrickas, Arciprete Co-
adiutore della Basilica Papale di Santa Maria Maggiore, 
Membro nel Dicastero per i Vescovi « ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Baldassare Reina, Vicario Generale 
di Sua Santità per la Diocesi di Roma (Italia), Membro 
nel Dicastero per il Clero « ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Luis Gerardo Cabrera Herrera, 
O.F.M., Arcivescovo di Guayaquil (Ecuador), Membro nel 
Dicastero per gli Istituti di vita consacrata e le Società 
di vita apostolica « ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Fabio Baggio, C.S., Sotto-Segretario 
del Dicastero per il Servizio dello Sviluppo Umano In-
tegrale, Membro nel Dicastero per i Laici, la Famiglia e 
la Vita « ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Ladislav Nemet, S.V.D., Arcivescovo 
di Beograd (Serbia), Membro nel Dicastero per la Promo-
zione dell’Unità dei Cristiani « ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Jean-Paul Vesco, O.P., Arcivescovo 
di Alger (Algeria), Membro nel Dicastero per il Dialogo 
Interreligioso « ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Mykola Bychok, C.Ss.R., Vescovo di 
Saints Peter and Paul of Melbourne degli Ucraini (Austra-
lia), Membro nel Dicastero per la Cultura e l’Educazione 
« ad quinquennium ».



	 Diarium Romanae Curiae	 219

L’Em.mo Sig. Card. Carlos Gustavo Castillo Mattaso-
glio, Arcivescovo di Lima (Perù), Membro nel Dicaste-
ro per il Servizio dello Sviluppo Umano Integrale « ad 
quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Frank Leo, Arcivescovo di Toronto 
(Canada), Membro nel Dicastero per i Testi Legislativi 
« ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Tarcisio Isao Kikuchi, S.V.D., Arci-
vescovo di Tōkyō (Giappone), Membro nel Dicastero per 
la Comunicazione « ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Fernando Natalio Chomalí Garib, 
Arcivescovo di Santiago de Chile (Cile), Membro nel-
la Pontificia Commissione per l’America Latina « ad 
quinquennium ».

	10	 ottobre	 2024	 Il Rev.do Mons. Ivan Kovać, Sotto-Segretario del Dica-
stero per i Vescovi, e il Rev.do Mons. Simone Renna, 
Sotto-Segretario del Dicastero per il Clero, Membri del-
la Commissione Disciplinare della Curia Romana « ad 
quinquennium ».

	 »	  »	  »	 L’Ecc.mo Mons. Diego Giovanni Ravelli, Maestro delle 
Celebrazioni Liturgiche Pontificie e Responsabile della 
Cappella Musicale Pontificia; il Rev.mo P. Abate Dom 
Jeremy Driscoll, O.S.B., della Mount Angel Abbey (Stati 
Uniti d’America); le Ch.me Prof.sse Mary Healy, Docente 
presso il Sacred Heart Major Seminary a Detroit (Stati 
Uniti d’America), e Donna Lynn Orsuto, Docente pres-
so la Facoltà di Teologia del Collegium Maximum della 
Pontificia Università Gregoriana e Direttore del The Lay 
Centre at Foyer Unitas a Roma (Italia), Membri del Dica-
stero per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti 
« ad quinquennium ».

	1	 gennaio	 2025	 Il Rev.do Mons. Gilbert Ndyamukama Gosbert, Officiale pres-
so la medesima Istituzione curiale, Capo Ufficio nel Dica-
stero per l’Evangelizzazione, Sezione per la prima evangeliz-
zazione e le nuove Chiese particolari « ad quinquennium ».

	6	  »	  »	 La Rev.ma Sr Simona Brambilla, M.C., finora Segretario 
della stessa Istituzione curiale, Prefetto del Dicastero per 
gli Istituti di vita consacrata e le Società di vita apostolica 
« ad quinquennium ».

	  »	  »	  »	 L’Em.mo Sig. Card. Ángel Fernández Artime, S.D.B., già Ret-
tore Maggiore della Società Salesiana di S. Giovanni Bosco, 
Pro-Prefetto del Dicastero per gli Istituti di vita consacrata 
e le Società di vita apostolica « ad quinquennium ».

	12	  »	  »	 Il Rev.mo Mons. Carlo Maria Polvani, finora Sotto-Segreta-
rio della medesima Istituzione curiale, assegnandogli in 



220	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

pari tempo la Sede titolare di Regie e conferendogli il 
titolo personale di Arcivescovo, Segretario del Dicastero 
per la Cultura e l’Educazione « ad quinquennium ».

	13	 gennaio	 2025	 Il Ch.mo Prof. Cristiano Cupelli, Professore ordinario 
di Diritto penale all’Università di Roma Tor Vergata, 
con decorrenza 15 gennaio 2025, Magistrato applicato 
del Tribunale dello Stato della Città del Vaticano « ad 
triennium ».

	  »	  »	  »	 L’Ill.mo Dott. Giancarlo Amato, Procuratore della Repub-
blica presso il Tribunale di Velletri, con decorrenza 15 
marzo 2025, Magistrato applicato del Tribunale dello 
Stato della Città del Vaticano « ad triennium ».

	14	  »	  »	 Il Rev.do Mons. Francesco Maria Tasciotti, Vicario Giudi-
ziale Aggiunto del Tribunale Ordinario della Diocesi di 
Roma; i Rev.di Sacc. Francesco Asti, Vice Preside per 
la Sezione « San Tommaso-Capodimonte » della Facoltà 
Teologica dell’Italia Meridionale a Napoli; Miguel De 
Salis Amaral, Professore Straordinario di Ecclesiologia 
presso la Facoltà di Teologia della Pontificia Università 
della Santa Croce a Roma; Mario Torcivia, Professore 
Ordinario di Teologia Spirituale presso lo Studio Teo-
logico San Paolo a Catania; i Rev.di Sig.ri Jesús Ma-
nuel García Gutiérrez, S.D.B., Professore Straordinario 
di Teologia Spirituale fondamentale presso la Facoltà 
di Teologia dell’Università Pontificia Salesiana a Roma, 
e Aimable Musoni, S.D.B., Professore Straordinario di 
Storia antica e Archeologia classica e cristiana presso la 
Facoltà di Lettere Cristiane e Classiche dell’Università 
Pontificia Salesiana a Roma; i Rev.di Padri: Raffaele 
Di Muro, O.F.M. Conv., Preside della Pontificia Facoltà 
Teologica « San Buonaventura » a Roma; François Marie 
Léthel, O.C.D., Professore Emerito di Teologia Dogma-
tica e Spirituale presso la Pontificia Facoltà Teologica 
e il Pontificio Istituto di Spiritualità « Teresianum » a 
Roma; Martin McKeever, C.SS.R., Professore Ordinario 
di Teologia Morale sistematica presso il Pontificio Istituto 
Superiore di Teologia Morale (Accademia Alfonsiana) a 
Roma; Paul Murray, O.P., Professore Emerito di Teologia 
Spirituale presso la Facoltà di Teologia della Pontificia 
Università San Tommaso d’Aquino – Angelicum a Roma; 
Stéphane Oppes, O.F.M., Professore Ordinario di Me-
tafisica presso la Facoltà di Filosofia della Pontificia 
Università « Antonianum » a Roma; Jordi-Agustí Piqué 
i Collado, O.S.B., Professore Straordinario di Teologia, 
Liturgia e Musica presso il Pontificio Istituto Liturgico 
del Pontificio Ateneo Sant’Anselmo a Roma; Rocco Ron-



	 Diarium Romanae Curiae	 221

zani, O.S.A., Prefetto dell’Archivio Apostolico Vaticano; 
la Rev.ma M. Mary Melone, S.F.A., Superiora Generale 
delle Suore Francescane Angeline, Consultori Teologi del 
Dicastero delle Cause dei Santi « ad aliud quinquennium ».

	14	 gennaio	 2025	 Il Rev.do P. Szczepan Tadeusz Praśkiewicz, O.C.D., Relatore del 
Dicastero delle Cause dei Santi « ad aliud quinquennium ».

	  »	  »	  »	 L’Em.mo Sig. Card. Álvaro Leonel Ramazzini Imeri, Membro 
del Dicastero per i Laici, la Famiglia e la Vita « usque 
ad octogesimum annum aetatis ».

	  »	  »	  »	 L’Em.mo Sig. Card. Cristóbal López Romero, S.D.B., Ar-
civescovo di Rabat (Marocco), Membro del Dicastero per 
il Dialogo Interreligioso « ad aliud quinquennium ».

	  »	  »	  »	 L’Ecc.mo Mons. Alejandro Arellano Cedillo, Decano del Tri-
bunale della Rota Romana, Membro del Dicastero delle 
Cause dei Santi « ad quinquennium ».
L’Em.mo Sig. Card. Fernando Filoni, Gran Maestro 
dell’Ordine Equestre del Santo Sepolcro di Gerusalemme, 
Membro del menzionato Dicastero delle Cause dei Santi 
« usque ad octogesimum annum aetatis ».

	21	  »	  »	 Gli Em.mi Sig.ri Card.li: Juan de la Caridad García Ro-
dríguez, Arcivescovo di San Cristóbal de La Habana 
(Cuba), e Álvaro Leonel Ramazzini Imeri, Vescovo di 
Huehuetenango (Guatemala), Membri della Pontificia 
Commissione per l’America Latina « usque ad octogesi-
mum annum aetatis ».

	  »	  »	  »	 L’Em.mo Sig. Card. George Jacob Koovakad, Responsabi-
le dei Viaggi Apostolici presso la Segreteria di Stato, 
Prefetto del Dicastero per il Dialogo Interreligioso « ad 
quinquennium ».

	31	  »	  »	 Il Rev.do Mons. Marco Sprizzi, finora Consigliere di Nunzia-
tura presso la Nunziatura Apostolica in Malaysia, Brunei 
e Timor Est, Presidente dell’Ufficio del Lavoro della Sede 
Apostolica « ad quinquennium ».

	1	 febbraio	  »	 Il Cav. Dott. Paolo Conversi, Minutante presso la medesi-
ma Istituzione curiale, Capo Ufficio nella Sezione per i 
Rapporti con gli Stati e le Organizzazioni Internazionali 
della Segreteria di Stato « ad quinquennium ».

Il 7 gennaio 2025, Sua Santità Francesco ha prorogato l’approvazione 
da lui concessa all’elezione dell’Eminentissimo Signore Cardinale Giovanni 
Battista Re quale Decano del Collegio Cardinalizio. Inoltre, il 14 gennaio 
2025, il Santo Padre ha prorogato l’approvazione da lui concessa all’elezione 
dell’Eminentissimo Signore Cardinale Leonardo Sandri a Vice-Decano del 
medesimo Collegio.



222	 Acta Apostolicae Sedis – Commentarium Officiale

NECROLOGIO

	6	 gennaio	 2025	 Mons. Raymond Saw Po Ray, Vescovo em. di Mawlamyine 
(Myanmar).

	  »	  »	  »	 Mons. John Bosco Panya Kritcharoen, Vescovo em. di 
Ratchaburi (Thailandia).

	7	  »	  »	 Mons. Joseph Trân Xuân Tiêu, Vescovo em. di Long Xuyên 
(Viet Nam).

	14	  »	  »	 Mons. Ladislav Hučho, Vesc. tit. di Orea, Esarca apostolico 
per i cattolici di rito bizantino residenti nella Repubblica 
Ceca. 

	2	 febbraio	  »	 Mons. Abílio Rodas de Sousa Ribas, C.S.Sp., Vescovo em. 
di São Tomé e Príncipe (São Tomé e Príncipe).

	4	  »	  »	 Mons. Sarhad Yawsip Jammo, Vescovo em. di Saint Peter 
the Apostle of San Diego dei Caldei (Stati Uniti d’Ame-
rica).


