2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0505
Domenica 04.10.2020

Conferenza sulla Lettera Enciclica “Fratelli tutti” del Santo Padre Francesco sulla fraternita e
I'amicizia sociale

Intervento del’Em.mo Card. Pietro Parolin

Intervento del’Em.mo Card. Miguel Angel Ayuso Guixot, M.C.C.J.

Intervento del Giudice Mohamed Mahmoud Abdel Salam

Intervento della Prof.ssa Anna Rowlands

Intervento del Prof. Andrea Riccardi

Questa mattina, alle ore 10.00, presso I'Aula Nuova del Sinodo in Vaticano, ha avuto luogo una Conferenza
sulla Lettera Enciclica “Fratelli tutti” del Santo Padre Francesco sulla fraternita e 'amicizia sociale. Sono
intervenuti 'Em.mo Card. Pietro Parolin, Segretario di Stato; 'Em.mo Card. Miguel Angel Ayuso Guixot,
M.C.C.J., Presidente del Pontificio Consiglio per il Dialogo Interreligioso; il Giudice Mohamed Mahmoud Abdel
Salam, Segretario Generale dell’Alto Comitato per la Fratellanza Umana; la Prof.ssa Anna Rowlands, Docente
di Catholic Social Thought & Practice all’'Universita di Durham, nel Regno Unito; e il Prof. Andrea Riccardi,
Fondatore della Comunita di Sant’Egidio, Docente di Storia Contemporanea.

Ne riportiamo di seguito gli interventi:

Intervento del’Em.mo Card. Pietro Parolin

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua inglese




Traduzione in lingua spagnola

Testo in lingua italiana

1. Anche per 'osservatore meno attento, di fronte a questa Enciclica, una domanda & d’obbligo: quale spazio e
considerazione trova la fraternita nelle relazioni internazionali? Chi & attento allo svolgersi dei rapporti a livello
mondiale si aspetterebbe una risposta in termini di proclami, normative, statistiche e forse anche di azioni. Se
invece ci lasciamo guidare da Papa Francesco nella costatazione di fatti e situazioni, la risposta € un’altra: «La
societa mondiale ha gravi carenze strutturali che non si risolvono con rattoppi o soluzioni veloci meramente
occasionali» (FT, 179).

L’Enciclica non si limita a considerare la fraternita uno strumento o un auspicio, ma delinea una cultura della
fraternita da applicare ai rapporti internazionali. Una cultura, certo: 'immagine € quella di un sapere del quale
viene sviluppato il metodo e I'obiettivo.

Quanto al metodo. La fraternita non € una tendenza o una moda che si sviluppa nel tempo o in un tempo, ma e
piuttosto la manifestazione di atti concreti. L’Enciclica ci ricorda I'integrazione tra Paesi, il primato delle regole
sulla forza, lo sviluppo e la cooperazione economica e, soprattutto, lo strumento del dialogo visto non come
anestetico o per “rattoppi” occasionali, bensi come un’arma che ha un potenziale distruttivo molto superiore a
qualsiasi armamento. Infatti, se le armi e con esse la guerra distruggono vite umane, ambiente, speranza, fino a
spegnere il futuro di persone e comunita, il dialogo distrugge le barriere del cuore e della mente, apre gli spazi
per il perdono, favorisce la riconciliazione. Anzi, € lo strumento di cui necessita la giustizia per potersi affermare
e nel suo significato ed effetto piu autentico. Quanto I'assenza di dialogo permette ai rapporti internazionali di
degenerare o di affidarsi al peso della potenza, ai risultati della contrapposizione e della forza! Il dialogo, invece,
soprattutto quando € «perseverante e coraggioso non fa notizia come gli scontri e i conflitti, eppure aiuta
discretamente il mondo a vivere meglio, molto piu di quanto possiamo rendercene conto» (FT, 198). Certo,
guardando ai fatti internazionali, anche il dialogo fa le sue vittime. Sono coloro che non rispondono alla logica
del conflitto a tutti i costi o sono visti come ingenui ed inesperti solo perché hanno il coraggio di superare
interessi immediati e parziali delle singole realta che rischiano di dimenticare la visione d’insieme. Quella visione
che avanza e si protrae nel tempo. Il dialogo domanda pazienza e avvicina al martirio, per questo I'Enciclica lo
evoca come strumento della fraternita, un mezzo che rende chi dialoga diverso da quelle «persone con funzioni
importanti nella societa, che non avevano nel cuore I'amore per il bene comune» (FT, 63).

Veniamo adesso all'obiettivo. La storia, ma anche le visioni religiose e diversi percorsi di spiritualita parlano di
fraternita e ne delineano la bellezza e gli effetti, ma spesso legandoli ad un cammino lento e difficile, quasi una
dimensione ideale dietro cui si veicolano spinte di riforma o processi rivoluzionari. Come pure € una tentazione
costante limitare la fraternita ad un livello di maturazione individuale, capace di coinvolgere solo chi condivide il
medesimo cammino. L’obiettivo, secondo I'Enciclica, € invece un percorso ascendente determinato da quella
sana sussidiarieta che, partendo dalla persona, si allarga ad abbracciare la dimensione familiare, sociale, statale
fino alla Comunita internazionale. Ecco perché, ci ricorda Francesco, per fare della fraternita uno strumento per
agire nei rapporti internazionali: «& necessario far crescere non solo una spiritualita della fraternita ma nello
stesso tempo un’organizzazione mondiale piu efficiente, per aiutare a risolvere i problemi impellenti» (FT, 165).

2. Delineata in questo modo, la fraternita con il suo metodo e il suo obiettivo, pud concorrere al rinnovamento di
principi che presiedono la vita internazionale o essere in grado di fare emergere le necessarie linee per
affrontare le nuove sfide e condurre la pluralita di attori che opera a livello mondiale a dare risposte alle
esigenze della famiglia umana. Si tratta di attori la cui responsabilita in termini politici e di soluzioni condivise
risulta determinante specialmente quando si € di fronte alla realta della guerra, della fame, del sottosviluppo,
della distruzione della casa comune e delle sue conseguenze. Attori consapevoli di come la globalizzazione di
fronte ai problemi effettivi e alle soluzioni necessarie, abbia espresso, anche di recente, solo aspetti negativi.
Per esprimere questa verita, il Papa utilizza I'esperienza della pandemia «che ha messo in luce le nostre false
sicurezze» (FT, 7), richiamando la necessita di un’azione in grado di dare risposte e non solo di analizzare i fatti.
Quest’azione € ancora carente e forse rimarra tale anche di fronte ai traguardi che la ricerca e la scienza
raggiungono ogni giorno. E carente perché «& apparsa evidente I'incapacita di agire insieme. Malgrado si sia



3

iper-connessi, si € verificata una frammentazione che ha reso piu difficile risolvere i problemi che ci toccano
tutti» (/bid.).

Quello che si riscontra nel contemporaneo scenario internazionale € I'aperta contraddizione tra il bene comune e
I'attitudine a dare priorita all'interesse degli Stati, e addirittura di singoli Stati, nella convinzione che possano
esistere “zone senza controllo” o sia valida la logica che quanto non proibito &€ permesso. Il risultato & che «la
moltitudine degli abbandonati resta in balia dell’eventuale buona volonta di alcuni» (FT, 165). L’esatto contrario
della fraternita che, invece, introduce all'idea degli interessi generali, quelli capaci di costituire una vera
solidarieta e modificare non solo la struttura della Comunita internazionale, ma anche la dinamica della relazione
al suo interno. Infatti, accolta la supremazia di tali interessi generali, la sovranita e I'indipendenza di ogni Stato
finiscono di essere un assoluto e vanno sottoposte alla «sovranita del diritto sapendo che la giustizia & requisito
indispensabile per realizzare I'ideale della fraternita universale» (FT, 173). Questo processo non & automatico
ma domanda «coraggio e generosita per stabilire liberamente determinati obiettivi comuni e assicurare
'adempimento in tutto il mondo di alcune norme essenziali» (FT, 174).

Nella prospettiva di Francesco la fraternita diventa pertanto il modo per far prevalere gli impegni sottoscritti
secondo I'antico adagio pacta sunt servanda, per rispettare effettivamente la volonta legittimamente manifestata,
per risolvere le controversie mediante i mezzi offerti dalla diplomazia, dal negoziato, dalle Istituzioni multilaterali
e dal piu ampio desiderio di realizzare «un bene comune realmente universale e la tutela degli Stati piu deboli»
(Ibid.).

Non manca, in proposito, il riferimento ad un tema costante dell'insegnamento sociale della Chiesa, quello del
“governo” — la governance, come oggi & d’uso dire — della Comunita internazionale, dei suoi membri e delle sue
Istituzioni. Papa Francesco, in coerenza con tutti i Suoi Predecessori, sostiene la necessita di una «forma di
autoritd mondiale regolata dal diritto», ma questo non significa «pensare a un’autorita personale» (FT, 172).
All'accentramento di poteri, la fraternita sostituisce una funzionalita collegiale — qui non € estranea la visione
“sinodale” applicata al governo della Chiesa, che € propria di Francesco — determinata da «organizzazioni
mondiali piu efficaci, dotate di autorita per assicurare il bene comune mondiale, lo sradicamento della fame e
della miseria e la difesa certa dei diritti umani fondamentali» (/bid.).

3. Operare nella realta internazionale mediante la cultura della fraternita, domanda di acquisire un metodo e un
obiettivo capaci di sostituire quei paradigmi non piu in grado di cogliere le sfide e i bisogni che si presentano nel
cammino che la Comunita internazionale percorre, certo con fatica e contraddizioni. Non mancano, infatti,
marcate preoccupazioni per la volonta di svuotare la ragione e il contenuto del multilateralismo, quanto mai
necessario in una societa mondiale che vive la frammentazione delle idee e delle decisioni, quale espressione di
un post-globale che avanza. Una volonta frutto di un approccio esclusivamente pragmatico, che dimentica non
solo principi e regole, ma le molteplici grida di aiuto che ormai appaiono sempre piu costanti e complesse e
percio capaci anche di compromettere la stabilita internazionale. Ed ecco le contrapposizioni e gli scontri
degenerare in guerre che, per la complessita delle cause che le determinano, sono destinate a protrarsi nel
tempo senza immediate e praticabili soluzioni. Invocare la pace serve a poco. Papa Francesco ci dice che «c’é
un grande bisogno di negoziare e cosi sviluppare percorsi concreti per la pace. Tuttavia, i processi effettivi di
una pace duratura sono anzitutto trasformazioni artigianali operate dai popoli, in cui ogni persona puo essere un
fermento efficace con il suo stile di vita quotidiana. Le grandi trasformazioni non si costruiscono alla scrivania o
nello studio» (FT, 231)

Percorrendo 'Enciclica, ci si sente chiamati alle nostre responsabilita, individuali e collettive, di fronte a nuove
tendenze ed esigenze che si affacciano sulla scena internazionale. Proclamarci fratelli e fare dell’'amicizia
sociale il nostro abito, probabilmente non basta. Come pure definire le relazioni internazionali in termini di pace
0 sicurezza, di sviluppo o di generico richiamo al rispetto dei diritti fondamentali non & piu sufficiente, pur avendo
rappresentato negli ultimi decenni la ragion d’essere dell’azione diplomatica, del ruolo degli organismi
multilaterali, dell'azione profetica di tante figure, dellinsegnamento di filosofie, e caratterizzato anche la
dimensione religiosa.

Il ruolo effettivo della fraternita, permettetemi, & dirompente poiché si lega a concetti nuovi che sostituiscono la



4

pace con gli operatori di pace, lo sviluppo con i cooperanti, il rispetto dei diritti con I'attenzione alle esigenze di
ogni prossimo, sia esso persona, popolo o comunita. Ce lo dice molto chiaramente la radice teologica
dell’Enciclica che ruota intorno alla categoria dell’amore fraterno che, al di la di ogni appartenenza, anche
identitaria, & capace di realizzarsi in concreto in «colui che si é fatto prossimo» (FT, 81). L'immagine del Buon
Samaritano € li come monito e modello.

Ai responsabili delle Nazioni, ai diplomatici, a quanti operano per la pace e lo sviluppo la fraternita propone di
trasformare la vita internazionale da semplice co-esistenza, quasi necessaria, a dimensione basata su quel
comune senso di “umanita” che gia oggi ispira e sorregge tante regole e strutture internazionali, favorendo cosi
un’effettiva convivenza. E 'immagine di una realta in cui le istanze di popoli e persone diventano prevalenti, con
un apparato istituzionale capace di garantire non interessi particolari, ma quell’auspicato bene comune mondiale
(cf. FT, 257).

La fraternita ha, dunque come protagonista la famiglia umana che nelle sue relazioni e nelle sue differenze
viaggia verso la piena unita, ma con una visione lontana dall’'universalismo o da un’astratta condivisione, come
da certe degenerazioni della globalizzazione (cf. FT, 100). Attraverso la cultura della fraternita Papa Francesco
chiama ognuno ad amare l'altro popolo, I'altra nazione come la propria. E cosi a costruire rapporti, regole e
istituzioni, abbandonando il miraggio della forza, degli isolamenti, delle visioni chiuse, delle azioni egoistiche e di
parte poiché «la mera somma degli interessi individuali non € in grado di generare un mondo migliore per tutta
'umanita» (FT, 105).

[01161-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua inglese

1. Upon reading this Encyclical, even the least attentive observer must ask: what is the place and meaning of
fraternity in international relations? Anyone interested in how relations are conducted on a global level would
expect an answer in terms of statements, regulations, statistics and perhaps even actions. If, on the other hand,
we allow ourselves to be guided by how Pope Francis assesses the facts and situations of today, the answer is
different: “Global society is suffering from grave structural deficiencies that cannot be resolved by piecemeal
solutions or quick fixes” (FT, 179).

The Encyclical not only considers fraternity as an instrument or an ideal; it outlines a culture of fraternity to be
applied in international relations. A culture, of course: the image is that of a knowledge from which the method
and the objective are developed.

As for the method: fraternity is not a trend or a fashion which develops over time or at a particular time, but
rather the result of concrete acts. The Encyclical reminds us of integration between countries, the primacy of
rules over force, economic development and cooperation and, above all, the use of dialogue, seen not as an
anaesthetic or an occasional “band-aid”, but as a weapon with a destructive potential far superior to any other
armament. In fact, if weapons and with them wars destroy human lives, the environment, and hope, to the point
of extinguishing the future of people and communities, dialogue destroys the barriers in the heart and mind,
opens up spaces for forgiveness, and promotes reconciliation. Indeed, it is the instrument that justice requires in
order to be able to assert itself in its most authentic meaning and import. How much does the absence of
dialogue allow international relations to degenerate or rely on the heavy hand of power, allowing opposition and
force to prevail! Dialogue, on the other hand, especially when it is “persistent and courageous does not make
headlines, but quietly helps the world to live much better than we imagine” (FT, 198). Indeed, looking at
international events, dialogue also has victims. Among its victims are those who do not accept the logic of
conflicts at all costs, or are seen as naive and inexperienced merely because they dare to look beyond the
immediate and partial interests of individual realities that risk ignoring the overall view. Dialogue is a vision that
progresses and endures over time. Dialogue requires patience and edges close to martyrdom. This is why the
Encyclical refers to dialogue as an instrument of fraternity, which makes those who dialogue different from those
“people holding important social positions yet lacking in real concern for the common good, who do not hold in



their hearts the common good.” (FT,63)

We are now at the objective. Along with religious visions and various spiritual outlooks, history speaks of
fraternity and describes its beauty and its effects; but these are often associated with a slow and difficult path,
almost an ideal dimension energized by underlying reforming impulses or revolutionary processes. Another
constant temptation is to limit fraternity to a level of individual maturity, reserved exclusively for those who share
the same path. According the Encyclical, however, the objective is an ascending path driven by that healthy
subsidiarity which starts from the individual and expands to encompass the family, then social and state
dimensions, all the way to the international community. As Francis reminds us, this is why “it is necessary to
develop not only a spirituality of fraternity but at the same time a more efficient world organisation, to help
resolve pressing problems" if fraternity is to be an effective instrument in international relations.” (FT, 165)

2. Understood in this light, fraternity with its method and its objective can contribute to the renewal of principles
guiding international life; it can inspire the guidelines necessary for facing new challenges and lead the plurality
of actors working at a global level to respond to the needs of the human family. These are actors with a crucial
responsibility in terms of politics and shared solutions, especially in the face of realities of war, hunger,
underdevelopment, and the destruction of our common home and all its consequences. Such actors are aware
of how globalization, confronted by real problems that demand solutions, has displayed even recently only
negative aspects. To express this truth, the Pope refers to the experience of the pandemic which has “exposed
our false certainties" (FT, 7), when what is needed is action capable of providing answers and not only analysing
the facts. This action is still missing and may continue to be lacking, even with everything that research and
science achieve each day. It is lacking because "it has become evident that there is an inability to act all
together. Although we are hyper-connected, there is a fragmentation which makes it more difficult to solve
problems affecting us all” (/bid.).

What we find on today’s international scene is an obvious contradiction between the common good and the
tendency to give priority to the interests of States, even individual States; this can stem from a belief in "free
zones", or it can be due to the logic that what is not forbidden is allowed. The result is that "the multitude of the
abandoned remain at the mercy of the possible good will of some" (FT, 165). Fraternity is the exact opposite of
this: it introduces the idea of general interests, those capable of forming a true solidarity and of changing not
only the structure of the international Community but also the dynamics of relationships within it. In fact, once the
supremacy of these general interests has been accepted, the sovereignty and independence of each State
cease to be absolutes—they must be subject to "the sovereignty of law, knowing that justice is a prerequisite for
achieving the ideal of universal brotherhood" (FT, 173). This process is not automatic but require4s "courage
and generosity to freely establish certain common goals and ensure the worldwide fulfiiment of certain essential
norms" (FT, 174).

In Francis's perspective, therefore, fraternity is how to bring to fruition the commitments made according to the
ancient adage pacta sunt servanda: to concretely respect the legitimately expressed common will; to resolve
disputes by means of diplomacy and negotiation and via multilateral institutions; and the broadest desire to
achieve "a truly universal common good and the protection of the weakest States" (Ibid.).

There is no lack of reference, in this regard, to a constant theme of the Church's social teaching, that of the
"government"—governance, in today’s parlance—of the international Community, its members and its
Institutions. Pope Francis, consistent with all his predecessors, supports the need for a "form of world authority
regulated by law", but this does not mean "thinking of a personal authority" (FT, 172). Fraternity replaces the
centralization of powers with a collegial function—which is not unlike the "synodal" vision applied to the
governance of the Church, which Francis embraces—determined by "more effective world organizations,
equipped with the power to provide for the global common good, the elimination of hunger and poverty the sure
defence of fundamental human rights.” (/bid.).

3. Operating in the international reality via the culture of fraternity requires acquiring a method and an objective
capable of replacing those paradigms that no longer have the capacity to grapple with the challenges and needs
that the international Community meets on its current journey, burdened by fatigue and contradictions. In fact,



6

there is noticeable concern about the will of some to abolish the reasons for and content of multilateralism, which
is necessary now more than ever in a world society in which the fragmentation of ideas and decisions reflects an
increasing post-globalism. Such an attitude results from an exclusively pragmatic approach that not only forgets
principles and rules but also ignores the multiple cries for help that are now constantly and increasingly heard
and so can even compromise international stability. These are the oppositions and clashes that degenerate into
wars which, due to the complexity of their root causes, are destined to extend over time without immediate and
viable solutions. Simply calling out for peace is of little use. Pope Francis tells us that "negotiation often becomes
necessary for shaping concrete paths to peace. Yet the processes of change that lead to lasting peace are
crafted above all by peoples; each individual can act as an effective leaven by the way he or she lives each day.
Great changes are not produced behind desks or in offices." (FT, 231)

As we go through the Encyclical, we feel called to our individual and collective responsibilities in the face of new
trends and needs emerging on the international scene. Proclaiming ourselves brothers and sisters and making
social friendship our habit are probably not enough. Just as, defining international relations in terms of peace or
security, development, or a generic appeal to respect for fundamental rights—are no longer sufficient, despite
the fact that in recent decades they have constituted the raison d'étre of diplomatic action, of the role of
multilateral organizations, of the prophetic action of so many figures, of philosophical education, and even a
characteristic of the religious dimension.

The effective role of fraternity is disruptive, if you allow me, because it is linked to new concepts that replace
peace with peacemakers, development with co-workers, and respect for rights with attention to the needs of
each neighbour, be it a person, a people or a community. The theological root of the Encyclical tells us this very
clearly in that it revolves around the category of fraternal love, which beyond all belonging, even identity, is
capable of concretely realizing itself in the one "who has become a neighbour." (FT, 81). The image of the Good
Samaritan is there as a warning and a model.

To the leaders of Nations, to diplomats, to those who work for peace and development, fraternity proposes the
transformation of international life from mere co-existence, almost necessary, to a dimension based on that
common sense of "humanity" that already now inspires and supports so many international rules and structures,
thus promoting effective coexistence. It is the image of a reality in which peoples and persons themselves come
to the fore, with an institutional apparatus capable of guaranteeing not particular interests, but the desired world
common good (cf. FT, 257).

Fraternity therefore has as its protagonist the human family, which in its relationships and differences travels
towards full unity, but with a vision far removed from universalism or abstract sharing, as from certain
degenerations of globalization (cf. FT, 100). Through the culture of fraternity, Pope Francis calls each and every
one to love the other people, the other nation, as one’s own, and thus to build relationships, rules and
institutions, while abandoning the illusions of power, isolation, closed visions, selfish and partisan
actions—because "the simple sum of individual interests is not capable of generating a better world for all
humanity" (FT, 105).

[01161-EN.01] [Original text: Italian - working translation]

Traduzione in linqua spagnola

1. Aun para el observador menos atento, una pregunta se le hace ineludible frente a esta Enciclica: qué
espacio y consideracion encuentra la fraternidad en las relaciones internacionales? Quienes estan atentos al
desarrollo de las relaciones a nivel mundial esperarian una respuesta en términos de proclamaciones,
normativas, estadisticas y tal vez incluso acciones. Si, por otra parte, nos dejamos guiar por el Papa Francisco
en la constatacion de los hechos y situaciones, la respuesta es otra: “La sociedad mundial tiene serias fallas
estructurales que no se resuelven con parches o soluciones rapidas meramente ocasionales” (FT, 179).

La Enciclica no se limita a considerar la fraternidad como un instrumento o un deseo, sino que esboza una
cultura de la fraternidad para aplicar a las relaciones internacionales. Ciertamente, una cultura: es la imagen de



una disciplina que tiene desarrollado un método y un objetivo.

En cuanto al método. La fraternidad no es una tendencia o moda que se desarrolla a lo largo del tiempo o en un
tiempo; se trata mas bien de la manifestacion de actos concretos. La Enciclica nos recuerda la integracion entre
los paises, la primacia de las normas sobre la fuerza, el desarrollo y la cooperacion econémica y, sobre todo, el
instrumento del dialogo visto no como un analgésico o para “parches” ocasionales, sino como un arma con un
potencial destructivo muy superior a cualquier otra. De hecho, si a través de las armas la guerra destruye vidas
humanas, el medio ambiente, la esperanza, hasta el punto de extinguir el futuro de las personas y las
comunidades, el didlogo destruye las barreras del corazén y la mente, abre espacios para el perdén, favorece la
reconciliacion. Por el contrario, es el instrumento que la justicia necesita para afirmarse segun su significado y
efecto mas auténticos. jCuanto ha permitido la ausencia de didlogo que las relaciones internacionales se
deterioren o se apoyen en el peso del poder, en los resultados de los enfrentamientos y demostraciones de
fuerza! Por otra parte, el dialogo, especialmente cuando es “persistente y corajudo no es noticia como los
desencuentros y los conflictos, pero ayuda discretamente al mundo a vivir mejor, mucho mas de lo que
podamos darnos cuenta” (FT, 198). Es cierto también que si se observan los acontecimientos internacionales, el
dialogo también cobra sus victimas. Son los que no responden a la logica del conflicto a toda costa o son
considerados ingenuos e inexpertos solo porque tienen el valor de superar los intereses inmediatos y parciales
de las realidades individuales, y corren el riesgo de olvidar la vision de conjunto. Esa vision que avanza y
continua a lo largo del tiempo. El didlogo exige paciencia y se acerca al martirio, por lo que la Enciclica lo evoca
como un instrumento de fraternidad, un medio que hace que quienes entablan el dialogo sean diferentes de
aquellas “personas con funciones importantes en la sociedad, que no tenian en el corazén el amor por el bien
comun” (FT, 63).

Llegamos entonces al objetivo. La historia, pero también las visiones religiosas y los diferentes caminos de
espiritualidad hablan de la fraternidad y describen su belleza y sus efectos, pero a menudo los vinculan a un
camino lento y dificil, casi una dimension ideal detras de la cual se transmiten impulsos de reforma o procesos
revolucionarios. También surge la tentacion constante de limitar la fraternidad a un nivel de madurez individual,
capaz de involucrar sélo a aquellos que comparten el mismo camino. El objetivo, segun la Enciclica, es mas
bien un camino ascendente determinado por esa sana subsidiariedad que, partiendo de la persona, se amplia
para abarcar las dimensiones familiar, social y estatal hasta la comunidad internacional. Por eso, recuerda
Francisco, para hacer de la fraternidad un instrumento de actuacion en las relaciones internacionales: “es
necesario fomentar no Unicamente una mistica de la fraternidad sino al mismo tiempo una organizacién mundial
mas eficiente para ayudar a resolver los problemas acuciantes” (FT, 165).

2. Explicada de esta forma —con su método y su objetivo— la fraternidad puede contribuir a la renovacion de
los principios que presiden la vida internacional o ser capaz de poner de manifiesto las vias necesarias para
hacer frente a los nuevos desafios y conducir a la pluralidad de actores que trabajan a nivel mundial para
responder a las necesidades de la familia humana. Se trata de actores cuya responsabilidad en términos de
politica y soluciones compartidas es crucial, especialmente cuando se enfrentan a la realidad de la guerra, el
hambre, el subdesarrollo, la destruccion de la casa comun y sus consecuencias. Actores conscientes de cémo
la globalizacion, ante problemas reales y soluciones necesarias, ha manifestado, y mas recientemente, sélo
aspectos negativos. Para expresar esta verdad, el Papa utiliza la experiencia de la pandemia “dej6 al
descubierto nuestras falsas seguridades” (FT, 7), recordando la necesidad de una accién capaz de dar
respuestas y no sélo de analizar los hechos. Esta accion sigue faltando y tal vez siga faltando incluso frente a
los objetivos que la investigacion y la ciencia alcanzan cada dia. Falta porque “se evidencio la incapacidad de
actuar conjuntamente. A pesar de estar hiperconectados, existia una fragmentacion que volvia mas dificil
resolver los problemas que nos afectan a todos” (/bid.).

Lo que encontramos en el escenario internacional contemporaneo es la abierta contradiccion entre el bien
comun y la capacidad de dar prioridad a los intereses de los Estados, e incluso de los Estados individuales, en
la creencia de que pueden existir “zonas sin control” o la légica de que lo que no esta prohibido esta permitido.
El resultado es que “la multitud de los abandonados queda a merced de la posible buena voluntad de algunos”
(FT, 165). Esta es la concepcion opuesta a lo que propone, en cambio, la fraternidad, la idea de los intereses
generales, aquellos capaces de constituir una verdadera solidaridad y de cambiar no sélo la estructura de la
comunidad internacional, sino también la dinamica de la relacion dentro de ella. En efecto, una vez aceptada la



supremacia de estos intereses generales, la soberania e independencia de cada Estado deja de ser un
absoluto y debe someterse a “la soberania del derecho, sabiendo que la justicia es requisito indispensable para
obtener el ideal de la fraternidad universal” (FT, 173). Este proceso no es automatico; mas bien exige “valentia y
generosidad en orden a establecer libremente determinados objetivos comunes y asegurar el cumplimiento en
todo el mundo de algunas normas basicas” (FT, 174).

Segun la perspectiva de Francisco, por lo tanto, la fraternidad se convierte en la forma de hacer prevalecer los
compromisos asumidos segun el antiguo adagio pacta sunt servanda, de respetar efectivamente la voluntad
legitimamente manifestada, de resolver las controversias a través de los medios que ofrecen la diplomacia, la
negociacion, las instituciones multilaterales y el deseo mas amplio de lograr “un bien comun realmente universal
y la proteccion de los Estados mas débiles” (/bid.).

No falta, a este respecto, la referencia a un tema constante en la ensefianza social de la Iglesia, el de la
“gobernanza” —governance, como se acostumbra a decir hoy en dia— de la comunidad internacional, sus
miembros y sus instituciones. El Papa Francisco, con la coherencia de todos sus predecesores, apoya la
necesidad de una “forma de autoridad mundial regulada por el derecho”, pero esto no significa pensar “en una
autoridad personal” (FT, 172). Ante la centralizacion de poderes, la fraternidad propone una funcién colegial en
su lugar —aqui no es ajena la vision “sinodal” aplicada a la gobernanza de la Iglesia, que es la propia de
Francisco— determinada por “organizaciones mundiales mas eficaces, dotadas de autoridad para asegurar el
bien comun mundial, la erradicacidon del hambre y la miseria, y la defensa cierta de los derechos humanos
elementales” (/bid.).

3. Trabajar en la realidad internacional a través de la cultura de la fraternidad exige adquirir un método y un
objetivo capaces de sustituir aquellos paradigmas que ya no son capaces de responder a los desafios y
necesidades que se presentan en el camino que recorre la comunidad internacional (ciertamente con fatiga y
contradicciones). De hecho, no falta una marcada preocupacion por el deseo de vaciar la razén y el contenido
del multilateralismo, lo cual es aun mas necesario en una sociedad mundial que experimenta la fragmentacion
de ideas y decisiones, como expresion de un post-globalismo que avanza. Una voluntad que es el resultado de
un enfoque exclusivamente pragmatico, que olvida no sélo los principios y las normas, sino los numerosos
gritos de auxilio que ahora parecen cada vez mas constantes y complejos y, por lo tanto, también capaces de
comprometer la estabilidad internacional. Y aqui estan las contraposiciones y los enfrentamientos que
degeneran en guerras que, debido a la complejidad de las causas que las determinan, estan destinadas a
continuar en el tiempo sin soluciones inmediatas y factibles. Invocar la paz es de poca utilidad. El Papa
Francisco nos dice que “es muy necesario negociar y asi desarrollar cauces concretos para la paz. Pero los
procesos efectivos de una paz duradera son ante todo transformaciones artesanales obradas por los pueblos,
donde cada ser humano puede ser un fermento eficaz con su estilo de vida cotidiana. Las grandes
transformaciones no son fabricadas en escritorios o despachos” (FT, 231).

A medida que avanzamos en la Enciclica, nos sentimos llamados a asumir nuestras responsabilidades
individuales y colectivas frente a las nuevas tendencias y necesidades de la escena internacional. Proclamarnos
hermanos y hermanas, y hacer de la amistad social nuestro habito, probablemente no sea suficiente. Asi como
ya no basta con definir las relaciones internacionales en términos de paz o seguridad, desarrollo o una
referencia general al respeto de los derechos fundamentales —aunque en las ultimas décadas hayan
representado la razén de ser de la accion diplomatica, el papel de los organismos multilaterales, la accion
profética de muchas figuras, la ensefanza de las filosofias, y también caracterizado la dimension religiosa.

El papel efectivo de la fraternidad, permitanme decir, es perturbador, porque esta vinculado a nuevos conceptos
que sustituyen la paz con los pacificadores, el desarrollo con los cooperantes, el respeto de los derechos con la
atencion a las necesidades del projimo, ya sea una persona, un pueblo o una comunidad. La raiz teoldgica de la
Enciclica nos dice muy claramente que gira en torno a la categoria del amor fraterno que, mas alla de toda
pertenencia, incluso de la identidad, es capaz de concretarse en el que “se hizo préjimo” (FT, 81). La imagen
del buen samaritano esta ahi como una advertencia y un modelo.

A los dirigentes de las naciones, a los diplomaticos, a los que trabajan por la paz y el desarrollo, la fraternidad



les propone transformar la vida internacional de una simple coexistencia, casi necesaria, a una dimension
basada en ese sentido comun de “humanidad” que ya inspira y sostiene tantas normas y estructuras
internacionales, promoviendo asi una coexistencia efectiva. Es la imagen de una realidad en la que prevalecen
las exigencias de los pueblos y de las personas, con un aparato institucional capaz de garantizar no los
intereses particulares, sino ese deseado bien comun mundial (cf. FT, 257).

La fraternidad tiene como protagonista, pues, la familia humana, que en sus relaciones y diferencias camina
hacia la plena unidad, pero con una vision alejada del universalismo o del compartir abstracto, como de ciertas
degeneraciones de la globalizacion (cf. FT, 100). A través de la cultura de la fraternidad, el Papa Francisco
llama a cada uno a amar al otro pueblo, a la otra nacidon como a la suya propia. Y asi construir relaciones,
normas e instituciones, abandonando el espejismo de la fuerza, el aislamiento, las visiones cerradas, las
acciones egoistas y partidistas, porque “la mera suma de los intereses individuales no es capaz de generar un
mundo mejor para toda la humanidad” (FT, 105).

[01161-ES.01] [Texto original: Italiano - Traduccion no oficial]

Intervento del’lEm.mo Card. Miguel Angel Ayuso Guixot, M.C.C.J.

Testo in lingua originale

Traduzione in linqua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua portoghese

Testo in lingua originale

Agradezco la oportunidad de presentar la Enciclica Fratelli tutti, dedicada a la fraternidad y a la amistad social;
un precioso regalo que el Santo Padre nos ha dado no sélo a nosotros los catolicos, sino a toda la humanidad.

Saludo a todos los distinguidos oradores que han presentado esta Enciclica conmigo. En especial al Dr.
Mohamed Mahmoud Abdel Salam, Consejero del Gran Iman de Al-Azhar, amigo fraternal con quien comparto la
labor del Alto Comité para la Fraternidad Humana, nacido en agosto de 2019, para dar continuidad y eficacia a
los objetivos contenidos en el Documento sobre la Fraternidad Humana por la paz mundial y la convivencia
comun. jSu presencia aqui es realmente un buen ejemplo de fraternidad!

Quiero agradecer publicamente al Papa Francisco, también en nombre del Pontificio Consejo para el Dialogo
Interreligioso que presido, el impulso que ha dado, desde el comienzo de su pontificado, al didlogo
interreligioso.

No oculto mi emocion al leer las paginas de la Enciclica, en particular el capitulo ocho: “Las religiones al servicio
de la fraternidad en el mundo”. He colaborado con el Papa Francisco desde el comienzo de su pontificado, es
decir, durante casi ocho afios. Puedo atestiguar cuanto trabajo se ha hecho, incluso en medio de innegables
dificultades, como la ultima —solo por orden de tiempo— de la pandemia causada por el COVID-19.

El didlogo interreligioso esta verdaderamente en el corazén de las reflexiones y acciones del Papa Francisco.
De hecho, dice Fratelli tutti: “Buscar a Dios con corazon sincero, siempre que no lo empafiemos con nuestros



10

intereses ideoldgicos o instrumentales, nos ayuda a reconocernos comparieros de camino, verdaderamente
hermanos” (Ft 274).

El titulo mismo de la Enciclica expresa un claro deseo de dirigirse a todos como hermanos y hermanas. Se trata
de una realidad existencial que el Papa Francisco, pacificamente, da por sentado: todos somos hermanos,
jnadie esta excluido!

El camino del dialogo entre personas de diferentes tradiciones religiosas ciertamente no comienza hoy. Es parte
de la misién original de la Iglesia y tiene sus raices en el Concilio Vaticano II.

El Papa Francisco, al ver en el respeto y la amistad dos actitudes fundamentales, abri6 otra puerta para que el
oxigeno de la fraternidad pudiera entrar en el didlogo entre personas de diferentes tradiciones religiosas, entre
creyentes y no creyentes, y con todas las personas de buena voluntad.

El Documento sobre la Fraternidad Humana por la paz mundial y la convivencia comun, firmado el 4 de febrero
de 2019 en Abu Dhabi por el Papa y el Gran Iman de Al-Azhar Ahmad Al-Tayyeb, represento un hito en el
camino del dialogo interreligioso, uno que no coincide ni con la salida ni con la llegada. jEstamos en camino!
Fratelli tutti, desde una mirada clarividente y misericordiosa, nos exhorta a pisar un terreno comun ligado a una
antigua verdad, que puede sonar nueva en el mundo que nos rodea, a menudo atrofiado por el egoismo: la
fraternidad humana.

Los creyentes de diferentes tradiciones religiosas pueden realmente ofrecer su propia contribucion a la
fraternidad universal en las sociedades en las que viven. Dice Fratelli tutti: “No puede admitirse que en el
debate publico soélo tengan voz los poderosos y los cientificos. Debe haber un lugar para la reflexion que
procede de un trasfondo religioso que recoge siglos de experiencia y de sabiduria”. (Ft, 275). En efecto, el
creyente es testigo y portador de valores que pueden contribuir en gran medida a la construccion de sociedades
mas sanas y justas. La rectitud, la fidelidad, el amor por el bien comun, la preocupacion por los demas,
especialmente por los necesitados, la benevolencia y la misericordia son herramientas valiosas que forman
parte del tesoro espiritual de las diversas religiones.

Vivir la propia identidad en la “valentia de la alteridad” es el umbral que hoy la Iglesia del Papa Francisco nos
pide cruzar.

Se trata de dar pasos concretos junto con creyentes de otras religiones y personas de buena voluntad, con la
esperanza de que todos nos sintamos llamados a ser, sobre todo en nuestro tiempo, mensajeros de paz y
artifices de comunion.

Dios es el Creador de todo y de todos, por lo que somos miembros de una familia y como tal debemos
reconocernos. Este es el criterio fundamental que nos ofrece la fe para pasar de la mera tolerancia a la
convivencia fraterna.

La invitacion del Papa Francisco a las diferentes religiones a ponerse al servicio de la fraternidad para el bien
de toda la humanidad anuncia una nueva época. Nuestro viaje comun se abre a una nueva luz y a una nueva
creatividad que desafia el corazén mismo de cada religidn, y no solo eso: la fraternidad se puede convertir
también en el camino de las creencias religiosas.

En un mundo deshumanizado, en el que la indiferencia y la codicia caracterizan las relaciones entre las
personas, es necesaria una nueva y universal solidaridad y un nuevo dialogo basado en la fraternidad.

El dialogo interreligioso tiene una funcién esencial para construir una convivencia civil, una sociedad que incluya
y que no se edifique sobre la cultura del descarte.

La perspectiva y el objetivo del didlogo es trabajar, mediante una auténtica colaboracién entre creyentes, para
conseguir el bien de todos, luchando contra tantas injusticias que aun afligen a este mundo y condenando todo



11

tipo de violencia.

Por eso, mirando hacia el futuro, debemos tomar conciencia de que las religiones no deben encerrarse en si
mismas, sino que, como creyentes y permaneciendo bien enraizados en nuestra propia identidad, nos
dispongamos, a pesar de nuestras diferencias, y junto a todas las personas de buena voluntad, a recorrer el
camino de la fraternidad humana. En el mundo hay muchas religiones y nosotros, desde el punto de vista
interreligioso, tenemos que saber activar una relacion, como quiere el Papa, de respeto y de amistad a través
de la cual podamos defender la igualdad como seres humanos que somos, también creyentes, con diferentes
visiones pero sin renunciar a nuestra propia identidad, sino reclamando un poco la sinceridad de las
intenciones.

Gracias de nuevo al Papa Francisco, porque Fratelli tutti nos hace sentir a todos mas cercanos al amor de
Cristo y de la Iglesia, y nos anima a ponernos, todos juntos, al servicio de la fraternidad en este mundo.

Gracias por su amable atencion.
[01155-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in lingua italiana

Sono grato per I'opportunita di presentare I'Enciclica Fratelli tutti sulla fraternita e 'amicizia sociale, un dono
prezioso che il Santo Padre ha voluto fare non soltanto a noi cattolici, ma a tutta I'umanita.

Saluto gli illustri oratori che hanno presentato con me questa Enciclica. In special modo il Dottor Mohamed
Mahmoud Abdel Salam, Consigliere del Grande Imam di Al-Azhar, amico fraterno con cui condivido il lavoro
dell’Alto Comitato per la Fratellanza Umana, nato nell’agosto 2019 per dare continuita ed efficacia agli obiettivi
contenuti nel Documento sulla Fratellanza Umana per la Pace Mondiale e la Convivenza Comune. La sua
presenza qui € davvero un buon esempio di fratellanza!

Desidero ringraziare pubblicamente Papa Francesco, anche a nome del Pontificio Consiglio per il Dialogo
Interreligioso che presiedo, per aver dato impulso, sin dagli esordi del suo pontificato, al dialogo interreligioso.

Non nascondo I'emozione che ho avvertito nel leggere le pagine dell’Enciclica, in particolare il capitolo 8: “Le
religioni al servizio della fraternita nel mondo”. Collaboro con Papa Francesco fin da quando € stato eletto, cioé
da quasi otto anni. Posso attestare quanto lavoro sia stato fatto, anche tra innegabili difficolta, come nel caso
dell'ultima emergenza — solo in ordine di tempo — causata dalla pandemia da COVID-19.

Il dialogo interreligioso si colloca veramente al cuore delle riflessioni e delle azioni di Papa Francesco. Si
afferma, infatti, nella Fratelli tutti: “Cercare Dio con cuore sincero, purché non lo offuschiamo con i nostri
interessi ideologici o strumentali, ci aiuta a riconoscerci compagni di strada, veramente fratelli” (Ft 274).

Il titolo stesso dell’Enciclica esprime un chiaro desiderio di rivolgersi a tutti come fratelli e sorelle. Si tratta di una
realta esistenziale che Papa Francesco, in modo del tutto pacifico, da per scontato: siamo tutti fratelli, nessuno &
escluso!

La via del dialogo tra persone di diverse tradizioni religiose non inizia certo oggi, ma fa parte della missione
originaria della Chiesa e affonda le sue radici nel Concilio Vaticano II.

Papa Francesco, ravvisando nel rispetto e nell’amicizia due atteggiamenti fondamentali, ha aperto un’ulteriore
porta affinché 'ossigeno della fraternita possa entrare in circolo nel dialogo tra persone di diversa tradizione
religiosa, tra credenti € non credenti, e con tutte le persone di buona volonta.



12

Il Documento sulla Fratellanza Umana per la Pace nel Mondo e la Convivenza Comune, firmato dal Santo Padre
e dal Grande Imam di Al-Azhar, Ahmad Al-Tayyeb ad Abu Dhabi il 4 febbraio 2019, costituisce nel cammino del
dialogo interreligioso una pietra miliare che non rappresenta né un punto di partenza né tantomeno un termine di
arrivo. Siamo in cammino!

Fratelli tutti, con sguardo lungimirante e misericordioso, ci esorta a percorrere un terreno comune, legato ad
un’antica verita che pud suonare nuova nel mondo che ci circonda, spesso atrofizzato dall’egoismo: la fraternita
umana. | credenti di diverse tradizioni religiose possono veramente offrire il proprio contributo alla fraternita
universale nelle societa in cui vivono. Leggiamo nella Fratelli tutti: “Non & accettabile che nel dibattito pubblico
abbiano voce soltanto i potenti e gli scienziati. Dev’esserci uno spazio per la riflessione che procede da uno
sfondo religioso che raccoglie secoli di esperienza e di sapienza” (Ft 275).

Il credente, infatti, & testimone e portatore di valori che possono contribuire notevolmente alla costruzione di
societa piu sane e giuste. La rettitudine, la fedelta, 'amore per il bene comune, la preoccupazione per gli altri,
soprattutto per i bisognosi, la benevolenza e la misericordia sono strumenti preziosi che fanno parte del tesoro
spirituale delle varie religioni.

Vivere la propria identita nel “coraggio dell’alterita” € la soglia che oggi la Chiesa di Papa Francesco ci chiede di
varcare.

Si tratta di compiere passi concreti insieme ai credenti di altre religioni e alle persone di buona volonta, con la
speranza che tutti noi ci sentiamo chiamati ad essere, soprattutto nel nostro tempo, messaggeri di pace e
costruttori di comunione.

Dio ¢ il Creatore di tutto e di tutti, per cui siamo membri di un’unica famiglia e, come tali, dobbiamo riconoscerci.
E questo il criterio fondamentale che la fede ci offre per passare dalla mera tolleranza alla convivenza fraterna.

L’invito di mettersi al servizio della fratellanza per il bene di tutta 'umanita, rivolto da Papa Francesco alle
diverse religioni, annuncia una nuova era. |l nostro cammino comune si apre ad una nuova luce e ad una nuova
creativita che sfidano il cuore stesso di ogni religione, e non soltanto: la fraternita pud diventare anche la via di
ogni credo religioso.

In un mondo disumanizzato, in cui l'indifferenza e I'avidita caratterizzano i rapporti tra le persone, sono
necessari una nuova e universale solidarieta ed un nuovo dialogo basato sulla fraternita.

Il dialogo interreligioso svolge una funzione essenziale nella costruzione di una convivenza civile, di una societa
che includa e non si edifichi sulla cultura dello spreco. La prospettiva e I'obiettivo del dialogo € lavorare,
attraverso un’autentica collaborazione tra credenti, per ottenere il bene di tutti, lottando contro le tante ingiustizie
che affliggono ancora questo mondo e condannando ogni forma di violenza. Per questo, guardando al futuro,
dobbiamo prendere coscienza del fatto che le religioni non si debbono chiudere in sé stesse, ma che come
credenti, e rimanendo ben radicati ciascuno nella propria identita, dobbiamo disporci a percorrere la via della
fraternita umana, nonostante le nostre differenze, insieme a tutte le persone di buona volonta.

Nel mondo ci sono tante religioni e noi, nella prospettiva del dialogo interreligioso, dobbiamo mostrarci in grado
di avviare verso tutti — come desidera il Papa — una relazione di rispetto e amicizia mediante cui difendere
'uguaglianza tra esseri umani, inclusi noi credenti, sebbene con visioni differenti, senza rinunciare alla nostra
identita, bensi rivendicando una certa sincerita delle intenzioni.

Ringrazio ancora Papa Francesco, perché Fratelli tutti ci fa sentire piu vicini allamore di Cristo e della Chiesa, e
ci incoraggia a metterci, tutti insieme, al servizio della fraternita in questo mondo.

Grazie per la vostra attenzione.



13
[01155-IT.01] [Testo originale: Spagnolo - Traduzione di lavoro]

Traduzione in lingua francese

Je suis reconnaissant de cette occasion qui m’est donnée de présenter I'Encyclique Fratelli tutti, consacrée a la
fraternité et a I'amitié sociale; un cadeau précieux que le Saint-Pére nous a fait, non seulement a nous,
Catholiques, mais a toute I'numanité.

Je salue tous les éminents orateurs qui se sont joint a moi pour présenter cette Encyclique. En particulier le Dr
Mohamed Mahmoud Abdel Salam, Conseiller du Grand Imam d'Al-Azhar, ami et frére avec lequel je partage le
travail du Haut Comité pour la Fraternité humaine, créé en aoGt 2019, pour donner continuité et efficacité aux
objectifs énoncés dans le Document sur la fraternité humaine pour la paix mondiale et la coexistence commune.
Votre présence ici est vraiment un bon exemple de fraternité!

Je tiens a remercier publiquement le Pape Francgois, au nom du Conseil Pontifical pour le Dialogue Interreligieux
que je préside, pour le nouvel élan qu'il a donné, dés le début de son pontificat, au dialogue interreligieux.

Je ne saurais vous cacher mon émotion a la lecture des pages de I'Encyclique, en particulier celles du chapitre
huit : «Les religions au service de la fraternité dans le monde». Je collabore avec le Pape Francois depuis le
début de son pontificat, c'est-a-dire depuis prés de huit ans. Je peux témoigner de I'ampleur du travail accompli,
méme au milieu de difficultés indéniables, dont |la derniére en date, la pandémie provoquée par le COVID-19.

Le dialogue interreligieux est véritablement au coeur des réflexions et des actions du Pape Francgois. En effet,
comme l'affirme Fratelli tutti : « Chercher Dieu d’un cceur sincére, a condition de ne pas l'utiliser a nos intéréts
idéologiques ou d’ordre pratique, nous aide a nous reconnaitre comme des compagnons de route, vraiment
fréres.» (Ft274).

Le titre méme de I'Encyclique exprime clairement le désir de s'adresser a tous comme a des fréres et sceurs. Il
s’agit d’'une réalité existentielle que le Pape Francois tient paisiblement pour acquise : nous sommes tous fréres
et sceurs, personne n'est exclu!

Le chemin du dialogue entre personnes de traditions religieuses différentes ne vient, certes, pas juste de
commencer. |l fait partie de la mission originelle de I'Eglise et est profondément enraciné dans le Concile
Vatican Il

En désignant le respect et I'amitié comme deux attitudes fondamentales, le Pape Francois a ouvert une autre
porte, afin que l'oxygene de la fraternité puisse entrer au cceur du dialogue entre personnes de traditions
religieuses différentes, entre croyants et non-croyants, et avec toutes les personnes de bonne volonté.

Le Document sur la fraternité humaine pour la paix mondiale et la coexistence commune, signé par le Pape et
par le Grand Imam d'Al-Azhar Ahmad Al-Tayyeb le 4 février 2019 a Abou Dhabi, a représenté un jalon sur la
voie du dialogue interreligieux, et qui n’en marquait ni le début ni la fin. Nous sommes en chemin ! D’'un regard
clairvoyant et miséricordieux, Fratelli tuttinous exhorte a fouler le terrain commun de la fraternité humaine. Ce
terrain commun est une vérité ancienne, mais qui peut sembler nouvelle dans le monde qui nous entoure,
souvent atrophié par I'égoisme. Les croyants de différentes traditions religieuses peuvent vraiment apporter leur
contribution propre a la fraternité universelle dans les sociétés ou ils vivent. Fratelli tutti déclare : «ll est
inadmissible que, dans le débat public, seuls les puissants et les hommes ou femmes de science aient droit a la
parole. Il faut aussi faire place aux réflexions nées des traditions religieuses, dépositaires de siécles
d’expérience et de sagesse» (Ft, 275). En effet, le croyant est témoin et porteur de valeurs qui peuvent apporter
une grande contribution a la construction de sociétés plus saines et plus justes. La droiture, la fidélité, I'amour du
bien commun, le souci des autres, en particulier des plus nécessiteux, la bienveillance et la miséricorde sont des



14

outils précieux qui font partie du trésor spirituel des différentes religions.

Vivre son identité dans le «courage de l'altérité» est le seuil que I'Eglise du Pape Frangois nous demande
aujourd’hui de franchir.

Il s'agit d’entreprendre des démarches concrétes avec les croyants d'autres religions et toutes les personnes de
bonne volonté, avec l'espoir que nous nous sentirons tous appelés a étre des messagers de la paix et des
artisans de communion, en particulier en ces temps que nous traversons.

Dieu est le Créateur de tout et de tous. Nous sommes donc membres d'une méme famille et nous devons nous
reconnaitre comme tels. C'est la le principe fondamental que la foi nous offre pour passer de la simple tolérance
a la coexistence fraternelle.

L'invitation adressée par le Pape Francgois aux différentes religions, a se mettre au service de la fraternité pour le
bien de toute I'humanité, annonce une nouvelle époque. Notre voyage commun nous ouvre a une nouvelle
lumiére et a une nouvelle créativité qui met au défi le coeur méme de chaque religion. Plus encore, la fraternité
elle-méme peut aussi devenir le chemin des croyances religieuses.

Dans un monde déshumanisé, ou l'indifférence et I'avarice caractérisent les relations entre les gens, une
nouvelle solidarité universelle et un nouveau dialogue fondé sur la fraternité sont nécessaires.

Le dialogue interreligieux a une fonction essentielle dans I'établissement d'une coexistence civile, d'une société
qui inclut tous et chacun en refusant la «culture du déchet». La vision et I'objectif du dialogue sont d’ceuvrer, a
travers une collaboration authentique entre les croyants, a la réalisation du bien de tous, en luttant contre toutes
les injustices qui affligent encore notre monde et en condamnant tout type de violence. En nous tournant vers le
futur, nous devons veiller a ce que les religions ne se referment pas sur elles-mémes. En tant que croyants et
tout en restant fermement enracinés dans notre propre identité, nous devons nous engager, avec toutes les
personnes de bonne volonté et malgré nos différences, sur la voie de la fraternité humaine. Dans le monde, il y
a beaucoup de religions. Depuis notre perspective interreligieuse, nous devons apprendre a raviver les relations
de respect et d'amitié, comme nous y appelle le Pape. Cela nous donnera la possibilité, en tant qu'étres
humains, de défendre I'égalité de tous. Nous sommes des croyants qui avons des visions différentes et nous ne
devons pas renoncer a notre propre identité, mais nous devons appeler a une plus grande authenticité dans les
relations.

Merci encore au Pape Francois, parce que Fratelli tutti nous fait tous nous sentir plus proches de I'amour du
Christ et de I'Eglise, et nous encourage a nous mettre, tous ensemble, au service de la fraternité dans ce
monde.

Je vous remercie de votre aimable attention.
[01155-FR.01] [Texte original: Espagnol - version de travail]

Traduzione in lingua inglese

| am grateful for the opportunity to present the Encyclical Fratelli tutti, dedicated to fraternity and social
friendship; it is a precious gift that the Holy Father has given not only to us Catholics but to the whole of
humanity.

| greet all the distinguished speakers who have joined with me in presenting this Encyclical, and most especially
Dr. Mohamed Mahmoud Abdel Salam, Councilor of the Grand Imam of Al-Azhar. He is a dear friend with whom |
collaborate on the High Committee for Human Fraternity, formed in August 2019 to give continuity and
effectiveness to the objectives spelled out in the Document on Human Fraternity for World Peace and Living
Together. His presence here is truly an excellent example of fraternity!



15

| want to thank Pope Francis publicly, in the name of the Pontifical Council for Interreligious Dialogue over which
| preside, for the impetus he has given to interreligious dialogue since the very beginning of his pontificate.

| cannot read the Encyclical without emotion, especially chapter eight, “Religions at the Service of Fraternity in
Our World.” | have collaborated with Pope Francis since the beginning of his pontificate, that is, for almost eight
years now. | can attest to how much work has been done, even amid undeniable difficulties, including the most
recent one, the pandemic caused by COVID-19.

Interreligious dialogue is truly at the heart of the reflections and actions of Pope Francis. In fact, as Fratelli tutti
states, “The effort to seek God with a sincere heart, provided it is never sullied by ideological or self-serving
aims, helps us recognize one another as travelling companions, truly brothers and sisters” (FT 274).

The very title of the Encyclical expresses a clear desire to address everyone as brothers and sisters. It is an
existential reality that Pope Francis calmly takes for granted: we are all brothers and sisters—no one is
excluded! Certainly, the path of dialogue among persons of different religious traditions has not just begun. It is
part of the Church’s original mission, and it has deep roots in the Second Vatican Council.

In seeing respect and friendship as two fundamental attitudes, Pope Francis has opened another door, so that
the oxygen of fraternity can enter into the dialogue between persons of different religious traditions, between
believers and non-believers, and among all persons of good will.

The Document on Human Fraternity for World Peace and Living Together, signed by the Pope and the Grand
Imam of Al-Azhar Ahmad Al-Tayyeb on 4 February 2019 in Abu Dhabi, represented a milestone in interreligious
dialogue, but that was neither the start nor the finish. We are on the road! Fratelli tutti, with its far-sighted and
merciful perspective, encourages us to tread the common ground of human fraternity. This common ground is a
truth that is ancient, but it may sound new in today’s world, which is often atrophied by selfishness. Believers of
different religious traditions can offer their own valuable contributions to universal fraternity in the societies in
which they live. Fratelli tutti states: “It is wrong when the only voices to be heard in public debate are those of the
powerful and ‘experts.” Room needs to be made for reflections born of religious traditions that are the repository
of centuries of experience and wisdom” (FT 275). In reality, religious believers are witnesses and bearers of
values that can make a great contribution to the building of societies that are healthier and more just. Integrity,
fidelity, love of the common good, concern for others (especially the needy), kindness, and mercy are valuable
tools that form part of the spiritual treasury of the diverse religions.

Living one’s own identity in the “courage of otherness” is the threshold that the Church of Pope Francis is asking
us to cross today.

We are asked to take concrete steps along with believers of other religions and with persons of good will, with
the hope that we will all feel called to be messengers of peace and builders of communion, especially in these
difficult times.

God is the Creator of everyone and everything. We are therefore members of one family and should recognize
one another as such. This is the basic criterion that faith offers us for advancing from being merely tolerant to
living together as brothers and sisters.

When Pope Francis invites the different religions to place themselves at the service of fraternity for the good of
all humanity, he is announcing a new epoch. Our shared journey opens us up to new light and new creativity,
challenging the very heart of every religion. Moreover, fraternity can also become the path for religious beliefs.

In a dehumanized world, in which relations among persons are characterized by indifference and greed, there is
need for a new and universal solidarity and a new dialogue based on fraternity. Interreligious dialogue has an
essential function in building a civil society that includes everyone and rejects the throwaway culture. The
objective of dialogue is to work, in genuine collaboration among all believers, to achieve what is good for all



16

humankind by struggling against all the injustices that still afflict our world and by condemning every type of
violence.

Looking toward the future, then, we should take care that religions do not close in upon themselves. While we
remain firmly rooted in our own identities as believers, we should resolve, together with all persons of good will
and despite our differences, to move forward on the path of human fraternity. In the world there are many
religions. From the interreligious perspective, we have to maintain a relation of respect and friendship, as the
Pope wishes. This will allow us to defend the equality of all as human beings. We are believers with different
visions, and we should not renounce our own identity, but we should call for sincerity of intentions.

Let us again give thanks to Pope Francis because Fratelli tutti makes us all feel closer to the love of Christ and
the Church, and it encourages us to place ourselves, all together, at the service of the fraternity of this world.

Thank you for your kind attention.

[01155-EN.01] [Original text: Spanish - working translation]

Traduzione in linqua tedesca

Ich bin dankbar fiir die Gelegenheit, die Enzyklika Fratelli tutti vorzustellen, die der Bruderlichkeit und der
sozialen Freundschaft gewidmet ist. Sie ist ein kostbares Geschenk, das der Heilige Vater nicht nur uns
Katholiken, sondern der ganzen Menschheit gemacht hat.

Ich begriiRe alle hochgeachtete Referenten, die mit mir diese Enzyklika vorgestellt haben: besonders den Herr
Dr. Mohamed Mahmoud Abdel Salam, Berater des GroRimams von Al-Azhar, ein briderlicher Freund, mit dem
ich die Arbeit des Hohen Komitee fiir die Briiderlichkeit aller Menschen teile. Diese Komitee wurde der im
August 2019 gegriindet, um den im Dokument (iber die Briiderlichkeit aller Menschen fiir ein friedliches
Zusammenleben in der Welt enthaltenen Zielen Kontinuitat und Wirksamkeit zu verleihen. lhre Anwesenheit hier
ist wirklich ein gutes Beispiel fur Briderlichkeit!

Ich méchte 6ffentlich Papst Franziskus danken, auch im Namen des Pépstlichen Rates fur den Interreligiésen
Dialog, dessen Prasident ich bin, fiir den Impuls, den er dem interreligiésen Dialog seit Beginn seines Pontifikats
gegeben hat.

Ich verhehle nicht, dass die Enzyklika, wahrend ich sie lass, mich gerlhrte hat, insbesondere das achte Kapitel:
,Die Religionen im Dienst der Briderlichkeit in der Welt". Ich arbeite zusammen mit Papst Franziskus seit
Beginn seines Pontifikats, das heif¥t, seit jetzt fast acht Jahren. Ich kann bezeugen, wie viel Arbeit geleistet
wurde, selbst inmitten unbestreitbarer Schwierigkeiten, wie zum Beispiel, wahrend der letzten —nur in zeitlicher
Reihenfolge—-die COVID-19 verursachte Pandemie.

Der interreligiése Dialog steht wirklich im Mittelpunkt der Uberlegungen und Aktionen von Papst Franziskus. In
der Tat, Fratelli tutti sagt: ,Wenn wir Gott mit aufrichtigem Herzen zu suchen, ohne die Suche nach Gott mit
unseren ideologischen oder praktischen Interessen zu verdunkeln, dann hilft uns das, uns als Weggeféhrten, als
echte Brlder, anzuerkennen® (Ft 274).

Der Titel allein der Enzyklika driickt schon den klaren Wunsch aus, sich an alle als Briider und Schwestern zu
wenden. Dies ist eine existentielle Realitat, die Papst Franziskus friedlich fiir selbstverstandlich halt: Wir sind alle
Geschwister, niemand ist ausgeschlossen!

Der Weg des Dialogs zwischen Menschen unterschiedlicher religiéser Traditionen beginnt gewiss nicht erst



17

heute. Er gehort zur urspriinglichen Mission der Kirche und hat seine Wurzeln im II. Vatikanischen Konzil.

Papst Franziskus, der in Respekt und Freundschaft zwei grundlegende Haltungen sieht, hat noch eine andere
Tur gedffnet, so dass der Sauerstoff der Briiderlichkeit in den Dialog zwischen Menschen verschiedener
religiéser Traditionen, zwischen Glaubigen und Nicht-Glaubigen und mit allen Menschen guten Willens
hineinstrémen kann.

Das Dokument Uber die Bruderlichkeit aller Menschen fir ein friedliches Zusammenleben in der Welt, das am 4.
Februar 2019 in Abu Dhabi von Papst Franziskus und dem GroRRimam von Al-Azhar Ahmad Al-Tayyeb
unterschrieben wurde, reprasentiert ein Meilenstein auf dem Weg des interreligidésen Dialogs, der aber weder
der Startpunkt noch das Ziel ist: Wir sind auf dem Weg! Aus einem klarsichtigen und barmherzigen Standpunkt
mahnt uns Fratelli tutti einen gemeinsamen Boden zu betreten, der mit einer alten Wahrheit verbunden ist, die in
der Welt, die uns umgibt und oft durch ihren Egoismus verkiimmert ist, neu klingen kann: die menschliche
Bruderlichkeit.

Glaubige aus verschiedenen religiésen Traditionen kdnnen wirklich, in den Gesellschaften, in denen sie leben,
einen eigenen Beitrag zur universellen Briderlichkeit leisten. Fratelli tutti sagt: ,Es kann nicht zugelassen
werden, dass nur die Machtigen und die Wissenschaftler in der 6ffentlichen Debatte eine Stimme haben. Es
muss ein Ort des Nachdenkens geben, der von einem religidsen Hintergrund herkommt und Uber in
Jahrhunderten gesammelte Erfahrungen und Weisheiten verflgt.“ (Ft, 275). Tatsachlich ist der Glaubige ein
Zeuge und ein Trager von Werten, die wesentlich zum Aufbau gestinderer und gerechterer Gesellschaften
beitragen kdnnen. Rechtschaffenheit, Treue, Liebe zum Gemeinwonhl, Fiirsorge fir andere, insbesondere fir die
Bedurftigen, Wohlwollen und Barmherzigkeit sind wertvolle Werkzeuge, die zum geistigen Schatz der
verschiedenen Religionen gehoren.

Die eigene Identitat im ,Mut zur Alteritat* zu leben, ist die Schwelle, die uns heute die Kirche von Papst
Franziskus bittet zu Giberkreuzen.

Es geht darum, gemeinsam mit Glaubigen anderer Religionen und Menschen guten Willens konkrete Schritte zu
unternehmen, in der Hoffnung, dass wir uns alle berufen flihlen, gerade in unserer Zeit, Friedensbote und
Handwerker der Kommunion zu sein.

Gott ist der Schopfer von allem und von jedem, deshalb sind wir Mitglieder einer Familie und missen uns als
solche anerkennen. Dies ist das grundlegende Kriterium, welcher der Glaube uns verleiht, um von der bloRen
Toleranz zur bruderlichen Lebensgemeinschaft Giberzugehen.

Die Einladung von Papst Franziskus an die verschiedenen Religionen, zum Wohl der ganzen Menschheit in den
Dienst der Briiderlichkeit zu stellen, kiindigt eine neue Ara an. Unser gemeinsamer Weg erodffnet sich in einem
neuen Licht und fir eine neue Kreativitat, die das Herz jeder Religion herausfordert, und nicht nur das: die
Briiderlichkeit kann auch zur Pfad der religidsen Uberzeugungen werden.

In einer dehumanisierten Welt, wo Gleichglltigkeit und Gier die Beziehungen zwischen den Menschen pragen,
sind eine neue und universelle Solidaritat und ein neuer, auf Briderlichkeit gegriindeter Dialog notwendig.

Der interreligiése Dialog hat eine wesentliche Funktion beim Aufbau des Zusammenlebens und einer
Gesellschaft, die alle integriert und nicht auf einer Wegwerfkultur aufgebaut ist.

Die Perspektive und das Ziel des Dialogs besteht darin, durch eine authentische Zusammenarbeit zwischen
Glaubigen das Wohl aller zu erreichen, indem die viele Ungerechtigkeiten, unter denen diese Welt noch immer
leidet, bekampfen und jegliche Art von Gewalt verurteilen.

Deshalb missen wir uns mit Blick auf die Zukunft bewusst werden, dass die Religionen sich nicht in sich selbst
verschlielRen diirfen, sondern dass wir uns als Glaubige und in unserer eigenen Identitat gut verwurzelt, trotz



18

unserer Unterschiede und zusammen mit allen Menschen guten Willens, darauf vorbereiten missen, den Weg
der menschlichen Briiderlichkeit zu gehen. In der Welt gibt es viele Religionen, und aus interreligiéser Sicht
missen wir in der Lage sein ein Verhaltnis — wie Papst Franziskus es wiinscht — von Respekt und Freundschaft
zu aktiviere, durch die wir unsere Gleichheit als Menschen verteidigen, auch als Glaubige mit unterschiedlichen
Visionen, aber ohne unsere eigene Identitat aufzugeben, sondern indem wir ein wenig um Aufrichtigkeit der
Intentionen bitten.

Nochmals vielen Dank an Papst Franziskus, denn Fratelli tutti hilft uns, dass wir uns alle der Liebe Christi und
der Kirche naher flihlen, und ermutigt uns, uns alle gemeinsam in den Dienst der Briderlichkeit in dieser Welt zu
stellen.

Ich danke Ihnen fir Ihre freundliche Aufmerksamkaeit.

[01155-DE.01] [Originalsprache: Spanisch - Arbeitsiibersetzung]

Traduzione in lingua portoghese

Agradeco a oportunidade de apresentar a Enciclica “Fratelli tutti”, dedicada a fraternidade e a amizade social;
um dom inestimavel, que o Santo Padre nos concedeu, e nao apenas a nés catélicos, mas a humanidade
inteira.

Saudo todos os distintos oradores, que comigo apresentaram esta Enciclica. De modo especial, o Dr. Mohamed
Mahmoud Abdel Salam, Conselheiro do Grao-Ima de Al-Azhar, amigo fraternal com quem partilho o trabalho no
Alto Comité para a Fraternidade Humana, instituido em agosto de 2019, com a finalidade de dar continuidade e
eficacia aos objetivos contidos no Documento sobre a Fraternidade Humana em prol da paz mundial e da
convivéncia comum. A sua presenca aqui é realmente um bom exemplo de irmandade!

Quero agradecer publicamente ao Papa Francisco, também em nome do Pontificio Conselho para o Dialogo
Inter-Religioso, ao qual presido, o impulso que proporcionou, desde o inicio do seu pontificado, ao dialogo inter-
religioso.

Nao escondo a minha emogéo ao ler as paginas da Enciclica, em particular o capitulo oito: «As religides ao
servigo da fraternidade no mundo». Colaborei com o Papa Francisco desde o inicio do seu pontificado, ou seja,
durante quase oito anos. Posso dar testemunho de todo o trabalho que foi levado a cabo, inclusive no meio de
inegaveis dificuldades, tais como a ultima — apenas em ordem de tempo — da pandemia provocada pela Covid-
19.

O dialogo inter-religioso esta verdadeiramente no cerne das reflexdes e agdées do Papa Francisco. Com efeito,
“Fratelli tutti” diz: «Procurar a Deus com o coragao sincero, contudo sem o macular com 0s nossos interesses

ideoldgicos ou instrumentais, ajuda-nos a reconhecer-nos como companheiros de caminho, verdadeiramente

irmaos» (Ft, 274).

O préprio titulo da Enciclica manifesta um claro desejo de se dirigir a todos como irmaos e irmas. Trata-se de
uma realidade existencial que, pacificamente, o Papa Francisco da por certa: somos todos irmaos, ninguém é
excluido! Sem duvida, o caminho do dialogo entre pessoas de diferentes tradigdes religiosas nao tem inicio
hoje. Faz parte da missao original da Igreja e encontra as suas raizes no Concilio Vaticano Il.

Considerando o respeito e a amizade como duas atitudes fundamentais, o Papa Francisco abriu outra porta
para que o ar da fraternidade pudesse entrar no dialogo entre pessoas de diferentes tradigdes religiosas, entre
crentes e nao-crentes, e com todas as pessoas de boa vontade.

O Documento sobre a Fraternidade Humana em prol da paz mundial e da convivéncia comum, assinado no dia
4 de fevereiro de 2019 em Abu Dhabi pelo Papa e pelo Grao-Ima de Al-Azhar, Ahmad Al-Tayyeb, representou



19

um marco no caminho do dialogo inter-religioso, o que ndo coincide nem com a partida nem com a chegada.
Estamos a caminho! De um ponto de vista clarividente e misericordioso, “Fratelli tutti” exorta-nos a pisar num
terreno comum, ligado a uma verdade antiga, que pode soar nova no mundo ao nosso redor, nao raro atrofiado
pelo egoismo: a fraternidade humana. Os fiéis de diferentes tradigdes religiosas podem realmente oferecer a
sua propria contribuicdo para a fraternidade universal nas sociedades em que vivem. “Fratelli tutti” afirma: «Nao
se pode admitir que no debate publico somente os poderosos e os cientistas tenham voz. Deve existir um lugar
para a reflexdo derivante de um contexto religioso que engloba séculos de experiéncia e de sabedoria» (Ft,
275). Efetivamente, o fiel é testemunha e portador de valores que podem contribuir em grande medida para a
construgdo de sociedades mais saudaveis e justas. A retidao, a fidelidade, o amor pelo bem comum, a
solicitude pelo proximo, especialmente pelos necessitados, a benevoléncia e a misericordia sdo instrumentos
valiosos que fazem parte do tesouro espiritual das diferentes religides.

Viver a propria identidade na “coragem da alteridade” € o limiar que hoje a Igreja do Papa Francisco nos pede
para cruzar.

Trata-se de dar passos concretos em companhia de fiéis de outras religides e pessoas de boa vontade, na
esperanga de que todos nos sintamos chamados a ser, de maneira especial no nosso tempo, mensageiros de
paz e obreiros de comunh&o. Deus é o Criador de tudo e de todos, por isso somos membros de uma familia e é
como tal que nos devemos reconhecer. Este € o critério fundamental que a fé nos oferece para passar da mera
tolerancia para a convivéncia fraternal. O convite do Papa Francisco as diferentes religides, a colocar-se ao
servigo da fraternidade para o bem da humanidade inteira, anuncia uma nova era. A nossa jornada comum
abre-se a uma nova luz e a uma nova criatividade, que desafia o proprio &mago de cada religido, e ndo so: a
fraternidade pode transformar-se também no caminho das crengas religiosas.

Num mundo desumanizado, em que a indiferenga e a ganancia distinguem as relagdes entre as pessoas, sdo
necessarios uma solidariedade nova e universal, bem como um renovado dialogo, fundamentado na
fraternidade.

O dialogo inter-religioso tem uma fungao essencial na construgao da convivéncia civil, de uma sociedade que
inclua e ndo se edifique sobre a cultura do descarte. A perspetiva e o objetivo do dialogo é trabalhar, mediante
uma colaboragao auténtica entre os fiéis, a fim de alcangar o bem de todos, lutando contra tantas injusticas que
ainda afligem este mundo e condenando todos os tipos de violéncia. Por conseguinte, olhando para o futuro,
devemos estar conscientes de que as religibes ndo podem fechar-se em si mesmas mas que, como fiéis e
permanecendo firmemente enraizados na identidade que nos € prépria, devemos dispor-nos, ndo obstante as
nossas diferengas e em conjunto com todas as pessoas de boa vontade, a percorrer o caminho da fraternidade
humana. No mundo existem muitas religides e nds, do ponto de vista inter-religioso, devemos saber ativar uma
relagao, segundo o desejo do Papa, de respeito e amizade através da qual poder defender a igualdade como
seres humanos que somos, também crentes, com diferentes visbes mas sem renunciar a nossa propria
identidade, contudo exigindo um pouco de sinceridade nas intengdes.

Mais uma vez, obrigado ao Papa Francisco, porque “Fratelli tutti” nos faz sentir todos mais préximos do amor de
Cristo e da Igreja, animando-nos a colocar-nos, todos juntos, ao servigo da fraternidade neste mundo.

Obrigado pela amavel atengao!

[01155-P0O.01] [Texto original: Espanhol - Tradugao nao oficial]

Intervento del Giudice Mohamed Mahmoud Abdel Salam

Testo in lingua originale

Traduzione in linqua italiana




20

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Testo in lingua originale

wuve IUdo Iozeu Izse
IJeues, 1Jdrse

IJuwdle edsdp 95206 1UJo 9usdleo

oy Sslally i tJow Il ulay il &dy s Log)d ] 5o ol plas wssidly caall Jasy e
whliog gLl 6,2y d >l Jlaiy J)ygi969 sliadll (9 aSgainy Jaul 2w Guly 6l Lgicluy
Lewsls zluly 2,25

LW awlsd I dcloll wolilly 6,31 Jsasll el i «aglusyl 6939 JS5 ol lad ol5¥ly ally il
loleg J3ya> Glsic (o ol ol imasuill il oy il 52591 g codadl 2> SV ploYlg (s 19

Sl dll da>, (09 «dplunYl 593V1» 6,58 (D b 6,54 [ed oy Ji 2dxo wasi) Y9 (im0 AL Y (aan
ol 50,01 nid Lol dslusYl Lileall oig) 3w ol

6oludly &gl

25 laggng lag Ul 8Ll pydians Y (glayVlg SSall lissd oaxilly gadl ol (8 sLadl o5l o OIS O
ol ey &l Lo 3Ll Ol e s 55 sg) Led by el as 0lSulall 6,00 (S ol Log «adsiig ol
olSall $lacis ool elgbl 9 d3ian Lic LT o3 gllaid 32> 449,) Luwwsdall gl SSall

poYl 2819 8 ol cilSd (6 mmall JloST (8 Ty 0l «lusdl 59391 aagon e gidgill a=y LWI culy plo
Joall a8 (5,459 bl pllaall ad liss sloll Gaols sol poVl el ol il bty ol
Llo alll VI s ¥ _lls i pall ailolSy s £l anlis sVl LWI 350 s TS Lgmidls
8 8poleall l)la> Clol sl WJlasll ol lig elonll 6,55 wiSyy cmmsllly uid ally cpbeisimall
;°_9-J| L@.; u.g.a>.:,_,J| «?iJLw_)JI» 01® ous:L>_9 ‘!_J;o.;:

loxie il I ploYlg LW ey 3 asall (8 dlusdl 593Y1 8 umo wllame plaso e 2oLy &S il a9
JbS 0 SuiSUl -8 jglanw - conse 18 lgiazg "aclaizVl alually 693V Wlw," il Al 038 ol ,d
5159 el g9 1l allell bl 80 slusYl 693V LLiad (e usill Lle 6)1ally omidl @839 (§94ll
Ly 5kxls alally woSIl Luolss go elaxlly (53,80l $9lsill J] a0 Ay (D5 83lgio ué s
oLl 0w 109 @8lsll bail,3 e sulaill ablall gilaxl e saizi dxoly olgbl JY5 oo U5 JS dgislsds
alall ao)l g



21
PUR YF2EN|

sl Jy caidly S LW go Giio dwlo>y o> JSu9 2>l lgosley pMuwdl deyid) ju)l> aluo LLisS (il
200> o0 dslusdl 6931 eumy e Lol 295 gl Ll wil> jike JS 9 JoVlg Lol s

551 il Lo,y 9l Lgzolisg dnlosll Ll oo -alalzo V9 d)loo 0929 dasipll 03 9= LUI 3> 289 19V i
093] Ules o i g8 (L5

Loy <@l ool Gl o ol oSy o) ayidl oslasl LW dwlad) 1,31 Ll sslewdl &le (5 S 289
le,s il sas Jlal 8059 o 9ladl w9 )eall el e aild uas | 91a5 3131 oo dlaill 038 alos
w29 b oo dozy b JS§

WMiwly oLl alb o 832301 JSYI e oLl 9 S losie «plusYl §oia>» als (5 lean oS 4S9
oo 2oMo L -ailusl dol,SUl 2o oSl o la® e &49,89 dusd Ll SlgladVl G Jicly @il plbg
Jobe e S @il dwlle o>

sie claiw 38 dslusYl dol,SI Ol Jucld (uzWlg 6,2g)l goioge I Bam: §5kas o> lagdac LUWI OIS pS9
I pl=lg L9 91 s 39231

lesg 53V a2l olog ol e coaxdl (5 (ol -Lg eS dxilo— uasll @l aic LU adgi 89
Lleoizo pylaiig Ll bolasl 3 LiSadl 6alel I

J&5 S a>0099 a0 isels LWl olalS 2o Lluio s ©a9 uuL9 «slalS slae| 9 uJ)LC)‘-C ulcs
o dogaell Wl )l 03® o solaicl 99 (@USiio9 s Llad i sl ol Sall 13D Jad oo e
9 2wl _allell pladl 13D daxo 9 ad9g) Al gyl alxe Ol i «aglus Yl 8931 dagey Lgicius i
Al JS, pliall 1o d389 olias dslusYl 8931 daggg dses Wl Al Jl 03® oSi i Jol LS9 «JoaeoMI
Jol LS «adga>9 olus¥l dol,S duwad e | i 22> olle plias dold] (9 2Vl Lulwdl LeS, iy 0 009
oo 29,31 S L Lotmiaian agle) HLall £log awlull 3 o dolgll dsl Al )l 13D giogi ol Ll

ool plle lginss Ll olojVl

el e Glsel elgwVl Lol o San ai asicl Sesloll I adl)l adliall 0ig Jsi ol oI Liclaiwl, Jgb
Sl

a8l 5 dluwYl 693V L=l aixlll (5 Vo) go 0,58 288 Jroll 13® 9 dzidlgioll dodluall > 29
oMel Al aboil o o 3V uag.]lg oy, 9 id L@..a_v.. dawl ) pll ascg el Jo> o ¢ ol &l sio
iladly awlyally Jolil e (g (oiSe; dluwl 01 Jo> iy il L1 Al Jua09 cdsbusYl 663Vl digg

0S5 Lgls) 1w lizVlg LoVl calise oo bl axpiv ) dlull Josil o (o5 138 oSaws (Sazall 3!
dsolle aplusl 8531 93 umall g lall e dglas

1650l o ! L

89Uy 51 aplus¥l lgr 2seus ol 831 o Bl B iho 9 ks il b o Aol 68l 038 9 L]



22
ol Juol e Jasi cdgll ol (99 @Sy & paizlly juod] ag>lsal dslayl uinll Bl 2>95 go il

w2 w

walio e S Fuwl) zgio 13®9 (o Loilly USail (o lilo>g dliiwall lgzodo  groxi9 «dyilas)]

6)la> J21 o 633> atlwo oeSiw eV (oMU leic Lo V dlS allell dui> 6,950 dzoll 693V age
iy 91 i) 9l auwi> 91 o) OIS lago CLusYl B,De> oSy S dijlgio

D23V g dlindy a9 LI dwlad JI coaxlly aisly

Al dslusYl 893V dasis, coei LIy cdallall 893Vl9 ilusdl inlell s 21 o laSTliaig LeSsg o
lislaio 9 Jox9 Jol das clio _iolall plall aboosl (o ~cuazdl Lzl (S | ilisian] Agio 5~ Dgasilel
563Vl 55k Jo> wgily Ll 35 por JS o> 189 (allell el LS @lamy o5 gleibg cdsoMaly dy el

SSall MYl Clol (o Sl Ol Jr boVl glol G @dNall (8 §oumall € 2liasVl aDLig «inleilly
Ss,5al 4 lwo Geexlyy l9lay JIs 9l 13D (8 3V ol

aagoll 0id Jiox Joi o LoM3] Sy Jasll Jolss ol pSaes slus¥l 93W Ll dixlll (3 Vo go il
Lalze acy bils Llbxig izl lede Jasi il d>galnlly dsedloll olysball JMS o (bl aiugy gdls I
sl oage aie Jlj bo sl JuoVl 3@l 138 -_abogil 2ge o J9— Gler JT alj o 200 i) saw oo 5009
e olus] JS Ll peid casbusYl 603 W dallell oSiasg isbo Juedsi e Jasll aSso awis o azlhd
.a8,¢ ol awi> 9l aip> IS lage Lo,V 03® a9

ai,lg 08l oyl Al )l 0i® e LU dwlaa) S

oMl 3E 200

dslus ¥l 693V Llell daizl) plall ol

2020 juoinw 28 (b g4l

[01156-AR.01] [Testo originale: Arabo]

Traduzione in linqua italiana

Nel nome di Dio, Il Clemente, Il Misericordioso

Egregio pubblico,

Che la pace di Dio, la Sua misericordia e le Sue benedizioni siano con voi!

Alcune citta e alcuni popoli sono riconoscibili grazie a monumenti importanti diventati un emblema. La citta di
Roma €& conosciuta per la cupola di S. Pietro, qui in Vaticano. Londra ha il suo famoso orologio Big Ben, e Parigi
la Torre Eiffel che si innalza in cielo. New York & conosciuta per la Statua della Liberta, Il Cairo & nota per le
Piramidi e per i minareti del’Azhar e i campanili delle sue chiese.



23

Poi sono sorti recentemente due “monumenti” del Cristianesimo e dell’lslam, arricchendo questi simboli con un
nuovo pilastro di verita, bene, liberta e fratellanza. Quando viene citata “La Fratellanza Umana”, le menti libere e
i cuori consapevoli si rivolgono verso Papa Francesco e verso il Grande Imam Ahmad Al-Tayyeb, lo Sceicco di
Al-Azhar: questi due personaggi che sono diventati, insieme, un nuovo emblema e un nuovo monumento, non
per un paese particolare, o per un determinato popolo. Sono diventati un forte simbolo di una nobile idea, cioé
l'idea della “Fratellanza Umana”, e Dio, con la Sua misericordia verso la gente, ha messo questi due illustri
simboli al servizio di questi concetti umani supremi.

Signore e signori,

Se la crescita e il rinnovamento sono dettati dalle norme della vita degli esseri esistenti, la vita non puo
procedere verso il proprio compimento senza il pensiero e senza la creativita. E quanto stiamo vedendo in
Vaticano, a cominciare dalla piu alta autorita, sta a dimostrare che, tutto sommato, stiamo procedendo nella
giusta direzione e che il pensiero creativo e fondante di una visione nuova si sta proiettando verso orizzonti piu
alti nel tempo e nello spazio.

Dopo la firma del “Documento sulla Fratellanza Umana”, Papa Francesco ha proseguito il cammino, e sono nate
cosi le sue riflessioni sulla realta delle nazioni, riflessioni pubbliche o meno. La richiesta di felicita delle nazioni
richiede un impegno dai contorni difficili da delimitare a causa dei vari livelli coinvolti e in conseguenza degli
interessi e delle politiche in gioco e dei contrasti tra stati e popoli, tutte problematiche che mettono a dura prova
le coscienze e le volonta. Prendendo spunto da questo stato delle cose e grazie al suo intuito limpido, il Papa ha
scritto parole chiare e coraggiose, che temono solamente Dio, parlando delle tragedie delle persone deboli,
stanche e disperate, e prescrivendo la cura di questo male difficilmente guaribile, che ha colpito a morte la
nostra civilta moderna. Da qui & nata questa Enciclica che celebriamo oggi.

Nonostante avessi accompagnato le diverse tappe del percorso della Fratellanza Umana nell’'ultimo decennio tra
il Papa e I'lmam, quando ho letto questa Enciclica sulla Fratellanza e I'’Amicizia Sociale, ho scorso, tra le sue
righe, un gusto raffinato, una sensibilita incisiva ed una capacita di esprimere le tematiche della fratellanza
umana in un modo che si rivolge al mondo intero; & un appello alla concordia rivolto ad un mondo in discordia,
come pure un messaggio chiaro a favore di un'armonia, individuale e collettiva, con le leggi dell’'universo, del
mondo e della vita. Si tratta di un'argomentazione fondata su ragionamenti chiari basati sulle verita e attuabili
nella vita reale e nel mondo concreto.

Egregio pubblico,

In quanto giovane musulmano studioso della Shari'a (legge) dell'lslam e delle sue scienze, mi trovo — con tanto
amore ed entusiasmo — concorde con il Papa, e condivido ogni parola che ha scritto nel’Enciclica. Seguo, con
soddisfazione e speranza, tutte le sue proposte avanzate in uno spirito premuroso per la rinascita della
fratellanza umana.

In questa Enciclica, il Papa mette in guardia, senza mezzi termini, contro le ideologie impregnate di egoismo e
della perdita del senso sociale, che operano dietro la maschera di presunti interessi nazionali[1], ed ammonisce
contro i pericoli della globalizzazione e le sue conseguenze, che forse ci hanno reso piu vicini, ma che
certamente non ci faranno diventare fratelli[2].

Ero estremamente felice mentre leggevo la dura critica del Papa verso quello che possiamo chiamare “la fine
della coscienza storica”, con la grave infiltrazione culturale di questa teoria, basata sulla disgregazione
dell’eredita culturale, e con la creazione di generazioni che disprezzano il proprio patrimonio e la propria storia
con tutta la sua ricchezza culturale[3].

Quanto e grande il Papa quando ammonisce i popoli di fronte a questa forma nuova di colonialismo esperto nel
manipolare concetti estremamente importanti e sensibili, come la democrazia, la liberta, la giustizia, e l'unita
utilizzandole come mezzo di controllo, dominio ed arroganza, svuotandole dal loro significato, talvolta addirittura
per giustificare il loro operato[4].



24

Quanto & creativo sul versante dei diritti umani quando mette in risalto le nuove forme di ingiustizia e di
sfruttamento dell’'uomo e di negazione della sua dignita[5], I'ingiustizia nei confronti della donnal6], e le
condizioni simili alla schiavitu, che tante persone patiscono oggi. |l Papa considera, giustamente, che la
persecuzione per motivi religiosi o etnici, e altre violazioni della dignita umana, sono aspetti di una “terza guerra
mondiale a pezzi”[7].

Quanto & grande il Papa, quando affronta alla radice la questione degli immigrati e rifugiati, ribadendo che la
dignita umana € caduta al confine tra I'Europa e il terzo mondo[8].

Il Papa ha voluto anche sollevare la questione attuale, parlando quindi delle pandemie e altre tragedie della
storia[9]chiedendo un ripensamento del nostro stile di vita e dell’organizzazione delle nostre societa.

Diversamente dal solito quando preparo un mio intervento scritto, mi sono trovato in sintonia con le parole del
Papa. Sono stato conquistato dalla sua franchezza e dalla sua chiarezza nei passaggi che ho citato. Ed € solo
una parte esigua di questo pensiero libero, che fa proprie la causa del’'uomo e le sue problematiche, in Oriente
come in Occidente. Sono convinto che questa Enciclica, insieme al “Documento sulla Fratellanza Umana”,
faranno ripartire il treno della storia che si € fermato nella stazione di questo ordine mondiale, radicato
nell'irragionevolezza, con la sua ingiustizia, superbia e violenza coloniale. Spero che questa Enciclica, insieme
al “Documento sulla Fratellanza Umana”, possano essere un forte deterrente nei confronti della falsita, con tutte
le sue forme ed espressioni, e che possano essere la base, o il fattore piu importante, per la nascita di un nuovo
ordine mondiale, basato sulla sacralita della dignita e dei diritti umani — come ha detto il Papa — non sul
disprezzo, la schiavizzazione e lo sfruttamento del’'uomo. Mi auguro anche che questa Enciclica possa
raggiungere le mani dei politici e dei decisori, affinché si illuminino da essa per uscire da questo stato
irragionevole che il mondo vive oggi.

Ma possiamo calare queste belle idee e questi concetti nobili nel mondo reale di oggi? Penso che questo sia
possibile. Le persone eque si aiutano per il bene e lo sostengono.

Per offrire un modesto contributo in questo senso, ho pensato con i colleghi dell’Alto Comitato della Fratellanza
Umana di convocare un Forum per 100 giovani da diverse parti del mondo, e organizzare giornate di studio
dedicate a questa Enciclica, qui a Roma e ad Abu Dhabi, dove ¢ stato annunciato il “Documento della
Fratellanza Umana”, ma anche in Egitto, il Paese di Al-Azhar, dove i partecipanti si dedicheranno alla riflessione
e allo studio e al dialogo libero ed approfondito. Cosi facendo, I'Enciclica giungera ai giovani, appartenenti a
religioni ed etnie diverse, con la speranza che possa costituire un passo nella direzione giusta, verso una
fratellanza umana mondiale.

Signore e signori!

In questa fase decisiva della storia dell'umanita ci troviamo dinnanzi ad un bivio, tra una fratellanza universale
nella quale gioisce 'umanita e una miseria acuta che aumentera la sofferenza e la privazione della gente. La
strada della fratellanza & una strada vecchia e nuova, che si rinnova e si percorre alllombra dei valori spirituali e
morali, ed &€ governata dall’equilibrio e dall’'armonia tra la scienza e la fede, tra questo mondo e la vita a venire.
Sosteniamoci dunque a vicenda sulla strada della fratellanza, della conoscenza reciproca e della collaborazione
per raggiungere la meta dove s’incontrano i nostri traguardi e i nostri obiettivi, il bene del’'umanita intera.

Noi siamo a favore dell'unione delle energie religiose per affrontare la discriminazione, il razzismo, e I'odio. E nel
contempo lavoriamo per il consolidamento della propria dottrina, per I'approfondimento dei propri aspetti
specifici e per evitare la disunione o il disgregamento. Questo & 'obiettivo di ogni persona fedele alla propria
religione.

La fratellanza universale rimane — ieri, oggi € domani — un’assoluta necessita per il mondo intero, ed &
imprescindibile per la salvezza. Perché essa dara vita ad una civilta equilibrata e felice, centrata sul’'uomo a
prescindere dal colore della pelle, dal sesso, dalla lingua e dalla religione.



25

Infine, rivolgo queste parole a Sua Santita Papa Francesco e al Grande Imam di Al Azhar:

| vostri sforzi e la vostra lotta a favore della convivenza umana e della fratellanza mondiale, culminati con il
“‘Documento sulla Fratellanza Umana” che avete proclamato I'anno scorso ad Abu Dhabi - in un evento senza
precedenti nella storia moderna — hanno rappresentato una svolta nel mondo arabo e musulmano, e un raggio di
luce per il mondo intero. Vediamo ogni giorno giovani che s’'incontrano intorno ai principi della fratellanza e della
convivenza, e vediamo un’apertura, senza precedenti, nelle relazioni tra i seguaci delle religioni. Vediamo anche
molte persone, chiuse mentalmente verso gli appartenenti ad un’altra religione, che cominciano a rivedere |l
proprio modo di pensare.

Vi prometto, insieme ai colleghi dell’Alto Comitato per la Fratellanza Umana, di continuare a lavorare con fedelta
per far si che questo documento diventi una realta vissuta da tutti, attraverso le iniziative concrete ed ambiziose
del Comitato che ottengono sempre il sostegno leale e sincero da parte di sua Altezza Sheikh Mohammad Ben
Zayed Al Nahyan, un autentico leader arabo che tiene fede al proprio impegno con Lei per I'attuazione dei
principi del “Documento sulla Fratellanza Umana”, affinché possano portare i frutti auspicati a favore di ogni
persona sulla faccia della terra qualunque sia la sua religione, il suo sesso, o la sua razza.

Grazie Papa Francesco per questa Enciclica forte e coraggiosa.

[1] Enciclica di Papa Francesco "Fratelli tutti", numero 11.

[2] Enciclica di Papa Francesco "Fratelli tutti", numero 12.

[3] Enciclica di Papa Francesco "Fratelli tutti", numero 13.

[4] Enciclica di Papa Francesco "Fratelli tutti", numero 14.

[5] Enciclica di Papa Francesco "Fratelli tutti", numero 22.

[6] Enciclica di Papa Francesco "Fratelli tutti", numero 23.

[7] Enciclica di Papa Francesco "Fratelli tutti", numero 25.

[8] Enciclica di Papa Francesco "Fratelli tutti", dal numero 37 al numero 41.

[9] Enciclica di Papa Francesco "Fratelli tutti", dal numero 32 al numero 36.

[01156-IT.01] [Testo originale: Arabo - Traduzione di lavoro]

Traduzione in lingua francese

Au nom d’Allah le miséricordieux
Honorables invités!
Que la paix et les bénédictions de Dieu soient sur vous.

Certaines villes et certains peuples sont connus pour un monument devenu emblématique ; par exemple, la ville
Rome, est connue pour la coupole de Saint Pierre, ici au Vatican. Londres a sa célébre tour de I'horloge Big



26

Ben, et Paris la Tour Eiffel qui s’éléve vers le ciel. New York est connue pour la statue de la Liberté et le Caire
pour ses Pyramides, les minarets d’Al-Azhar et les clochers de ses églises.

Récemment, deux «monuments» du Christianisme et de I'lslam sont venus enrichir ces symboles par un
nouveau pilier de vérité, de bien-étre, de liberté et de fraternité. Quand on mentionne «La Fraternité Humaine»,
les esprits libres et les cceurs clairvoyants se tournent vers le pape Francois et vers le Grand Imam Ahmad Al
Tayyeb, Cheikh d’Al-Azhar Al-Charif: deux personnalités qui sont devenues, ensemble, un nouvel embléme, un
nouveau drapeau qui distingue non pas un pays particulier ni un peuple spécifique, mais le symbole puissant
d’'une idée noble, celle de la «Fraternité Humaine». Dieu, dans Sa miséricorde a I'égard des personnes, a placé
ces deux illustres personnalités au service de ces nobles valeurs de 'lhumanité.

Mesdames et messieurs:

Si la loi de la vie dans les créatures est la croissance et le renouvellement, alors la vie n’a pas de sens sans la
pensée et sans la créativité; elle est seche et elle s’arréte. Et ce que nous sommes en train de voir au Vatican, a
commencer par la plus haute autorité, prouve que, tous comptes faits, nous avancons dans la bonne direction et
que la pensée créative et innovatrice qui sous-tend une nouvelle vision se projette vers des horizons plus vastes
et ambitieux dans le temps et dans I'espace.

Apres avoir signé le «Document sur la Fraternité Humaine», le pape Frangois a poursuivi son chemin. C’est
ainsi que sont nées ses réflexions sur la réalité des nations, des réflexions qui certaines ont été publiquement
exprimeées, d’autres pas. La quéte de bonheur des nations exige un engagement dont les contours sont difficiles
a deélimiter en raison des différents niveaux impliqués et a cause des intéréts et des politiques en jeu et des
conflits entre les Etats et les peuples, autant de problématiques qui mettent & dure épreuve les consciences et
les volontés. En partant de ces constatations et grace a son intuition limpide, le pape a écrit des paroles claires
et courageuses, qui ne craignent que Dieu, parlant de la tragédie vécue par les personnes faibles, épuisées et
désespérées et il a prescrit un traitement pour cette maladie incurable qui a frappé a mort notre civilisation
moderne. Ce qui a donné naissance a I'Encyclique que nous célébrons aujourd’hui.

Bien que jaie été témoin de la plupart des étapes de la marche de la Fraternité Humaine parcourue au cours de
la derniére décennie par le Pape et I'lmam, lorsque j'ai lu cette encyclique sur «la Fraternité et I'Amitié socialey,
j’ai percu dans ses lignes un gout raffiné, une sensibilité incisive et la capacité d’exprimer les thématiques de la
Fraternité Humaine d’une maniére qui puisse parler au monde entier; c’est un appel a la concorde adressé a un
monde en pleine discorde, c’est un message clair en faveur d’'une harmonie individuelle et collective, avec les
lois de I'univers, du monde et de la vie. |l s’agit d’'une argumentation fondée sur des raisonnements clairs basés
sur les vérités applicables concretement et sur un terrain solide.

Honorables invités!

En tant que jeune musulman ayant étudié la Charia de I'lslam et ses sciences, je me trouve — avec beaucoup
d’amour et d’enthousiasme — d’accord avec le pape, et je partage chaque mot écrit dans cette Encyclique. Je
suis, avec satisfaction et espérance, toutes les suggestions qu'’il avance dans le souci de voir renaitre la
fraternité humaine.

Dans cette Encyclique, le pape met en garde, sans équivoque, contre les idéologies imprégnées d’égoisme et
de perte du sens social, qui sont a I'ceuvre sous couvert de présumés intéréts nationaux et il lance un
avertissement contre les dangers de la globalisation et ses conséquences, qui nous ont peut-étre rapprochés
mais qui certainement ne nous ferons pas devenir freres.

J’ai lu avec une joie immense la sévere critique du pape a I'égard de ce que nous pourrions appeler «la fin de la
conscience de I'histoire», notamment de la dangereuse bréche culturelle que représente cette théorie, basée sur
le démantélement de I'héritage culturel, et la naissance de générations qui méprisent leur propre patrimoine et
leur propre histoire avec toute sa richesse spirituelle.



27

Le pape est admirable quand il met en garde les peuples face aux nouvelles formes de colonialisme qui savent
habilement manipuler des concepts extrémement importants et sensibles comme la démocratie, la liberté, la
justice et I'unité en les utilisant comme des outils de controle, de domination et d’arrogance, en les vidant de leur
sens, parfois méme pour justifier leur action.

Comme il fait preuve de créativité sur le versant des droits de ’homme quand il met en relief les nouvelles
formes d'injustice et d’exploitation de ’homme et de négation de sa dignité, I'injustice a I'’égard des femmes, et
les conditions s’apparentant a I'esclavage dans lesquelles vivent tant de personnes aujourd’hui. Le pape
considére, a juste titre, que les persécutions pour des motifs religieux ou ethniques, et les autres violations de la
dignité humaine sont des aspects d’'une «troisieme guerre mondiale par morceaux».

Que le pape est grand quand il affronte a la racine la question des immigrés et des réfugiés, en réaffirmant que
la dignité humaine est tombée a la frontiére entre I'Europe et le tiers monde.

Le pape a voulu aborder aussi I'événement crucial de notre époque, la pandémie de coronavirus et les autres
fléaux de notre temps. Ainsi, il a appelé a une réflexion sur nos modes de vie et a I'organisation de nos sociétés.

Contrairement a mon habitude lorsque je prépare une intervention écrite, je me suis retrouvé en harmonie avec
les paroles du pape. J’ai été conquis par sa franchise et par la clarté des passages que jai cités. Et ce n'est
gu’une petite partie de cette pensée libre qui fait sienne la cause de 'homme et ses problémes en Orient comme
en Occident. Je suis convaincu que cette Encyclique, avec le Document sur la Fraternité Humaine, feront
redémarrer le train de I'histoire qui s’est arrété a la gare de I'ordre mondial, enraciné dans lirrationalité, avec ses
injustices, son orgueil et sa violence coloniale. J'espére que cette Encyclique, avec le Document sur la
Fraternité Humaine, constitueront un élément de dissuasion a I'’égard du mensonge sous toutes ses formes et
expressions, et qu'ils puissent étre la base, ou le facteur le plus déterminant, de la naissance d’'un nouvel ordre
mondial, fondé sur le caractére sacré de la dignité et des droits de ’lhomme — pour reprendre les paroles du
pape — et non sur le mépris, I'exploitation et 'asservissement de 'homme. Je souhaite aussi que cette
Encyclique arrive dans les mains des politiques et des décideurs afin qu’elle les aide a sortir de I'état
irraisonnable dans lequel le monde se trouve aujourd’hui.

Peut-on maintenant concrétiser ces belles idées et ces nobles concepts? Je pense que c’est possible; puisque
les personnes justes veulent le bien et le soutiennent.

Dans le but d’apporter une modeste contribution en ce sens, j'ai envisagé avec mes collégues du Comité
Supérieur pour la Fraternité Humaine la mise en place d’'un forum pour 100 jeunes du monde entier, et |la tenue
de journées d’étude consacrées a cette Encyclique, certaines ici a Rome, et d’autres a Abu Dhabi, le pays ou a
été promulgué le document sur la Fraternité Humaine, mais aussi en Egypte, le pays ou se trouve Al-Azhar,
pour offrir aux participants I'opportunité de réfléchir, étudier et engager une discussion libre et approfondie.
Ainsi, 'Encyclique atteindra des jeunes, appartenant a différentes religions et races, avec I'espoir que cela
constitue un pas dans la bonne direction, vers une fraternité humaine globale.

Mesdames et messieurs!

En cette période cruciale de I'histoire de I'humanité, nous sommes au carrefour entre un monde de fraternité
universelle capable de faire le bonheur de 'humanité, et un monde de grande misére qui augmentera la
souffrance et les privations des hommes. Le chemin de la Fraternité est un chemin a la fois ancien et nouveau,
qui se renouvelle et que I'on parcourt a 'ombre des valeurs spirituelles et morales, gouverné par I'équilibre et
I’'harmonie entre la science et la foi, entre ce monde et la vie a venir. Il est donc impératif que nous agissions
ensemblesur le chemin de la fraternité, de la connaissance réciproque et de la coopération pour atteindre le but
de nos objectifs communs: le bien de 'humanité entiere.

Nous sommes en faveur de l'unification des énergies religieuses pour affronter la discrimination, le racisme et la
haine. Et dans le méme temps, nous travaillons en faveur de la consolidation de notre propre doctrine, de
I'approfondissement de ce qui nous caractérise pour éviter la désunion et la désagrégation. C'est I'approche de



28

toute personne fidéle a sa propre religion.

En effet, la fraternité universelle est toujours — hier, aujourd’hui et demain - une nécessité absolue pour le
monde entier, essentielle au salut. Parce qu’elle donnera naissance a une civilisation heureuse et équilibrée,
dont I'essence est I'étre humain, quelle que soit la couleur de sa peau, son sexe, sa langue ou sa religion.

Pour conclure, Je m'adresse a Sa Sainteté le Pape Francgois et au Grand Imam d'Al-Azhar:

«Vos efforts et votre lutte pour parvenir a la coexistence humaine et a la fraternité mondiale, qui ont culminé
avec le Document sur la Fraternité Humaine, que vous avez annoncé - dans une scéne sans précédent de notre
histoire moderne - 'année derniére a Abu Dhabi, ont représenté un tournant dans le monde arabe et musulman,
un rayon de lumiére pour le monde entier. Chaque jour, nous voyons des jeunes se rallier autour des principes
de fraternité et de coexistence, et nous assistons a une ouverture sans précédent dans les relations entre les
fidéles des religions. En effet, beaucoup de ceux qui ont I'esprit fermé envers les fidéles appartenant a une autre
religion ont commencé a revoir leur maniére de penser.

Avec mes collégues du Comité Supérieur de la Fraternité Humaine, nous vous promettons de continuer a
travailler avec dévouement pour transformer ce Document en une réalité pour tous, a travers les initiatives
concretes et ambitieuses, auxquelles le Comité travaille, avec le soutien sincére de Son Altesse Cheikh
Mohammed Bin Zayed -le Prince héritier d’Abu Dhabi- ce leader arabe authentique, qui reste fidéle a
'engagement qu’il a pris avec vous d’activer les principes du Document sur la Fraternité Humaine, afin qu’il
puisse porter les fruits escomptés en faveur de chaque personne sur la face de la terre, quelle que soit sa
religion, son sexe ou sa race.

Merci, Sainteté, pour ce message papal fort et audacieux ...
[01156-FR.01] [Texte original: Arabe - version de travail]

Traduzione in lingua inglese

In the name of God, The Clement, The Merciful
Dear guests,
May the peace of God, His Mercy and His Blessings be with you!

Some cities and some peoples are recognizable by important monuments that have become landmarks. The city
of Rome is known for St. Peter's dome, here in the Vatican. London has its famous Big Ben and Paris the Eiffel
Tower rising up in the sky. New York is known for the Statue of Liberty, Cairo for the Pyramids, the minarets of
Al-Azhar and the bell towers of its churches.

Then, two "monuments” of Christianity and Islam have recently arisen, and have joined the ranks of these
symbols, providing a new pillar of truth, good, freedom and fraternity. At the mention of "Human Fraternity", free
minds and conscious hearts turn to Pope Francis and the Grand Imam Ahmad Al Tayyeb, Sheikh of Al Azhar:
these two figures have become, together, a new emblem and a new landmark, not for a particular country, or a
particular people. They have become the powerful symbol of a noble idea, the idea of "Human Fraternity", and
God, bestowing His mercy on his people, has placed these two illustrious symbols at the service of these
supreme human concepts.

Ladies and Gentlemen,

If growth and renewal follow the rules of life as it is experienced by living beings, then life cannot be complete



29

without thought and creativity. What we are witnessing in the Vatican, starting with its highest authority, proves
that, all things considered, we are moving in the right direction and that the creative and foundational thought of
a new vision is heading towards higher horizons in time and space.

After signing the "Document on Human Fraternity", Pope Francis continued his journey, and thus his public or
private reflections on the reality of nations came to life. The nations’ demand for happiness requires a
commitment that is difficult to define because of the various sectors involved, the interests and policies at stake
and the contrasts between states and peoples, all of which are problems that put consciences and wills to the
test. Drawing his inspiration from this state of affairs and thanks to his clear intuition, the Pope has written clear
and courageous words that fear only God, to describe the tragedies of weak, tired and desperate people, and to
prescribe the cure for this evil that is difficult to heal, and has hit our modern civilisation to death. This is the
origin of the Encyclical that we are celebrating today.

Although | had accompanied the Pope and the Imam in the various stages of the journey of Human Fraternity
over the last decade, when | read this Encyclical on Fraternity and Social Friendship, | identified a refined taste,
an incisive sensibility and an ability to express the themes of human fraternity to the whole world. It is an appeal
to concord to a world in discord, as well as a clear message in favour of both individual and collective harmony
with the laws of the universe, the world and life. This notion relies on a clear reasoning that is rooted in the truth
and is practicable in real life and in the real world.

Distinguished guests,

As a young Muslim scholar of Shari'a (law), Islam and its sciences, | find myself - with much love and
enthusiasm - in agreement with the Pope, and | share every word he has written in the Encyclical. | follow, with
satisfaction and hope, all his proposals put forward in a spirit of concern for the rebirth of human fraternity.

In this Encyclical, the Pope warns, in no uncertain terms, against ideologies imbued with selfishness and the
loss of social sense, which operate behind the mask of presumed national interests[1], at the same time, he
admonishes against the dangers of globalisation and its consequences, which may have brought us closer
together, but will certainly not make us brothers and sisters[2].

| was extremely happy as | read the Pope's harsh criticism of what we can define "the end of historical
consciousness”, with the serious infiltration of this theory in our cultures. This theory relies on the disintegration
of the cultural heritage, and the creation of generations that despise their heritage and history with all its cultural
richness.[3]

How great is the Pope when he reprimands against this new form of colonialism that can manipulate extremely
important and sensitive concepts, such as democracy, freedom, justice and unity, using them as a means of
control, domination and arrogance, emptying them of their meaning, sometimes even to justify its actions[4].

How creative he is on human rights, when he highlights the new forms of injustice and exploitation of man and
the denial of his dignity[5], injustice against women[6], and the slavery-like conditions that so many people suffer
today. The Pope rightly considers that persecution for religious or ethnic reasons, and other violations of human
dignity are aspects of a "third world war fought piecemeal”.[7]

How great is the Pope when he addresses the root causes of migration and displacement, reiterating that human
dignity was lost at the border between Europe and the Third World.[8]

In addition, the Pope raised present-day issues, such as the pandemic and other tragedies in history[9], asking
that we rethink our lifestyles and the organisation of our societies.

Unlike what normally happens when | prepare my speeches, | found myself in agreement with the Pope's words.
His frankness and clarity in the passages | mentioned enthralled me. This is only a small part of this free



30

thought, which assumes the cause of man and his problems as its own, both in the East as in the West. | am
convinced that this Encyclical, together with the Document on Human Fraternity, will restart the train of history
that had stopped at the station of this world order, and was rooted in unreasonableness, injustice, pride and
colonial violence. | hope that this Encyclical, together with the Document on Human Fraternity, shall be a strong
deterrent against falsehood in all its forms and expressions, and that it can be the basis, or the most important
factor for the birth of a new world order, that relies on the sacredness of dignity and human rights - as the Pope
said - not on contempt, slavery and the exploitation of man. At the same time, | hope that this Encyclical will
reach the hands of politicians and decision-makers alike, and enlighten them to lead the world out of the
unreasonable state that it is living today.

Can we contextualise these beautiful ideas and noble concepts in today's real world? | think this is possible. Just
people help each other to achieve good and support it.

My colleagues from the Higher Committee of Human Fraternity and | want to offer our modest contribution by
convening a Forum for 100 young people from different parts of the world. We shall organize study days on this
Encyclical in Rome and Abu Dhabi, where the Document on Human Fraternity was announced, but also in
Egypt, the country of Al Azhar. Participants shall dedicate themselves to reflect and study the document in an
open and in-depth dialogue. In this way, the Encyclical will reach young people of different religions and
ethnicities, with the hope that it may be a step in the right direction, towards worldwide human fraternity.

Ladies and Gentlemen!

In this decisive phase of human history, we find ourselves at a crossroads between universal fraternity in which
humanity rejoices and acute misery that will increase people's suffering and deprivation. The road of fraternity is
both old and new. It is renewed and travelled in the shadow of spiritual and moral values, and is governed by the
equilibrium and harmony between science and faith, between this world and life to come. Let us therefore
support each other on the path of fraternity, mutual knowledge and collaboration in order to reach the destination
where our goals and objectives meet, the good of all humanity.

We are in favour of uniting religious energies to tackle discrimination, racism, and hatred. At the same time, we
strive for the consolidation of our own doctrine, deepening our own specific aspects and avoiding disunity or
disintegration. This is the goal of every person faithful to his or her religion.

Universal fraternity remains - yesterday, today and tomorrow - an absolute necessity for the whole world, and is
indispensable for salvation. Because it will give life to a balanced and happy civilization, as it centres on man
regardless of skin colour, sex, language and religion.

Finally, | address these words to His Holiness Pope Francis and the Grand Imam of Al Azhar:

Your efforts and endeavours in favour of human coexistence and world fraternity, that culminated in the
Document on Human Fraternity you proclaimed last year in Abu Dhabi - in an unprecedented event in modern
history - represent a turning point in the Arab and Muslim world, and a ray of light for the whole world. Every day
we see young people meeting around the principles of fraternity and coexistence, and we see an unprecedented
openness in the relationships among the faithful of all religions. We also see many people, mentally closed to
the members of other religions, beginning to revise their way of thinking.

My colleagues of the Higher Committee of Human Fraternity and | promise that we shall continue to work
faithfully to make this document a reality for all. We shall do so through the concrete and ambitious initiatives of
the Committee, that have always received the loyal and sincere support of His Highness Sheikh Mohammad
Ben Zayed Al Nahyan, a true Arab leader, who has remained faithful to the commitment that he made to you to
implement the principles of the Document on Human Fraternity, so that they may bear the desired fruit to every
person on earth, independently from their religion, gender or race.



31

Thank you Pope Francis for this powerful and courageous Encyclical.

[1] Encyclical, Pope Francis, "Fratelli tutti", number 11.

[2] Encyclical, Pope Francis, "Fratelli tutti", number 12.

[3] Encyclical, Pope Francis, "Fratelli tutti", number 13.

[4] Encyclical, Pope Francis, "Fratelli tutti", number 14.

[5] Encyclical, Pope Francis, "Fratelli tutti", number 22.

[6] Encyclical, Pope Francis, "Fratelli tutti", number 23.

[7]1 Encyclical, Pope Francis, "Fratelli tutti", number 25.

[8] Encyclical, Pope Francis, "Fratelli tutti", number 41.

[9] Encyclical, Pope Francis, "Fratelli tutti", from number 32 to number 36.

[01156-EN.01] [Original text: Arab - working translation]

Traduzione in lingua spagnola

En el nombre de Dios, El Clemente, El Misericordioso

Estimados participantes,

iQue la paz de Dios, Su misericordia y Sus bendiciones estén con ustedes!

Algunas ciudades y algunos pueblos son reconocibles gracias a importantes monumentos que se han
convertido en todo un emblema. La ciudad de Roma es conocida por la cupula de San Pedro, en el Vaticano.
Londres tiene su famoso reloj, el Big Ben, y Paris, la Torre Eiffel, que se eleva hacia el cielo. Nueva York es
conocida por la Estatua de la Libertad, El Cairo es conocida por las piramides, los minaretes de Al-Azhar y los
campanarios de sus iglesias.

Recientemente han surgido dos “monumentos” del cristianismo y del islam, que han enriquecido estos simbolos
con un nuevo pilar de la verdad, el bien, la libertad y la fraternidad. Cuando se menciona “La Fraternidad
Humana”, a las mentes libres y a los corazones conscientes se les vienen a la cabeza dos figuras importantes:
el Papa Francisco y el Gran Iman Ahmad Al Tayyeb, Jeque de Al-Azhar. Estos dos hombres se han convertido,
juntos, en un nuevo emblema y en un nuevo monumento, no solo para un determinado pais o para un
determinado pueblo. Se han convertido en un simbolo fuerte de una noble idea, la idea de la “Fraternidad
Humana”, y Dios, con Su misericordia hacia las personas, ha puesto a estos dos ilustres simbolos al servicio de
estos elevados conceptos humanos.

Sefioras y sefores,

Si el crecimiento y la renovacion estan dictados por las normas de vida de los seres humanos, la vida no puede
avanzar hacia su propia realizacion, sin el pensamiento y sin la creatividad. Y lo que estamos presenciando en



32

el Vaticano, empezando por su maxima autoridad, demuestra que, en definitiva, estamos avanzando en la
direccion correcta y que el pensamiento creativo y fundacional de una nueva vision, se esta proyectando hacia
horizontes superiores en el tiempo y en el espacio.

Tras la firma del “Documento sobre la Fraternidad Humana”, el Papa Francisco prosiguié su camino y fue asi
como nacieron sus reflexiones sobre la realidad de las naciones, reflexiones que, en unas ocasiones, se han
hecho publicas y en otras no. La busqueda de la felicidad, por parte de las naciones, requiere un compromiso
cuyos limites son dificiles de establecer a causa de los diferentes niveles implicados y, como consecuencia, de
los intereses y de las politicas en juego asi como de los contrastes entre estados y pueblos, conceptos todos,
que ponen a dura prueba las conciencias y las voluntades. Tomando como punto de partida este estado de
cosas, y gracias a su clara intuicién, el Papa ha escrito palabras directas y valientes, que solamente temen a
Dios, refiriéendose a las tragedias que afrontan las personas débiles, cansadas y desesperadas, y prescribiendo
una cura para este mal dificiimente curable, que ha contribuido al fin de nuestra civilizacion moderna. Este es el
punto de partida de la Enciclica que hoy celebramos.

A pesar de que en la ultima década habia participado en las diversas etapas del camino de la Fraternidad
Humana entre el Papa y el Iman, cuando pude leer esta Enciclica sobre la Fraternidad y la Amistad Social,
percibi, entre sus lineas, un gusto refinado, una sensibilidad incisiva y la capacidad de expresar los temas de la
fraternidad humana de una forma que se dirige al mundo entero. Es un llamamiento a la concordia que se le
hace a un mundo en discordia, asi como un mensaje claro en favor de una armonia, individual y colectiva, con
las leyes del universo, del mundo y de la vida. Se trata de un argumento que se basa en razonamientos claros,
fundados en la verdad y practicables en la vida real y en el mundo concreto.

Estimados participantes,

Como joven musulman, estudioso de la Sharia (ley islamica) y de sus ciencias, estoy, con mucho amor y
entusiasmo, de acuerdo con el Papa y comparto todas las palabras que ha escrito en la Enciclica. Sigo, con
satisfaccion y esperanza, todas sus propuestas, presentadas con un espiritu solicito para el renacimiento de la
fraternidad humana.

En esta Enciclica, el Papa nos pone en guardia, sin contemplaciones, contra la pérdida del sentido social y
contra las ideologias impregnadas de egoismo que se celan detras de presuntos intereses nacionales[1]. Nos
advierte también del riesgo de la globalizacion y de sus consecuencias, que tal vez nos habra acercado, pero
que sin lugar a dudas no nos convertira en hermanos|[2].

Me alegré poder leer la dura critica que dirige el Papa a lo que denomina como “el fin de la conciencia
histérica”, con la grave infiltracion cultural de esta teoria, basada en la disgregacion de la herencia cultural, y
con la creacion de generaciones que desprecian su patrimonio y su propia historia con toda su riqueza
cultural[3].

Cuan grande es el Papa cuando advierte a los pueblos de los peligros que conlleva esta nueva forma de
colonialismo, experto en la manipulacion de conceptos extremadamente importantes y sensibles, como la
democracia, la libertad, la justicia, y la unidad, utilizandolos como medio de control, dominacién y arrogancia,
vaciandolos de su significado, a veces incluso para justificar sus acciones[4].

Cuan creativo es en el ambito de los derechos humanos, cuando pone de manifiesto las nuevas formas de
injusticia, de explotacion del hombre y de negacion de su dignidad[5], la injusticia hacia la mujer[6] y las
condiciones similares a la esclavitud, de las que tantas personas son victimas hoy dia. El Papa considera, con
razon, que la persecucion por motivos religiosos o étnicos, y otras violaciones de la dignidad humana, son
aspectos de una “tercera guerra mundial a pedazos”[7].

Qué grande es el Papa, cuando aborda de raiz la cuestioén de los migrantes y refugiados, reiterando que la
dignidad humana ha caido en la frontera entre Europa y el Tercer Mundo[8].



33

El Papa ha querido también afrontar una cuestién de extrema actualidad, hablando de las pandemias y de otras
tragedias que acontecen en la historia[9], pidiendonos que nos replanteemos nuestro estilo de vida y forma de
organizar nuestras sociedades.

A diferencia de lo que me suele ocurrir cuando preparo una ponencia escrita, me he sentido en sintonia con las
palabras del Papa. Me han conquistado su franqueza y su claridad en los pasajes que he citado. Y es solo una
minima parte de este pensamiento libre, que hace suya la causa del hombre y sus problemas, tanto en Oriente
como en Occidente. Estoy convencido de que esta Enciclica, junto con el Documento sobre la Fraternidad
Humana, volveran a poner en marcha el tren de la historia, que se ha detenido en la estacion de este orden
mundial, arraigado en la irracionalidad, con su injusticia, soberbia y violencia colonial. Espero que esta
Enciclica, junto con el Documento sobre la Fraternidad Humana, puedan tener un considerable efecto
disuasorio contra la falsedad, con todas sus formas y expresiones, y que puedan ser la base, o el factor mas
importante, para el nacimiento de un nuevo orden mundial, basado en la sacralidad de la dignidad y de los
derechos humanos, como afirmo el Papa, y no en el desprecio, la esclavitud y la explotacion del hombre.
Espero también que esta Enciclica pueda llegar a manos de los politicos y de quienes estan llamados a tomar
decisiones, para que les ilumine y les ayude a salir de este estado de irracionalidad en el que vive el mundo de
hoy.

¢ Pero pueden calar estas hermosas ideas y estos conceptos nobles en el mundo real de hoy? Creo que esto es
posible. Las personas justas se ayudan mutuamente por el bien y lo apoyan.

Para ofrecer una modesta contribucion en este sentido, he considerado oportuno, junto con mis colegas del
Comité Superior para la Fraternidad Humana, convocar un Foro para unos 100 jévenes, procedentes de
diferentes partes del mundo, y organizar jornadas de estudio dedicadas a esta Enciclica, aqui en Roma y en
Abu Dhabi, donde se anuncié el Documento sobre la Fraternidad Humana, pero también en Egipto, el pais de
Al-Azhar, donde los participantes se dedicaran a la reflexion, al estudio y al dialogo libre y profundo. Al hacerlo,
la Enciclica llegara a los jévenes pertenecientes a otras religiones y grupos étnicos, con la esperanza de que
pueda constituir un paso en la direccidn correcta, hacia una fraternidad humana mundial.

Sefioras y sefores,

En esta fase decisiva de la historia de la humanidad, nos encontramos ante una encrucijada, por un lado, la
fraternidad universal en la que se regocija la humanidad y por otro, una miseria aguda que aumentara el
sufrimiento y las privaciones de las personas. El camino de la fraternidad es a la vez un camino antiguo y
nuevo, que se renueva y se recorre a la sombra de los valores espirituales y morales, y se rige por el equilibrio y
la armonia entre ciencia y fe, entre este mundo y la vida venidera. Apoyémonos, pues, en el camino de la
fraternidad, del conocimiento reciproco y de la colaboracion, para alcanzar la meta donde se encuentran
nuestros objetivos, el bien de toda la humanidad.

Estamos a favor de la union de las energias religiosas para afrontar la discriminacion, el racismo y el odio. Y al
mismo tiempo, trabajamos por la consolidacion de nuestra propia doctrina, por la profundizacion de sus
aspectos especificos y por evitar la desunion o la disgregacién. Este es el objetivo de toda persona fiel a su
religion.

La fraternidad universal sigue siendo, ayer, hoy y mafiana, una necesidad absoluta para el mundo entero y es
imprescindible para la salvacion. Porque dara vida a una civilizacion equilibrada y feliz, centrada en el hombre,
independientemente del color de su piel, sexo, idioma y religion.

Por ultimo, dirijo estas palabras a Su Santidad el Papa Francisco y al Gran Iman de Al-Azhar:

Vuestros esfuerzos y vuestra lucha en favor de la convivencia humana y de la fraternidad mundial, que
culminaron con el Documento sobre la Fraternidad Humana, que proclamaron el aio pasado en Abu Dhabi, en
un acontecimiento sin precedentes en la historia moderna, representan un punto de inflexién en el mundo arabe
y musulman, y un rayo de luz para el mundo entero. Vemos cada dia a jovenes que se encuentran en torno a



34

los principios de la fraternidad y de la convivencia, y percibimos una apertura, sin precedentes, en las relaciones
entre los fieles de otras religiones. Vemos también que muchas personas, que se habian cerrado mentalmente
a miembros de otras religiones, han empezado a replantearse su forma de pensar.

Les prometo que, junto con mis colegas del Comité Superior para la Fraternidad Humana, seguiré trabajando
con fidelidad para que este documento se convierta en una realidad vivida por todos, a través de iniciativas
concretas y ambiciosas del Comité, para que reciban siempre el apoyo leal y sincero de Su Alteza Sheikh
Mohammad Ben Zayed Al Nahyan, un auténtico lider arabe que hace honor a su compromiso con usted para la
aplicacion de los principios del Documento sobre la Fraternidad Humana, para que puedan dar los frutos
deseados, en favor de cada persona sobre la faz de la tierra, cualquiera que sea su religion, su sexo o su raza.

Gracias, Papa Francisco, por esta Enciclica fuerte y valiente.

[1] Enciclica del Papa Francisco "Fratelli tutti", numero 11.

[2] Enciclica del Papa Francisco "Fratelli tutti", nimero 12.

[3] Enciclica del Papa Francisco "Fratelli tutti", niumero 13.

[4] Enciclica del Papa Francisco "Fratelli tutti", nimero 11.

[5] Enciclica del Papa Francisco "Fratelli tutti", numero 22.

[6] Enciclica del Papa Francisco "Fratelli tutti", numero 23.

[7] Enciclica del Papa Francisco "Fratelli tutti", numero 25.

[8] Enciclica del Papa Francisco "Fratelli tutti", del niumero 37 al niumero 41.
[9] Enciclica del Papa Francisco "Fratelli tutti", del niumero 32 al numero 36.
[01156-ES.01] [Texto original: Arabe - Traduccién no oficial]

Traduzione in lingua portoghese

Em Nome de Deus, O Clemente, O Misericordioso
Estimado publico,
Que a paz de Deus, a Sua Misericordia e Suas béngaos estejam com todos vos!

Algumas cidades e povos sao reconheciveis gragas a monumentos importantes que se tornaram um simbolo. A
cidade de Roma é conhecida pela cupula de Sao Pedro, aqui no Vaticano. Londres tem o famoso reldgio Big
Ben, e Paris a Torre Eiffel que se erguepara o céu. Nova York é conhecida pela Estatua da Liberdade, Cairo é
conhecido pelas Piramides e minaretes do Azhar e pelas campanarios de suas igrejas.

Entao dois "monumentos" do cristianismo e do Islaosurgiram recentemente, enriquecendo esses simbolos com
um novo pilar de verdade, bem, liberdade e fraternidade. Quando é mencionada"A Fraternidade Humana", a
nossa mente e 0s nossos coragdes conscientemente se voltam para o Papa Francisco e para o Grande Ima



35

Ahmad Al Tayyeb, o Xeque de Al Azhar: esses dois personagens que se tornaram, juntos, um novo emblema e
um novo monumento, ndo para um determinado pais, ou para um certo povo. Tornaram-se um forte simbolo de
uma ideia nobre, ou seja, da ideia da "Fraternidade Humana", e de Deus, com Sua misericérdia por todos nds.
Colocou esses dois ilustres simbolos ao servigo desses conceitos humanos supremos.

Senhoras e senhores.

Se o crescimento e a renovacgao sao ditados pelas normas de vida dos seres existentes, a vida nao pode
prosseguir para sua propria realizagdo, sem pensamento e sem criatividade. E o que vemos no Vaticano, a
comecar pela mais alta autoridade, € mostrar que, em suma, estamos na diregcao certa e que o pensamento
criativo e fundamental de uma nova visao se projeta para horizontes mais altos no tempo e no espacgo.

Apos a assinatura do "Documento sobre a Fraternidade Humana", o Papa Francisco continuou a refletir sobre a
realidade das nacgdes. Apareceram reflexdes publicas ou ndo. A felicidade das nagdes requer um compromisso
com contornos dificeis de definir devido aos diversos niveis envolvidos e como resultado dos interesses e
politicas em jogo. E como resultado dos conflitos entre estados e povos, os quais colocam uma pressao sobre
as consciéncias e as vontades. Estando a par deste estado de coisas e gragas a clara intuigdo do Papa,
Francisco escreveu palavras claras e corajosas, que temem apenas a Deus e falam sobre as tragédias de
pessoas fracas, cansadas e desesperadas. Depois, prescreve a cura deste mal dificil de curar, que atingiu até a
morte a nossa civilizagdo moderna. E aqui nasce a enciclica que hoje celebramos.

Embora eu tivesse acompanhado as diferentes etapas do caminho da Fraternidade Humana na ultima década
entre o Papa e 0 Im3, quando li esta enciclica sobre a Fraternidade e a Amizade Social, deteto em suas linhas,
um gosto refinado, uma sensibilidade incisiva e uma capacidade de expressar os temas da fraternidade
humana de uma forma que aborda o mundo inteiro; € um apelo a harmonia dirigida a um mundo em discordia,
bem como uma mensagem clara em favor da harmonia, individual e coletiva, com as leis do universo, do mundo
e da vida. A sua argumentagao € baseada num raciocinio claro baseado na verdade e viavel na vida real € no
mundo concreto.

Estimado publico,

Como jovem estudioso mugulmano de Shari'a (lei) do Isldo e das suas ciéncias, eu estou de acordo — com tanto
amor e entusiasmo — com o Papa, e partilho cada palavra que ele escreveu na enciclica. Acolho, com
satisfacdo e esperanca, todas as suas propostas apresentadas com um espirito carinhoso para o renascimento
da fraternidade humana.

Nesta enciclica, o Papa adverte, sem rodeios, contra ideologias imbuidas de egoismo e perda de sentido social,
que operam atras da mascara de supostos interesses nacionais1, e alerta contra os perigos da globalizagao e
suas consequéncias, que talvez tenham nos aproximado, mas que certamente nao nos tornardo irmaos2

Fiquei extremamente feliz ao ler as duras criticas do Papa ao que podemos chamar de "o fim da consciéncia
histérica", com a grave infiltracao cultural dessa teoria, baseada na desintegracao do patrimdnio cultural, e com
a criagao de geragdes que desprezam sua propria heranga e historia com toda sua riqueza espiritual3.

Como é grande o Papa quando adverte os povos diante dessa nova forma de colonialismo que se vive na
manipulagado de conceitos extremamente importantes e sensiveis, como democracia, liberdade, justica e
unidade, usando-os como meio de controle, dominagao e arrogancia, esvaziando-os de seu significado, as
vezes até mesmo para justificar seu trabalho4.

Como é criativo ele quando fala dos direitos humanos quando destaca as novas formas de injustica e
exploragdo do homem e da negacéo de sua dignidade5, da injustica contra as mulheres6e de condi¢des
semelhantes a da escravidao, que tantas pessoas sofrem hoje. O Papa considera e com razdo que a
perseguicao por motivos religiosos ou étnicos, e outras violagdes da dignidade humana, sao aspectos de uma



36

"terceira guerra mundial por fases"7.

Como é grande o Papa, quando ele aborda com profundidade a questao dos imigrantes e dos refugiados,
reiterando que a dignidade humana caiu na fronteira entre a Europa e o terceiro mundo8.

O Papa também quis abordar a questao atual, ao falar da pandemia e de outras tragédias da histéria9, pedindo
uma reformulagéo do nosso modo de vida e da organizagao de nossas sociedades.

Ao contrario do habitual ao preparar o meu texto, encontrei-me em sintonia com as palavras do Papa. A sua
franqueza e sua clareza nas passagens que mencionei conquistaram-me. Isto € apenas uma pequena parte do
seu pensamento, que faz suas a causa do homem e os seus proprios problemas tanto no Oriente como no
Ocidente. Estou convencido de que esta enciclica, juntamente com o Documento sobre a Fraternidade
Humana, reiniciara o trem da histéria que parou na estagao da ordem mundial atual, enraizada
nairracionalidade, com sua injustigca, orgulho e violéncia colonial. Espero que esta enciclica, juntamente com o
Documento sobre a Fraternidade Humana, possa ser um elemento forte contra a falsidade, com todas as suas
formas e expressoes, € que possa ser a base, ou o fator mais importante, para o nascimento de uma nova
ordem mundial, baseada na sacralidade da dignidade e dos direitos humanos — como o Papa diz — ndo no
desprezo, na escravidao e na exploragao do homem. Espero também que esta enciclica chegue as maos de
politicos e dos que tomam decisdes, para que se sintam iluminados a partir dela para sair do estado irracional
em que o mundo vive hoje.

Mas podemos acolher essas belas ideias e conceitos nobres para o mundo real de hoje? Acho que é possivel.
Ha pessoas justas que se ajudam umas as outras para a pratica e consolidagao do bem.

Para fazer uma contribuicdo modesta nesse sentido, pensei com colegas do Alto Comité da Fraternidade
Humana convocar um Férum para 100 jovens de diferentes partes do mundo, e organizar dias de estudo
dedicados a esta enciclica, aqui em Roma e Abu Dhabi, onde foi anunciado o Documento da Fraternidade
Humana, mas também no Egito, o pais de Al Azhar, onde os participantes se dedicardo a reflexdo e ao estudo
e ao dialogo. Ao fazé-lo, a enciclica chegara a jovens, pertencentes a diferentes religides e etnias, com a
esperanga de que possa ser um passo na diregao certa, em diregdo a uma fraternidade humana mundial.

Senhoras e senhores!

Nesta fase decisiva da histéria da humanidade estamos numa encruzilhada, entre uma fraternidade universal
na qual a humanidade se alegra e a miséria aguda que aumentara o sofrimento e a privagao das pessoas. O
caminho da fraternidade € um caminho antigo e novo, que € renovado e que se percorre na sombra de valores
espirituais e morais, e € governado pelo equilibrio e harmonia entre ciéncia e fé, entre este mundo e a vida que
esta por vir. Por isso, apoiemo-nos uns aos outros no caminho da fraternidade, do conhecimento mutuo e da
colaboracgéo, a fim de alcancar a meta onde nossos objetivos se encontrem para o bem da humanidade inteira.

Somos a favor da unido das energias religiosas para enfrentar a discriminagao, o racismo e o 6dio. Ao mesmo
tempo, trabalhamos pela consolidacao de nossa doutrina, pelo aprofundamento de nossos aspectos especificos
e para evitar a desunido ou a desintegracdo. Este € o objetivo de cada pessoa fiel a sua religido.

A fraternidade universal continua a ser — ontem, hoje e amanha — uma necessidade absoluta para todo o
mundo, e é essencial para a salvacdo. Dara vida a uma civilizacao equilibrada e feliz, centrada no homem,
independentemente da cor da pele, sexo, linguagem e religido.

Finalmente, dirijo estas palavras a Sua Santidade, o Papa Francisco e ao Grande Ima de Al Azhar:

Os vossos esforgos e a vossa luta pela convivéncia humana e pela fraternidade mundial, culminando no
Documento da Fraternidade Humana que vocés proclamaram no ano passado em Abu Dhabi - em um evento
sem precedentes na histéria moderna - representaram uma viragem no mundo arabe e mugulmano, e um raio



37

de luz para todo o mundo. Vemos todos os dias jovens que se encontram em torno dos principios da
fraternidade e da convivéncia, e vemos uma abertura sem precedentes nas relagdes entre os seguidores das
religides. Também vemos muitas pessoas, mentalmente fechadas para os que pertencem a outra religiao, que
comegam a repensar sua maneira de pensar.

Eu prometo-vos, juntamente com meus colegas no Alto Comité para a Fraternidade Humana, que
continuaremos a trabalhar fielmente para garantir que este documento se torne uma realidade vivida por todos,
através das iniciativas concretas e ambiciosas do Comité que sempre recebem o apoio leal e sincero de sua
Alteza Sheikh Mohammad Ben Zayed Al Nahyan. Ele € um auténtico lider arabe fiel ao seu compromisso para a
implementacgao dos principios do Documento sobre a Fraternidade Humana. Queremos que esses principios
possam dar os frutos desejados para cada pessoa na face da terra qualquer que seja sua religido, seu sexo, ou
sua raga.

Obrigado Papa Francisco por esta forte e corajosa enciclica.

1) Enciclica do Papa Francisco "Fratelli tutti", nimero 11.

2) Enciclica do Papa Francisco "Fratelli tutti", numero 12.

3) Enciclica do Papa Francisco "Fratelli tutti", numero 13.

4) Enciclica do Papa Francisco "Fratelli tutti”, niumero 14.

5) Enciclica do Papa Francisco "Fratelli tutti", nimero 22.

6) Enciclica do Papa Francisco "Fratelli tutti", nimero 23.

7) Enciclica do Papa Francisco "Fratelli tutti", nimero 25.

8) Enciclica do Papa Francisco "Fratelli tutti", do numero 37 ao numero 41.
9) Enciclica do Papa Francisco "Fratelli tutti", do numero 32 ao numero 36.
[01156-P0O.01] [Texto original: Arabe - Tradugdo nao oficial]

Intervento della Prof.ssa Anna Rowlands

Testo in lingua originale

Traduzione in linqua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese




38

Testo in lingua originale

The Encyclical Letter Fratelli tuttiis about love and attention — the kind of attention that brings a broken and
bleeding world back to health. It is a social meditation on the Good Samaritan, who recognises love and
attention as the preeminent law, and models for us creative social friendship.

Pope Francis asks us to gaze at the world similarly, such that we come to see the basic, indispensable relation
of all things and people, near and far. In its simplicity of call, Fratelli tutti is a devastating challenge to our
ecological, political, economic and social life. But above all it is a proclamation of an ineradicable, joyful truth,
presented here as a well-spring for a fatigued world.

This letter is not a coolly detached critique. Its spiritual discipline sees the humanising task this way: to be truly
human is to be willing to look at the world in its beauty and its pain, to listen deeply through human encounters to
the griefs and the joys of one’s age and to take these into oneself, to carry them as one’s own.

The notion that all created life shares its origin in God the Father, and that in Christ we become sisters and
brothers, bonded in dignity, care, and friendship, is one of the oldest social teachings of Christianity. The names
at the heart of this letter are those of the scriptures: we are brothers, sisters, neighbours, friends. The early
Christians shaped their views of money, community, and politics based on this vision. That a theme so ancient is
spoken with such urgency now is because Pope Francis fears a detachment from the view that we are all really
responsible for all, all related to all, all entitled to a just share of what has been given for the good of all. It is not
a mockable fantasy to believe this. He writes with grief about the cultural cynicism and impoverishment limiting
our social imaginations. It is not absurd to acknowledge kinship beyond borders, to crave cultures where social
bonds are respected and encounter and dialogue are practiced.

Fratelli tutti makes clear that universal fraternity and social friendship must be practised together. Failure to do
this abounds. Globalisation proclaims universal values but fails to practice encounter and attention — especially,
to difference and the most vulnerable. Digital communications trade on our hunger for connection but distort it,
producing a febrile bondedness built on binaries of likes and dislikes, and commodified by powerful interests.
Populism appeals to the desire for stability, rootedness, and rewarding work, but lets hostility distort these
desires. Liberalism imagines freedom in terms of the self-interested individual and discounts our deeply inter-
connected lives. We forget what enables societies to endure and renew. These are our false materialisms.

This letter has its roots in a specific interfaith encounter. It is unashamed about its religious character and call. A
transcendent truth is not a burden, but a gift securing the roots of our action. It can reduce the anxiety we feel
about taking risks together for the transformation of our world. Faith is our wellspring. It is part of how we can
name and move beyond the grieving indifference of our age.

For this reason, the encyclical is clear about the weight of responsibility borne by religious communities.
Religious groups are caught up in the digital and market cultures that harm us. Inexcusably, religious leaders
have been slow to condemn unjust practices, past and present. Religion too stands in need of repentance and
renewal. Fratelli tutti exhorts religions to be models of dialogue, brokers of peace, and bearers of the message of
transcendent love to a hungry, cynical and uprooted world.

Echoing the Abu Dhabi statement, the encyclical restates the absolute dignity of the human person, over which
no political preference, no ‘law’ of the market can take precedence. Here Pope Francis highlights the treatment
of migrants. He notes the biblical commands to welcome the stranger, the benefits that come with encounters
between cultures, and the invitation to sheer gratuitous love. But he also extends earlier social teaching on the
universal destination of goods, making clear that nations are entitled to their land, wealth and property insofar as
this enables all humankind to access the means for survival and fulfilment. A nation bears obligations to the
whole human family and not merely towards its own citizens. Dignity, solidarity, and the universal destination of
material goods are the hallmarks of this teaching.

Pope Francis warns against closed forms of populism, but he upholds the importance of seeing ourselves as ‘a



39

people’. Following St Augustine, he reminds us that to become ‘a people’ is based on encountering each other in
dialogue, face to face and side by side. Together we negotiate the enduring common loves we wish to live by.
This is a dynamic unfinished process of social peace building, one that is the fruit of a genuine search for, and
exchange of, truths. A culture is only healthy to the extent that it remains open to others. This renewal of political
cultures happens only with, not for the most marginalised. The role of grassroots movements is key to this
participation.

The naming of God as our kin, and ourselves as kin and kind in this image, is love-language. There are other
ways of naming God. But the message Pope Francis wishes us to hear for this moment is that we are made fully
human by what draws us beyond ourselves. What makes this possible is a divine love, open to all, that births,
bonds, bridges and endlessly renews. This love cannot be erased or disposed of, and it is the basis of Pope
Francis’s call to us with St Francis’s words of loving attention: ‘Fratelli tutti’...

[01158-EN.01] [Original text: English]

Traduzione in lingua italiana

La Lettera enciclica Fratelli tutti parla di amore e di attenzione, quel tipo di attenzione in grado di risanare un
mondo ferito e sanguinante. Si tratta di una riflessione sociale sul Buon Samaritano, che riconosce I'amore e
I'attenzione come leggi fondamentali e configura per noi un’amicizia sociale creativa.

Papa Francesco ci chiede di osservare il mondo al modo del Samaritano, in maniera tale da riuscire a scorgere
I'originario ed indispensabile legame tra tutte le cose e le persone, vicine e lontane. Nella semplicita del suo
appello, Fratelli tutti si pone come una sconvolgente sfida al nostro stile di vita ecologico, politico, economico e
sociale. Ma ¢, innanzitutto, la proclamazione di una verita ineliminabile e gioiosa, presentata qui come sorgente
benefica per un mondo affaticato.

Questa lettera non rappresenta una critica fredda e distaccata. Piuttosto, la sua disciplina spirituale indica in
modo chiaro un compito umanizzante: essere veramente uomini significa mostrarsi disposti a guardare il mondo
nella sua bellezza e nel suo dolore, a prestare un profondo ascolto, attraverso 'incontro con l'altro, alle
sofferenze e alle gioie della propria epoca e ad assumerle su di sé, facendosene carico come fossero proprie.

L’idea che ogni creatura abbia origine in Dio Padre e che in Cristo siamo divenuti fratelli e sorelle, legati nella
dignita, nella cura e nell’amicizia, costituisce uno dei piu antichi insegnamenti sociali della Cristianita. Infatti, gli
appellativi che ricorrono in questa lettera e che sono a fondamento della riflessione stessa di Francesco,
riecheggiano abbondantemente le Scritture: fratelli, sorelle, prossimi, amici. | primi Cristiani plasmarono la loro
concezione del denaro, della comunita e della politica su questa visione. Che un tema cosi antico venga ora
riproposto con tale urgenza € dovuto al timore di Papa Francesco che possa creare una frattura dall’idea che
siamo realmente responsabili per gli altri, tutti legati tra noi, tutti aventi diritto ad una equa condivisione di quanto
¢ stato dato a beneficio di tutti. Credere tutto cid non € una fantasia di cui farsi beffe. || Papa scrive con dolore
riguardo al cinismo e allimpoverimento culturale che limitano la nostra immaginazione sociale. Non &
un’assurdita riconoscere I'affinita al di |a delle divisioni, il desiderare culture in cui i legami sociali siano rispettati
e l'incontro e il dialogo praticati.

Fratelli tutti dice esplicitamente come la fratellanza universale e 'amicizia sociale debbano essere esercitate
insieme, sebbene non manchi l'incapacita di agire in tal direzione. La globalizzazione proclama valori universali,
ma non riesce a praticare incontro e attenzione, specialmente nei confronti della diversita e dei piu vulnerabili.
La comunicazione digitale specula sul nostro bisogno di contatto, lo distorce, producendo una limitatezza
febbrile costruita sui binari dei “like/ dislike”, mercificata da interessi potenti. || populismo fa appello al desiderio
di stabilita, di radicamento e di un lavoro gratificante, ma lascia che I'ostilita distorca questi desideri. II
liberalismo, d’altro canto, concepisce la liberta in termini di individualismo egocentrico e limita le nostre vite
intimamente interconnesse. Dimentichiamo cosa consente alle societa di perdurare e di rinnovarsi. Sono questi i



40

nostri falsi materialismi.

Questa lettera affonda le sue radici in un preciso incontro interreligioso e mostra senza reticenze il suo carattere
religioso e il suo appello. Una verita trascendente non costituisce un fardello, bensi un dono che rende piu stabili
le radici del nostro comune agire. Puo ridurre la preoccupazione che avvertiamo nell’assumerci insieme quei
rischi necessari a trasformare il mondo. La fede € la nostra sorgente, & parte di come noi possiamo nominare la
realta e andare oltre la desolante indifferenza della nostra epoca.

Per questa ragione, I'enciclica ha ben chiaro il peso della responsabilita che grava sulle comunita religiose. |
gruppi religiosi sono coinvolti dalla stessa cultura digitale e di mercato che ci danneggia. In modo non scusabile,
i leader religiosi hanno tardato a condannare le pratiche ingiuste, passate e presenti. Anche le religioni hanno
bisogno di pentimento e di rinnovamento. Fratelli tuttile esorta a essere modelli di dialogo, mediatrici di pace e
portatrici di un messaggio d’amore trascendente ad un mondo affamato, cinico e senza radici.

Richiamando la Dichiarazione di Abu Dhabi, I'enciclica ribadisce I'assoluta dignita della persona umana, sulla
quale nessuna preferenza politica, nessuna “legge” di mercato puo avere la precedenza. Qui Papa Francesco
evidenzia il trattamento riservato ai migranti. Sottolinea i comandamenti biblici che incitano accogliere lo
straniero, i benefici che possono derivare dall’incontro tra culture e I'invito a un amore puro e incondizionato.
Sviluppa anche il precedente insegnamento sociale sulla destinazione universale dei beni, chiarendo che le
nazioni sono proprietarie della loro terra, ricchezza e patrimonio, fintanto che questo permette a tutta 'umanita
I'accesso ai mezzi di sopravvivenza e di realizzazione. Una nazione ha dei doveri non soltanto nei confronti dei
suoi cittadini, ma nei confronti di tutta I'umanita. Dignita, solidarieta e destinazione universale dei beni materiali
sono i tratti distintivi di questo insegnamento.

Papa Francesco mette in guardia da forme chiuse di populismo, ma sostiene I'importanza di guardare a noi
stesso come ad “un popolo”. Seguendo Sant’Agostino, ci ricorda che il divenire “un popolo” si fonda sulla
capacita di incontrare l'altro nel dialogo, faccia a faccia e fianco a fianco. Insieme collaboriamo a quell’amore
comune e duraturo del quale desideriamo vivere. Si tratta di un processo dinamico e mai compiuto di
costruzione della pace sociale, frutto di una genuina ricerca e scambio di verita. Una cultura & sana soltanto
nella misura in cui rimane aperta alle altre. Questo rinnovamento delle culture politiche avviene solo con, non
per, i piu emarginati. Il ruolo dei movimenti popolari € la chiave di questa partecipazione.

Chiamare Dio con il nome di “Padre” e noi stessi come suoi “figli e amici”, € linguaggio d’amore. Esistono altri
modi di chiamare Dio. Ma il messaggio che Papa Francesco desidera che al momento ciascuno recepisca € che
siamo resi pienamente umani solo da cio che ci spinge al di la di noi stessi. Cid che rende questo possibile & un
amore divino aperto a tutti, che genera, unisce, perdura e si rinnova senza fine. Questo amore non puo essere
cancellato né rimosso, e si pone a fondamento dell’appello che Papa Francesco rivolge a noi, facendo proprie le
parole di amorevole attenzione di san Francesco: “Fratelli tutti”...

[01158-IT.01] [Testo originale: Inglese - Traduzione di lavoro]

Traduzione in lingua francese

La Lettre Encyclique Fratelli tutti nous parle d’amour et d’attention a I'autre — le genre d’attention qui est en
mesure de redonner la santé a notre monde brisé et meurtri. C’est une méditation sociale sur le Bon Samaritain,
qui reconnait en 'amour et en 'attention a I'autre la loi prééminente, et nous propose le modéle d’'une amitié
sociale créative.

Le Pape Francgois nous invite a regarder le monde avec ce regard, de telle sorte que nous arrivions a percevoir
la relation fondamentale et indispensable qui existe entre toutes choses et toutes personnes, qu’elles soient
proches ou éloignées de nous. Par la simplicité de son appel, Fratelli tutti est un redoutable défi lancé a notre
mode de vie écologique, politique, économique et social. Mais par-dessus tout, c’est la proclamation d’une vérité
joyeuse et inaltérable qui nous est présentée ici comme une source d’énergie pour un monde fatigué.



41

Cette lettre encyclique n’est pas une critique froide et détachée. La discipline spirituelle qu’elle propose présente
de cette maniere la tdche de 'lhumanisation du monde : étre vraiment humain, c’est étre prét a regarder le
monde a la fois dans sa beauté et dans ses souffrances, prét a écouter en profondeur, au travers de rencontres
humaines, les peines et les joies de son époque, et a les prendre en soi, a les porter comme étant les siennes.

L’idée que toute vie créée trouve son origine en Dieu le Pére et que, dans le Christ, nous devenons tous fréres
et sceurs, liés par la dignité, le souci de 'autre et 'amitié, est 'un des enseignements les plus anciens de la
Chrétienté. Les mots qui sont au cceur de cette lettre sont ceux des Ecritures: nous sommes fréres, soeurs,
prochains, amis. Les premiers Chrétiens ont fagonné leur vision de I'argent, de la communauté et de la politique
a partir de cette vision. Si ce théme si ancien est abordé de facon si pressante aujourd’hui, c’est parce que le
Pape Francois craint que I'on se détourne de la vision que nous sommes tous réellement responsables de tous,
tous et chacun liés a tous, tous ayant droit a une juste part de ce qui a été donné pour le bien de tous. Croire
cela n’est pas une illusion dérisoire. Le Pape décrit avec tristesse le cynisme et 'appauvrissement culturel qui
limitent notre imaginaire social. Il n’est pas insensé de reconnaitre des liens de parenté qui dépassent les
frontiéres, d’aspirer a l'instauration de cultures ou les liens sociaux sont respectés et ou la rencontre et le
dialogue sont cultivés.

Fratelli tuttiindique clairement que la fraternité universelle et 'amitié sociale doivent étre cultivées
conjointement. Les manquements a cet égard sont nombreux. La mondialisation proclame des valeurs
universelles mais ne cultive pas I'attention a I'autre — en particulier a celui qui est différent et plus vulnérable. Les
technologies numériques font le commerce de notre soif de connexion, mais elles la déforment. Elles
engendrent des relations fragiles et serviles, a partir de la binarité du: «j'aime» / « jaime pas », et qui sont
transformées en marchandises par des intéréts puissants. Le populisme fait appel au désir de stabilité,
d’enracinement et de travail gratifiant, mais il laisse la haine déformer ces désirs. Le libéralisme imagine une
liberté seulement structurée a partir de I'intérét particulier de l'individu et ne prend pas en considération la
profonde interconnexion de nos vies. Nous oublions ce qui permet aux sociétés de durer et de se renouveler.
Voila les matérialismes fallacieux que nous avons adoptés.

Cette lettre trouve ses racines dans une rencontre interconfessionnelle spécifique. Elle assume sans honte le
caractere religieux de I'appel qu’elle porte. Une vérité issue de la transcendance n’est pas un fardeau mais un
don qui assure les racines de notre action. Une telle vérité peut atténuer notre anxiété a I'idée de s’aventurer,
tous ensemble, dans la transformation de notre monde. La foi est la source de notre action. Elle fait partie de la
maniére dont nous pouvons nommer et dépasser la douloureuse indifférence de notre époque.

Pour cette raison, I'encyclique affirme clairement le poids de la responsabilité des communautés religieuses. Les
groupes religieux sont prisonniers de la culture du numérique et de consommation qui nous nuisent. De maniére
inexcusable, les chefs religieux ont été lents a condamner les pratiques injustes, tant passées que présentes.
Les religions ont, elles aussi, besoin du repentir et d’'un renouveau. Fratelli tutti exhorte les religions a étre des
modeles de dialogue, des médiateurs de paix, et les porteurs du message d’un amour transcendant pour ce
monde affamé, désenchanté et déraciné.

Faisant écho a la déclaration d'Abu Dhabi, cette encyclique réaffirme la dignité absolue de la personne humaine,
devant laquelle aucune préférence politique, aucune «loi» du marché ne peut prévaloir. Le Pape Frangois met
ici en évidence le traitement des migrants. Il rappelle les commandements bibliques d'accueillir I'étranger, les
bienfaits de la rencontre entre les cultures et l'invitation a I'amour purement gratuit. Mais il approfondit
également la doctrine sociale antérieure a propos de la destination universelle des biens, en précisant que les
nations n'ont le droit a leurs terres, a leurs richesses et a leurs biens que dans la mesure ou cela peut permettre
a toute 'humanité d’accéder aux moyens de sa subsistance et a son épanouissement. Une nation a des
obligations envers toute la famille humaine et non seulement envers ses citoyens. La dignité, la solidarité et la
destination universelle des biens matériels sont les points caractéristiques de cet enseignement. Ensemble,
nous négocions les relations d’amour durable que nous souhaitons partager. C’est un processus dynamique et
inachevé de construction de la paix sociale, qui est le fruit d’'une véritable recherche et d’'un échange autour de
la vérité. Une culture ne demeure saine que dans la mesure ou elle reste ouverte aux autres. Ce renouvellement
des cultures politiques ne peut se faire qu'avec, et non pour les plus marginalisés. A cette fin, le role des
mouvements populaires est essentiel.



42

La désignation de Dieu comme pére, et de nous-mémes comme freres et sceurs, étant ainsi des semblables, est
le propre du langage de I'amour. Il y a d’autres fagons de désigner Dieu. Mais le message que le Pape Frangois
souhaite nous transmettre aujourd’hui est que nous ne devenons pleinement humains que par ce qui nous tire
au-dela de nous-mémes. Ce qui rend cela possible, c'est I'amour divin, ouvert a tous, qui nait, lie, crée des
ponts et se renouvelle sans cesse. Cet amour ne peut étre ni effacé ni éliminé, et il est a la base de I'appel que
nous adresse le Pape Frangois avec les mots d’attention aimante de saint Francgois : «Fratelli tutti» ...

[01158-FR.01] [Texte original: Anglais - version de travail]

Traduzione in linqua tedesca

Die Enzyklika Fratelli tutti handelt von Liebe und Aufmerksamkeit — jener Art von Aufmerksamkeit, die eine
zerbrochene, blutende Welt gesund macht. Sie ist eine soziale Meditation tiber den barmherzigen Samariter, der
Liebe und Aufmerksamkeit als herausragendes Gesetz anerkennt und fir uns der kreativen sozialen
Freundschaft Gestalt verleiht.

Papst Franziskus bittet uns, in ahnlicher Weise auf die Welt zu blicken, so dass wir die grundlegende,
unerlassliche Beziehung aller Dinge und Menschen, der Nahen und der Fernen, sehen. Fratelli tuttiist in der
Einfachheit des Aufrufs eine bedeutsame Herausforderung flir unser 6kologisches, politisches, wirtschaftliches
und soziales Leben. Aber vor allem ist die Enzyklika die Verkiindigung einer unausldschlichen, freudigen
Wahrheit, die hier als Kraftquelle fiir eine miide Welt angeboten wird.

Die Enzyklika ist keine kiihl-distanzierte Kritik. Ihre geistliche Vorgehensweise sieht die humanisierende Aufgabe
auf folgende Weise: Wirklich menschlich zu sein heil3t, bereit zu sein, die Welt in ihrer Schénheit und ihrem
Schmerz zu sehen, durch menschliche Begegnungen in der Tiefe auf die Leiden und Freunden der eigenen Zeit
zu horen und sie sich zu eigen zu machen, sie als die eigenen auf sich zu nehmen.

Der Gedanke, dass alles geschaffene Leben einen gemeinsamen Ursprung in Gott, dem Vater, hat und dass wir
in Christus zu Schwestern und Briidern werden, die in Wiirde, Fiirsorge und Freundschaft vereint sind, gehort zu
den altesten Aussagen der christlichen Soziallehre. Die im Mittelpunkt stehenden Begriffe sind die der Heiligen
Schrift: Wir sind Briider, Schwestern, Nachste, Freunde. Die friihen Christen formten ihre Sicht des Geldes, der
Gemeinschaft, der Politik auf der Grundlage dieser Gedanken. Dass ein so altes Thema jetzt mit so grolRer
Dringlichkeit behandelt wird, hat seinen Grund darin, dass Papst Franziskus eine Abkehr von der Sichtweise
furchtet, nach der wir alle wirklich fiir alle verantwortlich sind, mit allen in Beziehung stehen, alle ein Recht
haben auf den gerechten Anteil an dem, was flir das Wohl aller geschenkt worden ist. Das zu glauben ist keine
dem Spott preiszugebende Einbildung. Der Papst schreibt voller Schmerz tGber kulturellen Zynismus und
kulturelle Verarmung, die unsere soziale Phantasie begrenzt. Es ist keineswegs absurd, das Verwandt-Sein
Uber Grenzen hinweg anzuerkennen, sich nach Kulturen zu sehnen, in denen soziale Bindungen respektiert und
Begegnung und Dialog praktiziert werden.

Fratelli tutti verdeutlicht, dass universale Geschwisterlichkeit und soziale Freundschaft zusammen praktiziert
werden mussen. Haufig wird es versdumt, dies zu tun. Die Globalisierung verkiindet universale Werte, aber sie
versdumt es, Begegnung und Aufmerksamkeit zu praktizieren — besonders gegenuiber dem, der anders ist, und
gegenuber den Schwachsten.

Die digitale Kommunikation schlagt Profit aus unserem Hunger nach Beziehung, aber sie verzerrt sie und
erzeugt eine fiebrige Verbundenheit, die auf dem dualen System von Likes und Ablehnung beruht und von
machtigen Interessen kommerzialisiert wird. Populismus appelliert an den Wunsch nach Stabilitat, Verwurzelung
und lohnender Arbeit, lasst aber zu, dass Feindseligkeit diese Winsche verzerrt. Liberalismus sieht Freiheit
unter dem Aspekt des eigenniitzigen Individuums und Ubersieht dabei, dass unsere Leben tief miteinander
verbunden sind. Wir vergessen, was Gesellschaften befahigt, Bestand zu haben und sich zu erneuern. Das sind
unsere falschen Materialismen.

Diese Enzyklika hat ihre Wurzeln in einem besonderen interreligiésen Treffen. Sie schamt sich ihres religiésen



43

Charakters und Aufrufs nicht. Eine transzendente Wahrheit ist keine Last, sondern ein Geschenk, das die
Wurzeln unseres Handelns sicherstellt. Sie kann die Angst verringern, die wir empfinden, wenn wir gemeinsam
Risiken fir die Veranderung unserer Welt eingehen. Der Glaube ist unsere Kraftquelle. Er ist Teil der Art und
Weise, wie wir die traurige Gleichguiltigkeit unserer Zeit beim Namen nennen und iberwinden kénnen.

Aus diesem Grund ist die Enzyklika sehr deutlich im Hinblick auf das Gewicht der Verantwortung, das die
Religionsgemeinschaften tragen. Religioése Gruppen sind in der digitalen und kommerziellen Kultur gefangen,
die uns schaden. Es ist unentschuldbar, dass religiése Flhrungspersodnlichkeiten in Vergangenheit und
Gegenwart ungerechte Praktiken nur zégerlich verurteilt haben. Auch Religion braucht Umkehr und Erneuerung.
Fratelli tutti ermahnt die Religionen, Vorbilder des Dialogs und Friedensstifter zu sein und einer hungernden,
zynischen und entwurzelten Welt die Botschaft der transzendenten Liebe zu bringen.

In Anlehnung an die Erklarung von Abu Dhabi bekraftigt die Enzyklika die absolute Wirde der menschlichen
Person, vor der keine politische Praferenz, kein ,Gesetz* des Marktes Vorrang haben darf. Hier hebt Franziskus
den Umgang mit den Migranten hervor. Er spricht tber das biblische Gebot, den Fremden aufzunehmen, tber
die Vorteile, die mit Begegnungen zwischen Kulturen einhergehen, und die Aufforderung zu vollkommen
unentgeltlicher Liebe. Aber er vertieft auch die vorhergehende Soziallehre iber die universale Bestimmung der
Guter, indem er klarstellt, dass die Nationen Anspruch auf ihr Land, ihren Reichtum und ihr Eigentum haben, da
dies der gesamten Menschheit den Zugang zu den Mitteln fiir Uberleben und Erfiillung erméglicht. Eine Nation
hat Verpflichtungen gegeniiber der gesamten Menschheitsfamilie und nicht nur gegeniiber ihren eigenen
Birgern. Wirde, Solidaritat und die universale Bestimmung materieller Glter kennzeichnen seine Lehre.

Papst Franziskus warnt vor sich abschottenden Formen des Populismus, aber er halt daran fest, wie wichtig es
ist, dass wir uns als ,ein Volk® verstehen. Dem heiligen Augustinus folgend weist er uns darauf hin, dass die
Grundlage dafir, ,ein Volk* zu werden, darin besteht, einander im Dialog zu begegnen, von Angesicht zu
Angesicht, Seite an Seite. Gemeinsam handeln wir die feststehenden allgemeinen Gesetze aus, nach denen wir
leben wollen. Das ist ein dynamischer, nicht abgeschlossener Prozess sozialer Friedensstiftung, ein Prozess,
der die Frucht einer aufrichtigen Suche nach Wahrheit und ihr Austausch dariiber ist. Eine Kultur ist nur in dem
Male gesund, in dem sie flir andere offen bleibt. Diese Erneuerung der politischen Kulturen geschieht nur mit
den, nicht fiir die am starksten Ausgegrenzten. Die Rolle der Graswurzelbewegungen ist der Schllssel zu dieser
Beteiligung.

Gott als mit uns verwandt zu bezeichnen und in diesem Bild uns selbst als mit ihm verwandt und befreundet, das
ist die Sprache der Liebe. Es gibt noch andere Namen fir Gott. Aber Papst Franziskus mdchte uns jetzt die
Botschaft zu Gehor bringen, dass wir nur durch das, was uns ber uns selbst hinausgehen lasst, wirklich ganz
menschlich werden. Dies wird méglich durch die géttliche Liebe, die fir alle offen ist, die Neues hervorbringt, die
Verbindungen entstehen lasst, Briicken baut und ohne Unterlass erneuert. Diese Liebe kann nicht ausgeldscht
oder beseitigt werden, und sie ist die Grundlage des Aufrufs, den Papst Franziskus mit den von liebevoller
Aufmerksamkeit gepragten Worten des heiligen Franziskus an uns richtet: Fratelli tutti...

[01158-DE.01] [Originalsprache: Englisch - Arbeitsiibersetzung]

Traduzione in lingua spagnola

La Enciclica Fratelli tutti trata sobre el amor y la atencion —el tipo de atencién que le devuelve la salud a un
mundo roto y sangrante. Se trata de una meditacion social sobre el Buen Samaritano, que reconoce el amor y la
atencion como la ley sublime, y nos ofrece como modelo la amistad social creativa.

El Papa Francisco nos pide que miremos al mundo de manera similar, de tal manera que lleguemos a ver la
relacion basica e indispensable de todas las cosas y personas, cercanas y lejanas. En la simplicidad de esta
llamada, Fratelli tutti es un desafio devastador para nuestra vida ecoldgica, politica, econdmica y social. Pero
sobre todo es una proclamacion de una verdad alegre e imposible de erradicar, que se presenta aqui como un



44

manantial inagotable para un mundo fatigado.

Esta Carta no es una critica fria y distante. Tiene una disciplina espiritual que observa la tarea humanizadora de
la siguiente manera: ser verdaderamente humano significa estar dispuesto a mirar el mundo en su belleza y su
dolor; escuchar profundamente a través de los encuentros humanos las penas y las alegrias de la propia edad y
tomarlas para uno mismo, es decir, asumirlas y llevarlas como propias.

La nocién de que toda la vida creada comparte su origen en Dios Padre, y que en Cristo nos convertimos en
hermanas y hermanos —unidos en la dignidad, el cuidado y la amistad— es una de las ensefanzas sociales
mas antiguas del cristianismo. Los nombres que aparecen en el corazon de esta carta son los de las escrituras:
somos hermanos, hermanas, vecinos, amigos. Los primeros cristianos formaron sus puntos de vista sobre el
dinero, la comunidad y la politica basandose en esta visién. Que un tema tan antiguo se hable con tanta
urgencia ahora es porque el Papa Francisco teme un desapego de la vision de que todos somos realmente
responsables de todos, todos estamos relacionados con todos, todos tenemos el derecho a una parte justa de
lo que se ha dado para el bien de todos. No es una fantasia ingenua creer esto. El Papa escribe con pena sobre
el cinismo cultural y el empobrecimiento que limita nuestra imaginacion social. No es absurdo reconocer
vinculos familiares mas alla de las fronteras, anhelar culturas donde se respeten los lazos sociales y se
practique el encuentro y el dialogo.

Fratelli tutti deja claro que la fraternidad universal y la amistad social deben ser practicadas juntas. El fracaso en
esta cuestion es abundante. La globalizacion proclama valores universales pero no practica el encuentro y la
atencion, especialmente en cuanto a los diferentes y a los mas vulnerables. Las comunicaciones digitales hacen
negocios con nuestra hambre de conexion pero la distorsionan, lo que produce una febril atadura construida
sobre criterios binarios de “me gusta” y “no me gusta”, y mercantilizada por intereses poderosos. El populismo
apela al deseo de estabilidad, arraigo y trabajo gratificante, pero permite que la hostilidad distorsione estos
deseos. El liberalismo imagina la libertad en términos del individuo egoista y descarta nuestras vidas
profundamente interconectadas. Olvidamos lo que permite a las sociedades perdurar y renovarse. Estos son
nuestros falsos materialismos.

Esta Carta tiene sus raices en un encuentro interreligioso especifico. No se averglienza de su caracter y
vocacion religioso. Una verdad trascendente no es una carga, sino un regalo que asegura las raices de nuestra
accion. Puede reducir la ansiedad que sentimos por arriesgarnos juntos a la transformacion de nuestro mundo.
La fe es nuestro manantial. Es parte de como podemos nombrar y superar la indiferencia afligida de nuestra
epoca.

Por esta razén, la enciclica es clara en cuanto al peso de la responsabilidad de las comunidades religiosas. Los
grupos religiosos estan atrapados en las culturas digitales y de mercado que nos perjudican. Inexcusablemente,
los lideres religiosos han sido lentos en condenar practicas injustas, pasadas y presentes. La religion también
necesita arrepentimiento y renovacion. Fratelli tutti exhorta a las religiones a ser modelos de dialogo,
comerciantes de paz y portadores del mensaje de amor trascendente para un mundo hambriento, cinico y
desarraigado.

Haciéndose eco de la declaracion de Abu Dhabi, la enciclica reafirma la dignidad absoluta de la persona
humana, sobre la cual ninguna preferencia politica, ninguna “ley” del mercado puede tener prioridad. Aqui el
Papa Francisco destaca el tratamiento de los migrantes. Sefiala los mandamientos biblicos de acoger al
extranjero, los beneficios que se derivan de los encuentros entre culturas y la invitacion al amor gratuito. Pero
también amplia la ensefianza social antigua sobre el destino universal de los bienes, dejando claro que las
naciones tienen derecho a su tierra, riqueza y propiedad en la medida en que esto permite a toda la humanidad
acceder a los medios para la supervivencia y la realizacion. Una nacién tiene obligaciones con toda la familia
humana y no sélo con sus propios ciudadanos. La dignidad, la solidaridad y el destino universal de los bienes
materiales son los sellos distintivos de esta ensefianza.

El Papa Francisco advierte contra las formas cerradas de populismo, pero sostiene la importancia de vernos
como “un pueblo”. Siguiendo a san Agustin, nos recuerda que convertirse en “un pueblo” se basa en el



45

encuentro con los demas en el didlogo, cara a cara y codo con codo. Juntos negociamos los amores comunes
perdurables por los que queremos vivir. Este es un proceso dinamico e inacabado de construccion de la paz
social, que es el fruto de una auténtica busqueda e intercambio de verdades. Una cultura solo es saludable en
la medida en que permanece abierta a los demas. Esta renovacion de las culturas politicas sélo ocurre con los
marginados, y no para ellos. El papel de las comunidades de base es clave para esta participacion.

Referirse a Dios como familia, y a nosotros mismos como familia bondadosa en esta imagen, es el lenguaje del
amor. Hay otras formas de nombrar a Dios. Pero el mensaje que el Papa Francisco desea que escuchemos en
este momento es que nos hacemos completamente humanos por lo que nos atrae mas alla de nosotros
mismos. Lo que hace esto posible es un amor divino, abierto a todos, que nace, se une, tiende puentes y se
renueva sin cesar. Este amor no puede ser borrado o eliminado, y es la base de la llamada del Papa Francisco
a nosotros con las palabras de atencién amorosa de san Francisco: Fratelli tutti...

[01158-ES.01] [Texto original: Inglés - Traduccidn no oficial]

Traduzione in lingua portoghese

A Carta Enciclica Fratelli tutti fala sobre o amor e a atencao, o tipo de atencéo que restitui a saide a um mundo
ferido e ensanguentado. Trata-se de uma meditagao social a respeito do Bom Samaritano, que reconhece o
amor e a atengao como lei primordial, modelando para nés uma amizade social criativa.

O Papa Francisco pede-nos que contemplemos o mundo de maneira analoga, de modo a conseguirmos
vislumbrar a relagao basica e indispensavel entre todas as coisas e pessoas, proximas e distantes. Na
simplicidade da sua exortagao, Fratelli tutti constitui um desafio arrasador para a nossa vida ecoldgica, politica,
economica e social. No entanto, é acima de tudo a proclamacao de uma verdade inelutavel e jubilosa, aqui
apresentada como nascente para um mundo exausto.

Esta carta ndo representa uma critica insensivelmente distante. A sua disciplina espiritual considera a tarefa
humanizadora da seguinte forma: ser verdadeiramente humano significa estar disposto a contemplar o mundo
na sua beleza e na sua dor, a sentir profundamente, através de encontros humanos, as aflicoes e as alegrias da
propria época, assimilando-as no nosso intimo, carregando-as como se fossem nossas.

A nocao de que toda a vida criada compartilha a sua origem em Deus Pai, e que em Cristo nos tornamos irmas
e irmaos, unidos em dignidade, cuidado e amizade, € um dos mais antigos ensinamentos sociais do
Cristianismo. As figuras no amago desta carta estdo presentes nas Escrituras: somos irmaos, irmas, vizinhos,
amigos. Os primeiros cristaos formaram as suas nogoes a proposito do dinheiro, da comunidade e da politica
com base neste ponto de vista. Que um tema tao antigo seja abordado agora, com tanta urgéncia, € porque o
Papa Francisco teme um afastamento da visdo segundo a qual somos todos realmente responsaveis por todos,
todos relacionados com todos, todos com direito a justa porgdo do que foi concedido para o bem de todos.
Acreditar nisto ndo € uma fantasia burlesca. Ele escreve com amargura sobre o cinismo cultural e o
empobrecimento que limitam a nossa imaginagao social. Nao é absurdo reconhecer afinidades para além das
fronteiras, aspirar a culturas em que os lagos sociais sejam respeitados, e o encontro e o dialogo possam ser
praticados.

Fratelli tutti salienta que a fraternidade universal e a amizade social devem ser praticadas em conjunto.
Contudo, neste sentido abundam fracassos. A globalizagado proclama valores universais, mas deixa de pér em
pratica o encontro e a atengao, especialmente a diferenga e aos mais vulneraveis. As comunicagdes digitais
especulam sobre a nossa fome de interligagdo mas distorcem-na, produzindo um vinculo febril construido sobre
binarios de “gostos” e “ndo-gostos”, e mercantilizada por interesses poderosos. O populismo apela ao desejo de



46

estabilidade, de enraizamento e de um trabalho gratificante, mas permite que a hostilidade desvirtue tais
desejos. O liberalismo imagina a liberdade em termos de individuos interessados em si mesmos, ignorando as
nossas vidas profundamente interligadas. Esquecemos o que permite que as sociedades resistam e se
renovem. Eis no que consiste os nossos falsos materialismos.

Esta carta tem as suas raizes num encontro inter-religioso especifico. Nao se envergonha do seu carater e
apelo religiosos. A verdade transcendente ndo € um fardo, mas um dom que assegura as raizes da nossa agao.
Ela pode reduzir a ansiedade que sentimos ao correr riscos em conjunto, em prol da transformagao do nosso
mundo. A fé é a nossa fonte. Ela faz parte do modo de poder designar e ir além da lamentavel indiferenga da
nossa época.

Por isso, a enciclica é clara a respeito do peso da responsabilidade suportada pelas comunidades religiosas.
Alguns grupos religiosos sdo enredados nas culturas digitais e de mercado que nos prejudicam. De modo
imperdoavel, certos lideres religiosos tém sido morosos na condenagéo de praticas injustas, tanto no passado
como no presente. Também a religido precisa de arrependimento e de renovagao. Fratelli tutti exorta as
religibes a ser modelos de dialogo, promotoras de paz e portadoras da mensagem de amor transcendente a um
mundo faminto, cinico e desenraizado.

Fazendo eco da declaragao de Abu Dhabi, a enciclica reitera a dignidade absoluta da pessoa humana, sobre a
qual nenhuma preferéncia politica, nenhuma “lei” de mercado pode ter precedéncia. Aqui o Papa Francisco
realga o tratamento reservado aos migrantes. Evoca os mandamentos biblicos de acolhimento do estrangeiro,
os beneficios que advém dos encontros interculturais e o convite ao amor puro e gratuito. Mas aprofunda
também os primeiros ensinamentos sociais sobre o destino universal dos bens, esclarecendo que as nagoes
tém direito a sua terra, riqueza e propriedade, contanto que isto permita a toda a humanidade ter acesso aos
meios de sobrevivéncia e realizagdo. Cada nagao tem obrigagdes para com toda a familia humana e nao
apenas para com os seus proprios cidadaos. As particularidades deste ensinamento sao a dignidade, a
solidariedade e o destino universal dos bens materiais.

O Papa Francisco alerta contra formas de populismo fechadas, mas defende a importancia de nos vermos
como “um povo”. No sulco de Santo Agostinho, lembra-nos que tornar-se “um povo” se fundamenta no encontro
reciproco através do dialogo, face a face e lado a lado. Partilhamos uns com os outros 0 amor comum que
perdura no tempo e pelo qual desejamos viver. Trata-se de um processo dindmico de construgao da paz social,
inacabado, fruto da busca genuina e do intercambio de verdades. Uma cultura s6 é saudavel na medida em que
permanecer aberta aos outros. Esta renovacao das culturas politicas somente acontece com, ndo em prol dos
mais marginalizados. O papel dos movimentos de base € essencial para esta participagao.

A designagao de Deus como nosso familiar e, nesta imagem, nés mesmos como familiares e semelhantes, é
uma linguagem de amor. Existem outras maneiras de designar Deus. Mas a mensagem que o Papa Francisco
deseja que ougamos neste momento € que somos plenamente humanos mediante aquilo que nos leva para
além de nés préprios. O que torna isto possivel € um amor divino, aberto a todos, que faz nascer, une e
reconcilia, renovando infinitamente. Este amor ndo pode ser apagado, nem descartado, pois constitui a base do
apelo que o Papa Francisco nos dirige com as amorosas palavras de Sao Francisco: “Fratelli tutti”...

[01158-P0O.01] [Texto original: Inglés - Tradugao nao oficial]

Intervento del Prof. Andrea Riccardi

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese




a7

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Testo in lingua italiana

Nota Amin Maalouf, scrittore di fine sensibilita: “Se un tempo eravamo effimeri in un mondo immutabile, oggi
siamo esseri smarriti...”. E lo spaesamento di tanti figli e figlie della globalizzazione. Fratelli tutti traccia una via
semplice ed essenziale a noi spaesati: la fraternita. Mi soffermo solo su un aspetto: la lacerazione piu grave, che
sa di morte: la guerra. In queste pagine la fraternita si misura con la guerra. Non & pero qualcosa di troppo
fragile di fronte alla guerra, spietata macchina di morte e distruzione?

Proprio dal senso d'irrilevanza, € maturata la rassegnazione alla guerra come fatto naturale nella storia. Si
pensa sia responsabilita dei grandi paesi o dei politici, non della gente comune. Che possiamo fare? Cresce un
fatalismo, camuffato da realismo. Si cede all’'opzione per la guerra, credendo a giustificazioni umanitarie,
difensive o preventive, oppure manipolati dall’informazione. Troppo abbiamo accettato —governi, istituzioni,
singoli- la guerra come compagna assidua del nostro tempo. E divenuto un fatto culturale e politico. Basta
pensare all'affievolirsi del movimento per la pace negli ultimi anni.

“La guerra —dice allarmato il Papa- non & un fantasma del passato, ma & diventata una minaccia costante”. E il
presente: rischia di essere il futuro. Questa bruciante contemporaneita della guerra € evidente ovunque: dal
Mediterraneo all’Africa e altrove. Per molti, sono le “loro guerre”: non ci riguardano. Ci toccano solo se arrivano
da noi i rifugiati. Ma i “pezzi” di guerra si saldano tra loro, creando un clima esplosivo, debordando e
coinvolgendo chiunque: il fuoco si pud estendere. E illusorio, nel mondo globale, pensare di isolare un conflitto.
Eppure si vive come se fosse possibile.

L’enciclica allarga lo sguardo al mondo alla luce della fraternita: quello che & lontano ci riguarda. Lo sguardo
della fraternita non &€ mai miope. E evangelico e umano, ma anche ben piu realista di tante ideologie o politiche
autodefinitesi realiste.

Il Papa esprime con decisione I'esperienza di umanita della Chiesa: “Ogni guerra lascia il mondo peggiore di
come I'ha trovato”. Sfigura il volto dellumanita. Lo dicono due guerre mondiali. Lo gridano i conflitti in corso. Mai
la guerra rende il mondo migliore. E la verita della storia! Ma ¢’é una diffusa “perdita del senso della storia” —dice
I'enciclica. Se ne smarrisce la memoria nel presentismo egocentrico o in contrapposizione esacerbate.
Nazionalismo, populismo, esaltano il valore del gruppo particolare contro altri. Intanto si sono svuotate quelle
grandi parole, che sono veri fari che illuminano 'umanita: fraternita, pace, democrazia, unita...

Abbiamo creduto che il mondo avesse imparato da tante guerre e fallimenti. Abbiamo creduto agli entusiasmi di
un mondo di pace dopo I'89. Invece si € arretrati rispetto alle conquiste di pace e a forme d’integrazione tra Stati.
Si tende a screditare le strutture di dialogo che prevengono i conflitti. Cosi il mondo diventa incapace di
prevenire la guerra e poi lascia protrarsi, incancrenirsi, i conflitti per anni, se non decenni, rivelando I'impotenza
della comunita internazionale.

Alla luce della visione “fraterna” del mondo globale, realista e preveggente, proposta dall’enciclica, si coglie
come centrale il dramma della guerra —vicina o lontana- con il suo corteo di sofferenze: distruzione del’ambiente
umano e naturale, morte, rifugiati, eredita di dolori e odi, terrorismo, armi di ogni tipo, crudelta... Le parole del
Papa risvegliano dall'assuefazione collettiva alle logiche del conflitto: la guerra —egli scrive- “€ un fallimento della
politica e dell’'umanita, una resa vergognosa, una sconfitta di fronte alle forze del male”.

La guerra non si circoscrive mai, ma diventa madre di tutte le poverta. E una malefica scuola per i giovani e
inquina il futuro. Sembra una risorsa ai disperati delle periferie umane.



48

La guerra a pezzi mostra la frammentarieta arrogante del mondo globale, che considera un delirio —dice il Papa-
i progetti con grandi obbiettivi di sviluppo per 'umanita. Il mondo globale respinge un progetto di crescita, per la
prepotenza degli interessi che lo muovono: cosi respinge un grande sogno di pace.

Im

L’enciclica mostra che ciascuno € custode della pace. C’é€ un compito delle istituzioni nell”architettura di pace”
da rivitalizzare. Ma anche noi, gente qualunque, non possiamo essere spettatori. L’artigianato della pace &
compito di tutti: si deve osare di piu contro la guerra con una rivolta quotidiana e creativa. Se tanti possono fare
la guerra, tutti possono lavorare come artigiani di pace.

Qui il ruolo delle religioni. Il Papa si rifa al dialogo tra religioni e all'incontro con I'lmam Al-Tayyeb quando
dichiararono: “le religioni non incitano mai alla guerra...”. Se avviene, sono deviazioni e abusi.

Leggendo Fratelli tutti, non ho colto solo la denuncia della guerra, ma la speranza di una pace possibile. Mi &
tornato alla mente l'invito di Giovanni Paolo Il nella luminosa giornata ad Assisi nel 1986 con i leader religiosi:
“La pace attende i suoi profeti... i suoi artefici... € un cantiere aperto a tutti, non solo agli specialisti, ai sapienti e
agli strateghi... passa attraverso mille piccoli atti della vita quotidiana”. Gli artigiani di pace sono uomini e donne
della fraternita.

Papa Francesco propone veri sogni al mondo globale, che ha spento i fari delle grandi parole e dei grandi ideali.
Ne ho ricordato uno solo, non il minore, anzi quello da cui dipende tanto: la pace. Concludo con le parole di un
grande italiano, don Luigi Sturzo, nel 1929: “bisogna aver fede che... la guerra, come mezzo giuridico di tutela
del diritto, dovra essere abolita, cosi come legalmente furono abolite la poligamia, la schiavitu, la servitu della
gleba e la vendetta di famiglia”.

Anche dopo i tempi del cielo grigio della pandemia, questa enciclica apre un orizzonte di speranza: divenire
sorelle e fratelli tutti. Sorge un sogno per cui vivere e lottare anche a mani nude.

[01157-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Comme le fait observer Amin Maalouf, écrivain d’'une grande finesse d’esprit: « Si nous étions autrefois
éphémeéres dans un monde immuable, aujourd’hui nous sommes des étres désorientés... ». Cette
désorientation est vécue par tant de fils et de filles de la mondialisation. Fratelli tutti trace un chemin simple et
essentiel pour nous, les désorientés : la fraternité. Je ne me concentrerai ici que sur un aspect, la blessure la
plus grave, qui a 'odeur de la mort: la guerre. Dans ces pages, la fraternité se mesure a la guerre. Toutefois,
n’est-elle pas trop fragile face a la guerre, cette impitoyable machine de mort et de destruction ?

La résignation a la guerre, comme étant un fait nécessaire de I'histoire, s’est développée a partir du sentiment
de n’étre pas concerné. Nombreux sont ceux qui attribue la responsabilité de la guerre aux grandes puissances
ou aux hommes politiques, pas aux simples citoyens. Que pouvons-nous bien y faire ? Un fatalisme grandit,
déguisé en réalisme. Nombreux sont ceux qui cédent a I'option de la guerre, croyant en des justifications
humanitaires, défensives ou préventives, ou manipulés par les informations. Pendant trop longtemps, nous — les
gouvernements, les institutions, les individus — avons accepté la guerre comme une compagne assidue de notre
époque. Elle est devenue un fait culturel et politique. Il suffit de penser a la fagon dont I'élan en faveur de la paix
s’est éteint, ces derniéres années.

«La guerre n’est pas un fantdme du passé, disait le Papeavec inquiétude ; elle est devenue une menace
constante ». Elle est le présent et risque de devenir I'avenir. Cette contemporanéité brilante de la guerre est
évidente partout : de la Méditerranée a I'Afrique et ailleurs. Pour beaucoup, il s’agit de « leurs guerres » : celles-
ci ne nous concernent pas. Elles ne nous concernent que si des réfugiés parviennent jusqu’a nous. Toutefois,
des «morceaux» de guerre s’assemblent, créant un climat explosif, envahissant et impliquant tout le monde : le
feu peut se propager. |l est illusoire, dans le monde global, de penser pouvoir isoler un conflit; et pourtant, nous



49

vivons comme si ¢’était possible.

Ala lumiére de la fraternité, I'encyclique élargit notre regard aux dimensions du monde : ce qui est loin de nous,
nous concerne. Le regard de la fraternité n'est jamais myope. Il est évangélique et humain, mais aussi beaucoup
plus réaliste que beaucoup d’idéologies ou de politiques soi-disant réalistes. Le Pape exprime avec fermeté
I'expérience de 'Eglise en matiére d’humanité : « Toutes les guerres laissent le monde pire qu’elles ne I'ont
trouvé ». Elles défigurent le visage de 'humanité. Deux guerres mondiales le disent. Les conflits actuels le
crient. La guerre ne rend jamais le monde meilleur. C’est la vérité de I'histoire ! Mais, comme le dit I'encyclique,
la «perte du sens de I'histoire» tend a se généraliser. La mémoire se perd dans un présentisme égocentrique ou
dans des confrontations exacerbées. Le nationalisme, le populisme exaltent la valeur d’'un groupe spécifique
contre les autres. Pendant ce temps, ces mots importants, véritables phares éclairant 'humanité, ont été vidés
de leur sens : fraternité, paix, démocratie, unité...

Nous avons cru que le monde avait tiré les legcons de tant de guerres et d’échecs. Nous avons cru a
I'enthousiasme pour un monde de paix aprés 1989. Au lieu de cela, nous avons régressés dans la conquéte de
la paix et dans les formes d’intégration entre les Etats. Les structures de dialogue, qui préviennent les conflits,
ont tendance a étre discréditées. Ainsi, le monde devient incapable d’empécher la guerre et laisse ensuite les
conflits se poursuivre, s’envenimer pendant des années, voire des décennies, révélant I'impuissance de la
communauté internationale.

A la lumiére de la vision « fraternelle » de notre monde globalisé, de cette vision réaliste et clairvoyante
proposée par I'encyclique, nous comprenons combien est préoccupant le drame de la guerre — proche ou
lointaine — avec son cortége de souffrances : la destruction de I'environnement humain et naturel, la mort, les
réfugiés, I'héritage des souffrances et de la haine, le terrorisme, les armes de tous types, la cruauté... Les
paroles du Pape nous réveillent de notre accoutumance collective aux logiques de conflit : la guerre, écrit-il, «
est un échec de la politique et de I'humanité, une capitulation honteuse, une défaite face aux forces du mal ».

La guerre ne peut jamais étre maitrisée et elle devient la mére de toutes les pauvretés. C’est une néfaste école
pour les jeunes et elle pollue I'avenir. Elle apparait comme une ressource pour les désespérés des périphéries
humaines.

La guerre par morceaux révéle I'arrogante fragmentation du monde globalisé qui, comme I'affirme le Pape,
considére comme un délire les projets et les grands objectifs de développement pour I’humanité. Le monde
globalisé rejette les projets communs de croissance a cause de la prédominance de certains intéréts qui le
gouvernent : il rejette ainsi le grand réve de la paix.

L’encyclique nous montre que chacun d’entre nous est gardien de la paix. Les institutions ont pour tache de
revitaliser «I'architecture de la paix». Mais nous aussi, les gens ordinaires, nous ne pouvons pas rester
spectateurs. L’artisanat de la paix est notre tache a tous: nous devons oser davantage nous opposer a la
guerre, par une révolte quotidienne et créative. Si beaucoup peuvent faire la guerre, tous, nous pouvons
travailler comme artisans de paix.

C’est la le rble des religions. Le Pape parle du dialogue entre les religions et évoque sa rencontre avec I'lmam
Al-Tayyeb, lorsqu’ils déclarérent : « les religions n’incitent jamais a la guerre... ». Quand cela arrive, il s’agit de
déviations et d’abus.

En lisant Fratelli tutti, i’y ai trouvé non seulement une dénonciation de la guerre, mais aussi I'espoir d’une paix
possible. Je me suis souvenu de l'invitation de Jean-Paul Il lors de la mémorable journée d’Assise avec les
responsables religieux, en 1986 : « La paix attend ses prophétes... ses artisans... c’est un chantier ouvert a
tous et pas seulement aux spécialistes, aux savants et aux stratéges... Elle passe par mille petits actes de la vie
quotidienne ». Les artisans de paix sont des hommes et des femmes de fraternité.

Le Pape Francgois propose de véritables réves au monde globalisé, qui a détruit les balises des mots importants
et des grands idéaux. Je n’en retient qu’un seul, et pas le plus petit, mais celui dont dépendent tant de choses :



50

la paix. Permettez-moi de conclure avec les paroles d’'un grand Italien, don Luigi Sturzo, qui affirmait en 1929 : «
il faut avoir la conviction que... la guerre, comme moyen juridique de protection du droit, devra étre abolie, tout
comme la polygamie, I'esclavage, le servage et la vengeance familiale furent Iégalement abolis».

Méme aprés la grisaille du temps de la pandémie, cette encyclique ouvre un horizon rempli d’espoir : celle de
devenir tous fréres et sceurs. Un réve se fait jour, pour lequel il faut vivre et se battre, méme a mains nues.

[01157-FR.01] [Texte original: Italien - version de travail]

Traduzione in lingua inglese

As Amin Maalouf, a writer of fine sensibility, observed: “If in the past we were ephemeral in an unchanging
world, today we are disoriented beings ...”. It is the disorientation suffered by many sons and daughters of
globalization. Fratelli tutti lays out a simple and essential path for all those who lost their bearings: fraternity. |
shall focus on one aspect: it is war, the most serious of wounds and tasting of death. Across the pages of the
encyclical, fraternity competes with war. However, is fraternity not too fragile to confront war, a ruthless machine
of death and destruction?

A sense of resignation to war has taken hold in the history of humankind as a natural fact, and it arises surely
from a sense of irrelevance. Many believe that the responsibility always lies with the leading countries, or with
politicians, not with the common people. What can we do? There is a growing fatalism, camouflaged as realism.
We have surrendered to the war option, believing humanitarian justifications of a defensive or preventive slant,
or trusting manipulated information. For too long, we — governments, institutions, individuals — have accepted
war as a constant companion of our time. It has become a cultural and political fact. Suffice it to think of how the
peace movement has faded away over the past few years.

“War is not a ghost from the past — said the Pope alarmingly - but a constant threat.” It is the present, and it risks
becoming the future. The burning presence of war is evident everywhere, from the Mediterranean to Africa and
elsewhere. For many, it's “their wars”: they do not concern us. They only concern us if refugees reach our
shores and borders. However, pieces of wars combine to form an explosive climate, overflowing and involving
everyone: the fire can spread. In today’s global world, it is an illusion to think about isolating a conflict; however,
we live as if this were possible.

The Encyclical embraces the world with its gaze, in the light of fraternity. What is far away concerns us.
Fraternity is never short-sighted. It is evangelical and human, but also more realistic than many so-called
realistic ideologies and policies.

The Pope emphatically expresses the Church’s analysis of humanity’s experience: “Every war leaves our world
worse than it was before”. It disfigures the face of humanity. Two world wars are testament to that. The current
conflicts scream it. War has never made the world a better place. This is the truth of history! However, the
Encyclical states, “There is a growing loss of the sense of history.” Its memory is lost in the selfishness and
excesses of the present day and in exacerbated confrontations. Nationalism and populism exalt the value of a
specific group against others. Meanwhile, those great words, the beacons that illuminate humankind, have lost
all meaning: fraternity, peace, democracy, unity...

We believed that the world had learned the lesson after many wars and failures. We believed in the enthusiasm
of a world at peace after 1989. However, we have regressed from the conquest of peace and some degree of
integration among States. We tend to discredit the structures of dialogue that prevent conflicts. Thus, the world
shall become unable to prevent war. It will let conflicts continue, becoming entrenched for years if not decades,
and revealing the powerlessness of the international community.

In light of the “fraternal” vision of a global, realistic and far-sighted world as proposed by the Encyclical, it is
possible to understand the tragedy of war, both near and far, with its burden of suffering: destruction of the



51

human and natural environment, death, refugees, legacies of suffering and hatred, terrorism, weapons of all
kinds, cruelty... The words of the Pope awaken us from the collective numbness generated by the logics of
conflict; he writes: “War is a failure of politics and of humanity, a shameful capitulation, a stinging defeat before
the forces of evil.”

War cannot be contained; it gives rise to all forms of poverty. It is a harmful school for the young and pollutes the
future. It can look like a solution to the desperate on the peripheries of humanity.

War that is fought piecemeal shows the arrogant fragmentation of the global world, which considers projects with
great goals for the development of our entire human family to be madness. The world rejects growth projects
due to the egotism of underlying interests: thus, it rejects the great dream of peace.

The Encyclical shows us that we are all guardians of peace. Institutions have the task to reawaken the
“architecture of peace”. However, we, normal people, cannot remain on the sidelines. The art of peace is
everybody’s task: we must engage every day in daring and creative rebellion against war. If many can make
war, all can be artisans of peace.

Hence the role of religions. The Pope refers to the dialogue among religions and the encounter with Imam Al-
Tayyeb, when they stated: “Religions must never incite war ...”. If they do, they abuse and abandon their true
role.

As | read Fratelli tutti, | see not only a condemnation of war, but also the hope that peace is possible. |
remembered the invitation of John Paul Il when he said together with other religious leaders in Assisi, on a
glorious day back in 1986: “Peace awaits its prophets... its builders... peace is a workshop, open to all and not
just to specialists, savants and strategists... it comes about in a thousand little acts in daily life.” The artisans of
peace are men and women of fraternity.

Pope Francis proposes true dreams to the global world that has switched off the beacons of the great values
and ideals. | recall just one, not the least one of them but the one everything else depends upon: peace. Let me
conclude by quoting a great Italian, don Luigi Sturzo, who in 1929 said: “we must believe that ... war, as a
juridical means to protect law, shall be abolished, as were legally abolished polygamy, slavery, serfdom, and
family revenge.”

After the dark clouds of the pandemic, this Encyclical opens up a horizon of hope: to become brothers and
sisters. This is a dream to live and fight for, even with our bare hands.

[01157-EN.01] [Original text: Italian - working translation]

Traduzione in linqua tedesca

Amin Maalouf, ein Schriftsteller mit einer sehr feinen Sensibilitat, hat gesagt: ,Einst waren wir vergangliche
Wesen in einer unerschdtterlich stabilen Welt, heute dagegen sind wir Verlorene...“. Das ist das Geflihl des
Fremdseins so vieler S6hne und Téchter der Globalisierung. Fratelli tutti legt uns, die wir uns fremd und
unbehaglich fiihlen, einen einfachen und wesentlichen Weg vor: die Briderlichkeit. Ich nehme hier nur einen
Aspekt in den Blick: den tiefsten Riss, der den Tod mit sich bringt: den Krieg. Auf diesen Seiten misst sich also
die Bruderlichkeit mit dem Krieg. Ist sie nicht vielleicht etwas zu Zerbrechliches im Angesicht des Krieges, dieser
ricksichtslosen Maschine von Tod und Zerstérung?

Genau aus dem Gefiihl der eigenen Bedeutungslosigkeit heraus ist die Resignation gegeniiber dem Krieg
entstanden, der als ein natirlicher Teil der Geschichte angesehen wird. Man meint, dass die groRen Lander
oder die Politiker dafiir verantwortlich seien, nicht die einfachen Menschen. Was kénnen wir schon tun? Es
wachst ein Fatalismus, der sich als Realismus tarnt. Die Menschen willigen in die Option Krieg ein, glauben an
humanitare, defensive oder praventive Rechtfertigungen oder werden durch eine gezielte Informationspolitik



52

manipuliert. Zu sehr haben wir - Regierungen, Institutionen, die einzelnen Menschen - den Krieg als einen
standigen Begleiter unserer Zeit akzeptiert. Es ist zu einer kulturellen und politischen Tatsache geworden.
Denken wir nur an die Schwachung der Friedensbewegung in den letzten Jahren.

,Der Krieg“, sagt Papst Franziskus alarmiert, ,ist kein Gespenst der Vergangenheit, sondern er ist zu einer
stéandigen Bedrohung geworden.“ Er ist die Gegenwart: wir laufen Gefahr, dass er auch die Zukunft sein wird.
Uberall lodert gleichzeitig das Feuer des Krieges: vom Mittelmeer bis nach Afrika und andernorts. Fiir viele sind
es ,die Kriege der anderen®: sie betreffen uns nicht. Sie beriihren uns nur, wenn Fliichtlinge zu uns kommen.
Aber die ,Bruchstiicke“ des Krieges verbinden sich miteinander, wodurch ein explosives Klima entsteht, das sich
Uberallhin ausbreitet und alle mit hineinzieht: das Feuer kann um sich greifen. Es ist illusorisch, in der globalen
Welt an die klare Begrenzung von Konflikten zu denken. Und doch leben wir so, als ob dies méglich ware.

Die Enzyklika weitet unseren Blick auf die Welt im Licht der Briiderlichkeit: was weit weg ist, betrifft uns. Der
Blick der Briderlichkeit ist nie kurzsichtig. Er ist vom Evangelium gepragt und menschlich, und gleichzeitig ist er
viel realistischer als viele Ideologien oder politische Richtungen, die sich selbst als realistisch bezeichnen.

Der Papst bringt die Erfahrung der Humanitat der Kirche entschieden ins Wort: ,Jeder Krieg hinterlasst die Welt
schlechter, als er sie vorgefunden hat.“ Er entstellt das Gesicht der Menschheit. Die beiden Weltkriege sagen
uns das. Die laufenden Konflikte schreien es uns ins Gesicht. Niemals macht ein Krieg die Welt besser. Das ist
die Wahrheit der Geschichte! Aber es gibt einen weit verbreiteten ,Verlust des Sinns fiir Geschichte®, heif’t es in
der Enzyklika. Das historische Gedachtnis geht in einer egozentrischen Fokussierung auf die Gegenwart oder in
verscharften Gegentberstellungen verloren. Nationalismus und Populismus heben den Wert einer bestimmten
Gruppe gegeniber allen anderen hervor. Wahrenddessen sind die grolten Worte leer geworden, die doch
eigentlich wahre Leuchttiirme sind, die die Menschheit erleuchten sollten: Briiderlichkeit, Frieden, Demokratie,
Einheit...

Wir glaubten, die Welt habe aus den vielen Kriegen und Misserfolgen etwas gelernt. Wir glaubten an die
Begeisterung einer Welt des Friedens nach 1989. Stattdessen hat sich die Welt von den Errungenschaften des
Friedens und den Formen vertiefter Zusammenarbeit zwischen den Staaten wieder zurlickgezogen. Man neigt
dazu, die Strukturen des Dialogs, die Konflikte verhlten kénnen, in Misskredit zu bringen. Auf diese Weise wird
die Welt unfahig, Krieg zu verhindern, und lasst dann die Konflikte jahrelang, wenn nicht gar Jahrzehnte lang
andauern und sich wie einen Wundbrand ausbreiten, wodurch die Ohnmacht der internationalen Gemeinschaft
offen sichtbar wird.

Im Licht der in der Enzyklika vorgelegten ,briiderlichen® Vision der globalen, realistischen und
vorausschauenden Welt versteht man, dass das Drama des Krieges — sei er nah oder fern - mit dem vielféltigen
Leid, das er nach sich zieht, im Zentrum steht: die Zerstérung der menschlichen und nattrlichen Umwelt, Tod,
Flichtlinge, Schmerz und Hass, die immer weiter vererbt werden, Terrorismus, Waffen aller Art, Grausamkeit...
Die Worte des Papstes wecken uns aus der kollektiven Gewdhnung an die Logik des Konflikts auf: ,Der Krieg*,
so schreibt er, ,ist ein Versagen der Politik und der Menschheit, eine schandliche Kapitulation, eine Niederlage
gegeniber den Machten des Bosen.”

Der Krieg setzt sich selbst nie Grenzen, sondern er wird zur Mutter aller Formen von Armut. Er ist eine bdsartige
Schule flr junge Menschen und vergiftet die Zukunft. Er ist eine Quelle, die immer neu verzweifelte Menschen
an die Peripherien der Menschheit spuilt.

Der zersplitterte Krieg, der an verschiedenen Orten stattfindet, zeigt die arrogante Fragmentierung der globalen
Welt, in der, so sagt uns der Papst, Projekte mit grof3en Entwicklungszielen fir die Menschheit flr eine
Spinnerei gehalten werden. Die globale Welt lehnt Wachstumsprojekte ab, weil sie sich von arroganten
Interessen leiten lasst - und damit lehnt sie auch den grof3en Traum vom Frieden ab.

Die Enzyklika zeigt, dass jeder ein Hiter des Friedens ist. Es ist sicher eine Aufgabe der Institutionen, die
»Architektur des Friedens" wieder neu zu beleben. Aber auch wir, die normalen Menschen, kdnnen nicht nur
Zuschauer bleiben. Das Handwerk des Friedens ist die Aufgabe aller: Man muss mit einer taglichen und



53

kreativen Revolte mehr Widerstand gegen den Krieg wagen. Wenn so viele Krieg fihren kénnen, dann kénnen
auch alle als Handwerker des Friedens arbeiten.

Hier die Rolle der Religionen. Der Papst bezieht sich auf den Dialog zwischen den Religionen und das Treffen
mit Imam Al Tayyeb, in dem sie erklart haben: ,Religionen schiiren niemals Krieg...“ Wenn Religionen das tun,
handelt es sich um Abweichungen und Missbrauch von Religion.

Bei der Lektlre von Fratelli tutti bin ich nicht nur bei der Anprangerung des Krieges hangengeblieben, sondern
auch bei der Hoffnung, dass ein Frieden moglich ist. Sie hat mich an die Einladung erinnert, die Johannes Paul
Il. bei dem Treffen mit den religidsen Flhrern an einem hellen Tag 1986 in Assisi ausgesprochen hat: ,Der
Frieden wartet auf seine Propheten... seine Schopfer... es ist eine Baustelle, die allen offensteht, nicht nur den
Spezialisten, den Weisen und den Strategen... der Frieden durchzieht tausend kleine Handlungen des taglichen
Lebens.” Die Friedensstifter sind Manner und Frauen, die von einer briiderlichen Haltung gepragt sind.

Papst Franziskus ermutigt zu wahrhaftigen Traumen in einer globalen Welt, in der die Leuchtfeuer der groen
Worte und der gro3en Ideale ausgeldscht sind. Ich habe hier nur Uber einen dieser Traume gesprochen, nicht
den Unwichtigsten, sondern den, von dem so viel abhéngt: den Frieden. Und ich méchte gern schlieRen, indem
ich die Worte eines groRen ltalieners zitiere — Don Luigi Sturzo, der 1929 gesagt hat: ,Man muss das Vertrauen
haben, dass ... der Krieg als legales Mittel zum Schutz des Rechts eines Tages abgeschafft werden wird,
ebenso wie Polygamie, Sklaverei, Leibeigenschaft und Blutrache gesetzlich abgeschafft wurden.*

Auch nach den Zeiten des grauen Himmels der Pandemie 6ffnet diese Enzyklika einen Horizont der Hoffnung:
dass alle Schwestern und Briider werden. Es wird ein Traum sichtbar, fir den man auch mit bloRen Handen
leben und kdmpfen kann.

[01157-DE.01] [Originalsprache: Italienisch - Arbeitsiibersetzung]

Traduzione in linqua spagnola

Como observo Amin Maalouf, un escritor de fina sensibilidad: “Si en el pasado fuimos efimeros en un mundo
inmutable, hoy somos seres desorientados...”. Es la desorientacion que sufren muchos hijos e hijas de la
globalizacion. Fratelli tutti traza un camino simple y esencial para todos aquellos que se sienten perdidos: la
fraternidad. Me centraré en un aspecto: la herida mas grave, la que huele a muerte, es la guerra. En estas
paginas, la fraternidad se mide en funcion de la guerra. 4 Pero no es la fraternidad demasiado fragil ante una
despiadada maquina de muerte y destruccion como la guerra?

Es precisamente por una sensacion de irrelevancia que la renuncia a la guerra ha madurado como un hecho
natural en la historia. Se cree que es responsabilidad de los grandes paises o de los politicos, no de la gente
comun. ¢, Qué podemos hacer? Un fatalismo esta creciendo, disfrazado de realismo. Cedemos a la opcion de la
guerra creyendo en excusas supuestamente humanitarias, defensivas o preventivas, acudiendo incluso a la
manipulacion de la informacién. Demasiado hemos aceptado la guerra —los gobiernos, instituciones,
individuos— como una compafiera constante de nuestra época. Se ha convertido en un hecho cultural y
politico. Basta pensar en el debilitamiento del movimiento por la paz en los ultimos anos.

“La guerra”, dice el Papa alarmado, “no es un fantasma del pasado, sino que se ha convertido en una amenaza
constante”. Es el presente, y corre el riesgo de ser el futuro. Esta ardiente contemporaneidad de la guerra es
evidente en todas partes: desde el Mediterraneo hasta Africa y otros lugares. Para muchos, son “sus guerras”:
no nos conciernen. Soélo nos afectan si los refugiados vienen a nosotros. Pero las “piezas” de la guerra estan
soldadas entre si, creando un clima explosivo, desbordante e involucrando a todos: el fuego puede extenderse.
Es ilusorio, en el mundo global, pensar en aislar un conflicto. Y aun asi vivimos como si fuera posible.

La enciclica abraza el mundo con su mirada, a la luz de la fraternidad: lo que esta lejos si nos preocupa. La
mirada de la fraternidad nunca es miope. Es evangélica y humana, pero también es mucho mas realista que



54

muchas ideologias o politicas que se autodefinen como realistas.

El Papa expresa con fuerza la experiencia de humanidad de la Iglesia: “Toda guerra deja al mundo peor que
antes”. Desfigura el rostro de la humanidad. Dos guerras mundiales dan testimonio. Los conflictos en curso lo
gritan. Nunca la guerra hace que el mundo sea mejor. |Es la verdad de la historia! Pero hay una amplia “pérdida
del significado de la historia”, dice la enciclica. Su memoria se pierde en el presentismo egocéntrico o en el
enfrentamiento exacerbado. El nacionalismo, el populismo exaltan el valor de un grupo particular frente a otros.
Mientras tanto, se van vaciando esas grandes palabras, que son verdaderos faros que iluminan a la humanidad:
fraternidad, paz, democracia, unidad...

Creiamos que el mundo habia aprendido la leccién después de tantas guerras y fracasos. Creiamos en el
entusiasmo de un mundo de paz después del 1989. En cambio, hemos retrocedido en los logros de paz y en las
formas de integracion entre los estados. Existe una tendencia a desacreditar las estructuras de dialogo que
evitan los conflictos. De esta manera el mundo se vuelve incapaz de prevenir la guerra y luego permite que los
conflictos continuden, que se arraiguen durante anos, si no décadas, revelando la impotencia de la comunidad
internacional.

A la luz de la mirada “fraterna” de un mundo global, realista y visionario, propuesta por la enciclica, es posible
comprender el drama de la guerra —cercana o lejana— con su carga de sufrimiento: destruccion del medio
ambiente humano y natural, muerte, refugiados, herencia de dolor y odio, terrorismo, armas de todo tipo,
crueldad... Las palabras del Papa nos despiertan del entumecimiento colectivo generado por la légica del
conflicto; y por eso escribe: “La guerra es un fracaso de la politica y de la humanidad, una claudicacién
vergonzosa, una derrota frente a las fuerzas del mal”.

La guerra nunca queda contenida, sino que se convierte en la madre de todas las formas de pobreza. Es una
escuela malvada para los jovenes y contamina el futuro. Puede parecer ser una solucion para la gente
desesperada de los suburbios humanos.

La guerra “en pedazos” muestra la arrogante fragmentacion del mundo global, que considera un delirio —dice el
Papa— los proyectos con grandes objetivos de desarrollo para la humanidad. El mundo global rechaza un
proyecto de crecimiento debido a la arrogancia de los intereses subyacentes que lo mueven: por lo que rechaza
un gran suefio de paz.

La enciclica muestra que todo el mundo somos guardianes de la paz. Las instituciones tienen la tarea de
despertar esta “arquitectura de la paz”. Pero incluso nosotros, la gente comun, no podemos ser espectadores.
La artesania de la paz es tarea de todos: hay que atreverse mas contra la guerra con una rebelion diaria y
creativa. Si muchos pueden hacer la guerra, todos pueden trabajar como artesanos de la paz.

De alli el papel de las religiones. El Papa se refiere al dialogo entre las religiones y al encuentro con el Iman Al-
Tayyeb cuando declararon: “Las religiones nunca incitan a la guerra...”. Silo hacen, se debe a desviaciones y
abusos.

Al leer Fratelli tutti, no solo he captado la denuncia de la guerra, sino la esperanza de que la paz es posible. Me
recordo la invitacion de Juan Pablo Il cuando dijo, en un brillante dia en Asis en 1986, junto con otros lideres
religiosos: “La paz espera a sus profetas... a sus creadores... es una obra abierta a todos, no sdlo a los
especialistas, sabios y estrategas... pasa a través de mil pequefios actos de la vida cotidiana”. Los pacificadores
son hombres y mujeres de la fraternidad.

El Papa Francisco propone verdaderos suefos al mundo global que ha apagado los faros de las grandes
palabras y los grandes ideales. Sélo he recordado una, que no es la menor, sino aquella de la que tanto
depende: la paz. Concluyo con las palabras de un gran italiano, don Luigi Sturzo, de 1929: “Hay que tener fe en
que... la guerra, como medio legal de proteccion de la ley, debe ser abolida, asi como fueron abolidas
legalmente la poligamia, la esclavitud, la servidumbre y la venganza familiar”.



55

Incluso después de las sombras oscuras de la pandemia, esta enciclica abre un horizonte de esperanza:
convertirnos en hermanos y hermanas todos. Surge un suefo por el que vivir y luchar, aunque lo hagamos con
nuestras propias manos.

[01157-ES.01] [Texto original: Italiano - Traduccion no oficial]

Traduzione in lingua portoghese

Amin Maalouf, escritor de fina sensibilidade, nota o seguinte: “Se outrora éramos efémeros num mundo
imutavel, hoje somos seres perdidos...”. E a desorientagdo de tantos filhos e filhas da globalizacao. Fratelli tutti
traca um caminho simples e essencial para todos nés, desnorteados: a fraternidade. Vou concentrar-me apenas
em um aspecto: a laceragdo mais grave, que conduz a morte: a guerra. Nestas paginas, a fraternidade é
comparada a guerra. Mas nao é algo de muito fragil diante da guerra, uma maquina implacavel de morte e
destruigao?

A resignacgao a guerra como um fato natural na histéria amadureceu a partir do sentido de irrelevancia.
Acredita-se que seja a responsabilidade de grandes paises ou politicos, ndo de pessoas comuns. O que
podemos fazer? Um fatalismo esta crescendo, disfargado de realismo. Cedemos a opgéo pela guerra,
acreditando em justificativas humanitarias, defensivas ou preventivas, ou manipuladas pela informacgéo.
Aceitamos demais - governos, institui¢gdes, individuos - a guerra como uma companheira constante do nosso
tempo. Tornou-se um fato cultural e politico. Basta pensar no enfraquecimento do movimento pela paz nos
ultimos anos.

“A guerra - diz o Papa alarmado - ndo & um fantasma do passado, mas tornou-se uma ameaga constante”. E o
presente: corre o risco de ser o futuro. Essa ardente contemporaneidade da guerra € evidente em todos os
lugares: do Mediterraneo a Africa e em outros lugares. Para muitos, sdo "as suas guerras": ndo nos dizem
respeito. Elas nos afetam apenas se os refugiados procuram os nossos paises. Mas as guerras “aos pedacos”
se fundem, criando uma atmosfera explosiva, que transborda e envolve qualquer pessoa: o fogo pode-se
espalhar. E ilusério, no mundo global, pensar em isolar um conflito. No entanto, vivemos como se isso fosse
possivel.

A enciclica alarga o nosso olhar sobre o mundo a luz da fraternidade: o que esta distante de nés, diz-nos
respeito. O olhar da fraternidade nunca € miope. E evangélico e humano, mas também muito mais realista do
que muitas ideologias ou politicas que a si mesmas se autodefinem como realistas.

O Papa expressa de forma decisiva a experiéncia da humanidade da Igreja: “Cada guerra deixa 0 mundo pior
do que o encontrou”. Desfigura a face da humanidade. Duas guerras mundiais dizem isso. Os conflitos em
curso gritam isso. A guerra nunca torna o mundo melhor. E a verdade da histérial Mas ha uma "perda do
sentido da histéria" generalizada - diz a enciclica. Sua memoaria se perde no presente egocéntrico ou na
oposigao exacerbada. O nacionalismo, o populismo exaltam o valor de um determinado grupo em relagéo a
outros. Nesse interim, foram esvaziadas aquelas grandes palavras, que sdo verdadeiros faréis que iluminam a
humanidade: fraternidade, paz, democracia, unidade ...

Pensavamos que o mundo tinha aprendido com tantas guerras e fracassos. Pensavamos no entusiasmo de um
mundo de paz apds 1989. Em vez disso, regrediu no que diz respeito as conquistas da paz e as formas de
integracao entre os Estados. Ha uma tendéncia para desacreditar as estruturas de dialogo que previnem
conflitos. Assim, 0 mundo se torna incapaz de evitar a guerra e permite que os conflitos se prolonguem,
gangrenando por anos, sendo décadas, revelando a impoténcia da comunidade internacional.

Aluz da visdo "fraterna" do mundo global, realista e presciente, proposta pela enciclica, o drama da guerra —
perto de nds ou longe - € visto como central com sua procissao de sofrimento: destruicdo do ambiente humano
e natural, morte, refugiados, legado de dor e &dio, terrorismo, armas de todos os tipos, crueldade ... As palavras
do Papa despertam-nos do vicio coletivo para a légica do conflito: a guerra - escreve ele - “é um fracasso da
politica e da humanidade, uma rendigdo vergonhosa, uma derrota diante das forgas do mal .



56

A guerra nunca é limitada, mas se torna a mae de toda pobreza. E uma escola méa para os jovens e polui o
futuro. Parece um recurso para os desesperados das periferias humanas.

A guerra em pequenas guerras mostra a fragmentacao arrogante do mundo global, que considera uma ilusao -
diz o Papa - projetos com grandes objetivos de desenvolvimento para a humanidade. O mundo global rejeita um
projeto de crescimento, devido a arrogancia dos interesses que o movem: assim, rejeita um grande sonho de
paz.

A enciclica mostra que todos sado guardides da paz. Ha uma tarefa das instituigbes na "arquitetura da paz" a ser
revitalizada. Mas mesmo nos, pessoas comuns, nao podemos ser espectadores. A arte da paz é tarefa de
todos: devemos ousar mais contra a guerra com uma revolta diaria e criativa. Se tantos podem fazer a guerra,
todos podemos trabalhar como promotores da paz.

Aqui aparece o papel das religides. O Papa refere-se ao dialogo entre as religides e ao encontro com o Imam Al
Tayyeb quando declararam: "As religides nunca devem incitar a guerra ...". Se isso acontece, € um desvio e um
abuso.

Lendo Fratelli tutti ndo so6 captei a denuncia da guerra, mas também a esperanga de uma paz possivel.
Lembrei-me do convite de Jodo Paulo || em um dia brilhante em Assis em 1986 com lideres religiosos: "A paz
espera seus profetas ... seus arquitetos ... € um local aberto a todos, ndo apenas aos especialistas, aos sabios
e aos estrategistas ... passa por mil pequenos atos do dia a dia ”. Os promotores da paz sdao homens e
mulheres da fraternidade.

O Papa Francisco propde verdadeiros sonhos ao mundo global, que apagou os farois das grandes palavras e
dos grandes ideais. Mencionei apenas um, ndo o menor, na verdade aquele de que depende tanto: a paz.
Concluo com as palavras de um grande italiano, o sacerdote Luigi Sturzo, em 1929: «Devemos acreditar que ...
a guerra, como meio juridico de protecao da lei, deve ser abolida, assim como a poligamia, a escravidao, a
serviddo da gleba e vingancga familiar ".

Mesmo depois do céu cinzento da pandemia, esta enciclica abre um horizonte de esperanca: todos somos
chamados a tornarmo-nos irmaos e irmas. Surge um sonho pelo qual devemos viver e lutar mesmo com as
maos nuas.

[01157-PO.01] [Texto original: Italiano - Tradugao nao oficial]

[B0505-XX.01]



