SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0498
Mercoledi 30.09.2020

Lettera Apostolica Scripturae Sacrae affectus del Santo Padre Francesco nel XVI centenario della
morte di San Girolamo

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua latina

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Testo in lingua italiana

LETTERA APOSTOLICA

Scripturae Sacrae affectus

DEL SANTO PADRE



FRANCESCO
NEL XVI CENTENARIO DELLA MORTE DI SAN GIROLAMO

Un affetto per la Sacra Scrittura, un amore vivo e soave per la Parola di Dio scritta & I'eredita che San Girolamo
ha lasciato alla Chiesa attraverso la sua vita e le sue opere. Le espressioni tratte dalla memoria liturgica del
Santo[1] ci offrono una chiave di lettura indispensabile per conoscere, nel XVI centenario dalla morte, la sua
imponente figura nella storia della Chiesa e il suo grande amore per Cristo. Questo amore si dirama, come un
fiume in tanti rivoli, nella sua opera di infaticabile studioso, traduttore, esegeta, profondo conoscitore e
appassionato divulgatore della Sacra Scrittura; di raffinato interprete dei testi biblici; di ardente e talvolta
impetuoso difensore della verita cristiana; di ascetico e intransigente eremita oltre che di esperta guida
spirituale, nella sua generosita e tenerezza. Oggi, milleseicento anni dopo, la sua figura rimane di grande
attualita per noi cristiani del XXI secolo.

Introduzione

Il 30 settembre del 420 Girolamo concludeva a Betlemme, nella comunita da lui fondata presso la grotta della
Nativita, la sua vicenda terrena. Si affidava, cosi, a quel Signore che aveva sempre cercato e conosciuto nella
Scrittura, lo stesso che come Giudice aveva gia incontrato, febbricitante, in una visione, forse nella Quaresima
del 375. In quell’avvenimento, che segno una svolta decisiva nella sua vita, momento di conversione e
cambiamento di prospettiva, egli si senti trascinato alla presenza del Giudice: «interrogato circa la mia
condizione, risposi che ero cristiano. Ma colui che presiedeva soggiunse: “Tu mentisci! Sei ciceroniano, non
cristiano”».[2] Girolamo, infatti, aveva amato fin da giovane la limpida bellezza dei testi classici latini, al cui
confronto gli scritti della Bibbia gli apparivano, inizialmente, rozzi e sgrammaticati, troppo aspri per il suo
raffinato gusto letterario.

Quell’episodio della sua vita favorisce la decisione di dedicarsi interamente a Cristo e alla sua Parola,
consacrando la sua esistenza a rendere sempre piu accessibili le lettere divine agli altri, con il suo infaticabile
lavoro di traduttore e commentatore. Quell’evento imprime alla sua vita un nuovo e piu deciso orientamento:
diventare servitore della Parola di Dio, come innamorato della “carne della Scrittura”. Cosi, nella ricerca continua
che ha caratterizzato la sua vita, valorizza i suoi studi giovanili e la formazione ricevuta a Roma, riordinando il
suo sapere nel piu maturo servizio a Dio e alla comunita ecclesiale.

Per questo, San Girolamo entra a pieno titolo tra le grandi figure della Chiesa antica, nel periodo definito il
secolo d’oro della Patristica, vero ponte tra Oriente e Occidente: € amico di gioventu di Rufino di Aquileia,
incontra Ambrogio e intrattiene una fitta corrispondenza con Agostino. In Oriente conosce Gregorio di Nazianzo,
Didimo il Cieco, Epifanio di Salamina. La tradizione iconografica cristiana lo consacra rappresentandolo, insieme
ad Agostino, Ambrogio e Gregorio Magno, tra i quattro grandi dottori della Chiesa di Occidente.

Gia i miei predecessori hanno voluto ricordare la sua figura in diverse circostanze. Un secolo fa, in occasione
del quindicesimo centenario della morte, Benedetto XV dedico a lui la Lettera enciclica Spiritus Paraclitus (15
settembre 1920), presentandolo al mondo come «doctor maximus explanandis Scripturis».[3] In tempi piu
recenti, Benedetto XVI ha presentato in due catechesi successive la sua personalita e le sue opere.[4] Ora, nel
sedicesimo centenario della morte, desidero anch’io ricordare San Girolamo e riproporre I'attualita del suo
messaggio e dei suoi insegnamenti, a partire dal suo grande affetto per le Scritture.

In questo senso, egli pud essere posto in connessione ideale, come guida sicura e testimone privilegiato, con la
XII Assemblea del Sinodo dei Vescovi, dedicata alla Parola di Dio,[5] e con I'Esortazione Apostolica Verbum
Domini (VD) del mio predecessore Benedetto XVI, pubblicata proprio nella festa del Santo, il 30 settembre
2010.[6]

Da Roma a Betlemme



3

La vita e I'itinerario personale di San Girolamo si consumano lungo le strade dell'impero romano, tra I'Europa e
I’'Oriente. Nato intorno al 345 a Stridone, al confine tra la Dalmazia e la Pannonia, nel territorio dell’odierna
Croazia o Slovenia, riceve una solida educazione in una famiglia cristiana. Secondo I'uso dell’epoca, &
battezzato in eta adulta negli anni che lo vedono a Roma studente di retorica, tra il 358 e il 364. Proprio in
questo periodo romano diventa insaziabile lettore dei classici latini, che studia sotto la guida dei piu illustri
maestri di retorica del tempo.

Conclusi gli studi, intraprende un lungo viaggio in Gallia che lo porta nella citta imperiale di Treviri, oggi in
Germania. E 1a che viene a contatto, per la prima volta, con I'esperienza monastica orientale diffusa da
Sant’Atanasio. Matura cosi un desiderio profondo che lo accompagna ad Aquileia dove inizia, con alcuni suoi
amici, «un coro di beati»,[7] un periodo di vita comune.

Verso I'anno 374, passando per Antiochia, decide di ritirarsi nel deserto della Calcide, per realizzare, in maniera
sempre piu radicale, una vita ascetica in cui grande spazio € riservato allo studio delle lingue bibliche, prima del
greco e poi dell’ebraico. Si affida a un fratello ebreo, diventato cristiano, che lo introduce alla conoscenza della
nuova lingua ebraica e dei suoni che definisce «striduli e aspirati».[8]

Il deserto, con la conseguente vita eremitica, viene scelto e vissuto da Girolamo nel suo significato piu profondo:
come luogo delle scelte esistenziali fondamentali, di intimita e di incontro con Dio, dove attraverso la
contemplazione, le prove interiori, il combattimento spirituale, arriva alla conoscenza della fragilita, con una
maggiore consapevolezza del limite proprio e altrui, riconoscendo I'importanza delle lacrime.[9] Cosi, nel
deserto, avverte la concreta presenza di Dio, il necessario rapporto dell’essere umano con Lui, la sua
consolazione misericordiosa. Mi piace al riguardo ricordare un aneddoto, di tradizione apocrifa. Girolamo chiede
al Signore: “Cosa vuoi da me?”. Ed Egli risponde: “Ancora non mi hai dato tutto”. “Ma Signore, io ti ho dato
questo, questo e questo...” - “Manca una cosa” - “Che cosa?” - “Dammi i tuoi peccati perché io possa avere la
gioia di perdonarli ancora”.[10]

Lo ritroviamo ad Antiochia, dove & ordinato sacerdote dal Vescovo Paolino, poi a Costantinopoli, verso il 379,
dove conosce Gregorio di Nazianzo e dove prosegue i suoi studi, si dedica alla traduzione in latino di importanti
opere dal greco (omelie di Origene e la cronaca di Eusebio), respira il clima del Concilio celebrato in quella citta
nel 381. In questi anni & nello studio che si rivelano la sua passione e la sua generosita. E una benedetta
inquietudine a guidarlo e a renderlo instancabile e appassionato nella ricerca: «Ogni tanto mi disperavo, piu
volte mi arresi; ma poi riprendevo per I'ostinata decisione d’'imparare», condotto dal “seme amaro” di tali studi a
raccogliere “frutti saporosi”.[11]

Nel 382 Girolamo torna a Roma, mettendosi a disposizione di Papa Damaso che, apprezzando le sue grandi
qualita, ne fa un suo stretto collaboratore. Qui Girolamo si impegna in una incessante attivita senza dimenticare
la dimensione spirituale: sull’Aventino, grazie al sostegno di donne aristocratiche romane desiderose di scelte
radicali evangeliche, come Marcella, Paola e la figlia di lei Eustochio, crea un cenacolo fondato sulla lettura e
sullo studio rigoroso della Scrittura. Girolamo € esegeta, docente, guida spirituale. In questo tempo intraprende
una revisione delle precedenti traduzioni latine dei Vangeli, forse anche di altre parti del Nuovo Testamento;
continua il suo lavoro come traduttore di omelie e commenti scritturistici di Origene, dispiega una frenetica
attivita epistolare, si confronta pubblicamente con autori eretici, a volte con eccessi e intemperanze, ma sempre
mosso sinceramente dal desiderio di difendere la vera fede e il deposito delle Scritture.

Questo intenso e proficuo periodo si interrompe con la morte di Papa Damaso. Si vede costretto a lasciare
Roma e, seguito da amici e da alcune donne desiderose di continuare I'esperienza spirituale e di studio biblico
avviata, parte alla volta dell’Egitto — dove incontra il grande teologo Didimo il Cieco — e della Palestina, per
stabilirsi definitivamente a Betlemme nel 386. Riprende i suoi studi filologici, ancorati ai luoghi fisici che di quelle
narrazioni erano stati lo scenario.

L’importanza data ai luoghi santi & evidenziata non solo dalla scelta di vivere in Palestina, dal 386 fino alla
morte, ma anche dal servizio per i pellegrinaggi. Proprio a Betlemme, luogo per lui privilegiato, presso la grotta
della Nativita fonda due monasteri “gemelli”, maschile e femminile, con ospizi per I'accoglienza dei pellegrini



4

giunti ad loca sancta, rivelando la sua generosita nell’'ospitare quanti giungevano in quella terra per vedere e
toccare i luoghi della storia della salvezza, unendo cosi la ricerca culturale a quella spirituale.[12]

Enella Sacra Scrittura che, mettendosi in ascolto, Girolamo trova sé stesso, il volto di Dio e quello dei fratelli, e
affina la sua predilezione per la vita comunitaria. Da qui il suo desiderio di vivere con gli amici, come gia dai
tempi di Aquileia, e di fondare comunita monastiche, perseguendo I'ideale cenobitico di vita religiosa che vede il
monastero come “palestra” in cui formare persone «che si ritengono inferiori a tutti per essere primi fra tutti»,
felici nella poverta e capaci di insegnare con il proprio stile di vita. Ritiene formativo, infatti, il vivere «sotto il
governo di un unico superiore e in compagnia di molti» per apprendere I'umilta, la pazienza, il silenzio e la
mansuetudine, nella consapevolezza che «la verita non ama gli angoli oscuri, € non cerca i sussurratori».[13]
Confessa, inoltre, di «anelare alle cellette del monastero, [...] desiderare quella sollecitudine delle formiche,
dove si lavora insieme e non esiste niente che sia proprieta di qualcuno, ma tutto & di tutti».[14]

Nello studio Girolamo non trova un effimero diletto fine a sé stesso, ma un esercizio di vita spirituale, un mezzo
per arrivare a Dio, e cosi anche la sua formazione classica viene riordinata nel piu maturo servizio alla comunita
ecclesiale. Pensiamo all’aiuto dato al Papa Damaso, all'insegnamento che dedica alle donne, specie per
I'ebraico, sin dal primo cenacolo sull’Aventino, tanto da fare entrare Paola e Eustochio «nei combattimenti dei
traduttori»[15] e, cosa inaudita per il tempo, garantire loro di poter leggere e cantare i Salmi nella lingua
originale.[16]

Una cultura, la sua, messa a servizio e ribadita come necessaria ad ogni evangelizzatore. Cosi ricorda all’amico
Nepoziano: «La parola del sacerdote deve prendere sapore grazie alla lettura delle Scritture. Non voglio che tu
sia un declamatore o un ciarlatano dalle molte parole, ma uno che comprende la sacra dottrina (mysterii) e
conosce fino in fondo gli insegnamenti (sacramentorum) del tuo Dio. E tipico degli ignoranti rigirare le parole e
accattivarsi 'ammirazione del popolo inesperto con il parlare velocemente. Chi &€ senza pudore spesso spiega
cid che non conosce e pretende di essere un grande esperto solo perché riesce a persuadere gli altri».[17]

A Betlemme Girolamo vive, fino alla sua morte nel 420, il periodo piu fecondo e intenso della sua vita,
completamente dedicato allo studio della Scrittura, impegnato nella monumentale opera della traduzione di tutto
I’Antico Testamento a partire dall’originale ebraico. Nello stesso tempo, commenta i libri profetici, i salmi, le
opere paoline, scrive sussidi per lo studio della Bibbia. Il prezioso lavoro confluito nelle sue opere & frutto di
confronto e di collaborazione, dalla copiatura e collazione dei manoscritti alla riflessione e discussione: «Non mi
sono fidato mai delle mie proprie forze per studiare i volumi divini, [...] ho I'abitudine di porre questioni, anche a
proposito di cio che credevo sapere, a piu ragione su cio di cui non ero sicuro».[18] Percio, consapevole del
proprio limite, chiede continuo sostegno nella preghiera di intercessione per la riuscita della sua traduzione dei
testi sacri «nello stesso Spirito con cui furono scritti»,[19] senza dimenticare di tradurre anche opere di autori
indispensabili per il lavoro esegetico, come Origene, in modo da «mettere a disposizione di chi vuole
approfondire gli studi scientifici questo materiale».[20]

Lo studio di Girolamo si rivela come uno sforzo compiuto nella comunita e a servizio della comunita, modello di
sinodalita anche per noi, per i nostri tempi e per le diverse istituzioni culturali della Chiesa, perché siano sempre
«luogo dove il sapere diventa servizio, perché senza un sapere che nasce dalla collaborazione e sfocia nella
cooperazione non c’é sviluppo genuinamente e integralmente umano».[21] Fondamento di tale comunione ¢ la
Scrittura, che non possiamo leggere da soli: «La Bibbia & stata scritta dal Popolo di Dio e per il Popolo di Dio,
sotto I'ispirazione dello Spirito Santo. Solo in questa comunione col Popolo di Dio possiamo realmente entrare
con il “noi” nel nucleo della verita che Dio stesso ci vuol dire».[22]

La robusta esperienza di vita, nutrita dalla Parola di Dio, fa si che Girolamo, attraverso una fitta corrispondenza
epistolare, diventi guida spirituale. Egli si fa compagno di viaggio, convinto che «non c’é€ arte che s’impari senza
maestro», come scrive a Rustico: «cio che desidero farti capire, prendendoti per mano, come se io fossi un
marinaio che, fatta ormai I'esperienza di parecchi naufragi, tenta d’istruire un navigante inesperto».[23] Da
quell’angolo pacifico di mondo segue I'umanita in un’epoca di grandi capovolgimenti, segnata da eventi come |l
sacco di Roma del 410 che lo colpi profondamente.



Alle lettere affida le polemiche dottrinali, sempre nella difesa della retta fede, rivelandosi uomo di relazioni,
vissute con forza e con dolcezza, con pieno coinvolgimento, senza forme edulcorate, sperimentando che
«I'amore non ha prezzo».[24] Cosi vive i suoi affetti con impeto e sincerita. Questo coinvolgersi nelle situazioni
in cui vive e opera si riscontra anche nel fatto che egli offre il suo lavoro di traduzione e di commento come
munus amicitiae. E un dono prima di tutto per gli amici, destinatari e dedicatari delle sue opere e ai quali chiede
di leggerle con occhio amichevole piuttosto che critico, e poi per i lettori, i suoi contemporanei e quelli di ogni
tempo.[25]

Consuma gli ultimi anni della sua vita nella lettura orante personale e comunitaria della Scrittura, nella
contemplazione, nel servizio ai fratelli attraverso le sue opere. Tutto questo a Betlemme, accanto alla grotta
dove il Verbo fu partorito dalla Vergine, consapevole che & «felice colui che porta nel suo intimo la croce, la
risurrezione, il luogo della nascita e dell’ascensione di Cristo! Felice chi ha Betlemme nel suo cuore, nel cui
cuore Cristo nasce ogni giorno!».[26]

La chiave sapienziale del suo ritratto

Per una piena comprensione della personalita di San Girolamo €& necessario coniugare due dimensioni
caratteristiche della sua esistenza di credente: da un lato, 'assoluta e rigorosa consacrazione a Dio, con la
rinuncia a qualsiasi umana soddisfazione, per amore di Cristo crocifisso (cfr 7 Cor 2,2; Fil 3,8.10); dall’altro,
'impegno di studio assiduo, volto esclusivamente a una sempre piu piena comprensione del mistero del
Signore. E proprio questa duplice testimonianza, mirabilmente offerta da San Girolamo, che viene proposta
come modello: per i monaci, innanzitutto, perché chi vive di ascesi e di preghiera venga sollecitato a dedicarsi
all’'assiduo travaglio della ricerca e del pensiero; per gli studiosi, poi, che devono ricordare che il sapere € valido
religiosamente solo se fondato sull’amore esclusivo per Dio, sulla spoliazione di ogni umana ambizione e di ogni
mondana aspirazione.

Tali dimensioni sono state recepite nel campo della storia dell’arte, dove la presenza di San Girolamo &
frequente: grandi maestri della pittura occidentale ci hanno lasciato le loro raffigurazioni. Potremmo organizzare
le varie tipologie iconografiche lungo due linee distinte. L’'una lo definisce soprattutto come monaco e penitente,
con un corpo scolpito dal digiuno, ritirato in zone desertiche, in ginocchio o prostrato a terra, in molti casi
stringendo un sasso nella destra per battersi il petto, e con gli occhi rivolti al Crocifisso. In questa linea si pone il
toccante capolavoro di Leonardo da Vinci conservato nella Pinacoteca Vaticana. Un altro modo di raffigurare
Girolamo € quello che ce lo mostra in veste di studioso, seduto al suo scrittoio, intento a tradurre e commentare
la Sacra Scrittura, attorniato da volumi e pergamene, investito della missione di difendere la fede attraverso il
pensiero e lo scritto. Albrecht Diirer, per citare un altro esempio illustre, lo ha raffigurato piu di una volta in
questo atteggiamento.

| due aspetti sopra evocati si ritrovano congiunti nella tela del Caravaggio, alla Galleria Borghese di Roma: in
un’unica scena, infatti, viene presentato I'anziano asceta, sommariamente rivestito da un panno rosso, che sul
tavolo ha un cranio, simbolo della vanita delle realta terrene; ma assieme € pure potentemente raffigurata la
qualita dello studioso, che tiene gli occhi fissi sul libro, mentre la sua mano intinge la penna nel calamaio
nell’atto caratteristico dello scrittore.

In modo analogo — un modo che chiamerei sapienziale — dobbiamo comprendere il duplice profilo del percorso
biografico di Girolamo. Quando, da vero «Leone di Betlemmey, esagerava nei toni, lo faceva per la ricerca di
una verita della quale era pronto a farsi incondizionato servitore. E come lui stesso spiega nel primo dei suoi
scritti, Vita di San Paolo, eremita di Tebe, i leoni sono capaci di “potenti ruggiti” ma anche di lacrime.[27] Per
questo motivo, quelle che nella sua figura appaiono due fisionomie giustapposte sono, in realta, elementi con i
quali lo Spirito Santo gli ha permesso di maturare la sua unita interiore.

Amore per la Sacra Scrittura

Il tratto peculiare della figura spirituale di San Girolamo rimane senza dubbio il suo amore appassionato per la
Parola di Dio, trasmessa alla Chiesa nella Sacra Scrittura. Se tutti i Dottori della Chiesa — e in particolare quelli



della prima epoca cristiana — hanno attinto esplicitamente dalla Bibbia i contenuti del loro insegnamento,
Girolamo lo ha fatto in modo piu sistematico e per certi versi unico.

Gli esegeti negli ultimi tempi hanno scoperto la genialita narrativa e poetica della Bibbia, esaltata proprio per la
sua qualita espressiva; Girolamo, invece, sottolineava piuttosto nella Scrittura il carattere umile del rivelarsi di
Dio ed espresso nella natura aspra e quasi primitiva della lingua ebraica, paragonata alla raffinatezza del latino
ciceroniano. Non & dunque per un gusto estetico che egli si dedica alla Sacra Scrittura, ma — come € ben noto —
solamente perché essa lo porta a conoscere Cristo, perché l'ignoranza delle Scritture & ignoranza di Cristo.[28]

Girolamo ci insegna che non vanno studiati solo i Vangeli, e non € solo la tradizione apostolica, presente negli
Atti degli Apostoli e nelle Lettere, a dover essere commentata, perché tutto I’Antico Testamento € indispensabile
per penetrare nella verita e nella ricchezza del Cristo.[29] Le stesse pagine evangeliche lo attestano: esse ci
parlano di Gesu come Maestro che, per spiegare il suo mistero, ricorre a Mosg, ai profeti e ai Salmi (cfr Lc 4,16-
21; 24,27. 44-47). Anche la predicazione di Pietro e Paolo, negli Atti, si radica emblematicamente nelle antiche
Scritture; senza di esse non pu0 essere pienamente compresa la figura del Figlio di Dio, il Messia Salvatore.
L’Antico Testamento non deve essere considerato come un vasto repertorio di citazioni che dimostrano il
compiersi delle profezie nella persona di Gesu di Nazaret; piu radicalmente, invece, € solo alla luce delle “figure”
anticotestamentarie che € possibile conoscere in pienezza il senso dell’evento di Cristo, compiutosi nella sua
morte e risurrezione. Da qui la necessita di riscoprire, nella prassi catechetica e nella predicazione, come anche
nelle trattazioni teologiche, I'apporto indispensabile dell Antico Testamento, che va letto e assimilato come
nutrimento prezioso (cfr Ez 3,1-11; Ap 10,8-11).[30]

La dedizione totale di Girolamo alla Scrittura si manifesta in una forma espressiva appassionata, simile a quella
degli antichi profeti. E da loro che il nostro Dottore attinge il fuoco interiore che diventa verbo impetuoso e
dirompente (cfr Ger 5,14; 20,9; 23,29; Ml 3,2; Sir48,1; Mt 3,11; Lc 12,49), necessario per esprimere lo zelo
ardente del servitore per la causa di Dio. Nella scia di Elia, di Giovanni Battista e anche dell’'apostolo Paolo, lo
sdegno nei confronti della menzogna, dell’ipocrisia e delle false dottrine infiamma il discorso di Girolamo
rendendolo provocatorio e apparentemente aspro. La dimensione polemica dei suoi scritti si comprende meglio
se letta come una sorta di calco e di attualizzazione della piu autentica tradizione profetica. Girolamo, dunque, &
modello di inflessibile testimonianza della verita, che assume la severita del rimprovero per indurre a
conversione. Nell'intensita delle locuzioni e delle immagini si manifesta il coraggio del servitore che non vuole
compiacere gli uomini ma esclusivamente il suo Signore (Gal 1,10), per il quale egli ha consumato ogni energia
spirituale.

Lo studio della Sacra Scrittura

L’amore appassionato di San Girolamo per le divine Scritture € intriso di obbedienza. Innanzitutto nei confronti di
Dio, che si &€ comunicato in parole che esigono ascolto riverente,[31] e, di conseguenza, obbedienza anche a
coloro che nella Chiesa rappresentano la vivente tradizione interpretativa del messaggio rivelato. La
«obbedienza della fede» (Rm 1,5; 16,26) non & perod una mera recezione passiva di cid che € noto; essa esige,
al contrario, 'impegno attivo della personale ricerca. Possiamo considerare San Girolamo un servitore della
Parola, fedele e laborioso, consacrato interamente a favorire nei suoi fratelli di fede una piu adeguata
comprensione del «deposito» sacro loro affidato (cfr 1 Tm 6,20; 2 Tm 1,14). Senza intelligenza di cid che ¢ stato
scritto dagli autori ispirati, la stessa Parola di Dio € priva di efficacia (cfr Mt 13,19) e 'amore per Dio non puo
scaturire.

Ora, le pagine bibliche non sempre sono immediatamente accessibili. Come € detto in Isaia (29,11), anche per
coloro che sanno “leggere” — che hanno cioé avuto una sufficiente formazione intellettuale — il libro sacro appare
“sigillato”, chiuso ermeticamente all’interpretazione. E, percid, necessario che intervenga un testimone
competente ad apportare la chiave liberatoria, quella del Cristo Signore, il solo capace di sciogliere i sigilli e
aprire il libro (cfr Ap 5,1-10), cosi da svelare il prodigioso effondersi della grazia (cfr Lc 4,17-21). Molti poi, anche
fra i cristiani praticanti, dichiarano apertamente di non essere capaci di leggere (cfr Is 29,12), non per
analfabetismo, ma perché impreparati al linguaggio biblico, ai suoi modi espressivi e alle tradizioni culturali
antiche, per cui il testo biblico risulta indecifrabile, come se fosse scritto in un alfabeto sconosciuto e in una



lingua astrusa.

Si rende dunque necessaria la mediazione dell’'interprete che eserciti la sua funzione “diaconale”, mettendosi al
servizio di chi non riesce a comprendere il senso di cid che € stato scritto profeticamente. L'immagine che puo
essere evocata, al proposito, & quella del diacono Filippo, suscitato dal Signore per andare incontro all’eunuco
che sul suo carro sta leggendo un passo di Isaia (53,7-8), senza pero poterne dischiudere il significato. «Capisci
quello che leggi?», domanda Filippo; e I'eunuco risponde: «E come potrei capire se nessuno mi guida?» (At
8,30-31).[32]

Girolamo € la nostra guida sia perché, come ha fatto Filippo (cfr At 8,35), conduce ogni lettore al mistero di
Gesu, sia perché assume responsabilmente e sistematicamente le mediazioni esegetiche e culturali necessarie
per una corretta e proficua lettura delle Sacre Scritture.[33] La competenza nelle lingue in cui la Parola di Dio &
stata trasmessa, I'accurata analisi e valutazione dei manoscritti, la puntuale ricerca archeologica, oltre alla
conoscenza della storia dell’interpretazione, tutte le risorse metodologiche, insomma, che nella sua epoca
storica erano disponibili, vengono da lui utilizzate, concordemente e sapientemente, per orientare a una giusta
comprensione della Scrittura ispirata.

Una tale dimensione esemplare dell’attivita di San Girolamo € quanto mai importante anche nella Chiesa di oggi.
Se, come insegna la Dei Verbum, la Bibbia costituisce «come 'anima della sacra teologia»[34] e come il nerbo
spirituale della pratica religiosa cristiana,[35] € indispensabile che I'atto interpretativo della Bibbia sia sorretto da
specifiche competenze.

A questo scopo servono certamente i centri di eccellenza della ricerca biblica (come il Pontificio Istituto Biblico di
Roma, e a Gerusalemme I'Ecole Biblique e lo Studium Biblicum Franciscanum) e patristica (come
I’Augustinianum di Roma), ma anche ogni Facolta di Teologia deve impegnarsi affinché I'insegnamento della
Sacra Scrittura sia programmato in modo da assicurare agli studenti una competente capacita interpretativa, sia
nell’esegesi dei testi, sia nelle sintesi di teologia biblica. La ricchezza della Scrittura € purtroppo da molti
ignorata o minimizzata, perché a loro non sono state fornite le basi essenziali di conoscenza. Accanto quindi a
un incremento degli studi ecclesiastici, indirizzati a sacerdoti e a catechisti, che valorizzino in modo piu adeguato
la competenza nelle Sacre Scritture, va promossa una formazione estesa a tutti i cristiani, perché ciascuno
diventi capace di aprire il libro sacro e di trarne i frutti inestimabili di sapienza, di speranza e di vita.[36]

Vorrei qui ricordare quanto espresso dal mio Predecessore nell’Esortazione apostolica Verbum Domini: «La
sacramentalita della Parola si lascia cosi comprendere in analogia alla presenza reale di Cristo sotto le specie
del pane e del vino consacrati. [...] Sull’atteggiamento da avere sia nei confronti del’Eucaristia, che della Parola
di Dio, San Girolamo afferma: “Noi leggiamo le sante Scritture. lo penso che il Vangelo € il Corpo di Cristo; io
penso che le sante Scritture sono il suo insegnamento. E quando egli dice: Chi non mangera la mia carne e
berra il mio sangue (Gv 6,53), benché queste parole si possano intendere anche del Mistero [eucaristico],
tuttavia il corpo di Cristo e il suo sangue & veramente la parola della Scrittura, & 'insegnamento di Dio”».[37]

Purtroppo in molte famiglie cristiane nessuno si sente in grado — come invece ¢ prescritto nella Térah (cfr Dt 6,6)
—di far conoscere ai figli la Parola del Signore, con tutta la sua bellezza, con tutta la sua forza spirituale. Per
questo ho voluto istituire la Domenica della Parola di Dio,[38] incoraggiando la lettura orante della Bibbia e la
familiarita con la Parola di Dio.[39] Ogni altra manifestazione di religiosita sara cosi arricchita di senso, sara
guidata nella gerarchia di valori e sara indirizzata a cio che costituisce il vertice della fede: I'adesione piena al
mistero di Cristo.

La Vulgata

Il “frutto piu dolce dell’ardua semina”[40] di studio del greco e dell’ebraico, compiuto da Girolamo, & la traduzione
dell’Antico Testamento in latino a partire dall'originale ebraico. Fino a quel momento i cristiani dell'impero
romano potevano leggere integralmente la Bibbia solo in greco. Mentre i libri del Nuovo Testamento erano stati
scritti in greco, per quelli dell’Antico esisteva una versione completa, la cosiddetta Septuaginta (ossia la versione
dei Settanta) fatta dalla comunita ebraica di Alessandria attorno al secolo Il a.C. Per i lettori di lingua latina,



8

invece, non vi era una versione completa della Bibbia nella loro lingua, bensi solo alcune traduzioni, parziali e
incomplete, a partire dal greco. A Girolamo, e dopo di lui ai suoi continuatori, spetta il merito di aver intrapreso
una revisione e una nuova traduzione di tutta la Scrittura. Iniziata a Roma la revisione dei Vangeli e dei Salmi,
con l'incoraggiamento di Papa Damaso, Girolamo diede poi inizio nel suo ritiro di Betlemme alla traduzione di
tutti i libri anticotestamentari, direttamente dall’ebraico: un’opera protrattasi per anni.

Per portare a termine questo lavoro di traduzione, Girolamo mise a frutto la sua conoscenza del greco e
dell’ebraico, nonché la sua solida formazione latina, e si servi degli strumenti filologici che aveva a disposizione,
in particolare delle Hexapla di Origene. |l testo finale coniugava la continuita nelle formule, ormai entrate nell’uso
comune, con una maggiore aderenza al dettato ebraico, senza sacrificare I'eleganza della lingua latina. Il
risultato € un vero monumento che ha segnato la storia culturale dellOccidente, modellandone il linguaggio
teologico. La traduzione di Girolamo, superati alcuni rifiuti iniziali, diventd subito patrimonio comune sia dei dotti,
sia del popolo cristiano, donde il nome Vulgata.[41] L’Europa del medioevo ha imparato a leggere, a pregare e a
ragionare sulle pagine della Bibbia tradotta da Girolamo. Cosi «la Sacra Scrittura & diventata una sorta di
“immenso vocabolario” (P. Claudel) e di “atlante iconografico” (M. Chagall), a cui hanno attinto la cultura e I'arte
cristiana».[42] La letteratura, le arti, e anche il linguaggio popolare hanno costantemente attinto alla versione
geronimiana della Bibbia lasciandoci tesori di bellezza e di devozione.

Ein ossequio a questo fatto incontestabile che il Concilio di Trento stabili il carattere «autentico» della Vulgata
nel decreto Insuper rendendo omaggio all’'uso secolare che la Chiesa ne aveva fatto e attestandone il valore
come strumento per lo studio, la predicazione e le dispute pubbliche.[43] Tuttavia, esso non cercava di
minimizzare I'importanza delle lingue originali, come Girolamo non smetteva di ricordare, né, tantomeno, di
vietare in futuro nuove imprese di traduzione integrale. San Paolo VI, raccogliendo il mandato dei Padri del
Concilio Vaticano I, volle che il lavoro di revisione della traduzione della Vulgata fosse portato a compimento e
messo a disposizione di tutta la Chiesa. E cosi che San Giovanni Paolo II, nella Costituzione apostolica
Scripturarum thesaurus,[44] ha promulgato I'edizione tipica chiamata Neovulgata nel 1979.

La traduzione come inculturazione

Con questa sua traduzione, Girolamo € riuscito a “inculturare” la Bibbia nella lingua e nella cultura latina e
questa sua operazione € diventata un paradigma permanente per I'azione missionaria della Chiesa. In effetti,
«quando una comunita accoglie I'annuncio della salvezza, lo Spirito Santo ne feconda la cultura con la forza
trasformante del Vangelo»,[45] e si instaura cosi una sorta di circolarita: come la traduzione di Girolamo &
debitrice della lingua e della cultura dei classici latini, le cui impronte sono ben visibili, cosi essa, con il suo
linguaggio e il suo contenuto simbolico e immaginifico, € diventata a sua volta elemento creatore di cultura.

L’'opera di traduzione di Girolamo ci insegna che i valori e le forme positive di ogni cultura rappresentano un
arricchimento per tutta la Chiesa. | diversi modi in cui la Parola di Dio & annunciata, compresa e vissuta ad ogni
nuova traduzione, arricchiscono la Scrittura stessa, poiché essa, secondo la nota espressione di Gregorio
Magno, cresce con il lettore,[46] ricevendo lungo i secoli nuovi accenti e nuove sonorita. L’inserimento della
Bibbia e del Vangelo nelle diverse culture fa si che la Chiesa si manifesti sempre piu quale «sponsa ornata
monilibus suis» (/s 61,10). E attesta, nello stesso tempo, che la Bibbia ha bisogno di essere costantemente
tradotta nelle categorie linguistiche e mentali di ogni cultura e di ogni generazione, anche nella cultura
secolarizzata globale del nostro tempo.[47]

Estato ricordato, a ragione, che & possibile stabilire un’analogia fra la traduzione, in quanto atto di ospitalita
linguistica, e altre forme di accoglienza.[48] Per questo la traduzione non € un lavoro che riguarda unicamente |l
linguaggio, ma corrisponde, in verita, a una decisione etica piu ampia, che si connette con l'intera visione della
vita. Senza traduzione, le differenti comunita linguistiche sarebbero nell'impossibilita di comunicare tra loro; noi
chiuderemmo gli uni agli altri le porte della storia e negheremmo la possibilita di costruire una cultura
dell'incontro.[49] Senza traduzione, in effetti, non si da ospitalita, e anzi si rafforzano le pratiche di ostilita. Il
traduttore & un costruttore di ponti. Quanti giudizi avventati, quante condanne e conflitti nascono dal fatto che
ignoriamo la lingua degli altri e che non ci applichiamo, con tenace speranza, a questa interminabile prova
d’amore che ¢ la traduzione!



9

Anche Girolamo dovette contrastare il pensiero dominante del suo tempo. Se agli albori dell'lmpero romano
conoscere il greco era relativamente comune, alla sua epoca gia si trattava di una rarita. Egli venne comunque a
essere uno dei migliori conoscitori della lingua e della letteratura greca cristiana e intraprese un ancor piu arduo
viaggio in solitaria quando si diede allo studio dell’ebraico. Se, come é stato scritto, «i limiti del mio linguaggio
sono i limiti del mio mondo»,[50] possiamo dire che dobbiamo al poliglottismo di San Girolamo una
comprensione del cristianesimo piu universale e, al tempo stesso, piu coerente con le sue fonti.

Con la celebrazione del centenario della morte di San Girolamo, lo sguardo si volge alla straordinaria vitalita
missionaria espressa dalla traduzione della Parola di Dio in piu di tremila lingue. Tanti sono i missionari ai quali
si deve la preziosa opera di pubblicazione di grammatiche, dizionari e altri strumenti linguistici che offrono i
fondamenti alla comunicazione umana e sono un veicolo per il «sogno missionario di arrivare a tutti».[51] E
necessario valorizzare tutto questo lavoro e investire su di esso, contribuendo al superamento delle frontiere
della incomunicabilita e del mancato incontro. C’é ancora tanto da fare. Come é stato affermato, non esiste
comprensione senza traduzione:[52] non comprenderemmo noi stessi né gli altri.

Girolamo e la Cattedra di Pietro

Girolamo ha avuto sempre un particolare rapporto con la citta di Roma: Roma ¢ il porto spirituale al quale torna
continuamente; a Roma si & formato 'umanista e si € forgiato il cristiano; egli &€ homo romanus. Questo legame
avviene, in modo del tutto peculiare, nella lingua dell’Urbe, il latino, di cui & stato maestro e cultore, ma &
soprattutto legato alla Chiesa di Roma e, segnatamente, alla cattedra di Pietro. La tradizione iconografica, in
modo anacronistico, lo ha raffigurato con la porpora cardinalizia, a segnalare la sua appartenenza al presbiterio
di Roma accanto a Papa Damaso. E a Roma che ha iniziato la revisione della traduzione. E anche quando le
invidie e le incomprensioni lo hanno forzato a lasciare I'Urbe, &€ rimasto sempre fortemente legato alla cattedra di
Pietro.

Per Girolamo, la Chiesa di Roma ¢ il terreno fecondo dove il seme di Cristo porta frutto abbondante.[53] In
un’epoca convulsa, in cui la tunica inconsutile della Chiesa & spesso lacerata dalle divisioni tra i cristiani,
Girolamo guarda alla cattedra di Pietro come punto di riferimento sicuro: «lo che non seguo nessuno se non il
Cristo, mi associo in comunione alla Cattedra di Pietro. So che su quella roccia € edificata la Chiesa». Nel pieno
delle dispute contro gli ariani, scrive a Damaso: «Chi non raccoglie con te, disperde, chi non € del Cristo, &
dell'anticristo».[54] Perciod puo anche affermare: «Chi € unito alla cattedra di Pietro, € dei miei».[55]

Girolamo si € visto spesso coinvolto in aspre dispute per la causa della fede. || suo amore per la verita e la
difesa ardente di Cristo lo hanno forse portato a eccedere nella violenza verbale nelle sue lettere e nei suoi
scritti. Egli, pero, vive orientato alla pace: «La pace la voglio anch’io; e non solo la desidero ma la imploro! Ma
intendo la pace di Cristo, la pace autentica, una pace senza residui di ostilita, una pace che non covi in sé la
guerra; non la pace che soggioga gli avversari, ma quella che ci unisce in amicizia!».[56]

Il nostro mondo ha bisogno piu che mai della medicina della misericordia e della comunione. Permettetemi di
ripetere ancora una volta: diamo una testimonianza di comunione fraterna che diventi attraente e luminosa.[57]
«Da questo tutti sapranno che siete miei discepoli: se avete amore gli uni per gli altri» (Gv 13,35). E quello che
ha chiesto con intensa preghiera Gesu al Padre: «Siano una sola cosa [...] in noi [...] perché il mondo creda»
(Gv17,21).

Amare cio che Girolamo amo

A conclusione di questa Lettera, desidero rivolgere un ulteriore appello a tutti. Tra i tanti elogi tributati dai posteri
a San Girolamo vi € quello che egli non fu semplicemente considerato uno dei massimi cultori della “biblioteca”
di cui si nutre il cristianesimo nel corso del tempo, a cominciare dal tesoro delle Sacre Scritture; a lui si pud
applicare cio che egli stesso scriveva di Nepoziano: «Con la lettura assidua e la meditazione costante aveva
fatto del suo cuore una biblioteca di Cristo».[58] Girolamo non risparmio sforzi al fine di arricchire la propria
biblioteca, nella quale sempre vide un laboratorio indispensabile all'intelligenza della fede e alla vita spirituale; e
in questo egli costituisce un mirabile esempio anche per il presente. Ma egli ando oltre. Per lui, lo studio non



10

rimase confinato agli anni giovanili della formazione, fu un impegno costante, una priorita di ogni giorno della
sua vita. Possiamo insomma affermare che assimild un’intera biblioteca e divenne dispensatore di sapere per
molti altri. Postumiano, che nel IV secolo viaggio per I'Oriente alla scoperta dei movimenti monastici, fu
testimone oculare dello stile di vita di Girolamo, presso il quale soggiornd alcuni mesi, e cosi lo descrisse: «Egli
e tutto nella lettura, tutto nei libri; non riposa né giorno né notte; sempre legge o scrive qualcosa».[59]

A questo proposito penso spesso all’esperienza che puo fare oggi un giovane entrando in una libreria della sua
citta, o in un sito internet, e cercandovi il settore dei libri religiosi. E un settore che, quando esiste, nella maggior
parte dei casi € non solo marginale, ma sguarnito di opere sostanziose.

Esaminando quegli scaffali, o quelle pagine in rete, difficilmente un giovane potrebbe comprendere come la
ricerca religiosa possa essere un’avventura appassionante che unisce pensiero e cuore; come la sete di Dio
abbia infammato grandi menti lungo tutti i secoli fino a oggi; come la maturazione della vita spirituale abbia
contagiato teologi e filosofi, artisti e poeti, storici e scienziati. Uno dei problemi odierni, non solo della religione, &
I'analfabetismo: scarseggiano le competenze ermeneutiche che ci rendano interpreti e traduttori credibili della
nostra stessa tradizione culturale. Specialmente ai giovani voglio lanciare una sfida: partite alla ricerca della
vostra eredita. |l cristianesimo vi rende eredi di un insuperabile patrimonio culturale di cui dovete prendere
possesso. Appassionatevi di questa storia, che € vostra. Osate fissare lo sguardo su quell’inquieto giovane
Girolamo che, come il personaggio della parabola di Gesu, vendette tutto quanto possedeva per acquistare «la
perla di grande valore» (Mt 13,46).

Davvero Girolamo ¢ la «Biblioteca di Cristo», una biblioteca perenne che sedici secoli piu tardi continua a
insegnarci che cosa significhi 'amore di Cristo, amore che ¢ indissociabile dall'incontro con la sua Parola. Per
questo l'attuale centenario rappresenta una chiamata ad amare cio che Girolamo amo, riscoprendo i suoi scritti
e lasciandoci toccare dall'impatto di una spiritualita che pud essere descritta, nel suo nucleo piu vitale, come il
desiderio inquieto e appassionato di una conoscenza piu grande del Dio della Rivelazione. Come non ascoltare,
nel nostro oggi, cio a cui Girolamo spronava incessantemente i suoi contemporanei: «Leggi spesso le Divine
Scritture; anzi le tue mani non depongano mai il libro sacro»?[60]

Esempio luminoso € la Vergine Maria, da Girolamo evocata, soprattutto nella sua maternita verginale ma anche
nel suo atteggiamento di lettrice orante della Scrittura. Maria meditava in cuor suo (cfr Lc 2,19.51) «perché era
santa e aveva letto le Sacre Scritture, conosceva i profeti e ricordava ciod che I'angelo Gabriele le aveva
annunciato e cio che era stato vaticinato dai profeti [...], vedeva il neonato che era suo figlio, il suo unico figlio
che giaceva e vagiva in quel presepe, ma chi veramente vedeva giacente era il Figlio di Dio, cio che lei vedeva
lo paragonava con quanto aveva letto e sentito».[61] Affidiamoci a lei, che meglio di ogni altro pud insegnarci
come leggere, meditare, pregare e contemplare Dio che si fa presente nella nostra vita senza mai stancarsi.

Roma, San Giovanni in Laterano, 30 settembre, memoria di San Girolamo, dell’lanno 2020, ottavo del mio
pontificato.

FRANCESCO

[1] «Deus qui beato Hieronymo presbitero suavem et vivum Scripturae Sacrae affectum tribuisti, da, ut populus
tuus verbo tuo uberius alatur et in eo fontem vitae inveniet», Collecta Missae Sancti Hieronymi, Missale
Romanum, editio typica tertia, Civitas Vaticana 2002.

[2] Epistula (in seguito Ep.) 22,30: CSEL 54, 190.

[3] AAS 12 (1920), 385-423.

[4] Cfr Udienze Generali 7 e 14 novembre 2007: Insegnamenti, 111, 2 (2007), 553-556; 586-591.



11

[5] Sinodo dei Vescovi, Messaggio al Popolo di Dio della XIl assemblea generale ordinaria (24 ottobre 2008).

[6] Cfr AAS 102 (2010) 681-787.

[7] Chronicum 374: PL 27, 697-698.

[8] Ep. 125,12: CSEL 56, 131.

[9] Cfr Ep. 122,3: CSEL 56, 63.

[10] Cfr Meditazione mattutina, 10 dicembre 2015. L’aneddoto ¢ riportato in A. Louf, Sotto la guida dello Spirito,
Qigaion, Magnano (BI) 1990, 154-155.

[11] Cfr Ep. 125,12: CSEL 56, 131.

[12] Cfr VD, 89: AAS 102 (2010), 761-762.

[13] Cfr Ep. 125,9.15.19: CSEL 56, 128.133-134.139.

[14] Vita Malchi monachi captivi 7,3: PL 23, 59-60; Opere storiche e agiografiche, a cura di B. Degorski, Opere
di Girolamo XV, Citta Nuova, Roma 2014, 196-199.

[15] Praef. Esther 2: PL 28, 1505.

[16] Cfr Ep. 108,26: CSEL 55, 344-345.

[17] Ep. 52,8: CSEL 54, 428-429; cfr VD, 60: AAS 102 (2010), 739.

[18] Praef. Paralipomenon LXX, 1.10-15: SCh 592, 340.

[19] Praef. in Pentateuchum: PL 28, 184.

[20] Ep. 80,3: CSEL 55, 105.

[21] Messaggio in occasione della XXIV solenne Seduta pubblica delle Pontificie Accademie, 4 dicembre 2019:
L’Osservatore Romano, 6 dicembre 2019, p. 8.

[22] VD, 30: AAS 102 (2010), 709.

[23] Ep. 125,15.2: CSEL 56, 133.120.

[24] Ep. 3,6: CSEL 54, 18.

[25] Cfr Praef. Josue, 1, 9-12: SCh 592, 316.

[26] Homilia in Psalmum 95: PL 26, 1181; cfr S. Girolamo, 59 Omelie sui Salmi (1-115), a cura di A. Capone,
Opere di Girolamo 1X/1, Citta Nuova, Roma 2018, 357.

[27] Cfr Vita S. Pauli primi eremitae, 16,2: PL 23, 28; Opere storiche e agiografiche, cit., 111.



12

[28] Cfr In Isaiam Prol.: PL 24, 17; S. Girolamo, Commento a Isaia (1-4), a cura di R. Maisano, Opere di
Girolamo IV/1, Citta Nuova, Roma 2013, 52-53.

[29] Cfr Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Dei Verbum, 14.

[30] Cfr ibid.

[31] Cfr ibid., 7.

[32] Cfr S. Girolamo, Ep. 53,5: CSEL 54, 451; Le lettere, a cura di S. Cola, Il, Citta Nuova, Roma 1997, 54.

[33] Cfr Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Dei Verbum, 12.

[34] Ibid., 24.

[35] Cfr ibid., 25.

[36] Cfr ibid., 21.

[37] N. 56; cfr In Psalmum 147: CCL 78, 337-338; S. Girolamo, 59 Omelie sui Salmi (119-149), a cura di A.
Capone, Opere di Girolamo 1X/2, Citta Nuova, Roma 2018, 171.

[38] Cfr Lett. ap. in forma di Motu Proprio Aperuit illis, 30 settembre 2019.

[39] Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 152.175: AAS 105 (2013), 1083-1084.1093.

[40] Cfr Ep. 52,3: CSEL 54, 417.

[41] Cfr VD, 72: AAS 102 (2010), 746-747.

[42] S. Giovanni Paolo ll, Lettera agli artisti (4 aprile 1999), 5: AAS 91 (1999), 1159-1160.

[43] Cfr Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum, 1506.

[44] 25 aprile 1979: AAS LXXI (1979), 557-559.

[45] Esort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46] Homilia in Ezech. |, 7: PL 76, 843D.

[47] Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48] Cfr P. Ricceur, Sur la traduction, Bayard, Paris 2004.

[49] Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 24: AAS 105 (2013), 1029-1030.

[50] L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 5.6.

[51] Esort. ap. Evangelii gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.



13
[52] Cfr G. Steiner, After Babel. Aspects of Language and Translation, Oxford University Press, New York 1975.

[53] Cfr Ep. 15,1: CSEL 54, 63.

[54] Ibid., 15,2: CSEL 54, 62-64.

[65] Ibid., 16,2: CSEL 54, 69.

[56] Ibid., 82,2: CSEL 55, 109.

[57] Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 99: AAS 105 (2013), 1061.

[58] Ep. 60,10: CSEL 54, 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus 1, 9, 5: SCh 510, 136-138.

[60] Ep. 52,7: CSEL 54, 426.

[61] Homilia de nativitate Domini IV: PL Suppl. 2, 191.

[01133-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua latina

FRANCISCI PP.

SUMMI PONTIFICIS

EPISTULA APOSTOLICA

Scripturae Sacrae affectus

XVI SAECULIS ELAPSIS AB OBITU SANCTI HIERONYMI

Scripturae Sacrae affectus, viva et suavis dilectio Verbi Dei scripti, hereditas est quam sanctus Hieronymus
Ecclesiae per suam vitam suaque opera reliquit. Verba sumpta de memoria liturgica Sancti[1] praebent nobis
clavem lectionis necessariam ut cognoscantur, XVI saeculis elapsis ab eius obitu, eius eminens figura in
Ecclesiae historia eiusque magnus amor in Christum. Hic amor dividitur, veluti flumen in tot rivulos, in operam
eius indefessi studiosi viri, traductoris, exegetae, egregii cognitoris et ferventis vulgatoris Sacrae Scripturae;
sublimis interpretis textuum biblicorum; ardentis atque aliquando impetuosi defensoris christianae veritatis;
ascetici et severi eremitae, aeque ac periti moderatoris spiritus, sua in magnanimitate ac suavitate. Hodie, post
mille sescentis annis, eius figura perstat admodum praesens nobis christianis XXI saeculi.

Exordium

Die XXX mensis Septembris anno CDXX Hieronymus explevit Bethlehem, in communitate ab eo instituta iuxta
Specum Nativitatis, suam terrenam vicissitudinem. Itaque illi Domino se commisit quem iugiter quaesiverat et
cognoverat in Scripturis, eundem quem febricitans iam convenerat uti ludicem in quadam visione, forsitan
tempore Quadragesimae anni CCCLXXYV. In quo eventu, qui commutavit penitus eius vitam ac fuit tempus
conversionis et mutationis mentis, ipse sensit se in ludicis conspectum petrahi: «Interrogatus condicionem
Christianum me esse respondi. Et ille, qui residebat: “Mentiris”, ait, “Ciceronianus es, non Christianus”».[2] Nam



14

Hieronymus a iuventute amaverat perspicuam pulchritudinem textuum classicorum Latinorum, prae quibus
primo tempore scripta Bibliorum videbantur ei rustica et mendosa, nimis aspera pro expolito eius iudicio
litterarum.

Hic eventus vitae eius effecit ut ipse decerneret omnino se Christo eiusque Verbo dedicare, vires suas
impendens quo divinae Litterae aliis usque magis paterent, suo labore indefatigabili traductoris et explanatoris.
Hic eventus tribuit vitae eius novam et promptiorem directionem: Verbi Dei famulus fieri, veluti “Scripturae
carnis” amator. Itaque, in continua inquisitione quae insignivit eius vitam, magni aestimavit sua studia iuvenilia
atque institutionem Romae receptam, eruditionem suam denuo disponens in perfectiorem famulatum Deo et
communitati ecclesiali.

Quapropter sanctus Hieronymus inter magnos viros Ecclesiae antiquae pleno iure ascitus est, aetate quae
appellatur saeculum aureum Patristicae, verus pons factus inter Orientem et Occidentem: est amicus iuventutis
Rufini Aquileiensis, occurrit Ambrosio Mediolanensi et habuit frequens epistolare commercium cum Augustino.
In Oriente novit Gregorium Nazianzenum, Didymum Caecum, Epiphanium Salaminensem. Christiana traditio
iconographica sacravit eum, cum inscriberet eum — una cum Augustino, Ambrosio et Gregorio Magno - inter
quattuor magnos Doctores Ecclesiae Occidentis.

lam Decessores Nostri variis in rerum adiunctis voluerunt memorare eius figuram. Unum abhinc saeculum,
occasione data quintae decimae centenariae memoriae eius obitus, Benedictus XV dedicavit ei Litteras
encyclicas Spiritus Paraclitus (diei XV Septembris MCMXX), ubi ipse est demonstratus mundo uti «doctor
maximus explanandis Scripturis».[3] Recentioribus autem temporibus Benedictus XVI in duabus sequentibus
catechesibus eius personam et opera exhibuit.[4] Nunc, decimo sexto centenario expleto ab eius obitu, cupimus
etiam Nos memorare sanctum Hieronymum et denuo proponere validum eius nuntium ac doctrinam, incipientes
ab eius magno affectu Scripturarum.

Hoc sensu, quadam in perfecta coniunctione ipse poni potest, tamquam dux certus ac testis praecipuus, cum XIlI
Coetu Synodi Episcoporum, dicato Verbo Dei,[5] atque cum Adhortatione Apostolica Verbum Domini (VD)
Decessoris Nostri Benedicti XVI, publici iuris facta ipsa in memoria Sancti, die XXX mensis Septembris anno
MMX.[6]

Roma usque Bethlehem

Vita et itinerarium personale sancti Hieronymi peragebantur per vias imperii Romani, inter Europam et Orientem.
Natus circiter anno CCCXLV Stridone, inter fines Dalmatiae et Pannoniae, in regione quae hodie pertinet ad
Croatiam vel Sloveniam, in christiana familia solidam educationem recepit. Secundum suae aetatis
consuetudinem baptizatus est adultus, tempore quo Romae rhetoricae studio incubuit, inter annos CCCLVIII et
CCCLXIV. Hoc ipso tempore factus est lector avidissimus classicorum latinorum, quorum studio operam dedit,
ducentibus illustrissimis magistris rhetoricae illius aevi.

Completis studiis, longum iter fecit in Galliam, quo pervenit Augustam Trevirorum, tunc sedem imperialem, hodie
urbem Germaniae. Ibi primum orientalem vitam monasticam expertus est, a sancto Athanasio diffusam. Itaque
altum desiderium excoluit, quod eum comitabatur Aquileiam, ubi inchoavit aliquibus cum amicis «chorum
beatorum»,[7] tempus vitae communis.

Circiter anno CCCLXXIV, cum transiret Antiochiam, decrevit secedere in desertum Chalcidis, ubi ageret vitam
asceticam asperis moribus insignitam, in qua magnum spatium reservabatur studio linguarum biblicarum,
primum Graecae deindeque Hebraicae. Se cuidam fratri Hebraeo commisit, qui christianus factus erat, ut eum
initiaret cognitioni ignotae linguae Hebraicae eiusque sonorum, quos definivit «stridentia anhelantiaque
verbax.[8]

Deserta, ubi deinde egit vitam eremiticam, electa sunt a Hieronymo in altiore sensu: sicut locus praecipuarum
electionum vitae, interioris conversationis et occursus cum Deo, ubi per contemplationem, tentationes interiores,
certamen spirituale, pervenit ad cognitionem infirmitatis, magis sibi conscius limitis sui et alterius, agnoscens



15

«quanta magnitudo sit fletuum».[9] Ita in desertis animadvertit Deum re adesse, hominis necessarium nexum
cum Eo, eius misericordem consolationem. De hac re placet Nobis memorare dictum, in apocryphis relatum.
Hieronymus quaesivit a Domino: “Quid vis a me?”, et Ipse respondit: “Nondum mihi omnia dedisti”. “Sed
Domine, ego dedi tibi hoc et illud, et illud...” — “Aliquid deest”. — “Quid?” — “Da mihi peccata tua, ut Ego gaudere
possim adhuc ea dimittens”.[10]

Reversus est Antiochiam, ubi presbyter ordinatus est ab Episcopo Paulino, inde petivit Constantinopolim, circiter
anno CCCLXXIX, ubi novit Gregorium Nazianzenum ac prosecutus est studia sua, incumbens versioni in
Latinum sermonem e Graeco maioris momenti operum (homiliarum Origenis et chronicorum Eusebii), temperie
gaudens Concilii, celebrati hac in urbe anno CCCLXXXI. lllis annis in studio patefactae sunt eius affectio et
magnanimitas. Quaedam benedicta inquietudo duxit eum et indefatigatum effecit ac ardentem in exquisitione:
«Quotiens desperaverim, quotiensque cessaverim et contentione discendi rursus inceperim [...] quod de amaro
semine litterarum dulces fructus» caperem.[11]

Anno CCCLXXXIIl Hieronymus Romam reversus est, Papae Damasi voluntati se committens qui, magnas eius
dotes magni aestimans, eum sibi proximum operis socium elegit. Hic Hieronymus incubuit indesinenti actuositati,
haud oblitus partem spiritualem: in Aventino, opem ferentibus Romanis matronis, quae cupiebant radicitus
Evangelium eligere, ut Marcella, Paula eiusque filia Eustochium, cenaculum condidit institutum in lectione et
studio diligenti Scripturae. Hieronymus fuit exegeta, magister, moderator spiritus. Hoc tempore incohavit
revisionem anteriorum versionum Latinarum Evangeliorum, forsitan etiam aliarum partium Novi Testamenti;
prosecutus est opus traductoris Origenis homiliarum et commentariorum in Scripturas, explicavit frequens
epistolare commercium, publice disputavit cum auctoribus haereticis, aliquando cum intemperantiis et
immoderationibus, sed iugiter sincere motus desiderio defendendi veram fidem ac Scripturarum depositum.

Hoc intentum ac proficiens tempus intermisit Papae Damasi obitus. Sensit se cogi Romam relinquere et, in
comitatu amicorum ac nonnullarum mulierum cupientium prosequi spiritualem experientiam et biblicum studium
inceptum, profectus est in Aegyptum — ubi occurrit magno theologo Didymo Caeco — et in Palaestinam, ubi
denique sedem sibi delegit Bethlehem anno CCCLXXXVI. Iterum coepit incumbere studiis philologicis, quae
nectebantur cum locis quae narrationum biblicarum memorias servabant.

Locos sacros magni aestimavit, quod intellegitur non solum quia in Palaestina morari elegit ab anno
CCCLXXXVI usque ad mortem, sed etiam de ministerio peregrinationibus oblato. Bethlehem, ipsimet peculiari
loco, apud specum Nativitatis instituit duo gemina monasteria, virorum et mulierum, ubi peregrini venientes ad
loca sancta hospitio acciperentur, suam cum ostenderet magnanimitatem in accipiendis hanc terram petentibus
ut viderent ac tangerent loca historiae salutis, ita inquisitionem culturalem una et spiritualem coniungens.[12]

In ipsa Sacra Scriptura, cum eam audiret, Hieronymus invenit seipsum, vultum Dei atque fratrum, et excoluit
suam dilectionem vitae communis. Inde eius desiderium manabat vivendi cum amicis, sicut iam fecerat tempore
acto Aquileiae, et communitates monasticas instituendi, persequendo coenobiticam formam religiosae vitae
quae monasterium habuit uti ludum ubi homines efformandi erant «qui omnium fuerunt minimi, ut primi omnium
fierent, [...] qui paupertate laetantur, quorum habitus [...] doctrina virtutum est». Nam ad institutionem idoneum
censebat «vivere debere in monasterio sub unius disciplina patris consortioque multorum», ut discerentur
humilitas, patientia, silentium et mansuetudo, itemque constaret quod «veritas angulos non amat nec quaerit
susurrones».[13] Insuper confessus est se «monasterii cellulas quaerere, ac formicarum illarum desiderare
similitudinem, ubi laboratur in medium, cumque nihil cuiusquam proprium sit, omnium omnia sunt».[14]

In studio Hieronymus non invenit fugax delectamentum ex se ipso cupiendum, sed vitae spiritualis
exercitationem, instrumentum conducens ad Deum, et pariter eius institutio classica denuo composita est ad
communitatem ecclesialem impensius iuvandam. Memoramus auxilium praebitum Papae Damaso, institutionem
oblatam mulieribus, praesertim in lingua Hebraica ediscenda, a primo quidem cenaculo in Aventino, ita ut Paula
et Eustochium attingerent «interpretum certamina»[15] et, quod illo tempore permirum erat, praestaret ut ipsae
Psalmos Hebraice legerent et canerent.[16]

Humanus cultus eius fuit oblatus in servitium et propositus uti necessarius cuique evangelizatori. Sic admonuit



16

amicum Nepotianum: «Sermo presbyteri Scripturarum lectione conditus sit. Nolo te declamatorem esse et
rabulam garrulumque, sed mysterii peritum et sacramentorum Dei tui eruditissimum. Verba volvere et celeritate
dicendi apud inperitum vulgus admirationem sui facere indoctorum hominum est. Adtrita frons interpretatur
saepe, quod nescit, et, cum aliis suaserit, sibi quoque usurpat scientiam».[17]

Bethlehem Hieronymus vixit, usque ad suam mortem anno CCCCXX, temporis spatium fecundissimum et
impensum suae vitae, prorsus dicatum studio Scripturae, cum incumberet ingenti operae versionis totius Veteris
Testamenti ex authentico sermone Hebraico. Eodem tempore exaravit commentaria in libros propheticos,
Psalmos, Epistulas sancti Pauli, scripsit subsidia pro studio Bibliorum. Pretiosus labor positus in eius operibus
fuit fructus comparationis et cooperationis, a transcriptione et collatione manuscriptorum ad considerationem et
disputationem: «Fateor [...] numquam me in divinis Voluminibus propriis viribus credidisse nec habuisse
magistram opinionem meam, sed etiam ea de quibus scire me arbitrabar, interrogare me solitum, quanto magis
de his super quibus anceps eram».[18] Idcirco, conscius sui limitis, petiit constans sustentaculum precum
intercessionis pro perficienda versione textuum sacrorum «eodem spiritu quo scripti sunt»,[19] haud oblitus
convertenda esse etiam opera auctorum qui maximi momenti sunt pro opere exegetico, uti Origenes, ita «ut
proficere ad scientiam rerum volentibus materiam» praeberet.[20]

Hieronymi studium apparuit uti nisus in communitate et ad communitatem inserviendam expletus, synodalitatis
exemplar etiam pro nobis, pro nostra aetate necnon pro diversis Ecclesiae culturalibus institutis, ut semper sint
«loca ubi scientia fit servitium, quoniam sine scientia quae oritur ex collaboratione et se effundit in cooperatione
non habetur progressus sincere et integre humanus».[21] Huiusmodi communionis fundamentum est Sacra
Scriptura, quam soli legere nequimus: «Biblia scripta sunt a Dei Populo et pro Dei Populo, sub Spiritus Sancti
afflatu. Tantummodo in hac communione cum Populo Dei vere ingredi possumus “nobiscum” in nucleum
veritatis quam ipse Deus nobis dicere cupit».[22]

Solida vitae experientia, Verbo Dei alita, effecit ut Hieronymus, per frequens epistolare commercium, fieret
moderator spiritus. Is in itinere comes factus est, persuasus quod «nulla ars absque magistro discitur», sicut
scripsit Rustico: «Totum, quod adprehensa manu insinuare tibi cupio, quod quasi doctus nauta post multa
naufragia rudem conor instruere vectorem».[23] Ex illo pacifico prospectu orbis secutus est genus humanum
aetate magnarum eversionum, signata eventibus sicut Romae vastatione anno CCCCX, quae eum funditus
permovit.

Epistulis commisit doctrinales controversias, semper ad rectam fidem defendendam, se revelans vir
necessitudinum, quas fortiter ac suaviter coluit, in eas plane pertractus, sine fucatis formis, experiens quod
«dilectio pretium non habet».[24] ltaque vixit suos affectus vehementer et sincere. Haec implicatio in rerum
adiunctis ubi vixit et operatus est apparuit etiam in eo quod suum laborem interpretationis et commentationis
obtulit uti munus amicitiae. Ante omnia donum est amicis, quibus destinavit ac dedicavit sua opera et a quibus
quaesivit ut ea legerent oculis amici potius quam censoris, deindeque lectoribus, contemporaneis iisque
cuiusque aetatis.[25]

Postremos annos vitae suae complevit in personali et communitaria lectione orante Scripturae, in
contemplatione, in serviendo fratribus per sua opera. Omnia haec Bethlehem fecit, iuxta specum ubi Verbum
caro factum est, conscius quod est «felix qui crucem, et resurrectionem, et locum nativitatis Christi, et locum
ascensionis portat in pectore suo. Felix est qui Bethlehem habet in corde suo: in cuius corde Christus cotidie
nascitur».[26]

Clavis sapientialis eius effigiei

Ut plane intellegatur persona sancti Hieronymi necessarium est coniungantur duae eius rationes propriae
vivendi uti credentis: hinc absoluta et observans consecratio Deo, recusata qualibet humana delectatione, ob
Christi crucifixi amorem (cfr 7 Cor 2,2; Phil 3,8.10); illinc autem, munus assidui studii, intenti tantummodo ad
usque plenius mysterium Domini intellegendum. Ipsa duplex testificatio, mirabiliter oblata a sancto Hieronymo,
proposita est uti speculum: potissimum monachis, ut viventes in ascesi et oratione incitarentur ad sedulum
laborem inquisitionis et meditationis; studiosis inde viris, qui recordentur oportet scientiam religiose valere



17

tantum si fundatam amore exclusivo erga Deum, recusatione cuiusque humanae ambitionis omnisque
mundanae affectationis.

Huiusmodi rationes receptae sunt in historia artis, ubi sancti Hieronymi effigies sunt frequentes: picturae
occidentalis magni magistri reliquerunt nobis suas imagines. Varios typos iconographicos disponere possumus
in duas denotatas series. Altera designat eum praesertim ut monachum et paenitentem, cum corpore sculpto
ieiuniis, abditum in desertis, genu flexum vel in terra stratum, plerumque tenentem in dextera lapidem ad
percutiendum sibi pectus, et cum oculis conversis ad Crucifixum. In hac serie ponitur commovens perinsigne
opus Leonardi Vincii, quod servatur in Pinacotheca Vaticana. Altera ratio effingendi imaginem Hieronymi est illa
quae eum nobis ostendit studiosum virum, sedentem ad suam scriptoriam mensam, intentum ad convertendam
et commentandam Sacram Scripturam, circumdatum voluminibus et membranis, sustinentem missionem
defendendi fidem dissertationibus et scriptis. Saepius effinxit eum hoc habitu — ut alterum exemplum illustris
pictoris adducamus — Albertus Durerus.

Duae rationes supra memoratae inveniuntur copulatae in tela picta a Caravagio, servata in Pinacotheca
Burghesia Romae: nam in una imagine ostenditur senex asceta, summatim vestitus panno rubro, qui in mensa
habet calvam, symbolum vanitatis rerum terrestrium; sed item manifestatur etiam fortiter studiosi qualitas, qui
oculos in librum fixit, dum manus eius plumam intingit in calamario, in actu proprio scriptoris.

Simili modo — quem quidem dicere possumus sapientialem — intellegere debemus duplicem seriem curriculi
biographici Hieronymi. Cum, uti verus «Leo de Bethlehemy, elatis tonis effundebatur, id agebat ob inquirendam
veritatem, cuius paratus fuit famulus fieri sine condicione. Et sicut ipse enarravit in prima sua opera, Vita Sancti
Pauli, eremitae Thebani, leones emittere possunt “potentes rugitus”, sed non lacrimas.[27] Hanc ob rationem,
qui in eius figura videntur duo vultus iuxta positi re vera sunt elementa quibus Spiritus Sanctus concessit ei
maturare suam interiorem unitatem.

Dilectio Sacrae Scripturae

Notio peculiaris figurae spiritualis sancti Hieronymi sine dubio fuit eius flagrans dilectio Verbi Dei, concrediti
Ecclesiae in Sacra Scriptura. Si omnes Doctores Ecclesiae — ac praecipue prima aetate christiana — hauriebant
explicite ex Bibliis suae doctrinae argumenta, Hieronymus id fecit modo magis ordinato et quodammodo unico.

Exegetae novissimis temporibus detegerunt narrativum et poéticum singulare ingenium Bibliorum, quod nempe
exaltant ob eius significantem indolem. Hieronymus autem ostendit potius in Sacra Scriptura rationem humilem
revelationis Dei, quae natura aspera et fere pristina linguae Hebraicae exprimitur, si comparatur cum subtilitate
sermonis Latini Ciceronis. Non ergo propter gustum excultum ipse sese dicavit Sacrae Scripturae, sed — sicut
valde notum est — tantum quia ad Christum cognoscendum ea illum duxit, quoniam ignorantia Scripturarum
ignorantia Christi est.[28]

Hieronymus docuit nobis incumbendum esse non solum Evangeliis, nec tantum traditionem apostolicam, in
Actibus Apostolorum et Epistulis enarratam, commentandam esse, quia totum Vetus Testamentum necessarium
est ad veritatem perspiciendam ac divitias Christi.[29] Id attestantur ipsae paginae evangelicae: quae loquuntur
nobis de lesu tamquam Magistro qui, ut mysterium suum enarraret, memoravit Moysen, prophetas et Psalmos
(cfr Lc4,16-21; 24,27.44-47). Etiam praedicatio Petri et Pauli in Actibus Apostolorum significanter innititur in
antiquis Scripturis: sine quibus plane intellegi non potest figura Filii Dei, Messiae Salvatoris. Vetus Testamentum
haud considerandum est uti latum repertorium prolatorum textuum qui demonstrant adimpletas esse prophetias
in persona lesu Nazareni; e contra, tantum sub lumine figurarum Veteris Testamenti magis radicitus cognosci
potest in plenitudine sensus eventus Christi, qui adimpletus est in eius morte et resurrectione. Inde necessitas
datur detegendi in catechesi tradenda et in praedicatione, sicut etiam in tractatibus theologicis, necessarium
tributum Veteris Testamenti, quod legendum et assumendum est uti pretiosum alimentum (cfr Ez 3,1-11; Apc
10,8-11).[30]

Plena Hieronymi deditio Sacrae Scripturae manifestatur quadam flagranti elocutione, simili ac antiquorum
prophetarum. Ab eis Doctor noster percepit ignem interiorem qui fit verbum impetuosum et dirumpens (cfr ler



18

5,14; 20,9; 23,29; Mal 3,2; Eccli48,1; Mt 3,11; Lc 12,49), necessarium ad expromendum ardentem zelum servi
causae Dei. Sequens vestigia Eliae, loannis Baptistae et etiam apostoli Pauli, indignatio in conspectu mendacii,
simulationis et falsarum doctrinarum inflammabat sermonem Hieronymi, efficiens eum provocatorium et in
speciem asperum. Polemica ratio scriptorum eius melius intellegi potest si consideratur uti species simulacri ubi
antiquior traditio prophetica ad hodiernam rationem perducitur. Hieronymus igitur est exemplar inexorabilis
testificationis veritatis, quae assumit severitatem reprehensionis ut ad conversionem inducat. Vehementia
locutionum et imaginum manifestatur animus servi qui non hominibus vult placere, sed solummodo suo Domino
(cfr Gal 1,10), cui totum spiritualem suum vigorem insumpsit.

Sacrae Scripturae studium

Sancti Hieronymi amor fervidus divinarum Scripturarum oboedientia repletus est. Praesertim erga Deum, qui se
communicavit verbis quae auscultationem reverentem postulant,[31] ac consequenter oboedientiam etiam erga
eos qui in Ecclesia constituunt viventem traditionem in nuntio revelato explicando. Attamen «oboeditio fidei»
(Rom 1,5; 16,26) non est tantum passiva susceptio illius quod notum est; illa, e contra, postulat actuosum
studium propriae investigationis. Sanctum Hieronymum considerare possumus “ministrum” Verbi, fidelem et
sedulum, omnino deditum fovendae in suis fratribus in fide congruentiori intellegentiae sacri «depositi» iis
concrediti (cfr 1 Tim 6,20; 2 Tim 1,14). Nisi intellegitur quod ab auctoribus inspiratis scriptum est, ipsum Verbum
Dei caret efficientia (cfr Mt 13,19) et Dei dilectio manare non potest.

Modo paginae biblicae non semper extemplo patent. Sicut in Isaia dictum est (29,11), etiam iis qui “litteras”
sciunt —id est, qui acceperunt sufficientem intellectus institutionem — liber sacer apparet “signatus”, artissime
interpretationi clausus. Quocirca necesse est ut quidam callens testis se interponat ad clavem liberantem
afferendam, illam videlicet Christi Domini, qui solus dignus est aperire librum et solvere signacula eius (cfr Apc
5,1-10), et itaque revelare mirificam gratiae effusionem (cfr Lc 4,17-21). Multi deinde, etiam ex christianis qui
fidem exercent, palam declarant se aptos non esse ad legendum (cfr /s 29,12), non quia nescientes litteras, sed
quia haud parati ad verba biblica intellegenda, itidem ad modos loquendi et ad traditiones culturales antiquas,
quare textus biblicus apparet intellectu carens, sicut in litteris ignotis et in lingua abstrusa scriptus fuerit.

Necessaria ergo fit mediatio interpretis qui suo “diaconali” munere fungatur, se in ministerium ponens eorum qui
nequeunt intellegere sensum rerum quae prophetice scriptae sunt. Imago quae convenienter evocari potest, est
diaconi Philippi, incitati a Domino ut occurreret eunucho qui in curro legebat locum prophetae Isaiae (53,7-8),
tamen haud poterat aperire sensum. «Putas intellegis, quae legis?», interrogavit Philippus; et eunuchus
respondit: «Et quomodo possum, nisi me aliquis docuerit?» (Act 8,30-31).[32]

Hieronymus est moderator noster, sive quia — sicut fecit Philippus (cfr Act 8,35) — conducit quemque legentem
ad lesu mysterium, sive quia scienter atque ordinate assumit mediationes exegeticas et culturales necessarias
ad rectam et proficientem lectionem Sacrarum Scripturarum.[33] Peritia in linguis quibus Verbum Dei est
traditum, diligenti analysi et aestimatione manuscriptorum, accurata inquisitione archaeologica, aeque ac
cognitione historiae interpretationis — brevi cunctis auxilis methodologicis quae eius aetate praesto erant —
concorditer sapienterque ipse usus est ad dirigendam congruam intellegentiam Scripturae inspiratae.

Huiusmodi exemplaris ratio industriae sancti Hieronymi maximi est ponderis etiam hodie in Ecclesia. Si quidem,
sicut docet Dei Verbum, Biblia sunt «veluti anima sacrae theologiae»[34] et veluti nervi spirituales religiosae
conversationis christianae,[35] omnino necessarium est ut actus interpretationis Bibliorum sustineatur praecipuis
peritiis.

Ad hunc finem consequendum haud dubie perutiles sunt excellentes sedes inquisitionis biblicae (sicut Romae
Pontificium Institutum Biblicum et Hierosolymis Schola Biblica Hierosolymitana atque Studium Biblicum
Franciscanum) et patristicae (sicut Institutum Patristicum Augustinianum Romae), sed etiam quaeque Facultas
Theologiae necesse est ut operam det ad munus docendi Sacram Scripturam ita disponendum ut studentibus
praebeatur idoneitas competentis interpretationis, sive in textuum exegesi sive in theologiae biblicae synthesi
apparanda. Divitiae Scripturarum, pro dolor, a multis ignorantur vel ad minimum rediguntur, quoniam non sunt iis
praebita essentialia fundamenta cognitionis. Praeter igitur studiorum ecclesiasticorum incrementum, quae



19

congruentius aestiment peritiam in Sacris Scripturis et ad sacerdotes et catechistas convertantur, promoveatur
oportet institutio in omnes christianos extenta, ut quisque librum sacrum aperire atque ex eo inaestimabiles
fructus sapientiae, spei et vitae trahere valeat.[36]

Hic recordari volumus quae scripta sunt a Decessore Nostro in Adhortatione apostolica Verbum Domini:
«Qualitas sacramentalis Verbi ita intellegi potest in analogia cum praesentia reali Christi sub speciebus panis et
vini consecratis. [...] De modo se gerendi erga Eucharistiam atque erga Verbum Dei sanctus Hieronymus
affirmat: “Legimus sanctas Scripturas. Ego corpus lesu Evangelium puto; sanctas Scripturas puto doctrinam
eius. Et quando dicit: Qui non comederit carnem meam et biberit sanguinem meum (lo 6,53), licet et in Mysterio
[eucharistico] possit intellegi, tamen vere corpus Christi et sanguis eius sermo Scripturarum est, doctrina divina
est’».[37]

Pro dolor, in multis christianis familiis nemo se idoneum sentit — sicut vero est mandatum in Térah (cfr Dt 6,6-7) —
ut filiis Verbum Domini proponat, cum omni eius pulchritudine, cum omni eius vigore spirituali. Hac de causa
decrevimus Dominicam Verbi Dei instituere,[38] adhortantes ad lectionem orantem Bibliorum et consuetudinem
cum Verbo Dei.[39] Ita quaecumque alia devotionis manifestatio sensu locupletabitur, in bonorum ordinem
dirigetur atque convertetur ad illud quod culmen fidei constituit, videlicet ad plenam Christi mysterio
adhaesionem.

Vulgata

“Dulcissimus fructus laboriosi satus’[40] studii linguae Graecae et Hebraicae expleti a Hieronymo est conversio
Veteris Testamenti in linguam Latinam ex Hebraico textu authentico. Usque ad illud tempus Romani imperii
christiani Biblia in totum legere poterant tantum in lingua Graeca. Nam libri Novi Testamenti Graece scripti sunt,
dum Veteris Testamenti exstitit versio Graeca integra, appellata a Septuaginta (id est versio a Septuaginta viris
facta), pro Hebraica communitate Alexandrina circiter 1l saeculo a.Chr.n. exarata. Lectoribus autem linguae
Latinae non erat praesto Bibliorum versio integra in eorum sermone, sed tantum quaedam partiales et
incompletae versiones ex lingua Graeca translatae. Hieronymi, et postea eorum qui opus eius prosecuti sunt,
laus est susceptae revisionis novaeque versionis totius Scripturae. Romae incepta revisione Evangeliorum et
Psalmorum, hortante Papa Damaso, Hieronymus inde suo in recessu Bethlehem incohavit conversionem
omnium librorum Veteris Testamenti directo ex lingua Hebraica: quae opera per annos continuata est.

Ad hunc laborem consummandum, Hieronymus usus est sua cognitione linguae Graecae et Hebraicae necnon
solida institutione in litteris Latinis, itemque instrumentis philologis quae ei praesto erant, praesertim Hexapla
Origenis. Textus postremus coniunxit continuitatem in formulis, quae iam in usum communem erant ingressae,
cum maiore adhaesione textui Hebraico, haud neglecta elegantia linguae Latinae. Hic fructus verum est
monumentum quod historiam culturalem Occidentis signavit, conformans eius linguam theologicam. Versio
Hieronymi, victis quibusdam initialibus recusationibus, statim facta est commune patrimonium tum doctorum,
cum populi christiani, unde suscepit nomen Vulgata.[41] Europa media aetate didicit legere, orare et cogitare ex
paginis Bibliorum, quae conversa sunt a Hieronymo. Itaque «Sacra Scriptura facta est in speciem “immensi
lexici” (P. Claudel) et “atlantis iconographici” (M. Chagall), unde hauserunt culturam et artem christianam».[42]
Litterae, artes et etiam sermo vulgaris constanter hauriebant ex versione Hieronymi Bibliorum, ac reliquerunt
nobis thesauros pulchritudinis ac devotionis.

Huic rei indubitabili obsequens, Concilium Tridentinum statuit «authenticam» indolem Vulgatae per decretum
Insuper, honorem tribuens saeculari usui quem Ecclesia de ea fecerat eiusque valorem attestans uti instrumenti
studii, praedicationis et publicarum disputationum.[43] Attamen, illud noluit magnum momentum originis
linguarum minimi facere, sicut Hieronymus plerumque recordabatur, et nihilominus futuro tempore vetare nova
incepta integrae versionis. Sanctus Paulus VI, mandatum suscipiens Patrum Concilii Oecumenici Vaticani Il,
voluit ut opera versionis Vulgatae revisendae ad finem adduceretur et universae Ecclesiae offerretur. Itaque
sanctus loannes Paulus Il anno MCMLXXIX per Constitutionem apostolicam Scripturarum thesaurus
promulgavit editionem typicam Novae Vulgatae.[44]

Opus convertendi tamquam inculturatio



20

Hac sua versione Hieronymus valuit “inculturare” Biblia in linguam et culturam Latinam, et haec eius opera facta
est paradigma permanens pro actione missionaria Ecclesiae. Etenim «cum communitas accipit nuntium salutis,
Spiritus Sanctus fecundat eius culturam per transformantem Evangelii vimy,[45] et sic instauratur quaedam
species circularitatis: sicut versio Hieronymi debet linguae et culturae classicorum Latinorum, quorum vestigia
clare reperiuntur, ita ipsa, suo sermone et nuntio symbolorum et imaginum, vicissim facta est elementum
efficiens culturam.

Opera versionis Hieronymi nos docet valores formasque bonas cuiusque culturae posse augere divitias
universae Ecclesiae. Diversi modi quibus Verbum Dei annuntiatur, intellegitur et perficitur in quaque nova
versione, augent divitias ipsius Scripturae, quoniam ea, secundum celebrem sententiam Gregorii Magni, crescit
cum lectore,[46] per saecula recipiens novos accentus et sonos. Inclusio Bibliorum et Evangelii in varias culturas
vult Ecclesiam manifestari usque magis «quasi sponsam ornatam monilibus suis» (/s 61,10). Et testatur eodem
tempore Biblia indigere ut constanter convertantur in genera linguarum et mentium cuiusque culturae et
cuiusque generationis, etiam in saecularizata globali cultura nostrae aetatis.[47]

Memoratum est, et recte quidem, posse similitudinem institui inter versionem, uti actum hospitalitatis linguisticae,
et alias formas receptionis.[48] Quapropter conversio haud est opus quod pertinet tantummodo ad linguam, sed
revera congruit cum ampliore iudicio ethico, quod nectitur cum universa vitae visione. Sine versione diversae
communitates linguisticae non possent inter se communicare; nos alii aliis clauderemus historiae portas et
tolleremus facultatem culturam occursus construendi.[49] Etenim sine versione non datur hospitalitas, immo,
augentur usus hostilitatis. Interpres pontes efficit. Quot iudicia praecipitia, quot damnationes et contentiones
nascuntur ex eo quod ignoramus linguam aliorum et non incumbimus firma spe huic continuae demonstrationi
amoris quae est versio!

Etiam Hieronymus menti principi sui temporis pugnare oportuit. Si in primordiis Romani imperii cognoscere
linguam Graecam res satis communis fuit, eius aetate iam rara facta est. Ipse utique annumeratus est inter
meliores linguae et literarum Graecarum christianarum peritos, et adhuc magis arduum iter suscepit solitarius
cum studio linguae Hebraicae se dicavit. Si quidem, sicut scriptum est, «fines mei sermonis sunt fines mei
orbis»,[50] dicere possumus nos plurium linguarum scientiae sancti Hieronymi debere magis universalem
intellegentiam christianismi ac eodem tempore magis congruentem eius cum fontibus.

Cum celebratur sexta decima centenaria memoria ab obitu sancti Hieronymi, respicitur extraordinaria vitalitas
missionaria demonstrata versione Verbi Dei in plus quam tria milia linguarum. Plurimi sunt missionarii quibus
debentur pretiosa opera editionis librorum grammaticae, lexicorum aliorumve instrumentorum linguae quae
praebent fundamenta communicationi humanae et sunt vehicula pro «<somnio missionario perveniendi ad
omnes».[51] Necesse est haec omnia opera magni aestimare et fovere, operam dando ad superandos fines ubi
fieri non possunt communicatio et occursus. Adhuc multa sunt agenda. Sicut affirmatum est, non haberi
intellegentiam sine conversione:[52] non enim intellegere posse nos ipsos nec alios.

Hieronymus et Cathedra Petri

Hieronymus semper peculiarem necessitudinem cum Romana urbe habuit: Roma fuit spiritualis portus ubi
constanter reversus est; Romae humanam institutionem accepit et christianus factus est; ipse fuit homo
Romanus. Singulari prorsus modo hic nexus evenit in lingua Urbis, sermone Latino, cuius fuit magister et cultor,
sed fuit ante omnia iunctus Ecclesiae Romanae, et praesertim cathedrae Petri. Traditio iconographica, etsi modo
anachronico, ostendit eum cum purpura cardinalitia, ita significans eum pertinuisse ad presbyterium Romanum
apud Papam Damasum. Romae coepit opus revisionis et conversionis Bibliorum. Et etiam cum invidiae et
simultates coégerunt eum ut Urbem derelinqueret, semper mansit firmiter iunctus cathedrae Petri.

Hieronymo Ecclesia Romana fuit terra fecunda ubi semen Christi fert multum fructum.[53] Aetate inquieta, qua
inconsutilis tunica Ecclesiae saepius divisionibus inter christianos lacerata est, Hieronymus respexit cathedram
Petri uti securam rationem: «Ego nullum primum nisi Christum sequens, [...] cathedrae Petri communione
consocior. Super illam petram aedificatam Ecclesiam scio». In mediis disputationibus contra Arianos scripsit
Damaso: «Quicumque tecum non colligit, spargit, hoc est, qui Christi non est, antichristi est».[54] Idcirco potuit



21

etiam affirmare: «Si quis cathedrae Petri iungitur, meus est».[55]

Hieronymus saepe tractus est in asperas disputationes fidei causa. Eius veritatis dilectio ardensque Christi
defensio induxerunt eum forsitan ut excederet vehementia verborum suis in epistulis aliisque scriptis. Ipse tamen
vixit ad pacem conversus: «Volumus et nos pacem, et non solum volumus, sed rogamus, sed pacem Christi,
pacem veram, pacem sine inimicitiis, pacem, in qua non sit bellum involutum, pacem, quae non adversarios
subicit, sed amicos iungit!».[56]

Noster mundus maxime indiget medicina misericordiae et communionis. Sinite ut iterum dicamus: testificemur
communionem fraternam quae fiat attrahens et luminosa.[57] «In hoc cognoscent omnes quia mei discipuli estis:
si dilectionem habueritis ad invicem» (/o 13,35). Hoc intenta oratione rogavit lesus a Patre: «Ut omnes [...] in
nobis unum sint: ut mundus credat» (/o 17,21).

Amare quod Hieronymus amavit

In conclusione huius Epistulae cupimus ad omnes postremam cohortationem convertere. Inter tot laudes a
posterioribus sancto Hieronymo tributa est quod ipse non est consideratus simpliciter unus ex maioribus
cultoribus “bibliothecae”, qua alitur christiana religio decurrentibus temporibus, initio sumpto a thesauro
Sacrarum Scripturarum; de eo vere dici potest quod ipse scripsit de Nepotiano: «Lectione adsidua et
meditatione diuturna pectus suum bibliothecam fecerat Christi».[58] Hieronymus non pepercit conatibus ut
locupletaret suam bibliothecam, in qua semper vidit officinam necessariam ad fidem intellegendam vitamque
spiritualem colendam; et hac in re ipse est mirum exemplar etiam nostrae aetati. Sed ipse ultra progressus est.
Ipsius studium non est circumscriptum intra iuveniles annos institutionis, fuit constans munus, prioritas omnis
diei eius vitae. In summa affirmare possumus eum sumpsisse totam quandam bibliothecam et factum esse
dispensatorem scientiae plurimis aliis. Postumianus, qui IV saeculo peregrinatus est in Orientem ut motus
monasticos cognosceret, fuit testis ocularis vitae moris Hieronymi, apud quem aliquot menses moratus est, et
sic eum descripsit: «Totus semper in lectione, totus in libris est; non die neque nocte requiescit: aut legit aliquid
semper aut scribity».[59]

In hac re saepe cogitamus de experientia quam nostro tempore facere potest quidam iuvenis ingrediens aliquam
librariam suae urbis, vel paginam interretis, et quaerens ibi partem librorum religiosorum. Est pars quae, si
exstat, saepenumero non solum est neglecta, sed carens operibus valentibus. Perquirens illa plutea, vel illas
paginas interretis, difficulter iuvenis potuerit intellegere quomodo religiosa inquisitio possit ardentem eventum
efficere qui coniungit mentem et cor; quomodo sitis Dei accenderit egregias mentes cuncta per saecula usque
ad hodie; quomodo vitae spiritualis maturatio contagio infecerit theologos et philosophos, cultores artium et
poétas, historicos et doctos viros. Magna quaestio hodierna, non tantum religionis, est litterarum ignorantia:
deficiunt peritiae hermeneuticae quae valeant nos interpretes et traductores credibiles efficere ipsius nostrae
traditionis culturalis. Praesertim ad iuvenes volumus provocationem dirigere: proficiscemini ad requirendam
vestram hereditatem. Christianismus vos facit heredes insuperabilis patrimonii culturalis, cuius debetis
possessionem usurpare. Inflammamini hac historia, quae est vestra. Audete figere oculos vestros in illum
inquietum iuvenem Hieronymum qui, sicut homo negotiator de parabola lesu, vendidit omnia quae habuit, ut
acquireret margaritam pretiosam (cfr Mt 13,46).

Revera, Hieronymus est «Bibliotheca Christi», bibliotheca perennis, quae sedecim post saecula prosequitur
docere nos quid sibi velit dilectio Christi, dilectio quae seiungi non potest ab occursu cum eius Verbo. Qua de
causa haec centenaria memoria constituit invitationem ad amandum quod Hieronymus amavit, detegendo eius
scripta, dum sinit ut tangamur spiritualitate quae describi potest, in eius nucleo vitalissimo, tamquam desiderium
inquietum et ardens magis cognoscendi Dei Revelationem. Quidni auscultemus hac nostra aetate illud ad quod
Hieronymus incessanter excitabat homines aetatis suae: «Divinas Scripturas saepius lege, immo numquam de
manibus tuis sacra lectio deponatur»?[60]

Splendidum exemplum est Virgo Maria, invocata a Hieronymo, potissimum in eius maternitate virginali, sed
etiam in eius habitu lectricis orantis Scripturae. Maria meditabatur omnia, «conferens in corde suo (cfr Lc
2,19.51): quoniam sancta erat, et sanctas Scripturas legerat, et sciebat prophetas, recordabatur quod angelus



22

Gabriel sibi dixerat illa, quae dicta sunt in prophetis. [...] Videbat iacentem puerum, videbat in praesepe puerum
vagientem, iacentem Dei Filium, suum Filium, unum Filium: videbat iacentem, et conferebat quae audierat,
quaeque legerat, cum his quae videbat».[61] Committamus nos Ei quae melius quam quivis alius potest nos
docere quomodo legere, meditari, orare et contemplari Deum qui adest in nostra vita usque mansurus.

Datum Romae, Laterani, die XXX mensis Septembris, anno MMXX, Pontificatus Nostri octavo.

FRANCISCUS

[1] «Deus qui beato Hieronymo presbytero suavem et vivum Scripturae Sacrae affectum tribuisti, da, ut populus
tuus verbo tuo uberius alatur et in eo fontem vitae inveniet», collecta Missae Sancti Hieronymi, Missale
Romanum, editio typica tertia, Civitas Vaticana 2002.

[2] Ep. 22,30: CSEL 54, 190.

[3] AAS 12 (1920), 385-423.

[4] Cfr Audientiae Generales diebus 7 et 14 Novembris 2007: Insegnamenti, lll, 2 (2007), 553-556; 586-591.

[5] Synodus Episcoporum, Nuntius ad Populum Dei Xl Coetus Generalis ordinarii (24 Octobris 2008).

[6] Cfr AAS 102 (2010), 681-787.

[7] Chronicum 374: PL 27, 697-698.

[8] Ep. 125,12: CSEL 56, 131.

[9] Ep. 122,3: CSEL 56, 63.

[10] Cfr Meditatio matutina, 10 Decembris 2015. Dictum relatum est in: A. Louf, Sotto la guida dello Spirito,
Qigaion, Magnano (BI) 1990, 154-155.

[11] Cfr Ep. 125,12: CSEL 56, 131.

[12] Cfr VD, 89: AAS 102 (2010), 761-762.

[13] Cfr Ep. 125,9.15.19: CSEL 56, 128.133-134.139.

[14] Vita Malchi monachi captivi 7,3: PL 23, 59-60; Opere storiche e agiografiche, a cura di B. Degorski, Opere
di Girolamo, XV, Citta Nuova, Roma 2014, 196-199.

[15] Praef. Esther 2: PL 28, 1505.

[16] Cfr Ep. 108,26: CSEL 55, 344-345.



23
[17] Ep. 52,8: CSEL 54, 428-429; cfr VD, 60: AAS 102 (2010), 739.

[18] Praef. Paralipomenon LXX, 1.10-15: SCh 592, 340.

[19] Praef. in Pentateuchum: PL 28, 184.

[20] Ep. 80,3: CSEL 55, 105.

[21] Nuntius occasione data XXIV sollemnis Sessionis publicae Pontificiarum Academiarum, 4 Decembris 2019:
L’Osservatore Romano, 6 Decembris 2019, p. 8.

[22] VD, 30: AAS 102 (2010), 709.

[23] Ep. 125,15.2: CSEL 56, 133.120.

[24] Ep. 3,6: CSEL 54, 18.

[25] Cfr Praef. losue, 1,9-12: SCh 592, 316.

[26] Homilia in Psalmum XCV: PL 26, 1181; cfr S. Girolamo, 59 Omelie sui Salmi (1-115), a cura di A. Capone,
Opere di Girolamo, IX/1, Citta Nuova, Roma 2018, 357.

[27] Cfr Vita S. Pauli primi eremitae, 16,2: PL 23, 28; Opere storiche e agiografiche, op. cit., p. 111.

[28] Cfr In Isaiam Prol.: PL 24, 17; S. Girolamo, Commento a Isaia (1-4), a cura di R. Maisano, Opere di
Girolamo, IV/1, Citta Nuova, Roma 2013, 52-53.

[29] Cfr Conc. Oecum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum, 14.

[30] Cfr ibid.

[31] Cfr ibid., 7.

[32] Ep. 53,5: CSEL 54, 451; S. Girolamo, Le lettere, a cura di S. Cola, Il, Citta Nuova, Roma 1997, 54.

[33] Cfr Conc. Oecum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum, 12.

[34] Ibid., 24.

[35] Cfr ibid., 25.

[36] Cfr ibid., 21.

[37] N. 56; cfr In Psalmum CXLVII: CCL 78, 337-338; S. Girolamo, 59 Omelie sui Salmi (119-149), a cura di A.
Capone, Opere di Girolamo, 1X/2, Citta Nuova, Roma 2018, p. 171.

[38] Cfr Litt. ap. motu proprio datae Aperuit illis (30 Septembris 2019).

[39] Cfr Adhort. ap. Evangelii gaudium, 152.175: AAS 105 (2013), 1083-1084.1093.



24
[40] Cfr Ep. 52,3: CSEL 54, 417.

[41] Cfr VD, 72: AAS 102 (2010), 746-747.

[42] loannes Paulus I, Epistula ad artis cultores (4 Aprilis 1999), 5: AAS 91 (1999), 1159-1160.

[43] Cfr Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum, 1506.

[44] 25 Aprilis 1979: AAS LXXI (1979), 557-559.

[45] Adhort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46] Hom. in Ezech. |, 7: PL 76, 843D.

[47] Cfr Adhort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48] Cfr P. Ricoeur, Sur la Traduction, Bayard, Paris 2004.

[49] Cfr Adhort. ap. Evangelii gaudium, 24: AAS 105 (2013), 1029-1030.

[50] L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 5.6.

[51] Adhort. ap. Evangelii gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.

[52] Cfr G. Steiner, After Babel. Aspects of Language and Translation, Oxford University Press, New York 1975.

[53] Cfr Ep. 15,1: CSEL 54, 63.

[54] Ibid., 15,2: CSEL 54, 62-64.

[55] Ibid., 16,2: CSEL 54, 69.

[56] Ibid., 82,2: CSEL 55, 109.

[57] Cfr Adhort. ap. Evangelii gaudium, 99: AAS 105 (2013), 1061.

[58] Ep. 60,10: CSEL 54, 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus 1, 9, 5: SCh 510, 136-138.

[60] Ep. 52,7: CSEL 54, 426.

[61] Homilia de nativitate Domini IV: PL Suppl. 2,191.

[01133-LA.01] [Testo originale: ltaliano]

Traduzione in lingua francese

LETTRE APOSTOLIQUE



25

Scripturae Sacrae affectus
DU SAINT-PERE
FRANCOIS
A L’OCCASION DU XVIEME CENTENAIRE DE LA MORT DE SAINT JEROME

Une affection pour la Sainte Ecriture, un amour suave et ardent pour la Parole de Dieu écrite, c’est I'héritage
que saint Jérome a laissé a I'Eglise & travers sa vie et ses ceuvres. Les expressions tirées de la mémoire
liturgique du saint[1] nous offrent une clé de lecture indispensable pour connaitre, en ce XVIéme centenaire de
sa mort, sa figure imposante dans I'histoire de I'Eglise et son grand amour pour le Christ. Cet amour se
subdivise comme un fleuve en de nombreux petits ruisseaux dans son ceuvre d’infatigable chercheur,
traducteur, exégéte, profond connaisseur et vulgarisateur passionné de la Sainte Ecriture ; d’interpréte raffing
des textes bibliques ; d’ardent et parfois impétueux défenseur de la vérité chrétienne ; d’ermite ascétique
intransigeant et de guide spirituel expérimenté, dans sa générosité et dans sa tendresse. Aujourd’hui, mille six
cents ans apres, sa figure demeure d’une grande actualité pour nous chrétiens du XXleme siécle.

Introduction

Le 30 septembre de I'année 420, Jérbme achevait son parcours terrestre a Bethléem, dans la Communauté qu’il
avait fondée prées de la grotte de la Nativité. Il se confiait ainsi a ce Seigneur qu’il avait toujours cherché et
connu dans I'Ecriture, le méme qu'il avait déja rencontré, souffrant de fievre, comme Juge, dans une vision, peut
étre pendant le Caréme 375. Lors de cet événement qui marque un tournant décisif dans sa vie, un moment de
conversion et de changement de perspectives, il se sent trainé en présence du Juge : « Interrogé a propos de
ma condition, j’ai répondu que j'étais chrétien. Mais celui qui siégeait ajouta “Tu mens ! tu es cicéronien, non pas
chrétien” »[2]. En effet, Jérbme avait aimé deés son plus jeune age la limpide beauté des textes classiques latins,
en comparaison desquels les écrits de la Bible lui paraissaient, initialement, bruts et incorrects, trop rudes pour
son go(t littéraire raffiné.

Cet épisode de sa vie favorise sa décision de se dédier entierement au Christ et a sa Parole, en consacrant son
existence a rendre toujours plus accessibles aux autres les lettres divines, par son infatigable travail de
traducteur et de commentateur. Cet événement imprime a sa vie une nouvelle et plus décisive orientation :
devenir serviteur de la Parole de Dieu, comme amoureux de la « chair de I'Ecriture ». Ainsi, dans la recherche
continue qui caractérise sa vie, il met en valeur ses études de jeunesse et la formation recue a Rome, en
réorganisant son savoir au service plus mature de Dieu et de la communauté ecclésiale.

C’est pourquoi saint Jéréme entre de plein droit parmi les grandes figures de I'Eglise antique, dans la période
qui est définie comme le siécle d’or de la Patristique, un véritable pont entre Orient et Occident : il est un ami de
jeunesse de Rufin d’Aquilée, il rencontre Ambroise et entretient une abondante correspondance avec Augustin.
En Orient, il connait Grégoire de Nazianze, Didyme I'Aveugle, Epiphane de Salamine. La tradition
iconographique chrétienne le consacre en le représentant avec Augustin, Ambroise et Grégoire le Grand, parmi
les quatre grands docteurs de I'Eglise d’Occident.

Mes prédécesseurs ont déja voulu rappeler sa figure en diverses circonstances. Il y a un siécle, a 'occasion du
quinziéme centenaire de sa mort, Benoit XV lui a dédié la Lettre encyclique Spiritus Paraclitus (15 septembre
1920), en le présentant au monde comme « doctor maximus explanandis Scripturis »[3]. Plus récemment,
Benoit XVI a présenté dans deux catéchéses successives sa personnalité et ses ceuvres[4]. A présent, pour le
seiziéme centenaire de sa mort, je désire moi aussi rappeler saint Jérbme et proposer a nouveau I'actualité de
son message et de ses enseignements, & partir de sa grande affection pour les Ecritures.

En ce sens, il peut étre mis en parfaite relation, comme guide sir et témoin privilégié, avec la 12éme Assemblée
du Synode des Evéques consacrée a la Parole de Dieu[5], et avec I'Exhortation Apostolique Verbum Domini



26
(VD) de mon prédécesseur Benoit XVI, publiée juste ment en la féte du Saint, le 30 septembre 2010[6].

De Rome a Bethléem

La vie et I'itinéraire personnel de saint Jérdme se consument le long des routes de I'empire romain, entre
I'Europe et I'Orient. Né autour des années 345 a Stridon, aux confins de la Dalmatie et de la Pannonie, dans le
territoire actuel de la Croatie ou de la Slovénie, il recoit une solide éducation dans une famille chrétienne. Selon
'usage de I'époque, il est baptisé a I'Age adulte dans les années ou il est étudiant en rhétorique a Rome, entre
'an 358 et I'an 364. Il devient pendant cette période romaine un insatiable lecteur des textes classiques latins
gu’il étudie sous la conduite des plus illustres maitres en rhétorique du temps.

Ses études terminées, il entreprend un long voyage en Gaule qui le conduit dans la cité impériale de Tréves,
aujourd’hui en Allemagne. C’est la qu’il entre en contact, pour la premiéere fois, avec I'expérience monastique
orientale diffusée par saint Athanase. Il marit ainsi un désir profond qui 'accompagne a Aquilée ou il initie, avec
des amis, « un chceur de bienheureux »[7], une période de vie commune.

Vers I'an 374, passant par Antioche, il décide de se retirer dans le désert de Chalsis pour mener une vie
asceétique plus radicale dans laquelle une grande place est réservée a I'étude des langues bibliques, d’abord le
grec et ensuite I’hébreu. Il se confie a un frére, juif devenu chrétien, qui I'introduit dans la connaissance nouvelle
de la langue hébraique et des sons qu'il trouve « stridents et aspirés »[8].

Le désert, et la vie érémitique qui en résulte, est choisi et vécu par Jérbme dans son sens le plus profond : le
lieu des choix existentiels fondamentaux, d’intimité et de rencontre avec Dieu, ou, dans la contemplation, les
épreuves intérieures, le combat spirituel, il arrive a la connaissance de la fragilité avec une conscience plus
grande de ses limites et de celles d’autrui, et en reconnaissant I'importance des larmes[9]. Il sent ainsi dans le
désert la présence concrete de Dieu, la relation nécessaire de I'étre humain avec lui, sa consolation
miséricordieuse. J'aime rappeler a ce propos une anecdote de tradition apocryphe. Jérdme demande au
Seigneur « Que veux-tu de moi ? ». Et il répond : « Tu ne m’as pas encore tout donné ». « Mais Seigneur, moi je
t'ai donné ceci, ceci et ceci... » - « Il manque une chose » - « Quoi ? » - « Donne-moi tes péchés pour que je
puisse avoir la joie de les pardonner encore »[10].

Nous le retrouvons a Antioche ou il est ordonné prétre par I'évéque Paulin, puis a Constantinople, vers I'an 379,
ou il fait connaissance de Grégoire de Nazianze et ou il poursuit ses études, s’adonne a la traduction en latin
d’'importantes ceuvres grecques (les homélies d’Origene et la Chronique d’Eusébe), respirant le climat du
Concile célébré dans cette ville en 381. Durant ces années, c’est a travers I'étude que sa passion et sa
générosité se révelent. Une inquiétude sacrée le guide et le rend infatigable et passionné dans la recherche : «
Parfois je désespérais, plusieurs fois j'ai abandonné ; mais ensuite je reprenais grace a la décision obstinée
d’apprendre », conduit, par « la semence amere » de ces études, a en recueillir « des fruits savoureux »[11].

Jérdbme revient a Rome en 382 et se met a la disposition du Pape Damase qui, appréciant ses grandes qualités,
en fait un proche collaborateur. La, Jérébme s’engage dans une incessante activité sans oublier la dimension
spirituelle : sur I’Aventin, grace au soutien de femmes de l'aristocratie romaine désireuses de choix
évangéliques radicaux, comme Marcella, Paula et sa fille Eustochia, il crée un cénacle fondé sur la lecture et
I'étude rigoureuse de I'Ecriture. Jérdme est exégéte, enseignant et guide spirituel. Il entreprend en méme temps
une révision des précédentes traductions latines des Evangiles, peut étre aussi d’autres parties du Nouveau
Testament; il continue son travail de traducteur des homélies et des commentaires scripturaires d’Origéne,
déploie une activité épistolaire frénétique, se confronte publiquement avec des auteurs hérétiques, quelquefois
avec exces et intempérance mais toujours guidé sincerement par le désir de défendre la vraie foi et le dépot des
Ecritures.

Cette intense et fructueuse période est interrompue par la mort du Pape Damase. |l se voit contraint de laisser
Rome et, suivi par des amis et quelques femmes désireuses de continuer I'expérience spirituelle de I'étude
biblique commencée, il part pour I'Egypte — ou il rencontre le grand théologien Didyme I'’Aveugle — et la
Palestine, pour s’établir définitivement a Bethléem en 386. |l reprend ses études philologiques, ancrées aux



27

lieux physiques qui ont été le cadre de ces récits. L'importance donnée au lieux saints est mise en évidence non
seulement par son choix de vivre en Palestine, de 386 jusqu’a sa mort, mais aussi par son service des
pélerinages. A Bethléem justement, lieu pour lui privilégié, il fonde prés de la grotte de la Nativité deux
monastéres “jumeaux”, 'un masculin et I'autre féminin, avec des hospices pour I'accueil des pélerins qui arrivent
ad loca sancta, révélant sa générosité a accueillir ceux qui viennent dans cette terre pour voir et toucher les
lieux de I'histoire du salut, unissant ainsi la recherche culturelle a la recherche spirituelle[12].

C’est dans la Sainte Ecriture que, en se mettant a I'écoute, Jérdbme se trouve lui-méme, trouve le visage de Dieu
et celui des freres, et qu'il affine sa prédilection pour la vie communautaire. D’ou son désir de vivre avec des
amis, comme déja au temps d’Aquilée, et de fonder des communautés monastiques, poursuivant I'idéal
cénobitique de vie religieuse qui voit le monastére comme un “gymnase” dans lequel il faut former les personnes
« qui se considérent comme inférieures a tous afin d’étre les premiéres parmi tous », heureuses dans la
pauvreté et capables d’enseigner par leur style de vie. En effet, il estime formateur le fait de vivre « sous la
direction d’un unique supérieur et en compagnie de plusieurs » pour apprendre I’humilité, la patience, le silence
et la mansuétude, dans la conscience que la « vérité n’aime pas les angles obscurs, et ne cherche pas les
chuchoteurs »[13]. Il confesse également « soupirer apres les cellules du monastére, [...] désirer mener, a
I'exemple de la sollicitude de ces fourmis, une vie ou I'on travaille en commun, ou nul ne posséde rien en propre
mais ou tout est a tous »[14].

Jérdbme n’a pas cherché dans I'étude un plaisir éphémére pour lui-méme, mais un exercice de vie spirituelle, un
moyen pour arriver a Dieu. Il a de méme réorganisé sa formation classique pour un service plus mar de la
communauté ecclésiale. Pensons a I'aide qu’il a donnée au Pape Damase, a I'enseignement qu’il a consacré
aux femmes, en particulier I'hnébreu, depuis le premier cénacle sur I’Aventin, au point de faire entrer Paula et
Eustochia « dans les combats des traducteurs »[15] et, chose sans précédent en ce temps, leur permettant de
pouvoir lire et chanter les Psaumes dans la langue d’origine[16].

Une culture, la sienne, est mise au service et réaffirmée comme nécessaire a tout évangélisateur. Il rappelle
ainsi & son ami Népotien: « La parole du prétre doit prendre sa saveur grace a la lecture des Ecritures. Je ne
veux pas que tu sois un déclamateur ou un charlatan par beaucoup de paroles, mais quelqu’un qui comprend la
sainte doctrine (mysterii) et qui connait parfaitement les enseignements (sacramentorum) de ton Dieu. C’est
typique des ignorants de retourner les paroles et de s’accaparer 'admiration du peuple inexpérimenté en parlant
rapidement. Celui qui est sans pudeur explique souvent ce qu’il ne connait pas et prétend étre un grand expert
seulement parce qu’il réussit a persuader les autres »[17].

Jusqu’a sa mort, en 420, Jéréme vit a Bethléem la période la plus féconde et la plus intense, complétement
consacrée a I'étude de I'Ecriture, occupé par I'ceuvre monumentale de traduction de tout '’Ancien Testament &
partir de I'original hébreu. En méme temps, il commente les livres prophétiques, les psaumes, les ceuvres
pauliniennes, il rédige des aides pour I'étude de la Bible. Le précieux travail qui a conflué dans ses ceuvres est
le fruit de confrontations et de collaborations, en partant de la transcription et de la collection des manuscrits
jusqu’a la réflexion et la discussion : « Je n’ai jamais fait confiance a mes propres forces pour étudier les
volumes divins, [...] j’ai 'habitude de poser des questions, méme concernant ce que je croyais savoir, a plus
forte raison sur ce dont je n’étais pas sdr »[18]. C’est pourquoi, conscient de ses limites, il demande un soutien
continuel dans la priere d’intercession pour la réussite de sa traduction des textes sacrés « dans le méme Esprit
ou ils furent écrits »[19]. Il n’oublie pas de traduire aussi des ceuvres d’auteurs indispensables pour le travail
exégétique, comme Origéne, de fagon a « mettre ce matériel a disposition de qui veut approfondir les études
scientifiques »[20].

L’étude de Jérbme est considérée comme un effort accompli au sein de la communauté et au service de la
communauté, un modeéle de synodalité aussi pour nous, pour notre temps et pour les diverses institutions
culturelles de I'Eglise, afin qu’elles soient toujours « un lieu ou le savoir devient service, parce que sans un
savoir qui nait de la collaboration et qui aboutit a la coopération, il N’y a pas de développement véritablement et
intégralement humain »[21]. Le fondement de cette communion est I'Ecriture que nous ne pouvons pas lire seuls
: « La Bible a été écrite par le Peuple de Dieu et pour le Peuple de Dieu, sous l'inspiration de I'Esprit Saint. C’est
seulement dans cette communion avec le Peuple de Dieu, dans ce “nous” que nous pouvons réellement entrer
dans le cceur de la vérité que Dieu lui-méme veut nous dire »[22].



28

La robuste expérience de vie nourrie de la Parole de Dieu a fait que Jérébme est devenu un guide spirituel a
travers une abondante correspondance épistolaire. Il se fait compagnon de voyage, convaincu qu'« il n'y a pas
d’art qui s’apprend sans un maitre ». Comme il I'écrit a Rustique : « Cela je désire te le faire comprendre en te
prenant par la main, comme si jétais un marin qui, ayant fait I'expérience de nombreux naufrages, tente
d’instruire un navigateur inexpérimenté »[23]. De ce coin pacifique du monde, il suit 'humanité a une époque de
grands bouleversements, marquée par des événements comme le sac de Rome de 410 qui I'a profondément
affecté.

Il confie aux Lettres les polémiques doctrinales, toujours pour la défense de la vraie foi, se révélant homme de
relations vécues avec force et douceur, avec un plein engagement, sans formes édulcorées, et faisant
I'expérience que « 'amour n’a pas de prix »[24]. Il vit ainsi ses affections avec fougue et sincérité. Cette
implication dans les situations dans lesquelles il vit et ceuvre s’observe aussi dans le fait qu’il offre son travail de
traduction et de commentaire comme munus amicitize. C’est un don qu'’il fait avant tout aux amis destinataires et
dédicataires de ses ceuvres, amis auxquels il demande de les lire avec un ceil amical plutot que critique, et aussi
aux lecteurs, ses contemporains et ceux de tous les temps[25].

Il achéve les derniéres années de sa vie dans la lecture orante personnelle et communautaire de I'Ecriture, dans
la contemplation, dans le service des fréres a travers ses ceuvres. Tout cela a Bethléem, prés de la grotte ou le
Verbe fut enfanté par la Vierge, conscient qu’est « heureux celui qui porte dans son intimité la croix, la
résurrection, le lieu de la naissance et de I'ascension du Christ ! Heureux celui qui a Bethléem dans son cceur,
coeur dans lequel le Christ nait chaque jour ! »[26].

La clé sapientielle de son portrait

Pour une meilleure compréhension de la personnalité de saint Jéréme, il est nécessaire de conjuguer deux
dimensions caractéristiques de son existence de croyant : d’'un cbté, I'absolue et rigoureuse consécration a
Dieu, avec le renoncement a toute satisfaction humaine par amour du Christ crucifié (cf. 7Co 2, 2 ; Phil 3, 8.10) ;
de l'autre, 'engagement pour I'étude assidue, visant exclusivement une compréhension toujours plus profonde
du mystére du Seigneur. C’est justement ce double témoignage, admirablement offert par saint Jérbme, qui est
proposé comme modéle : avant tout aux moines, afin que celui qui vit d’ascése et de priére soit invité a se
consacrer a I'enfantement assidu de la recherche et de la pensée ; puis aux chercheurs qui doivent se rappeler
que le savoir est religieusement valide seulement s’il se fonde sur 'amour exclusif de Dieu, sur le dépouillement
de toute ambition humaine et de toute aspiration mondaine.

Ces dimensions ont été transposées dans le domaine de I'histoire de I'art ou la présence de saint Jérédme est
fréquente : de grands maitres de la peinture occidentale nous ont laissé leurs représentations. Nous pourrions
organiser les diverses typologies iconographiques suivant deux lignes distinctes. L’une le définit surtout comme
moine et pénitent, avec un corps sculpté par le jeline, retiré dans des zones désertiques, a genoux ou prosterné
a terre, dans de nombreux cas serrant une pierre dans la main droite pour se frapper la poitrine, et les yeux
tournés vers le crucifix. Dans cette ligne se situe le touchant chef-d’ceuvre de Léonard de Vinci conservé a la
Pinacothéque Vaticane. Une autre facon de représenter Jéréme est celle qui nous le montre en vétements de
chercheur, assis a son écritoire pour traduire et commenter la Sainte Ecriture, entouré de volumes et de
parchemins, investi de la mission de défendre la foi a travers la pensée et I'écrit. Albrecht Durer, pour citer un
autre exemple illustre, I'a représenté plus d’'une fois dans cette attitude.

Les deux aspects évoqués ci-dessus se retrouvent liés dans la toile du Caravage qui se trouve galerie Borghése
a Rome : dans une scene unique, le vieil ascéte est présenté sommairement vétu d’un tissu rouge, avec un
crane sur la table, symbole de la vanité des réalités terrestres ; mais en méme temps est aussi puissamment
représentée la qualité du chercheur qui tient les yeux fixés sur le livre pendant que sa main trempe la plume
dans I'encrier, geste caractéristique de I'écrivain.

De maniére analogue — une maniéere que jappellerais sapientielle — nous devons comprendre le double profil du
parcours biographique de Jérbme. Quand, en vrai “Lion de Bethléem”, il exagérait dans les tons, il le faisait pour
la recherche d’une vérité dont il était prét a se faire le serviteur inconditionnel. Et comme il 'explique lui-méme



29

dans le premier de ses écrits, Vie de Saint Paul, ermite de Thebes, les lions sont capables d’« énormes
rugissements » mais aussi de larmes[27]. Pour ce motif, ces deux physionomies qui apparaissent comme
juxtaposées sont en réalité des éléments avec lesquels I'Esprit Saint lui a permis de mdrir son unité intérieure.

Amour pour la Sainte Ecriture

Le trait particulier de la figure spirituelle de saint Jérbme demeure certainement son amour passionné pour la
Parole de Dieu transmise a I'Eglise dans la Sainte Ecriture. Si tous les Docteurs de I'Eglise — et en particulier
ceux de la premiére époque chrétienne — ont puisé explicitement dans la Bible les contenus de leurs
enseignements, Jérébme I'a fait de fagon plus systématique et, pour certains aspects, unique.

Les exégetes ont découvert ces derniers temps le génie narratif et poétique de la Bible, exaltée a juste titre pour
sa qualité expressive. Jérdme souligne au contraire dans I'Ecriture le caractére plutét humble de la révélation de
Dieu, exprimée dans la nature rude et presque primitive de la langue hébraique en comparai son au raffinement
du latin cicéronien. Ce n’est donc pas par go(t esthétique qu'il se consacre & I'étude de la Sainte Ecriture mais
seulement — comme on le sait bien — pour qu’elle 'améne a connaitre le Christ, parce que l'ignorance des
Ecritures est ignorance du Christ[28].

Jérdme nous enseigne qu'il ne faut pas étudier seulement les Evangiles, et ce n’est pas seulement la tradition
apostolique présente dans les Actes des Apétres et dans les Lettres qui doit é&tre commentée. En effet, I’Ancien
Testament est tout entier indispensable pour pénétrer dans la vérité et dans la richesse du Christ[29]. Les pages
évangeéliques elles-mémes l'attestent : elles nous parlent de Jésus comme d’un Maitre qui, pour expliquer son
mystére, recourt a Moise, aux Prophétes et aux Psaumes (cf. Lc 4, 16-21 ; 24, 27.44-47). La prédication de
Pierre et de Paul, dans les Actes des Apétres, s’enracine aussi de fagon emblématique dans les anciennes
Ecritures. Sans elles la figure du Fils de Dieu, le Messie Sauveur, ne peut pas étre pleinement comprise.
L’Ancien Testament ne doit pas étre considéré comme un vaste répertoire de citations qui démontrent
I'accomplissement des prophéties en la personne de Jésus de Nazareth. Plus radicalement, c’est seulement a la
lumiére des “figures” vétérotestamentaires qu'il est possible de connaitre en plénitude le sens de I'événement du
Christ qui s’est accompli dans sa mort et dans sa résurrection. D’ou la nécessité de redécouvrir, dans la pratique
catéchétique et dans la prédication tout comme dans les traités théologiques, I'apport indispensable de I'’Ancien
Testament qui doit étre lu et assimilé comme une précieuse nourriture (cf. Ez 3, 1-11 ; Ap 10, 8-11)[30].

Le dévouement total de Jérdbme & I'Ecriture se manifeste sous une forme expressive passionnée, semblable a
celle des anciens prophétes. C’est chez eux que notre Docteur puise le feu intérieur qui devient un verbe
impétueux et explosif (cf. Jr5, 14 ;20,9 ;23,29 ; MI3,2; Sir48,1; Mt3, 11 ; Lc 12, 49), nécessaire pour
exprimer le zéle ardent du serviteur pour la cause de Dieu. Dans le sillage d’Elie, de Jean Baptiste et de I'apbtre
Paul, 'indignation envers le mensonge, I'hypocrisie et les fausses doctrines enflamme le discours de Jérbme, le
rendant provocateur et rude en apparence. La dimension polémique de ses écrits se comprend mieux s’ils sont
lus comme une sorte de moulage et d’actualisation de la plus authentique tradition prophétique. Jérbme est
donc un modéle de témoignage inflexible de la vérité, qui assume la sévérité du reproche pour mener a la
conversion. Par I'intensité des locutions et des images, le courage du serviteur se manifeste qui ne veut pas
plaire aux hommes mais exclusivement a son Seigneur (Ga 1, 10) pour lequel il a consumé toute son énergie
spirituelle.

L’étude de la Sainte Ecriture

L’amour passionné de saint Jérdme pour les divines Ecritures est empreint d’obéissance. Obéissance avant tout
envers Dieu qui s’est communiqué par des paroles qui exigent une écoute respectueuse[31], et, en
conséquence, obéissance envers ceux qui représentent dans I'Eglise la tradition vivante interprétative du
message révélé. « L'obéissance de la foi » (Rm 1, 5; 16, 26) toutefois n’est pas une simple réception passive
de ce qui est connu. Elle exige au contraire 'engagement actif de la recherche personnelle. On peut considérer
saint Jérbme comme un “serviteur” de la Parole, fidéle et laborieux, consacré entierement a favoriser chez ses
fréeres dans la foi une compréhension plus adéquate du “dépét” sacré qui leur est confié (cf. 7Tm 6, 20 ; 2Tm 1,
14). Sans l'intelligence de ce qui a été écrit par les auteurs inspirés, la parole de Dieu elle-méme est privée



30

d’efficacité (cf. Mt 13, 19) et I'amour pour Dieu ne peut en résulter.

Aujourd’hui, les pages bibliques ne sont pas toujours immédiatement accessibles. Comme il est dit dans Isaie
(29, 11), méme pour ceux qui savent “lire” — c’est-a-dire qui ont eu une formation intellectuelle suffisante — le
livre sacré apparait “scellé”, fermé hermétiquement a l'interprétation. C’est pourquoi il est nécessaire
gu’intervienne un témoin compétent qui apporte la clé libératrice, celle du Christ Seigneur, le seul capable de
briser les sceaux et d’ouvrir le livre (cf. Ap 5, 1-10) afin de révéler la prodigieuse effusion de la grace (cf. Lc 4,
17-21). Nombreux — méme parmi les chrétiens pratiquants — sont ceux qui déclarent ouvertement ne pas étre
capables de lire (cf. Is 29, 12), non par analphabétisme mais parce qu’ils ne sont pas préparés au langage
biblique, a ses modes d’expression et aux traditions culturelles antiques. C’est pourquoi le texte biblique s’avere
indéchiffrable, comme s’il avait été écrit dans un alphabet inconnu et dans une langue obscure.

La médiation de I'interpréte s’avére donc nécessaire, qui exerce sa fonction “diaconale” en se mettant au service
de celui qui ne réussit pas & comprendre le sens de ce qui a été écrit prophétiquement. A ce propos, I'image qui
peut étre évoquée est celle du diacre Philippe, suscité par le Seigneur pour aller a la rencontre de I'eunuque qui,
sur son char, est en train de lire un passage d’Isaie (53, 7-8) mais sans pouvoir en percer le sens. «
Comprends-tu donc ce que tu lis ? », demande Philippe; et 'eunuque répond : « Et comment le pourrais-je, si
personne ne me guide? » (Ac 8, 30-31)[32].

Jérdme est notre guide tant parce que, comme I'a fait Philippe (cf. Ac 8, 35), il conduit chaque lecteur au
mystére de Jésus, que parce qu'il assume de fagon responsable et systématique les méditations exégétiques et
culturelles nécessaires pour une lecture correcte et fructueuse des Saintes Ecritures[33]. Il a utilisé de maniére
concordante et sage toutes les ressources méthodologiques qui étaient disponibles a son époque historique
pour orienter vers une juste compréhension de I'Ecriture inspirée : la compétence dans les langues dans
lesquelles la Parole de Dieu a été transmise, I'analyse soignée et I'évaluation des manuscrits, la recherche
archéologique ponctuelle, en plus de la connaissance de I'histoire de I'interprétation.

Une telle dimension exemplaire de I'activité de saint Jéréme est plus que jamais importante, méme dans I'Eglise
d’aujourd’hui. Si, comme nous I'enseigne Dei Verbum, la Bible constitue pour « la théologie sacrée comme son
ame »[34] et comme le nerf spirituel de la pratique religieuse chrétienne[35], alors il est indispensable que
I'action interprétative de la Bible soit soutenue par des compétences spécifiques.

Acette fin, les centres d’excellence de recherche biblique (comme I'Institut Pontifical Biblique de Rome, et, a
Jérusalem, I'Ecole Biblique et le Studium Biblicum Franciscanum) et patristique (comme I’Agostinianum de
Rome) sont certainement utiles, mais chaque faculté de théologie doit aussi s’engager afin que I'enseignement
de la Sainte Ecriture soit programmé de maniére a assurer aux étudiants une capacité interprétative
compétente, soit dans I'exégése des textes, soit dans les synthéses de théologie biblique. La richesse de
I'Ecriture est malheureusement ignorée ou minimisée par beaucoup, parce que les bases essentielles de
connaissance ne leur ont pas été fournies. A coté d’un développement des études ecclésiastiques destinées
aux prétres et aux catéchistes qui valorisent de maniére plus adéquate la compétence dans les Saintes
Ecritures, il faut donc promouvoir une formation étendue a tous les chrétiens, pour que chacun devienne
capable d’ouvrir le livre sacré et d’en tirer les fruits inestimables de sagesse, d’espérance et de vie[36].

Je voudrais rappeler ici ce qui a été dit par mon prédécesseur dans I'Exhortation apostolique Verbum Domini : «
La sacramentalité de la Parole se comprend alors par analogie a la présence réelle du Christ sous les espéces
du pain et du vin consacrés [...] Sur 'attitude a avoir aussi bien envers I'Eucharistie qu’envers la Parole de Dieu,
saint Jéréme affirme : “Nous lisons les Saintes Ecritures. Je pense que I'Evangile est le Corps du Christ ; je
pense que les Saintes Ecritures sont son enseignement. Et quand il dit : si vous ne mangez pas la chair du Fils
de 'homme, et si vous ne buvez pas son sang (Jn 6, 53), ses paroles se réferent au Mystére [eucharistique],
toutefois, le corps du Christ et son sang sont vraiment la Parole de I'Ecriture, c’est I'enseignement de Dieu”

»[37].

Malheureusement, dans de nombreuses familles chrétiennes, personne ne se sent en mesure — comme c’est au
contraire prescrit dans la Torah (cf. Dt 6, 6) — de faire connaitre la Parole de Dieu aux enfants dans toute sa



31

beauté, avec toute sa force spirituelle. C’est pourquoi j'ai voulu instituer le Dimanche de la Parole de Dieu[38],
en encourageant la lecture orante de la Bible et la familiarité avec la Parole de Dieu[39]. Toute autre
manifestation de religiosité sera ainsi enrichie de sens, sera guidée dans la hiérarchie des valeurs et sera
orientée vers ce qui constitue le sommet de la foi : la pleine adhésion au mystére du Christ.

La Vulgate

Le « fruit le plus doux des semailles difficiles »[40] de I'’étude du grec et de I'hébreu effectuée par Jérdme est la
traduction de I'Ancien Testament en latin a partir de I'original hébreu. Jusque-Ia, les chrétiens de I'empire romain
pouvaient lire intégralement la Bible seulement en grec. Les livres du Nouveau Testament avaient été écrits en
grec, et il existait une version compléte de I’Ancien Testament, appelée Septuaginta (autrement dit, la version
des 70) faite par la communauté hébraique d’Alexandrie autour du lléme siécle avant J.C. Par contre, pour les
lecteurs de langue latine, il n’y avait pas de version compléte de la Bible dans cette langue, mais seulement
quelques traductions, partielles ou incomplétes, a partir du grec. Il revient le mérite a Jérbme, et apres lui a ses
continuateurs, d’avoir entrepris une révision et une nouvelle traduction de toute I'Ecriture. Ayant initié¢ & Rome la
révision des Evangiles et des Psaumes, avec I'encouragement du Pape Damase, Jérdme commenca dans sa
retraite de Bethléem la traduction de tous les livres vétérotestamentaires, directement a partir de I'hébreu : une
ceuvre poursuivie durant des années.

Pour mener a bien ce travail de traduction, Jéréme mit a profit sa connaissance du grec et de I’hébreu ainsi que
sa solide formation latine, et il se servit des instruments philologiques qu'il avait a disposition, en particulier les
Hexapla d’Origéne. Le texte final conjuguait la continuité dans les formules, désormais entrées dans l'usage
commun, avec une fidélité plus grande a la dictée hébraique, sans sacrifier I'élégance de la langue latine. Le
résultat est un vrai monument qui a marqué I'histoire culturelle de 'Occident en en modelant le langage
théologique. La traduction de Jérbme, certains refus initiaux ayant été dépassés, est immédiatement devenue
un patrimoine commun aussi bien des savants que du peuple chrétien, d’ou le nom de Vulgate[41]. L'Europe du
Moyen Age a appris a lire, a prier et a raisonner sur les pages de la Bible traduite par Jérbme. « La Sainte
Ecriture est devenue ainsi une sorte d“immense vocabulaire” (P. Claudel) et d“atlas iconographique” (M.
Chagall), ou la culture et I'art chrétien ont puisé »[42]. La littérature, les arts, et aussi le langage populaire ont
puisé constamment dans la version de la Bible de Jérbme en nous laissant des trésors de beauté et de
dévotion.

C’est par rapport a ce fait incontestable que le Concile de Trente a établi le caractére “authentique” de la
Vulgate dans le décret Insuper en rendant hommage & l'usage séculaire que I'Eglise en avait fait et en en
attestant la valeur comme instrument pour I'étude, la prédication et les discussions publiques[43]. Toutefois, il ne
cherchait pas a minimiser I'importance des langues originales, comme Jérédme ne cessait de le rappeler, ni
encore moins a interdire a I'avenir de nouvelles entreprises de traduction intégrale. Saint Paul VI, en recueillant
le mandat des Peres du Concile Vatican Il, a voulu que le travail de révision de la traduction de la Vulgate soit
mené & terme et mis & la disposition de toute 'Eglise. C’est ainsi que saint Jean-Paul Il, dans la Constitution
apostolique Scripturarum thesaurus[44], a promulgué I'édition typique appelée Neovulgate en 1979.

La traduction comme inculturation

Avec sa traduction, Jérébme a réussi a “inculturer” la Bible dans la langue et dans la culture latines, et son
opération est devenue un paradigme permanent pour 'action missionnaire de I'Eglise. En effet, « quand une
communauté accueille 'annonce du salut, 'Esprit Saint féconde sa culture avec la force transformante de
I'Evangile »[45], et il s’instaure ainsi une sorte de circularité : de méme que la traduction de Jéréme est débitrice
de la langue et de la culture des classiques latins dont les marques sont bien visibles, elle est devenue a son
tour, avec son langage et son contenu symbolique et imagé, un élément créateur de culture.

L’'ceuvre de traduction de Jérbme nous enseigne que les valeurs et les formes positives de chaque culture
représentent un enrichissement pour toute I'Eglise. Les divers modes selon lesquels la Parole de Dieu est
annoncée, comprise et vécue & chaque nouvelle traduction, enrichissent I'Ecriture elle-méme, puisque, selon la
fameuse expression de Grégoire Le Grand, elle grandit avec le lecteur[46] en recevant tout au long des siecles



32

de nouveaux accents et de nouvelles sonorités. L’intégration de la Bible et de 'Evangile dans les diverses
cultures fait que 'Eglise se manifeste de plus en plus comme « I'’épouse qui se pare de ses bijoux (sponsa
ornata monilibus suis) » (Is 61, 10). Et elle atteste en méme temps que la Bible a besoin d’étre constamment
traduite dans les catégories linguistiques et mentales de chaque culture et de chaque génération, y compris
dans la culture sécularisée globale de notre temps[47].

Il a été rappelé, a raison, qu'’il est possible d’établir une analogie entre la traduction en tant qu’acte d’hospitalité
linguistique, et d’autres formes d’accueil[48]. C’est pourquoi la traduction n’est pas un travail qui regarde
uniqguement le langage, mais qui correspond, en vérité, a une décision éthique plus ample qui se connecte a la
vision entiére de la vie. Sans traduction, les différentes communautés linguistiques seraient dans I'impossibilité
de communiquer entre elles. Nous fermerions les uns aux autres les portes de I'histoire et nous nierions la
possibilité de construire une culture de la rencontre[49]. En effet, sans traduction, on ne donne pas hospitalité,
au contraire, les pratiques d’hostilité se renforcent. Le traducteur est un constructeur de ponts. Que de
jugements inconsidérés, que de condamnations et de conflits naissent du fait que nous ignorons la langue des
autres et que nous ne nous appliquons pas, avec une espérance tenace, a cette preuve d’amour sans fin qu’est
la traduction !

Jérdbme a di aussi contester la pensée dominante de son temps. Si, a 'aube de I'empire romain connaitre le
grec était relativement commun, cela était devenu quelque chose de rare, déja a son époque. Il a pu cependant
étre un des meilleurs connaisseurs de la langue et de la littérature grecques chrétiennes et il a entrepris un
voyage encore plus difficile en solitaire quand il s’est consacré a I'étude de 'hébreu. Si, comme il a été écrit, «
les limites de mon langage sont les limites de mon monde »[50], nous pouvons dire que nous devons au
polyglottisme de saint Jérdme une compréhension plus universelle du christianisme et, en méme temps, plus
cohérente avec ses sources.

Avec la célébration du centenaire de la mort de saint Jéréme, le regard se tourne vers I'extraordinaire vitalité
missionnaire exprimée par la traduction de la Parole de Dieu en plus de trois mille langues. Nombreux sont les
missionnaires auxquels on doit la précieuse ceuvre de publication de grammaires, de dictionnaires et autres
instruments linguistiques qui offrent les fondements a la communication humaine et sont un véhicule pour le «
réve missionnaire d’arriver a tous »[51]. Il est nécessaire de valoriser tout ce travail et d’y investir, en contribuant
au dépassement des frontiéres de I'incommunicabilité et de I'absence de rencontre. Il reste beaucoup a faire.
Comme il a été affirmé, il n'existe pas de compréhension sans traduction[52] : nous ne nous comprendrions pas
nous-mémes ni les autres.

Jéréme et la Chaire de Pierre

Jérébme a toujours eu un rapport particulier avec la ville de Rome : Rome est le port spirituel auquel il retourne
continuellement. A Rome s’est formé I'humaniste et s’est forgé le chrétien ; il est homo romanus. Ce lien se
réalise de fagon tout a fait particuliere par le latin, la langue de I'Urbe, dont il a été maitre et amateur. Mais
Jérdme est surtout lié a 'Eglise de Rome et, plus particuliérement, & la Chaire de Pierre. La tradition
iconographique I'a représenté de fagon anachronique avec la pourpre cardinalice pour signaler son
appartenance au presbyterium de Rome a c6té du Pape Damase. C’est a Rome qu’il a commenceé la révision de
la traduction. Et quand les jalousies et les incompréhensions I'ont forcé a laisser I'Urbe, il est resté toujours
fortement lié a la Chaire de Pierre.

Pour Jéréme, 'Eglise de Rome est le terrain fécond ou la semence du Christ porte du fruit en abondance[53].
Dans une époque mouvementée ou la tunique sans couture de I'Eglise est souvent déchirée par les divisions
entre chrétiens, Jérdme regarde la Chaire de Pierre comme un point de référence sir : « Moi qui ne vais a la
suite de personne si ce n'est du Christ, je m’unis en communion & la Chaire de Pierre. Je sais que I'Eglise est
édifiée sur ce roc ». En pleine dispute contre les ariens, il écrit a Damase : « Celui qui ne rassemble pas avec
toi, disperse, celui qui n’est pas du Christ, est de I'antéchrist »[54]. C’est pourquoi il peut aussi affirmer : « Celui
qui est uni a la Chaire de Pierre, est des miens »[55].

Jérbme s’est souvent vu impliqué dans de violentes disputes pour la cause de la foi. Son amour pour la vérité et



33

I'ardente défense du Christ I'ont peut-étre porté a exagérer dans la violence verbale, dans ses lettres et dans
ses écrits. Cependant, il a vécu orienté vers la paix : « La paix je la veux moi aussi ; non seulement je la désire
mais je l'implore ! Mais j'entends par la la paix du Christ, la paix authentique, une paix sans résidus d’hostilité,
une paix qui ne couve pas en soi la guerre ; non pas la paix qui assujettit les adversaires, mais celle qui unit
dans 'amitié ! »[56].

Notre monde a besoin plus que jamais du médicament de la miséricorde et de la communion. Permettez-moi de
répéter une fois encore : donnons un témoignage de communion fraternelle qui devienne attrayant et
lumineux[57]. « A ceci tous reconnaitront que vous étes mes disciples : si vous avez de I'amour les uns pour les
autres » (Jn 13, 35). C’est ce que Jésus a demandé dans une priére intense au Pére : « Qu’ils soientun [...] en
nous, afin que le monde croie » (Jn 17, 21).

Aimer ce que Jérébme a aimé

En conclusion de cette lettre, je désire adresser un dernier appel a chacun. Parmi les nombreux éloges
postérieurs rendus a saint Jérdbme, il y a celui du fait qu’il n’est pas simplement considéré comme un des plus
grands amateurs de la “bibliothéque” dont se nourrit le christianisme au fil du temps, a commencer par le trésor
des Saintes Ecritures. On peut lui appliquer ce que lui-méme écrivait de Népotien : « Avec la lecture assidue et
la méditation constante, il avait fait de son coeur une bibliothéque du Christ »[58]. Jérébme n’a ménagé aucun
effort pour enrichir sa propre bibliothéque dans laquelle il a toujours vu un laboratoire indispensable a
l'intelligence de la foi et a la vie spirituelle. En cela, il constitue un exemple admirable pour le présent. Mais il est
allé au-dela. Pour lui, I'étude ne s’est pas limitée aux années de jeunesse de la formation, elle a été un
engagement constant, une priorité de chaque jour de sa vie. En somme, nous pouvons affirmer qu’il a assimilé
une bibliothéque entiére et qu’il est devenu un dispensateur du savoir pour beaucoup d’autres. Postumien, qui a
voyageé en Orient au IVéme siecle a la découverte des mouvements monastiques, a été un témoin oculaire du
style de vie de Jéréme auprés duquel il a séjourné pendant quelques mois, et il I'a décrit ainsi : « Il est tout
entier dans la lecture, tout entier dans les livres ; il ne se repose ni de jour ni de nuit ; toujours il lit ou écrit
quelque chose »[59].

Ace propos, je pense souvent & I'expérience qu’un jeune peut faire aujourd’hui en entrant dans une bibliothéque
de sa ville, ou sur un site internet, y cherchant le secteur des livres religieux. C’est un secteur qui, lorsqu’il
existe, est non seulement marginal dans la plupart des cas mais aussi dépourvu d’ceuvres consistantes. En
examinant ces rayons, ou ces pages en ligne, un jeune pourra difficilement comprendre comment la recherche
religieuse peut étre une aventure passionnante qui unit la pensée et le coeur ; comment la soif de Dieu a
enflammé de grand esprits tout au long des siécles jusqu’aujourd’hui ; comment la maturation de la vie
spirituelle a contaminé des théologiens et des philosophes, des artistes et des poétes, des historiens et des
scientifiques. Un des problémes actuels, et pas seulement de la religion, est 'analphabétisme : le manque de
connaissances herméneutiques qui nous rendent interprétes et traducteurs crédibles de notre propre tradition
culturelle. Je veux lancer spécialement aux jeunes un défi : partez a la recherche de votre héritage. Le
christianisme vous rend héritiers d’un patrimoine culturel inégalable dont vous devez prendre possession.
Passionnez-vous de cette histoire qui est vbtre. Osez fixer le regard sur Jérbme, ce jeune inquiet qui, comme le
personnage de la parabole de Jésus, vend tout ce qu'’il posséde pour acheter « la perle de grand prix » (Mt 13,
46).

Vraiment, Jérébme est la « Bibliothéque du Christ », une bibliothéque pérenne, qui, seize siécles plus tard,
continue a nous enseigner ce que signifie 'amour du Christ, un amour indissociable de la rencontre avec sa
Parole. C’est pourquoi le centenaire actuel est un appel a aimer ce que Jérdme a aimé, en redécouvrant ses
écrits et en se laissant toucher par I'impact d’'une spiritualité qui peut étre décrite, dans son noyau le plus vital,
comme le désir inquiet et passionné d’'une connaissance plus grande du Dieu de la Révélation. Comment ne
pas entendre, aujourd’hui, ce a quoi Jérbme incitait incessamment ses contemporains : « Lis souvent les
Divines Ecritures ; ou plutdt, que tes mains ne déposent jamais le livre saint »[60] !

Un exemple lumineux est la Vierge Marie, évoquée par Jérdme surtout dans sa maternité virginale mais aussi
dans son attitude de lectrice orante de I'Ecriture. Marie méditait dans son coeur (cf. Lc 2, 19.51) « parce qu'elle



34

était sainte et avait lu les Saintes Ecritures, elle connaissait les prophétes et se rappelait ce que I'ange Gabriel
lui avait annoncé et ce qui avait été prédit par les prophetes [...], elle voyait le nouveau-né qui était son enfant,
son fils unique qui était couché et pleurait dans cette créche, mais celui qu’elle voyait vraiment couché était le
Fils de Dieu, ce qu’elle voyait elle le comparait avec ce qu’elle avait lu et entendu »[61]. Confions-nous a elle,
qui, mieux que tout autre, peut nous enseigner comment lire, méditer, prier et contempler Dieu qui se fait
présent dans notre vie sans jamais se lasser.

Donné a Rome, Saint Jean de Latran, le 30 septembre 2020, mémoire de saint Jéréme, en la huitieme année de
mon pontificat.

FRANCOIS

[1] « Deus qui beato Hieronymo presbitero suavem et vivum Scripturae sacrae affectum tribuisti, da, ut populus
tuus verbo tuo uberius alatur et in eo fontem vitae inveniet », Collecta Missae Sancti Hieronymi, Missale
Romanum, editio typica tertia, Civitas Vaticana 2002.

[2] Epistula (Ep. dans la suite) 22, 30 : CSEL 54, p. 190.
[3] AAS 12 (1920), pp. 385-423.
[4] Cf. Audiences Générales des 7 et 14 novembre 2007 : Insegnamenti, 111, 2 (2007), pp. 553-556 ; 586-591.

[5] Synode des Evéques, Message au Peuple de Dieu de la 12eme assemblée générale ordinaire (24 octobre
2008).

[6] Cf. AAS 102 (2010), pp. 681-787.
[7]1 Chronicum 374 : PL 27, 697-698.
[8] Ep. 125,12 : CSEL 56, p. 131.
[9] Cf. Ep. 122, 3 : CSEL 56, p. 63.

[10] Cf. Méditation matinale, 10 décembre 2015. L’anecdote est rapportée dans A. Louf, Sotto la guida dello
Spirito, Qiqaion, Magnano (Bl) 1990, pp. 154-155.

[11] Cf. Ep. 125, 12 : CSEL 56, p. 131.
[12] Cf. VD, n. 89 : AAS 102 (2010), pp. 761-762.
[13] Ep. 125, 9.15.19 : CSEL 56, pp. 128.133-134.139.

[14] Vita Malchi monachi captivi, 7, 3 : PL 23, 59-60 ; in Trois vies de moines (Paul, Malchus, Hilarion). Sources
Chrétiennes 508, p. 203.

[15] Praef. Esther 2 : PL 28, 1505.

[16] Cf. Ep. 108, 26 : CSEL 55, pp. 344-345.



35
[17] Ep. 52, 8 : CSEL 54, pp. 428-429 ; cf VD, n. 60 : AAS 102 (2010), p. 739.

[18] Praef. Paralipomenon LXX, 1.10-15 : Sources chrétiennes, 592, p. 340.

[19] Praef. in Pentateuchum : PL 28, 184.

[20] Ep. 80, 3 : CSEL 55, p. 105.

[21] Message a l'occasion de la 24éme séance solennelle publique des Académies Pontificales, 4 décembre
2019 : L’Osservatore Romano, 6 décembre 2019, p. 8.

[22] VD, n. 30 : AAS 102 (2010), p. 709.

[23] Ep. 125, 15.2 : CSEL 56, pp. 133.120.

[24] Ep. 3, 6 : CSEL 54, p. 18.

[25] Cf. Praef. Josue, 1, 9-12 : Sources chrétiennes 592, p. 316.

[26] Homilia in Psalmum 95 : PL 26, 1181. cf. S. Girolamo, 59 Omelie sui Salmi (1-115), a cura di A. Capone,
Opere di Gerolamo IX/1, Citta Nuova, Roma 2018, p. 357.

[27] Cf. Vita S. Pauli primi eremitae, 16, 2 : PL 23, 28 ; in Trois vies de moines, Sources chrétiennes 508,
pp.177-178.

[28] Cf. In Isaiam Prol. : PL 24, 17. S. Girolamo, Commento a Isaia (1-4), a cura di R. Maisano, Opere di
Girolamo IV/1, Citta Nuova, Roma 2013, pp. 52-53.

[29] Cf. Conc. CEcum. VAT. I, Const. dogm. Dei Verbum, n. 14.

[30] CF. ibid..

[31] CF. ibid., n. 7.

[32] Cf. S. Girolamo, Ep. 53, 5: CSEL 54, 451 : Le Lettere, a cura di S. Cola, Il, Citta Nuova, Roma 1997, p. 54.

[33] Cf. Conc. CEcum. Vat. Il, Const. Dogm. Dei Verbum, n. 12.

[34] Ibid., n. 24.

[35] Cf. Ibid., n. 25.

[36] Cf. ibid., n. 21.

[37] N. 56 ; cf. In Psalmum 147 : CCL 78, 337-338. Cf. S. Girolamo, 59 Omelie sui Salmi (119-149), a cura di a.
Capone, Opere di Girolamo 1X/2, Citta Nuova, Roma 2018, p. 171.

[38] Cf. Lett. ap. en forme de Motu Proprio Aperuit illis, 30 septembre 2019.

[39] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, nn.152.175 : AAS 105 (2013), pp. 1083-1084.1093.



36
[40] Cf. Ep. 52,3 : CSEL 54, p. 417.

[41] Cf. VD, n. 72 : AAS 102 (2010), pp. 746-747.

[42] S. Jean Paul Il, Lettre aux artistes (4 avril 1999), 5 : AAS 91 (1999), pp. 1159-1160.

[43] Cf. Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum, n. 1506.

[44] 25 avril 1979 : AAS 71 (1979), pp. 557-559.

[45] Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 116 : AAS 105 (2013), p. 1068.

[46] Hom. In Ezech. |, 7 : PL 76, 843D.

[47] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 116 : AAS 105 (2013), p. 1068.

[48] Cf. P. Ricceur, Sur la traduction, Bayard, Paris 2004

[49] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 24 : AAS 105 (2013), pp. 1029-1030.

[50] L. Wittgenstein, Tractus logico-philosophicus, 5.6.

[51] Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 31 : AAS 105 (2013), p. 1033.

[52] Cf. G. Steiner, After babel. Aspects of language and translation, Oxford University press, New York 1975.

[53] Cf. Ep. 15, 1 : CSEL 54, p. 63.

[54] Ibid., 15, 2 : CSEL 54, pp. 62-64.

[55] Ibid., 16, 2 : CSEL 54, p. 69.

[56] Ibid., 82, 2 : CSEL 55, p. 109.

[57] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 99 : AAS 105 (2013), p. 1061.

[58] Ep. 60, 10 : CSEL 54, p. 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus |, 9,5 : Sources Chrétiennes 510, pp. 136-138.

[60] Ep. 52, 7 : CSEL 54, p. 426.

[61] Homilia de nativitate Domini IV : PL Suppl. 2, 191.

[01133-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

APOSTOLIC LETTER



37

Scripturae Sacrae Affectus
OF THE HOLY FATHER
FRANCIS
ON THE SIXTEEN HUNDREDTH ANNIVERSARY OF THE DEATH OF SAINT JEROME

Devotion to sacred Scripture, a “living and tender love” for the written word of God: this is the legacy that Saint
Jerome bequeathed to the Church by his life and labours. Now, on the sixteen hundredth anniversary of his
death, those words taken from the opening prayer of his liturgical Memorial[1]give us an essential insight into
this outstanding figure in the Church’s history and his immense love for Christ.That “living and tender love”
flowed, like a great river feeding countless streams, into his tireless activity as a scholar, translator and
exegete.Jerome’s profound knowledge of the Scriptures, his zeal for making their teaching known, his skill as an
interpreter of texts, his ardent and at times impetuous defence of Christian truth, his asceticism and harsh
eremitical discipline, his expertise as a generous and sensitive spiritual guide — all these make him, sixteen
centuries after his death, a figure of enduring relevance for us, the Christians of the twenty-first century.

Introduction

On 30 September420, Saint Jerome died in Bethlehem, in the community that he had founded near the grotto of
the Nativity.He thus entrusted himself to the Lord whom he had always sought and known in the Scriptures, the
same Lord whom, as a Judge, he had already encountered in a feverish dream, possibly during the Lenten
season of 375.That dream proved to be a decisive turning point in his life, an occasion of conversion and change
in outlook.He saw himself dragged before the Judge.As he himself recalled: “Questioned about my state, |
responded that | was a Christian.But the Judge retorted: ‘You lie'You are a Ciceronian, not a

Christian™.[2]Jerome had loved from his youth the limpid beauty of the Latin classics, whereas the writings of the
Bible had initially struck him as uncouth and ungrammatical, too harsh for his refined literary taste.

That experience inspired Jerome to devote himself entirely to Christ and his word, and to strive through his
translations and commentaries to make the divine writings increasingly accessible to others.It gave his life a new
and more decisive orientation: he was to become a servant of the word of God, in love, as it were, with the “flesh
of Scripture”.Thus, in the pursuit of knowledge that marked his entire life, he put to good use his youthful studies
and Roman education, redirecting his scholarship to the greater service of God and the ecclesial community.

As a result, Saint Jerome became one of the great figures of the ancient Church in the period known as the
golden age of patristics.He served as a bridge between East and West.A youthful friend of Rufinus of Aquileia,
he knew Ambrose and was frequently in correspondence with Augustine.In the East, he knew Gregory of
Nazianzus, Didymus the Blind and Epiphanius of Salamis.The Christian iconographic tradition presents him, in
the company of Augustine, Ambrose and Gregory the Great, as one of the four great Doctors of the Western
Church.

My predecessors have honoured Saint Jerome on various occasions.A century ago, on the fifteenth centenary of
his death, Benedict XV dedicated his Encyclical LetterSpiritus Paraclitus(15 September 1920) to Jerome,
presenting him to the world as “doctor maximus explanandis Scripturis”[3]More recently, Benedict XVI devoted
two successive catecheses to his person and works.[4]Now on the 1600th anniversary of his death, | too desire
to commemorate Saint Jerome and to emphasize once more the timeliness of his message and teachings,
beginning with his immense love for the Scriptures.

Indeed, as a sure guide and authoritative witness, Jerome in some sense dominated both the XII Assembly of
the Synod of Bishops devoted to the Word of God,[5]and the Apostolic Exhortation Verbum Dominiof my
predecessor Benedict XVI, published on the feast day of the Saint, 30 September 2010.[6]



38

From Rome to Bethlehem

The journey of Saint Jerome’s life traversed the roads of the Roman Empire between Europe and the East.Born
around 345 in Stridon, on the border between Dalmatia and Pannonia, in present-day Croatia and Slovenia, he
received a solid upbringing in a Christian family.As was the custom in those times, he was baptized as an adult
sometime between 358 and 364, while studying rhetoric in Rome.During his Roman sojourn, he became an
insatiable reader of the Latin classics, studying under the most celebrated teachers of rhetoric then living.

Following his studies, he undertook a long journey through Gaul, which brought him to the imperial city of Trier,
now in Germany.There he first encountered Eastern monasticism as disseminated by Saint Athanasius.The
result was a deep and enduring desire for that experience, which led him to Aquileia, where, with a few of his
friends, “a choir of the blessed”,[7]he inaugurated a period of life in common.

Around the year 374, passing through Antioch, he decided to retire to the desert of Chalcis, in order to realize in
an ever more radical manner an ascetical life in which great space was reserved for the study of the biblical
languages, first Greek and then Hebrew.He studied under a Christianized Jew who introduced him to the
knowledge of Hebrew and its sounds, which he found “harsh and aspirate”.[8]

Jerome consciously chose the desert and the eremitic life for their deeper meaning as a locus of fundamental
existential decisions, of closeness and encounter with God.There, through contemplation, interior trials and
spiritual combat, he came to understand more fully his own weakness, his own limits and those of others.There
too, he discovered the importance of tears.[9]The desert taught him sensitivity to God’s presence, our necessary
dependence on him and the consolations born of his mercy.Here, | am reminded of an apocryphal story in which
Jerome asks the Lord: “What do you want of me?”To which Christ replies: “You have not yet given me

everything”.“But Lord, | have given you all sorts of things”.“One thing you have not given me”.“What is
that?”“Give me your sins, so that | may rejoice in forgiving them once more”.[10]

We then find him in Antioch, where he was ordained a priest by the bishop of that city, Paulinus, and later, about
379, in Constantinople, where he met Gregory of Nazianzus and continued his studies.He translated from Greek
into Latin several important works (the homilies of Origen and the Chronicle of Eusebius) and was present for
the Council celebrated there in 381.Those years of study revealed his generous enthusiasm and a blessed thirst
for knowledge that made him tireless and passionate in his work.As he put it: “From time to time | despaired;
often | gave up, but then | went back out of a stubborn will to learn”.The “bitter seed” of his studies was to
produce “savoury fruits”.[11]

In 382, Jerome returned to Rome and placed himself at the service of Pope Damasus who, appreciating his
outstanding gifts, made him one of his close associates.There Jerome engaged in a constant activity, without
however neglecting spiritual matters.On the Aventine, supported by aristocratic Roman women intent on a
radically evangelical life, like Marcella, Paula and her daughter Eustochium, he created a cenacle devoted to the
reading and the rigorous study of Scripture.Jerome acted as exegete, teacher and spiritual guide.At this time, he
undertook a revision of the earlier Latin translations of the Gospels and perhaps other parts of the New
Testament as well.He continued his work of translating Origen’s homilies and biblical commentaries, engaged in
a flurry of letter writing, publically refuted heretical writers, at times intemperately but always moved by the
sincere desire to defend the true faith and the deposit of Scripture.

This intense and productive period was interrupted by the death of Pope Damasus.Jerome found himself forced
to leave Rome and, followed by friends and some women desirous of continuing the experience of spiritual life
and biblical study already begun, left for Egypt, where he met the great theologian Didymus the Blind.He then
travelled to Palestine and in 386 settled definitively in Bethlehem.He resumed his study of the biblical texts, texts
now anchored in the very places of which they spoke.

The importance he attributed to the holy places is seen not only by his decision to live in Palestine from 386 until
his death, but also by the assistance he gave to pilgrims.In Bethlehem, a place close to his heart, he founded in
the environs of the grotto of the Nativity, “twin” monasteries, male and female, with hospices to provide lodging



39

for pilgrims to the holy places.This was yet another sign of his generosity, for he made it possible for many
others to see and touch the places of salvation history, and to find both cultural and spiritual enrichment.[12]

In his attentive listening to the Scriptures, Jerome came to know himself and to find the face of God and of his
brothers and sisters.He was also confirmed in his attraction to community life.His desire to live with friends, as
he had in Aquileia, led him to establish monastic communities in order to pursue the cenobitic ideal of religious
life.There, the monastery is seen as a “palaestra” for training men and women “who consider themselves least of
all, in order to be first among all”, content with poverty and capable of teaching others by their own style of
life.Jerome considered it a formative experience to live “under the governance of a single superior and in the
company of many” in order to learn humility, patience, silence and meekness, in the awareness that “the truth
does not love dark corners and does not seek grumblers”.[13]He also confessed that he “yearned for the close
cells of the monastery” and “desired the eagerness of ants, where all work together, nothing belongs to any
individual, and everything belongs to everyone”.[14]

Jerome saw his studies not as a pleasant pastime and an end unto itself, but rather as a spiritual exercise and a
means of drawing closer to God.His classical training was now directed to the deeper service of the ecclesial
community.We think of the assistance he gave to Pope Damasus and his commitment to the instruction of
women, especially in the study of Hebrew, from the time of the first cenacle on the Aventine.In this way, he
enabled Paula and Eustochium to “enter the serried ranks of translators”,[15]and, something unheard of in those
days, to read and chant the Psalms in the original language.[16]

His great erudition was employed in offering a necessary service to those called to preach the Gospel.As he
reminded his friend Nepotianus: “the word of the priest must be flavoured by the reading of Scripture.l do not
wish that you be a disclaimer or charlatan of many words, but one who understands the sacred doctrine
(mysterii) and knows deeply the teachings (sacramentorum) of your God.lt is typical of the ignorant to play
around with words and to garner the admiration of inexpert people by speaking quickly.Those who are
shameless often explain that which they do not know and pretend to be a great expert only because they
succeed in persuading others”.[17]

Jerome’s years in Bethlehem, to the time of his death in 420, were the most fruitful and intense period of his life,
completely dedicated to the study of Scripture and to the monumental work of translating the entire Old
Testament on the basis of the original Hebrew.At the same time, he commented on the prophetic books, the
Psalms and the letters of Paul, and wrote guides to the study of the Bible.The deep learning that flowed over into
his works was the fruit of a collaborative effort, from the copying and collating of manuscripts to further reflection
and discussion.As he put it: “| have never ever trusted in my own powers to study the divine volumes... | have
the habit of asking questions, also about that which | thought | knew and even more so about that of which | was
not sure”.[18]Conscious of his limitations, he asked for constant prayer and intercession for his efforts to
translate the sacred texts “in the same Spirit by whom they were written”.[19]Nor did he fail to translate works by
authors indispensable for exegesis, such as Origen, “in order to make them available to those who would like to
study this material more deeply and systematically”.[20]

As an enterprise carried out within the community and at the service of the community, Jerome’s scholarly
activity can serve as an example of synodality for us and for our own time.It can also serve as a model for the
Church’s various cultural institutions, called to be “places where knowledge becomes service, for no genuine
and integral human development can occur without a body of knowledge that is the fruit of cooperation and
leads to greater cooperation”.[21]The basis of such communion is Scripture, which we cannot read merely on
our own: “The Bible was written by the People of God for the People of God, under the inspiration of the Holy
Spirit.Only in this communion with the People of God can we truly enter as a ‘we’ into the heart of the truth that
God himself wishes to convey to us”.[22]

His solid experience of a life nurtured by the word of God enabled Jerome, through the many letters he wrote, to
become a spiritual guide.He became a fellow traveller to many, for he was convinced that “no skill can be
learned without a teacher”.Thus he wrote to Rusticus: “This is what | would like to make you understand, taking
you by the hand like an ancient mariner, the survivor of several shipwrecks, attempting to teach a young



40

sailor”.[23]From his peaceful corner of the world, he followed the course of human affairs in an age of great
upheaval, marked by events like the sack of Rome in 410, which affected him deeply.

In those letters he dealt with doctrinal controversies, constantly in defence of sound doctrine.His letters also
show the value he placed on relationships.Jerome could be forceful but also gentle, sincerely concerned for
others, and, since “love is priceless”,[24]enthusiastic in showing genuine affection.This can also be seen from
the fact that he offered his works of translation and commentary as amunus amicitiae.They were to be a gift
above all for his friends, correspondents and those to whom his works were dedicated — all of whom he begged
to read them with a friendly rather than a critical eye — but also for his readers, his contemporaries and those
who would come after them.[25]

Jerome spent the last years of his life in the prayerful reading of Scripture, both privately and in community, in
contemplation and in serving his brothers and sisters through his writings.All this in Bethlehem, near the grotto
where the eternal Word was born of the Virgin Mary.For he was convinced that “they are blessed who bear
within them the cross, the resurrection, the places of Christ’s nativity and ascension!Blessed are they who have
Bethlehem in their heart, in whose heart Christ is born each day!”.[26]

The “sapiential” aspect of Jerome’s life

To understand Saint Jerome’s personality fully, we need to unite two dimensions that characterized his life as a
believer: on the one hand, an absolute and austere consecration to God, renouncing all human satisfaction for
love of Christ crucified (cf. 7 Cor 2:2; Phil 3:8.10), and on the other, a commitment to diligent study, aimed purely
at an ever deeper understanding of the Christian mystery.This double witness, wondrously offered by Saint
Jerome, can serve as a model above all for monks, since all who live a life of asceticism and prayer are urged to
devote themselves to the exacting labour of research and reflection.It is likewise a model for scholars, who
should always keep in mind that knowledge has religious value only if it is grounded in an exclusive love for God,
apart from all human ambition and worldly aspiration.

These two aspects of his life have found expression in the history of art.Saint Jerome was frequently depicted by
great masters of Western painting following two distinct iconographic traditions.One can be described as
primarily monastic and penitential, showing Jerome with a body emaciated by fasting, living in the desert,
kneeling or prostrate on the ground, in many cases clutching a rock and beating his breast, his eyes turned
towards the crucified Lord.In this line, we find the moving masterpiece of Leonardo da Vinci now in the Vatican
Museums.Another tradition shows Jerome in the garb of a scholar, seated at his writing desk, intent on
translating and commenting on the sacred Scriptures, surrounded by scrolls and parchments, devoted to
defending the faith through his erudition and his writings.Albrecht Durer, to cite one famous example, portrayed
him more than once in this pose.

The two aspects are brought together in the painting by Caravaggio located in the Borghese Gallery in Rome:
indeed in a single scene the elderly ascetic is shown dressed simply in a red robe with a skull on his table, a
symbol of the vanity of earthly realities; but at the same time he is evidently depicted as a scholar, his eyes fixed
on a book as his hand dips a quill into an inkwell — the typical act of a writer.

These two “sapiential” aspects were very much evident in Jerome’s own life.If, as a true “Lion of Bethlehem”, he
could be violent in his language, it was always in the service of a truth to which he was unconditionally
committed.As he explained in the first of his writings, theLife of Saint Paul, Hermit of Thebes, lions can roar but
also weep.[27]What might at first appear as two separate aspects of Saint Jerome’s character were joined by the
Holy Spirit through a process of interior maturation.

Love for sacred Scripture

The distinctive feature of Saint Jerome’s spirituality was undoubtedly his passionate love for the word of God
entrusted to the Church in sacred Scripture.All the Doctors of the Church — particularly those of the early
Christian era — drew the content of their teaching explicitly from the Bible.Yet Jerome did so in a more systematic



41

and distinctive way.

Exegetes in recent times have come to appreciate the narrative and poetic genius of the Bible and its great
expressive quality.Jerome instead emphasized in sacred Scripture the humble character of God’s revelation, set
down in the rough and almost primitive cadences of the Hebrew language in comparison to the refinement of
Ciceronian Latin.He devoted himself to the study of sacred Scripture not for aesthetic reasons, but — as is well
known — only because Scripture had led him to know Christ.Indeed, ignorance of Scripture is ignorance of
Christ.[28]

Jerome teaches us that not only should the Gospels and the apostolic Tradition present in the Acts of the
Apostles and in the Letters be studied and commented on, but that the entire Old Testament is indispensable for
understanding the truth and the riches of Christ.[29]The Gospel itself gives evidence of this: it speaks to us of
Jesus as the Teacher who appeals to Moses, the Prophets and the Psalms (cf. Lk 4:16-21; 24:27.44-47) in order
to explain his own mystery.The preaching of Peter and Paul in the Acts of the Apostles is likewise rooted in the
Old Testament, apart from which we cannot fully understand the figure of the Son of God, the Messiah and
Saviour.Nor should the Old Testament be thought of merely as a vast repertoire of citations that prove the
fulfilment of the ancient prophecies in the person of Jesus of Nazareth.Rather, only in light of the Old Testament
prefigurements is it possible to know more profoundly the meaning of the Christ event as revealed in his death
and resurrection.Today we need to rediscover, in catechesis and preaching, as well as in theological exposition,
the indispensable contribution of the Old Testament, which should be read and digested as a priceless source of
spiritual nourishment (cf. Ez 3:1-11; Rev 10:8-11).[30]

Jerome’s complete devotion to Scripture is shown by his impassioned way of speaking and writing, similar to
that of the ancient prophets.From them, this Doctor of the Church drew the inner fire that became a vehement
and explosive word (cf. Jer 5:14; 20:9; 23:29; Mal 3:2; Sir48:1;Mt 3:11; Lk 12:49) necessary for expressing the
burning zeal of one who serves the cause of God.As with Elijah, John the Baptist and the Apostle Paul,
indignation at lies, hypocrisy and false teaching inflamed Jerome’s speech, making it provocative and seemingly
harsh.We can better understand the polemical dimension of his writings if we read them in the light of the most
authentic prophetic tradition.Jerome thus emerges as a model of uncompromising witness to the truth that
employs the harshness of reproof in order to foster conversion.By the intensity of his expressions and images,
he shows the courage of a servant desirous not of pleasing others, but his Lord alone (Gal 1:10), for whose sake
he expended all his spiritual energy.

The study of sacred Scripture

Saint Jerome’s impassioned love for the divine Scriptures was steeped in obedience.First, to God who revealed
himself in words that demand a reverent hearing,[31] and, then to those in the Church who represent the living
Tradition that interprets the revealed message.The “obedience of faith” (Rom 1:5; 16:26) is not, however, a mere
passive reception of something already known; on the contrary it demands an active personal effort to
understand what was spoken.We can think of Saint Jerome as a “servant” of the word, faithful and industrious,
entirely devoted to fostering in his brothers and sisters in faith a more adequate understanding of the sacred
“deposit” entrusted to them (cf. 7 Tim 6:20; 2 Tim 1:14).Without an understanding of what was written by the
inspired authors, the word of God itself is deprived of its efficacy (cf. Mt 13:19) and love for God cannot spring

up.

Biblical passages are not always immediately accessible.As Isaiah said (29:11), even for those who know how to
‘read” — that is, those who have had a sufficient intellectual training — the sacred book appears “sealed”,
hermetically closed to interpretation.A witness is needed to intervene and provide the key to its liberating
message, which is Christ the Lord.He alone is able to break the seal and open the book (cf. Rev 5:1-10) and in
this way unveil its wondrous outpouring of grace (Lk 4:17-21).Many, even among practising Christians, say
openly that they are not able to read it (cf. /s 29:12), not because of illiteracy, but because they are unprepared
for the biblical language, its modes of expression and its ancient cultural traditions.As a result the biblical text
becomes indecipherable, as if it were written in an unknown alphabet and an esoteric tongue.



42

This shows the need for the mediation of an interpreter, who can exercise a “diaconal” function on behalf of the
person who cannot understand the meaning of the prophetic message.Here we think of the deacon Philip, sent
by the Lord to approach the chariot of the eunuch who was reading a passage from Isaiah (53:7-8), without
being able to unlock its meaning.“Do you understand what you are reading?” asked Philip, and the eunuch
replied: “How can |, unless someone guides me?” (Acts 8:30-31).[32]

Jerome can serve as our guide because, like Philip (cf.Acts8:35), he leads every reader to the mystery of Jesus,
while responsibly and systematically providing the exegetical and cultural information needed for a correct and
fruitful reading of the Scriptures.[33]In an integrated and skilful way he employed all the methodological
resources available in his day — competence in the languages in which the word of God was handed down,
careful analysis and examination of manuscripts, detailed archeological research, as well as knowledge of the
history of interpretation — in order to point to a correct understanding of the inspired Scriptures.

This outstanding aspect of the activity of Saint Jerome is also of great importance for the Church in our own
time.If, as Dei Verbum teaches, the Bible constitutes as it were “the soul of sacred theology’[34]and the spiritual
support of the Christian life,[35]the interpretation of the Bible must necessarily be accompanied by specific skills.

Centres of excellence for biblical research — such as the Pontifical Biblical Institute in Rome, and the Ecole
Biblique and the Studium Biblicum Franciscanum in Jerusalem — and for patristic research, like the
Augustinianum in Rome, certainly serve this purpose, but every Faculty of Theology should strive to ensure that
the teaching of sacred Scripture is carried out in such a way that students are provided with necessary training in
interpretative skills, both in the exegesis of texts and in biblical theology as a whole.Sadly, the richness of
Scripture is neglected or minimized by many because they were not afforded a solid grounding in this
area.Together with a greater emphasis on the study of Scripture in ecclesiastical programmes of training for
priests and catechists, efforts should also be made to provide all the faithful with the resources needed to be
able to open the sacred book and draw from it priceless fruits of wisdom, hope and life.[36]

Here | would recall an observation made by Pope Benedict XVI in the Apostolic Exhortation Verbum Domini:
“The [sacramental nature] of the word can be understood by analogy with the real presence of Christ under the
appearances of the consecrated bread and wine... Saint Jerome speaks of the way we ought to approach both
the Eucharist and the word of God: ‘We are reading the sacred Scriptures.For me, the Gospel is the body of
Christ; for me, the holy Scriptures are his teaching.And when he says:whoever does not eat my flesh and drink
my blood(Jn 6:53), even though these words can also be understood of the [Eucharistic] Mystery, Christ's body

and blood are really the word of Scripture, God’s teaching’”.[37]

Sadly, many Christian families seem unable — as was prescribed in the Torah (cf. Dt 6:6) — to introduce their
children to the word of the Lord in all its beauty and spiritual power.This led me to institute the Sunday of the
Word of God[38]as ameans of encouraging the prayerful reading of the Bible and greater familiarity with God’s
word.[39]All other expressions of piety will thus be enriched with meaning, placed in their proper perspective and
directed to the fulfilment of faith in complete adherence to the mystery of Christ.

The Vulgate

The “sweetest fruit of the arduous cultivation’[40]of Jerome’s study of Greek and Hebrew was his translation of
the Old Testament into Latin from the original Hebrew.Up to that time, Christians of the Roman empire could
read the Bible in its entirety only in Greek.The books of the New Testament had been written in Greek; a
complete Greek version of the Old Testament also existed, the so-called Septuagint, the translation made by the
Jewish community of Alexandria around the second century before Christ.Yet for readers of Latin, there was no
complete version of the Bible in their language; only some partial and incomplete translations from the Greek.To
Jerome and those who continued his work belongs the merit of undertaking a revision and a new translation of
the whole of Scripture.Having begun the revision of the Gospels and the Psalms in Rome with the
encouragement of Pope Damasus, Jerome, from his cell in Bethlehem, then started the translation of all the OId
Testament books directly from the Hebrew.This work lasted for many years.



43

To complete this labour of translation, Jerome put to good use his knowledge of Greek and Hebrew, as well as
his solid training in Latin, employing the philological tools he had at his disposal, in particular
Origen’sHexapla.The final text united continuity in formulas by now in common use with a greater adherence to
the Hebrew style, without sacrificing the elegance of the Latin language.The result was a true monument that
marked the cultural history of the West, shaping its theological language.Jerome’s translation, after initially
encountering some rejection, quickly became the common patrimony of both scholars and ordinary believers;
hence the name “Vulgate”.[41]Medieval Europe learned to read, pray and think from the pages of the Bible
translated by Jerome.In this way, “sacred Scripture became a sort of ‘immense lexicon’ (Paul Claudel) and
‘iconographic atlas’ (Marc Chagall), from which both Christian culture and art could draw”.[42]Literature, art and
even popular language have continually been shaped by Jerome’s translation of the Bible, leaving us great
treasures of beauty and devotion.

It was due to this indisputable fact that the Council of Trent, in its decreelnsuper, affirmed the “authentic”
character of the Vulgate, thus attesting to its use in the Church through the centuries and bearing witness to its
value as a tool for the purpose of study, preaching and public disputation.[43]Yet the Council did not seek to
minimize the importance of the original languages, as Jerome never stopped insisting, much less forbid
undertaking a comprehensive translation in the future.Saint Paul VI, following the indication of the Fathers of the
Second Vatican Council, desired that the work of revising the Vulgate be brought to completion and placed at
the service of the whole Church.Thus in 1979 Saint John Paul Il, in the Apostolic Constitution Scripturarum
Thesaurus,[44]promulgated the typical edition called the “Neo-Vulgate”.

Translation as inculturation

By his translation, Jerome succeeded in “inculturating” the Bible in the Latin language and culture.His work
became a permanent paradigm for the missionary activity of the Church.In effect, “whenever a community
receives the message of salvation, the Holy Spirit enriches its culture with the transforming power of the Gospel
”.[45]Here a kind of circularity is established: just as Jerome’s translation is indebted to the language and culture
of classical Latin, whose influence is very evident, so his translation, by its language and its symbolic and highly
imaginative content, became in turn an impetus to the creation of a new culture.

Jerome’s work of translation teaches us that the values and positive forms of every culture represent an
enrichment for the whole Church.The different ways by which the word of God is proclaimed, understood and
experienced in each new translation enrich Scripture itself since, according to the well-known expression of
Gregory the Great, Scripture grows with the reader,[46]taking on new accents and new resonance throughout
the centuries.The entrance of the Bible and the Gospel into different cultures renders the Church ever more
clearly “a bride bedecked with jewels” (/s 61:10).At the same time it withesses to the fact that the Bible
continually needs to be translated into the linguistic and mental categories of each culture and generation, also
in the secularized global culture of our time.[47]

It has been rightly pointed out that an analogy exists between translation as an act of “linguistic” hospitality and
other forms of hospitality.[48]This is why translation does not concern language alone but really reflects a
broader ethical decision connected with an entire approach to life. Without translation, different linguistic
communities would be unable to communicate among themselves; we would close the doors of history to one
another and negate the possibility of building a culture of encounter.[49]In effect, without translation there can be
no such hospitality; indeed hostility would increase.A translator is a bridge builder.How many hasty judgments
are made, how many condemnations and conflicts arise from the fact that we do not understand the language of
other persons and fail to apply ourselves, with firm hope, to the endless demonstration of love that translation
represents.

Jerome too had to counter the dominant thought of his time.If the knowledge of Greek was relatively common at
the dawn of the Roman Empire, by his time it was already becoming a rarity.He came to be one of the best
experts in Greco-Christian language and literature and he undertook a still more arduous and solitary journey
when he undertook the study of Hebrew.If, as it has been said, “the limits of my language are the limits of my
world”[50], we can say that we owe to Saint Jerome’s knowledge of languages a more universal understanding



44

of Christianity and one steeped more deeply in its sources.

With the celebration of this anniversary of the death of Saint Jerome, our gaze turns to the extraordinary
missionary vitality expressed by the fact that the the word of God has been translated into more than three
thousand languages.To how many missionaries do we owe the invaluable publication of grammars, dictionaries
and other linguistic tools that enable greater communication and become vehicles for “the missionary aspiration
of reaching everyone”![51]We need to support this work and invest in it, helping to overcome limits in
communication and lost opportunities for encounter.Much remains to be done.It has been said that without
translation there can be no understanding:[52]Jwe would understand neither ourselves nor others.

Jerome and the Chair of Peter

Jerome always had a special relationship with the city of Rome: Rome was the spiritual haven to which he
constantly returned.In Rome he was trained as a humanist and formed as a Christian; Jerome was ahomo
Romanus.This bond arose in a very particular way from the Latin language of which he was a master and which
he deeply loved, but above all from the Church of Rome and especially the Chair of Peter.The iconographic
tradition anachronistically depicts him wearing the robes of a cardinal as a sign of his being a priest of Rome
under Pope Damasus.In Rome he began to revise the earlier translation.Even when jealousies and
misunderstandings forced him to leave the city, he always remained strongly linked to the Chair of Peter.

For Jerome, the Church of Rome is the fertile ground where the seed of Christ bears abundant fruit.[53]At a
turbulent time in which the seamless garment of the Church was often torn by divisions among Christians,
Jerome looked to the Chair of Peter as a sure reference point.“As | follow no leader save Christ, so |
communicate with none but Your Holiness, that is, with the Chair of Peter.For this, | know, is the rock on which
the Church is built”.At the height of the controversy with the Arians, he wrote to Damasus: “He that does not
gather with you scatters; he that is not of Christ is of antichrist”.[54]Consequently Jerome could also state: “He
who is united to the Chair of Peter is one with me”.[55]

Jerome was often involved in bitter disputes for the cause of the faith.His love for the truth and his ardent
defence of Christ perhaps led him to an excess of verbal violence in his letters and writings.Yet he lived for
peace: “| wish for peace as much as others; and not only do | wish for it, | ask for it.But the peace which | want is
the peace of Christ; a true peace, a peace without rancour, a peace which does not involve war, a peace which
will not reduce opponents but will unite friends”.[56]

Today more than ever, our world needs the medicine of mercy and communion.Here | would like to say once
again: let us offer a radiant and attractive witness of fraternal communion.[57]By this all will know that you are
my disciples, if you have love for one another” (Jn13:35).This is what Jesus, with intense prayer, asked of the
Father: “that they may all be one... in us... so that the world may believe” (Jn17:21).

Loving what Jerome loved

At the conclusion of this Letter, | wish to address an appeal to everyone.Among the many tributes paid to Saint
Jerome by later generations, one is that he was not simply one of the greatest scholars of the “library” from
which Christianity was enriched over the course of time, beginning from the treasury of sacred Scripture.lt could
also be said of Jerome that, as he himself said of Nepotianus, “by assiduous reading and constant meditation he
made his heart a library of Christ”.[58]Jerome spared no effort in expanding his own library, which he always
viewed as an indispensable workshop for understanding the faith and the spiritual life; in this way he serves as a
fine example also for the present time.But he did not stop there.For him, study was not limited to the years of his
youthful training, but a continual commitment, a daily priority.We can say that he became himself a library and a
source of knowledge for countless others.Postumianus, who traveled throughout the East in the fourth century in
order to explore the growth of monasticism and spent some months with Jerome, saw this with his own eyes.As
he wrote: “[Jerome] is always occupied in reading, always at his books: he takes no rest day or night; he is
perpetually either reading or writing something”.[59]



45

In this regard, | often think of the experience a young person can have today entering a bookshop in his or her
city, or visiting an Internet site, to look for the section on religious books.In most cases, this section, when it
exists, is not only marginal but poorly stocked with works of substance.Looking at those bookshelves or
webpages, it is difficult for a young person to understand how the quest of religious truth can be a passionate
adventure that unites heart and mind; how the thirst for God has inflamed great minds throughout the centuries
up to the present time; how growth in the spiritual life has influenced theologians and philosophers, artists and
poets, historians and scientists.One of the problems we face today, not only in religion, is illiteracy: the
hermeneutic skills that make us credible interpreters and translators of our own cultural tradition are in short
supply.l would like to pose a challenge to young people in particular: begin exploring your heritage.Christianity
makes you heirs of an unsurpassed cultural patrimony of which you must take ownership.Be passionate about
this history which is yours.Dare to fix your gaze on the young Jerome who, like the merchant in Jesus’ parable,
sold all that he had in order to buy the “pearl of great price” (Mt 13:46).

Jerome can truly be called the “library of Christ”, a perennial library that, sixteen centuries later, continues to
teach us the meaning of Christ’s love, a love that is inseparable from an encounter with his word.This is why the
present anniversary can be seen as a summons to love what Jerome loved, to rediscover his writings and to let
ourselves be touched by his robust spirituality, which can be described in essence as a restless and
impassioned desire for a greater knowledge of the God who chose to reveal himself.How can we not heed, in
our day, the advice that Jerome unceasingly gave to his contemporaries: “Read the divine Scriptures constantly;
never let the sacred volume fall from your hand”?[60]

A radiant example of this is the Virgin Mary, evoked by Jerome above all as Virgin and Mother, but also as a
model of prayerful reading of the Scriptures.Mary pondered these things in her heart (cf. Lk 2:19.51) “because
she was a holy woman, had read the sacred Scriptures, knew the prophets, and recalled that the angel Gabriel
had said to her the same things that the prophets had foretold... She looked at her newborn child, her only son,
lying in the manger and crying.What she saw was, in fact, the Son of God; she compared what she saw with all
that she had read and heard”.[61]Let us, then, entrust ourselves to Our Lady who, more than anyone, can teach
us how to read, meditate, contemplate and pray to God, who tirelessly makes himself present in our lives.

Given in Rome, at the Basilica of Saint John Lateran, on 30 September, the Memorial of Saint Jerome, in the
year 2020, the eighth of my Pontificate.

FRANCIS

[1]“Deus qui beato Hieronymo presbitero suavem et vivum Scripturae Sacrae affectum tribuisti, da, ut populus
tuus verbo tuo uberius alatur et in eo fontem vitae inveniet”.Collecta Missae Sanctae Hieronymi,Missale
Romanum, editio typica tertia, Civitas Vaticana, 2002.

[2)Epistula(hereafterEp.)22, 30: CSEL 54, 190.

[3]JAAS 12 (1920), 385-423.

[4]1Cf. General Audiences of 7 and 14 November 2007:/Insegnamenti, lll, 2 (2007), 553-556; 586-591.
[5]SYNOD OF BISHOPS, Twelfth Ordinary General Assembly,Message to the People of God(24 October 2008).
[6]Cf. AAS 102 (2010), 681-787.

[71Chronicum374: PL 27, 697-698.



46
[8]Ep. 125, 12: CSEL 56, 131.

[9]Cf.Ep.122, 3: CSEL 56, 63.

[10]Cf.Morning Meditation, 10 December 2015.The anecdote is related in A. LOUF,Softto la guida dello Spirito,
Qiqgaion, Mangano (Bl), 1990, 154-155.

[11]Cf.Ep.125, 12: CSEL 56, 131.

[12]Cf. Apostolic Exhortation Verbum Domini, 89: AAS 102 (2010), 761-762.

[13]Cf.Ep.125, 9.15.19: CSEL 56, 128.133-134.139.

[14]Vita Malchi monachi captivi, 7, 3: PL 23, 59-60.

[15]Praefatio in LibrumEsther, 2: PL 28, 1505.

[16]Cf.Ep. 108, 26: CSEL 55, 344-345.

[17]1Ep.52, 8: CSEL 54, 428-429; cf. Verbum Domini, 60: AAS 102 (2010), 739.

[18]Praefatio in Librum Paralipomenon LXX, 1.10-15:Sources Chrétiennes592, 340.

[19]Praefatio in Pentateuchum: PL 28, 184.

[20]Ep. 80, 3: CSEL 55, 105.

[211Message on the Occasion of the Twenty-fourth Public Session of the Pontifical Academies, 4 December
2019:L’Osservatore Romano, 6 December 2019, p. 8.

[22]Verbum Domini, 30: AAS 102 (2010), 709.

[23]Ep.125, 15.2: CSEL 56, 133.120.

[24]Ep.3, 6: CSEL 54, 18.

[25]Cf.Praefatio in Librum losue, 1, 9-12: SCh 592, 316.

[26]Homilia in Psalmum 95: PL 26, 1181.

[271Cf.Vita S. Pauli primi eremitae, 16, 2: PL 23, 28.

[28]Cf.In Isaiam Prologus: PL 24, 17.

[29]Cf. SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Dogmatic Constitution on Divine RevelationDei Verbum,
14.

[30]CH. ibid.

[31]CH. ibid., 7.



47
[32]Cf. SAINT JEROME, Ep.53, 5: CSEL 54, 451.

[33]Cf. SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Dogmatic Constitution on Divine RevelationDei Verbum,
12.

[34]Ibid., 24.

[35]Cf. ibid., 25.

[36]Cf. ibid., 21.

[37IN. 56; cf.In Psalmum 147: CCL 78, 337-338.

[38]Cf. Apostolic Letter Motu ProprioAperuit Illis, 30 September 2019.

[39]Cf. Apostolic ExhortationEvangelii Gaudium, 152.175: AAS 105 (2013), 1083-1084.1093.
[40]Cf.Ep. 52, 3: CSEL 54, 417.

[41]Cf. Apostolic ExhortationVerbum Domini, 72: AAS 102 (2010), 746-747.
[42]SAINT JOHN PAUL Il,Letter to Artists(4 April 1999), 5: AAS 91 (1999), 1159-1160.
[43]Cf. DENZIGER-SCHONMETZER, Enchiridion Symbolorum, ed. 43, 1506.

[44]25 April 1979: AAS 71 (1979), 557-559.

[45]Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46]Homilia in Ezechieleml, 7: PL 76, 843D.

[47]Cf. Apostolic ExhortationEvangelii Gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48]Cf. P. RICOEUR, Sur la traduction, Paris, 2004.

[49]Cf. Apostolic ExhortationEvangelii Gaudium, 24: AAS 105 (2013), 1029-1030.
[50]L. WITTGENSTEIN, Tractatus Logico-Philosophicus, 5.6.

[51]Apostolic ExhortationEvangelii Gaudium,31: AAS 105 (2013), 1033.

[52]Cf. G. STEINER,After Babel. Aspects of Language and Translation, New York, 1975.
[53]Cf.Ep.15, 1: CSEL 54, 63.

[54]Ibid., 15, 2: CSEL 54, 62-64.

[65]Ibid., 16, 2: CSEL 54, 69.



48
[56]Ibid., 82, 2: CSEL 55, 109.

[57]Cf. Apostolic ExhortationEvangelii Gaudium, 99: AAS 105 (2013), 1061.
[68]Ep.60, 10; CSEL 54, 561.

[69]SULPICIUS SEVERUS, Dialogusl, 9, 5: SCh510, 136-138.

[60]Ep.52, 7: CSEL 54, 426.

[61]Homilia de Nativitate DominiV: PL Suppl. 2, 191.

[01133-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

APOSTOLISCHES SCHREIBEN
Scripturae Sacrae affectus
VON PAPST
FRANZISKUS
ANLASSLICH DES 1600. TODESTAGES DES HEILIGEN HIERONYMUS

Eine leidenschaftliche Liebe zur Heiligen Schrift, eine aufrichtige und zartliche Liebe zum geschriebenen Wort
Gottes ist das Erbe, das der heilige Hieronymus der Kirche durch sein Leben und seine Werke hinterlassen hat.
Diese Worte, die dem liturgischen Gedenktag des Heiligen entnommenen sind[1], bieten uns einen
unverzichtbaren Interpretationsschlissel, um anlasslich des 1600. Todestages seine herausragende Gestalt in
der Kirchengeschichte und seine grof3e Liebe zu Christus kennenzulernen. Diese Liebe durchzieht — wie ein
Fluss, der sich in viele Bache verastelt — sein Werk als unermiidlicher Gelehrter, Ubersetzer, Exeget, profunder
Kenner und leidenschaftlicher Verbreiter der Heiligen Schrift; als feinsinniger Ausleger der biblischen Texte; als
glihender, zuweilen auch vehementer Verteidiger der christlichen Wahrheit; als asketischer und unnachgiebiger
Eremit und erfahrener Seelenflihrer, in seiner GroRherzigkeit und Zartlichkeit. Heute, nach 1600 Jahren, ist
seine Gestalt fir uns Christen des 21. Jahrhunderts auch weiterhin hochaktuell.

Einleitung

Am 30. September 420 beendete Hieronymus in Betlehem in der von ihm in der Nahe der Geburtsgrotte
gegrindeten Gemeinschaft sein irdisches Leben. So vertraute er sich dem Herrn an, den er in der Schrift immer
gesucht und kennengelernt hatte und dem er als Richter bereits begegnet war, fiebernd, in einer Vision,
vielleicht in der Fastenzeit des Jahres 375. Bei jenem Ereignis, das eine entscheidende Wende in seinem Leben
darstellte, einen Moment der Umkehr und des Perspektivwechsels, flhlte er sich vor den Richterstuhl
geschleppt: »Nach meinem Stande befragt, gab ich zur Antwort, ich sei Christ. Der auf dem Richterstuhl saf},
sprach zu mir: ,Du ligst, du bist ein Ciceronianer, aber kein Christ.“«[2] Denn Hieronymus hatte von Jugend an
die klare Schdnheit der klassischen lateinischen Texte geliebt, verglichen mit denen die Schriften der Bibel ihm
anfangs grob und grammatisch fehlerhaft erschienen, zu herb fiir seinen kultivierten literarischen Geschmack.

Jene Episode seines Lebens tragt zu der Entscheidung bei, sich vollkommen Christus und seinem Wort zu
widmen. So setzte er sich ganz durch seine unermiidliche Arbeit als Ubersetzer und Kommentator dafiir ein, die
go6ttlichen Schriften den anderen immer besser zuganglich zu machen. Jenes Ereignis gibt seinem Leben eine



49

neue und entschiedenere Richtung: Diener des Wortes Gottes zu werden, verliebt in das ,Fleisch der Schrift. In
der unablassigen Forschung, die sein Leben gekennzeichnet hat, macht er sich so die Studien seiner
Jugendzeit und die in Rom erhaltene Bildung zunutze und ordnet sein Wissen auf den reiferen Dienst an Gott
und an der kirchlichen Gemeinschaft hin.

Daher zahlt der heilige Hieronymus mit Fug und Recht zu den grof3en Gestalten der Alten Kirche, in jener
Epoche, die als das goldene Zeitalter der Patristik bezeichnet wird, als wahre Briicke zwischen Ost und West: Er
ist ein Jugendfreund des Rufinus von Aquileia, begegnet Ambrosius und fihrt eine umfangreiche Korrespondenz
mit Augustinus. Im Osten lernt er Gregor von Nazianz, Didymus den Blinden und Epiphanios von Salamis
kennen. Die christliche lkonographie lasst ihm seit jeher besondere Verehrung zuteilwerden, indem sie ihn
zusammen mit Augustinus, Ambrosius und Gregor dem Grof3en als einen der vier grof3en westlichen
Kirchenlehrer darstellt.

Bereits meine Vorganger haben seine Gestalt bei mehreren Gelegenheiten in Erinnerung gerufen. Vor einem
Jahrhundert, anlasslich seines 1500. Todestages, widmete Benedikt XV. ihm die Enzyklika Spiritus Paraclitus
(15. September 1920), in der er ihn als »doctor maximus explanandi Scripturis« bezeichnete.[3] In jingerer Zeit
hat Benedikt XVI. seine Person und sein Werk in zwei aufeinanderfolgenden Katechesen vorgestellt.[4] Nun an
seinem 1600. Todestag mdchte auch ich an den heiligen Hieronymus erinnern und ausgehend von seiner
grolden Liebe zu den Schriften die Aktualitat seiner Botschaft und seiner Lehren erneut vor Augen fiihren.

In diesem Sinne kann er als sicherer Wegweiser und privilegierter Zeuge mit der Xll. Ordentlichen
Vollversammlung der Bischofssynode, die dem Wort Gottes gewidmet war,[5] in geistige Verbindung gebracht
werden wie auch mit dem Apostolischen Schreiben Verbum Domini (VD) meines Vorgangers Benedikt XVI., das
genau am Gedenktag des Heiligen, am 30. September 2010 verdffentlicht wurde.[6]

Von Rom nach Betlehem

Das Leben und der persénliche Weg des heiligen Hieronymus finden auf den Strallen des Rémischen Reiches,
zwischen Europa und dem Orient, statt. Geboren um 345 in Stridon, an der Grenze zwischen Dalmatien und
Pannonien, im Gebiet des heutigen Kroatien oder Slowenien, erhalt er eine solide Erziehung und Bildung in
einer christlichen Familie. Wie es damals Ublich war, wird er im Erwachsenenalter getauft, in den Jahren, in
denen er sich als Student der Rhetorik in Rom aufhalt, zwischen 358 und 364. In dieser rémischen Periode wird
er auch zum unersattlichen Leser der lateinischen Klassiker, die er unter der Anleitung der berihmtesten
Lehrmeister der Rhetorik seiner Zeit studiert.

Nach Abschluss der Studien unternimmt er eine lange Reise nach Gallien, die ihn in die heute in Deutschland
gelegene Kaiserstadt Trier fihrt. Dort kommt er zum ersten Mal mit dem 6stlichen Ménchtum in Kontakt, das
vom heiligen Athanasius verbreitet worden war. So reift in ihm ein tiefer Wunsch heran, der ihn nach Aquileia
begleitet, wo er mit einigen Freunden einen »Chor der Seligen«,[7] eine Zeit des Gemeinschaftslebens beginnt.

Um das Jahr 374 beschlief3t er nach seiner Ankunft in Antiochia, sich in die Wiste Chalkis zurtickzuziehen, um
ein immer radikaleres asketisches Leben zu flihren, in dem das Studium der biblischen Sprachen, vor allem
Griechisch und dann Hebraisch, einen wichtigen Stellenwert einnimmt. Er vertraut sich einem jidischen Bruder
an, der Christ geworden ist, und dieser fuhrt ihn in die Kenntnis der fir ihn neuen Sprache Hebraisch und der
Laute ein, die er als »Zisch- und Kehllaute« bezeichnet.[8]

Hieronymus wahlt die Wiste und somit das Einsiedlerleben und erfahrt sie in ihrer tiefsten Bedeutung: als Ort
grundlegender existentieller Entscheidungen, der Vertrautheit und der Begegnung mit Gott, wo er durch
Betrachtung, innere Priifungen, geistlichen Kampf zur Erkenntnis der Schwache gelangt, mit einem gréReren
Bewusstsein um die eigenen Grenzen und die Grenzen anderer; er erkennt die groRe Bedeutung der Tranen.[9]
So spurt er in der Wiste die konkrete Gegenwart Gottes, die Notwendigkeit der Beziehung des Menschen zu
ihm und seinen barmherzigen Trost. In diesem Zusammenhang mdchte ich gern eine Anekdote aus der
apokryphen Uberlieferung in Erinnerung rufen. Hieronymus fragt den Herrn: ,Was willst du von mir?“ Und dieser
antwortet: ,Du hast mir noch nicht alles gegeben.” — ,Aber Herr, ich habe dir doch dies und das und jenes



50

gegeben ...“ — Es fehlt etwas® — ,Was?“ — ,Gib mir deine Siinden, damit ich die Freude habe, sie noch einmal zu
vergeben.“[10]

Wir finden ihn in Antiochia wieder, wo er von Bischof Paulinus zum Priester geweiht wird, und dann gegen 379
in Konstantinopel. Dort lernt er Gregor von Nazianz kennen, setzt er seine Studien fort, widmet er sich der
Ubersetzung wichtiger Werke aus dem Griechischen ins Lateinische (Predigten des Origenes und die Chronik
des Eusebius) und atmet er die Atmosphére des Konzils, das im Jahr 381 in jener Stadt abgehalten wurde. In
diesen Jahren werden in den Studien seine Leidenschaft und seine GroRherzigkeit offenbar. Eine gesegnete
Unruhe treibt ihn an und macht ihn unermudlich und leidenschaftlich in der Forschung: » Oft verzweifelte ich, oft
gab ich die Sache dran und nahm sie voller Lernbegierde wieder auf«, um von der »bitteren Buchstabensaat«
dieser Studien geflihrt »so herrliche Frichte« zu ernten.[11]

Im Jahr 382 kehrt Hieronymus nach Rom zuriick und stellt sich Papst Damasus zur Verfligung, der seine grofen
Qualitaten erkennt und ihn zu seinem engen Mitarbeiter macht. Hier stlrzt sich Hieronymus unaufhérlich in die
Arbeit, ohne die geistliche Dimension zu vergessen: Auf dem Aventin griindet er mit Unterstiitzung adliger
rémischer Frauen, die radikal nach dem Evangelium leben méchten, wie Marcella, Paula und ihre Tochter
Eustochium, einen Kreis, der sich in erster Linie der Lektlire und dem genauen Studium der Heiligen Schrift
widmet. Hieronymus ist Exeget, Lehrer und Seelenfiihrer. In dieser Zeit nimmt er eine Revision der friiheren
lateinischen Ubersetzungen der Evangelien und vielleicht auch anderer Teile des Neuen Testaments vor, setzt
seine Tatigkeit als Ubersetzer von Predigten und Schriftkommentaren des Origenes fort, filhrt eine umfangreiche
Korrespondenz, setzt sich ¢ffentlich mit haretischen Autoren auseinander — zuweilen Ubertrieben und maflos,
aber immer aufrichtig beseelt von dem Wunsch, den wahren Glauben und den Uberlieferten Schatz der Schriften
zu verteidigen.

Diese intensive und fruchtbare Zeit geht mit dem Tod von Papst Damasus zu Ende. Hieronymus sieht sich
gezwungen, Rom zu verlassen. Gefolgt von Freunden und einigen Frauen, die den Wunsch haben, das
begonnene geistliche Leben und das Bibelstudium fortzusetzen, bricht er nach Agypten — dort begegnet er dem
grofl’en Theologen Didymus dem Blinden — und Palastina auf, um sich dann im Jahr 386 endgliltig in Betlehem
niederzulassen. Er nimmt seine philologischen Studien vor dem Hintergrund der konkreten Orte, die Schauplatz
jener Berichte waren, wieder auf.

Die grolRe Bedeutung, die er den heiligen Statten zumisst, kommt nicht nur durch die Entscheidung zum
Ausdruck, von 386 bis zu seinem Tod in Palastina zu leben, sondern auch durch den Dienst an den Pilgern. In
seinem Lieblingsort Betlehem griindet er bei der Geburtsgrotte zwei ,Zwillingskléster®: ein Frauen- und ein
Mannerkloster mit Hospizen fiir die Aufnahme der Pilger, die ad loca sancta kommen. So zeigt sich seine
grolRherzige Gastfreundschaft fir jene, die in diese Region kamen, um die Orte der Heilsgeschichte zu sehen
und zu berthren und so die kulturelle mit der geistlichen Forschung zu verbinden.[12]

Im Hoéren auf die Heilige Schrift findet Hieronymus sich selbst, das Angesicht Gottes und das der Brider und
Schwestern und vertieft seine Liebe zum Gemeinschaftsleben. Daraus entspringt sein Wunsch, wie schon in
den Zeiten von Aquileia zusammen mit Freunden zu leben und Ménchsgemeinschaften zu griinden. Dabei
verfolgt er das koinobitische Ideal des Ordenslebens, das das Kloster als ,Ubungsstatte* zur Herausbildung von
Menschen betrachtet, »die sich unter allen die Niedrigsten diinken, um so die ersten unter allen zu werden, die
in der Armut gllcklich sind und durch den eigenen Lebensstil lehren kdnnen. Denn flr ihn ist es der Bildung
zutraglich, »unter der Zucht eines Abtes, [...] in Gesellschaft vieler« zu leben, um Demut, Geduld, Schweigen
und Sanftmut zu lernen, im Bewusstsein, dass »die Wahrheit keine Winkelztige kennt und sich nicht der
Ohrenblaser bedient«.[13] Aulierdem gesteht er, sich »nach den Klosterzellen zu sehnen. Jenen Ameisen
wulinschte ich gleich zu werden, bei denen man fir das Wohl des Ganzen arbeitete, wo dem Einzelwesen nichts
eignet, vielmehr allen alles gehdrt«.[14]

Das Studium ist fiir Hieronymus kein voriibergehendes Vergniigen als Selbstzweck, sondern eine Ubung des
geistlichen Lebens, ein Mittel, um zu Gott zu gelangen. Und so erfahrt auch seine klassische Bildung im reiferen
Dienst an der kirchlichen Gemeinschaft eine neue Ausrichtung. Denken wir an die Hilfe, die er Papst Damasus
geleistet hat, an die Unterweisung, die er den Frauen seit den ersten regelmafRigen Zusammenkiinften auf dem



51

Aventin gibt, insbesondere im Hebraischen: So nimmt er Paula und Eustochium sogar »in die Kdémpfe der
Ubersetzer«[15] hinein und versetzt sie in die Lage — in der damaligen Zeit etwas véllig Neues —, die Psalmen in
der Originalsprache zu lesen und zu singen.[16]

Er stellt seine Bildung in den Dienst anderer und erachtet sie als notwendig fiir jeden, der das Evangelium
verkiindet. So erinnert er seinen Freund Nepotian: »Das Wort des Priesters soll die Wiirze der Schrift
offenbaren. Du sollst kein Deklamator sein, auch kein geschwétziger Zungendrescher, hinter dessen Worten
nichts steckt. Vielmehr soll sich heilige Wissenschaft (mysterii) und Vertrautheit mit den Geheimnissen
(sacramentorum) deines Gottes in deiner Predigt kundtun. Uberlassen wir es den Ungebildeten, mit leeren
Worten um sich zu werfen und durch Zungenfertigkeit die Bewunderung des unerfahrenen Volkes auf sich zu
lenken. Eine leider nicht seltene Anmaliung bedeutet es, das zu erklaren, was man selbst nicht versteht; und am
Ende halt man sich selbst fir ein Licht, wenn man anderen etwas weisgemacht hat«.[17]

In Betlehem verbringt Hieronymus bis zu seinem Tod im Jahr 420 die fruchtbarste und intensivste Zeit seines
Lebens. Er widmet sich ganz dem Studium der Heiligen Schrift und ist mit dem monumentalen Werk der
Ubersetzung des ganzen Alten Testaments aus dem hebraischen Original befasst. Gleichzeitig kommentiert er
die Blcher der Propheten, die Psalmen sowie die paulinischen Werke und verfasst Hilfsmittel fiir das
Bibelstudium. Die kostbare Arbeit, die er auf seine Werke verwendet hat, ist Frucht der Auseinandersetzung und
der Zusammenarbeit, vom Kopieren und Sammeln der Handschriften bis hin zur Reflexion und Diskussion: »Ich
habe bei der Untersuchung der géttlichen Blicher nie auf meine eigenen Kréafte vertraut [...]. Ich habe die
Gewohnheit, Fragen zu stellen, auch zu dem, was ich zu wissen glaubte, und erst recht zu dem, worUber ich mir
nicht sicher war«[18]. Im Bewusstsein um seine eigenen Grenzen bittet er bestadndig um Unterstitzung durch
das Gebet fiir das Gelingen seiner Ubersetzung der heiligen Texte »im selben Geist, in dem sie geschrieben
wurden«.[19] Dabei vergisst er nicht, auch Werke von Autoren zu Ubersetzen, die fir die exegetische Tatigkeit
unverzichtbar sind, wie Origenes, um »dieses Material allen verfugbar zu machen, die die wissenschaftlichen
Studien vertiefen wollen«.[20]

Hieronymus’ Studien erweisen sich als eine in der Gemeinschaft und im Dienst an der Gemeinschaft
unternommene Anstrengung, als Vorbild der Synodalitat auch fir uns, fiir unsere Zeit und fiir die verschiedenen
kulturellen Einrichtungen der Kirche, damit diese stets ein Ort sein mégen, »wo aus dem Wissen ein Dienst wird,
denn ohne ein Wissen, das aus der Zusammenarbeit entsteht und in sie mindet, gibt es keinen echten,
ganzheitlich menschlichen Fortschritt«[21]. Die Grundlage einer solchen Gemeinschaft ist die Schrift, die wir
nicht alleine lesen kénnen: »Die Bibel wurde vom Volk Gottes und fiir das Volk Gottes unter der Eingebung des
Heiligen Geistes geschrieben. Nur in dieser Gemeinschaft mit dem Volk Gottes kénnen wir wirklich mit dem
,Wir“ in den Kern der Wahrheit eintreten, die Gott selbst uns mitteilen will«.[22]

Dank seiner groRen, vom Wort Gottes genahrten Lebenserfahrung wird Hieronymus durch eine umfangreiche
Korrespondenz zum Seelenfiihrer. Er macht sich zum Weggeféhrten, in der Uberzeugung, dass man »keine
Kunst ohne Meister lernt«, wie er an Rusticus schreibt: »Alles, was ich Dir in aller Freundschaft zu sagen habe,
alles versuche ich, der erfahrene Seemann, der in manchem Sturm Schiffbruch gelitten hat, dem Anfanger ans
Herz zu legen.«[23] Von jenem friedlichen Flecken Erde aus verfolgt er die Geschehnisse einer Zeit, die von
grol3en Umbrtichen und Ereignissen wie der Plinderung Roms im Jahr 410 gepragt ist, die ihn zutiefst
erschuttert hat.

In seinen Briefen bringt er die Auseinandersetzungen in der Lehre zur Sprache und verteidigt stets den rechten
Glauben. Er erweist sich hier als Mann der Beziehungen, die er mit Nachdruck und Giite lebt, in die er sich ganz
einbringt, ohne etwas zu schénen, wobei er die Erfahrung macht, dass »die Liebe keinen Marktpreis hat«.[24]
So lebt er das, was er liebt, mit Eifer und Aufrichtigkeit. Dieser Einsatz in allen Lebens- und Wirkungsbereichen
wird auch daraus ersichtlich, dass er seine Ubersetzungsarbeit und seine Kommentare als munus amicitiae
allen zur Verfligung stellt. Es ist ein Geschenk — in erster Linie fir seine Freunde, an die seine Werke gerichtet
und denen sie gewidmet sind und die er bittet, sie eher mit freundschaftlichem als mit kritischem Blick zu lesen,
und dann auch fiir die Leser, seine Zeitgenossen und die aller Zeiten.[25]

Die letzten Jahre seines Lebens verbringt er im betenden personlichen und gemeinschaftlichen Lesen der



52

Heiligen Schrift, in der kontemplativen Betrachtung, im Dienst an den Bridern und Schwestern durch seine
Werke. Und all das tut er in Betlehem bei der Grotte, wo das Géttliche Wort aus der Jungfrau Maria geboren
wurde, im Bewusstsein, dass »gliicklich [ist], wer das Kreuz, die Auferstehung, den Ort der Geburt und der
Himmelfahrt Christi in seiner Seele tragt. Gliickselig, wer Bethlehem in seinem Herzen hat, in dessen Herz
Christus taglich geboren wird«.[26]

Der weisheitliche Verstandnisschllissel zu seinem Leben

Um die Persdnlichkeit des heiligen Hieronymus vollstandig zu verstehen, miissen zwei bezeichnende
Dimensionen seines Glaubenslebens miteinander verbunden werden: einerseits die absolute und rigorose
Hingabe an Gott, unter Verzicht auf jegliches menschliche Wohlgefallen, aus Liebe zum gekreuzigten Christus
(vgl. 1 Kor 2,2; Phil 3,8.10); andererseits die beharrliche Forschungstatigkeit, die ausschlieRlich auf ein immer
tieferes Verstandnis des Geheimnisses des Herrn ausgerichtet ist. Dieses zweifache Zeugnis, das der heilige
Hieronymus wunderbar ablegt, kann ein Vorbild sein: in erster Linie fir die Ménche, damit alle, die von Askese
und Gebet leben, angespornt werden, sich beharrlich der Miihsal des Forschens und Denkens zu widmen; und
aulerdem fiir die Gelehrten, die daran denken sollten, dass das Wissen auf religidéser Ebene nur dann einen
Wert hat, wenn es auf der ausschlieRlichen Liebe zu Gott, auf dem Verzicht auf jeglichen menschlichen Ehrgeiz
und alles weltliche Streben griindet.

Diese Dimensionen wurden im Bereich der Kunstgeschichte aufgegriffen, wo der heilige Hieronymus haufig
anzutreffen ist: Grof3e Meister der westlichen Malerei haben uns ihre Darstellungen hinterlassen. Man kénnte
die verschiedenen ikonografischen Typen in zwei verschiedene Linien einordnen. Die eine sieht ihn vor allem als
Monch und BiiRer, mit einem vom Fasten ausgemergelten Leib, zuriickgezogen in der Wste, kniend oder auf
dem Boden kauernd, oft mit einem Stein in der Rechten, um sich auf die Brust zu schlagen, und den Blick auf
den Gekreuzigten gerichtet. In diese Linie gehort das ergreifende Meisterwerk von Leonardo da Vinci, das in der
Vatikanischen Pinakothek aufbewahrt wird. Eine andere Art der Darstellung zeigt uns Hieronymus im Gewand
des Gelehrten, an seinem Schreibtisch sitzend, um die Heilige Schrift zu Gbersetzen und zu kommentieren,
umgeben von Bilchern und Pergamenten, mit der Sendung beauftragt, durch das Denken und das Schreiben
den Glauben zu verteidigen. Albrecht Direr, um ein weiteres beriihmtes Beispiel anzuflihren, hat ihn mehrfach
in dieser Haltung dargestellt.

Die beiden eben erwdhnten Aspekte sind auf dem Gemalde von Caravaggio in der Galleria Borghese in Rom
miteinander verbunden: In ein und derselben Szene ist der alte Asket dargestellt, sparlich mit einem roten Tuch
bekleidet, auf dem Tisch ein Totenschadel als Symbol der Eitelkeit der irdischen Wirklichkeiten; zugleich ist
jedoch auch seine Eigenschaft als Gelehrter eindriicklich dargestellt, den Blick fest auf das Buch geheftet,
wahrend seine Hand die Feder in das Tintenfass taucht, mit der typischen Geste des Schriftstellers.

Auf ahnliche Weise — ich wiirde sie als ,weisheitlich bezeichnen — missen wir das zweifache Profil von
Hieronymus’ biographischem Weg verstehen. Wenn er — als wahrer ,Léwe von Betlehem® — libertriebene Tone
anschlug, dann tat er dies im Streben nach einer Wahrheit, der er bereitwillig und bedingungslos dienen wollte.
Und wie er selbst in seiner ersten Schrift Leben des heiligen Paulus, des ersten Einsiedlers erklart, sind Léwen
fahig zu ,firchterlichem Gebrtill, aber auch zur Trauer.[27] Daher sind jene, die bei ihm zwei parallel
verlaufende Charakterziige zu sein scheinen, in Wirklichkeit Elemente, mit denen der Heilige Geist seine innere
Einheit hat heranreifen lassen.

Liebe zur Heiligen Schrift

Der besondere Wesenszug der geistlichen Gestalt des heiligen Hieronymus ist und bleibt zweifellos seine
leidenschaftliche Liebe zum Wort Gottes, das der Kirche in der Heiligen Schrift Gberliefert ist. Wenn alle
Kirchenlehrer — und insbesondere jene des friihen Christentums — ihre Lehrinhalte ausdrticklich aus der Bibel
geschopft haben, so hat Hieronymus dies auf eine systematischere und gewissermalen einzigartige Weise
getan.

Die Exegeten haben in jliingerer Zeit die narrative und poetische Genialitat der Bibel entdeckt und gerade



53

aufgrund ihrer Ausdrucksstarke gepriesen. Hieronymus dagegen hob in der Schrift vielmehr den demiitigen
Charakter der géttlichen Offenbarung hervor, die in der herben und beinahe primitiven Natur der hebraischen
Sprache zum Ausdruck kommt, verglichen mit der Erlesenheit des ciceronischen Lateins. Er widmet sich der
Heiligen Schrift also nicht aus &sthetischen Griinden, sondern bekanntlich nur, weil sie ihn dahin bringt, Christus
kennenzulernen, denn Unkenntnis der Schriften ist Unkenntnis Christi.[28]

Hieronymus lehrt uns, dass nicht nur die Evangelien studiert werden missen und nicht nur die apostolische
Uberlieferung, die in der Apostelgeschichte und in den Briefen enthalten ist, kommentiert werden muss: Denn
das ganze Alte Testament ist unverzichtbar, um in die Wahrheit und in den Reichtum Christi einzudringen.[29]
Das bezeugen die Evangelien selbst: Sie berichten uns von Jesus als Lehrer, der, um sein Geheimnis zu
erklaren, auf Mose, die Propheten und die Psalmen zurlckgreift (vgl. Lk 4,16-21; 24,27.44-47). Auch die
Predigttatigkeit von Petrus und Paulus in der Apostelgeschichte ist bezeichnenderweise in den alten Schriften
verwurzelt; ohne sie kann man die Gestalt des Gottessohnes, des Heilands, nicht in ganzer Fille verstehen. Das
Alte Testament darf nicht als grole Ansammlung von Zitaten betrachtet werden, die die Erflllung der
Prophezeiungen in der Person Jesu von Nazaret belegen; vielmehr ist es nur im Licht der alttestamentlichen
.Gestalten” mdglich, den Sinn des Christusereignisses, das in Christi Tod und Auferstehung seine Vollendung
fand, in ganzer Fille zu erkennen. Daher die Notwendigkeit, in der katechetischen Praxis und in der Predigt
ebenso wie in den theologischen Abhandlungen den unverzichtbaren Beitrag des Alten Testaments neu zu
entdecken, das man lesen und in sich aufnehmen muss wie eine wertvolle Nahrung (vgl. Ez 3,1-11; Offb 10,8-
11).[30]

Hieronymus’ véllige Hingabe an die Schrift zeigt sich in einer leidenschaftlichen Ausdrucksform, die der der
Propheten des Alten Bundes ahnelt. Aus ihnen schopft unser Kirchenlehrer das innere Feuer, das zum gewaltig
hereinbrechenden Wort wird (vgl. Jer 5,14; 20,9; 23,29; Ml 3,2; Sir48,1; Mt 3,11; Lk 12,49), das nétig ist, um
den gliihenden Eifer dessen zum Ausdruck zu bringen, der der Sache Gottes dient. Wie bei Elija, Johannes dem
Taufer und auch beim Apostel Paulus entflammt die Empdrung tber Lige, Heuchelei und falsche Lehren
Hieronymus’ Rede und macht sie provokativ und scheinbar hart. Man versteht die polemische Dimension seiner
Schriften besser, wenn man sie als eine Art Abbild der echten prophetischen Tradition betrachtet, die in die
eigene Zeit Ubertragen wird. Hieronymus ist also ein Vorbild des unbeugsamen Zeugnisses fiir die Wahrheit, die
die Form strenger Zurechtweisung annimmt, um zur Umkehr zu bewegen. In der Intensitat der Worte und der
Bilder kommt der Mut des Dieners zum Ausdruck, der nicht den Menschen, sondern ausschliel3lich seinem
Herrn gefallen will (vgl. Gal 1,10), fir den er all seine geistliche Kraft eingesetzt hat.

Das Studium der Heiligen Schrift

Die leidenschaftliche Liebe des heiligen Hieronymus zu den géttlichen Schriften ist vom Gehorsam durchtrankt.
Vor allem gegentiber Gott, der sich in Worten mitgeteilt hat, die mit Ehrfurcht gehért werden missen,[31] und
folglich Gehorsam auch gegeniber jenen, die in der Kirche fiir die lebendige Auslegungstradition der
offenbarten Botschaft stehen. Der »Glaubensgehorsam« (Rém 1,5; 16,26) ist jedoch keine rein passive
Annahme des Bekannten, sondern verlangt im Gegenteil den aktiven Einsatz in der personlichen Suche. Wir
koénnen den heiligen Hieronymus als treuen und emsigen Diener des Wortes sehen, der ganz darauf aus ist, bei
seinen Bridern und Schwestern im Glauben ein besseres Verstandnis des ihnen anvertrauten heiligen ,Gutes”
zu fordern (vgl. 1 Tim 6,20; 2 Tim 1,14). Wenn man das, was von den inspirierten Autoren geschrieben wurde,
nicht versteht, bleibt das Wort Gottes wirkungslos (vgl. Mt 13,19), und die Liebe zu Gott kommt nicht zum
Vorschein.

Nun sind nicht alle Bibelstellen immer unmittelbar zuganglich. Wie es bei Jesaja (29,11) heifdt, scheint das
heilige Buch auch jenen, die ,lesen® kdnnen — die also eine ausreichende intellektuelle Bildung erhalten haben -
Lversiegelt” zu sein, hermetisch verschlossen fiir die Auslegung. Daher muss ein sachkundiger Zeuge
eingreifen, der den befreienden Schliissel bringt, den Schlissel Christi, des Herrn, der allein in der Lage ist, die
Siegel zu l6sen und das Buch zu 6ffnen (vgl. Offb 5,1-10), um die wunderbare Ausgielung der Gnade zu
offenbaren (vgl. Lk 4,17-21). AuRerdem erklaren auch viele praktizierende Christen offen, dass sie nicht in der
Lage sind zu lesen (vgl. Jes 29,12) — nicht weil sie Analphabeten waren, sondern weil sie auf die biblische
Sprache, ihre Ausdrucksformen und die antiken kulturellen Traditionen nicht vorbereitet sind. Daher ist der
biblische Text nicht zu entziffern, so als ware er in einem unbekannten Alphabet und in einer unverstandlichen



54

Sprache geschrieben.

Es wird also die Vermittlung des Auslegers notwendig, der seine ,diakonale“ Funktion ausibt, indem er sich in
den Dienst derer stellt, die den Sinn dessen, was prophetisch geschrieben wurde, nicht verstehen kénnen. Dies
wird am Diakon Philippus gut sichtbar, der vom Herrn aufgefordert wurde, dem Eunuchen entgegenzugehen,
der auf seinem Wagen einen Abschnitt aus dem Buch Jesaja liest (53,7-3), ohne jedoch seine Bedeutung
erschlielen zu kénnen. »Verstehst du auch, was du liest?«, fragt Philippus; und der Eunuch antwortet: »Wie
kénnte ich es, wenn mich niemand anleitet?« (Apg 8,30-31).[32]

Hieronymus ist unser Wegweiser, weil er wie Philippus (vgl. Apg 8,35) jeden Leser zum Geheimnis Jesu fihrt,
und weil er die fiir ein korrektes und fruchtbares Verstandnis der Heiligen Schriften notwendige exegetische und
kulturelle Vermittlung verantwortungsvoll und systematisch annimmt.[33] Die Kenntnis der Sprachen, in denen
das Wort Gottes Uberliefert wurde, die genaue Analyse und Auswertung der Handschriften, die sorgfaltige
archaologische Forschung und auch die Kenntnis der Auslegungsgeschichte: Alle methodologischen Mittel also,
die seinerzeit zur Verfiigung standen, werden passend und weise von ihm genutzt, um fir ein richtiges
Verstandnis der inspirierten Schrift Orientierung zu geben.

Eine solche vorbildliche Dimension der Tatigkeit des heiligen Hieronymus ist auch in der Kirche von heute
auBerst wichtig. Wenn, wie Dei Verbum lehrt, die Bibel »gleichsam die Seele der heiligen Theologie«[34] und
sozusagen das geistliche Rickgrat der christlichen Religionsausiibung ist,[35] dann muss sich die Auslegung
der Bibel unbedingt auf besondere Sachkenntnis stiitzen.

Zu diesem Zweck dienen natirlich die Spitzenforschungszentren fiir Bibelwissenschaft (wie das Papstliche
Institut Biblicum in Rom sowie die Ecole Biblique und das Studium Biblicum Franciscanum in Jerusalem) und
Patristik (wie das Augustinianum in Rom), aber auch jede andere Theologische Fakultat muss sich dafiir
einsetzen, dass die Heilige Schrift so gelehrt wird, dass den Studierenden die Fahigkeit zu kompetenter
Bibelauslegung vermittelt wird, sowohl was die Textexegese als auch die Synthese der Biblischen Theologie
betrifft. Der Reichtum der Schrift wird leider von vielen nicht erkannt oder geringgeschatzt, weil ihnen die
wesentlichen Wissensgrundlagen nicht vermittelt wurden. Neben vermehrten kirchlichen Studien fir Priester und
Katecheten, die der Fachkenntnis im Bereich der Heiligen Schriften einen héheren Stellenwert einrdumen sollen,
muss eine Bildung fir alle Christen geférdert werden, damit jeder befahigt wird, das heilige Buch zu 6ffnen und
ihm die unschatzbaren Friichte der Weisheit, der Hoffnung und des Lebens zu entnehmen.[36]

Ich méchte an dieser Stelle in Erinnerung rufen, was mein Vorganger im Apostolischen Schreiben Verbum
Domini zum Ausdruck brachte: »Die Sakramentalitat des Wortes lasst sich so in Analogie zur Realprasenz
Christi unter den Gestalten des konsekrierten Brotes und Weines verstehen. [...] Uber die Haltung, die sowohl
gegenulber der Eucharistie als auch gegentber dem Wort Gottes einzunehmen ist, sagt der heilige Hieronymus:
,Wir lesen die Heiligen Schriften. Ich denke, dass das Evangelium der Leib Christi ist; ich denke, dass die
Heiligen Schriften seine Lehre sind. Und wenn er sagt: Wer mein Fleisch nicht isst und mein Blut nicht trinkt (
Joh 6,53), dann kann man zwar diese Worte auch in Bezug auf das [eucharistische] Mysterium verstehen;
dennoch ist der Leib Christi und sein Blut wahrhaft das Schriftwort, die Lehre Gottes.“«[37]

Leider fihlt sich in vielen christlichen Familien keiner in der Lage — wie es dagegen in der Thora vorgeschrieben
ist (vgl. Dtn6,6) —, den Kindern das Wort des Herrn zu vermitteln, in all seiner Schoénheit, in all seiner geistlichen
Kraft. Aus diesem Grund habe ich den ,Sonntag des Wortes Gottes” eingefiihrt[38] und zum betenden Lesen
der Bibel und zur Vertrautheit mit dem Wort Gottes ermutigt.[39] So wird jede andere Ausdrucksform der
Religiositat mit Sinn bereichert, nach der Hierarchie der Werte geordnet und auf das ausgerichtet, was den
Hoéhepunkt des Glaubens darstellt: die volle Zustimmung zum Geheimnis Christi.

Die Vulgata

Die siiRe Frucht der Anstrengungen[40] des von Hieronymus unternommenen Studiums des Griechischen und
des Hebraischen ist die Ubersetzung des Alten Testaments ins Lateinische aus dem hebréischen Original. Bis
dahin konnten die Christen des Romischen Reiches die Bibel in ihrer Gesamtheit nur auf Griechisch lesen.



55

Waéhrend die Blicher des Neuen Testaments auf Griechisch geschrieben waren, gab es fiir die Blicher des Alten
Testaments eine vollstandige Ubersetzung, die sogenannte Septuaginta (oder Ubersetzung der Siebzig), die
von der judischen Gemeinde von Alexandria um das 2. Jahrhundert herum erstellt worden war. Fir die Leser
lateinischer Sprache gab es dagegen keine vollstindige Ubersetzung der Bibel in ihre Sprache, sondern nur
einige unvollstandige Teillibersetzungen aus dem Griechischen. Hieronymus und denen, die dann sein Werk
fortgesetzt haben, kommt das Verdienst zu, eine Revision und eine Neulibersetzung der ganzen Schrift
vorgenommen zu haben. Nachdem er in Rom, ermutigt von Papst Damasus, mit der Revision der Evangelien
und der Psalmen begonnen hatte, nahm Hieronymus dann an seinem Riickzugsort in Betlehem die Ubersetzung
aller alttestamentlichen Blicher direkt aus dem Hebraischen in Angriff — eine Arbeit, die sich tber Jahre hinzog.

Um diese Ubersetzungsarbeit zum Abschluss zu bringen, machte sich Hieronymus seine Kenntnis des
Griechischen und des Hebraischen sowie seine solide lateinische Bildung zunutze und bediente sich der
philologischen Mittel, die ihm zur Verfligung standen, insbesondere der Hexapla des Origenes. Der endgiiltige
Text verband die Kontinuitat in den Formulierungen, die bereits in den allgemeinen Gebrauch eingegangen
waren, mit einer gréBeren Treue zum hebraischen Wortlaut, ohne die Eleganz der lateinischen Sprache zu
opfern. Das Ergebnis ist ein wahres Monument, das die Kulturgeschichte des Westens gepragt und ihre
theologische Sprache geformt hat. Die Ubersetzung des Hieronymus wurde, nach Uberwindung einer gewissen
Ablehnung, die anfangs vorhanden war, sofort zum Gemeingut sowohl der Gelehrten als auch des christlichen
Volkes, daher der Name Vulgata.[41] Das Europa des Mittelalters hat anhand der von Hieronymus Ubersetzten
Bibel lesen, beten und argumentieren gelernt. »Die Heilige Schrift ist so gleichsam zu einem ,unermesslichen
Wortschatz“ (P. Claudel) und ,Bilderatlas” (M. Chagall) geworden, aus welchen die christliche Kultur und Kunst
geschopft haben.«[42] Die Literatur, die Klinste und auch die Volkssprache haben bestandig aus der
hieronymianischen Bibellbersetzung geschopft und uns Schatze der Schdnheit und der Frommigkeit
hinterlassen.

Aus Ehrfurcht gegeniiber dieser unbestreitbaren Tatsache hat das Konzil von Trient im Dekret Insuper erklart,
dass die Vulgata als »authentisch« gelten soll, und hat so ihre jahrhundertelange Verwendung in der Kirche
gewdrdigt und ihren Wert als Werkzeug fir das Studium, die Predigt und die 6ffentlichen Disputationen
bezeugt.[43] Es war jedoch nicht sein Bestreben, die Bedeutung der Originalsprachen geringzuschatzen, die
Hieronymus immer wieder in Erinnerung gerufen hatte, und schon gar nicht, zuklnftige neue Projekte einer
Gesamtiibersetzung zu verbieten. Der heilige Paul VI. griff die Bestimmung der Vater des Zweiten Vatikanischen
Konzils auf und wollte, dass die Arbeiten zur Revision der Vulgata-Ubersetzung abgeschlossen und der ganzen
Kirche zur Verfigung gestellt werden sollten. So hat der heilige Johannes Paul Il. in der Apostolischen
Konstitution Scripturarum thesaurus[44] im Jahr 1979 die Editio typica promulgiert, die als Neovulgatabezeichnet
wird.

Ubersetzung als Inkulturation

Durch seine Ubersetzung ist es Hieronymus gelungen, die Bibel in die lateinische Sprache und Kultur zu
»inkulturieren®, und sein Wirken ist zum bleibenden Vorbild fir die missionarische Tatigkeit der Kirche geworden.
Denn »wenn eine Gemeinschaft die Verkiindigung des Heils aufnimmt, befruchtet der Heilige Geist ihre Kultur
mit der verwandelnden Kraft des Evangeliums«[45], und so entsteht eine Art Kreislauf: So wie Hieronymus’
Ubersetzung der Sprache und der Kultur der lateinischen Klassiker, deren Spuren deutlich sichtbar sind, viel zu
verdanken hat, so ist sie selbst mit ihrer Sprache und ihrem symbolischen und bildhaften Inhalt ihrerseits zum
kulturschaffenden Element geworden.

Hieronymus’ Ubersetzungswerk lehrt uns, dass die Werte und die positiven Formen jeder Kultur eine
Bereicherung fur die ganze Kirche darstellen. Die unterschiedlichen Formen, in denen das Wort Gottes bei jeder
neuen Ubersetzung verkindigt, verstanden und gelebt wird, bereichern die Schrift selbst, denn diese wachst mit
dem Leser, wie ein bekanntes Wort Gregors des Grof3en lautet,[46] und bekommt im Laufe der Jahrhunderte
neue Akzente und neue Klange. Die Aufnahme der Bibel und des Evangeliums in die verschiedenen Kulturen
sorgt dafur, dass die Kirche sich immer mehr als »sponsa ornata monilibus suis« (Jes 61,10) zeigt. Und sie
bezeugt gleichzeitig, dass die Bibel immer wieder in die sprachlichen und geistigen Kategorien jeder Kultur und
jeder Generation lGbersetzt werden muss, auch in die der globalen sakularisierten Kultur unserer Zeit.[47]



56

Es ist zu Recht gesagt worden,[48] dass sich eine Analogie zwischen der Ubersetzung als Akt sprachlicher
Gastfreundschaft und anderen Formen der Gastfreundschaft herstellen Iasst. Daher betrifft die
Ubersetzungsarbeit nicht einzig und allein die Sprache, sondern sie entspricht in Wahrheit einer umfassenderen
ethischen Entscheidung, die sich mit der ganzen Weltsicht verbindet. Ohne Ubersetzung kénnten die
verschiedenen sprachlichen Gemeinschaften nicht miteinander kommunizieren; wir wirden die Ttren der
Geschichte voreinander verschlieRen und die Mdglichkeit ausschlielRen, eine Kultur der Begegnung
aufzubauen.[49] Tats&chlich gibt es ohne Ubersetzung keine Gastfreundschaft; feindselige Verhaltensweisen
wiirden sich sogar verstarken. Der Ubersetzer ist ein Briickenbauer. Wie viele Vorurteile, wie viele
Verurteilungen und Konflikte entstehen aus der Tatsache, dass wir die Sprache der anderen nicht kennen und
uns nicht mit hartnackiger Hoffnung um diesen unendlichen Liebesbeweis, die Ubersetzung, bemiihen!

Auch Hieronymus musste dem vorherrschenden Denken seiner Zeit entgegenwirken. Wahrend in der
Anfangszeit des Rémischen Reiches Griechisch weithin verstanden wurde, so war dies zu seiner Zeit bereits
seltener der Fall. Er war auf jeden Fall einer der besten Kenner der christlichen griechischen Sprache und
Literatur und unternahm im Alleingang einen noch schwierigeren Weg, als er sich dem Studium des
Hebraischen widmete. Wenn, wie geschrieben wurde, »die Grenzen meiner Sprache die Grenzen meiner Welt
bedeuten«[50], dann kénnen wir sagen, dass wir der Vielsprachigkeit des heiligen Hieronymus ein universaleres
Verstandnis des Christentums verdanken, das gleichzeitig seinen Quellen besser entspricht.

Mit der feierlichen Begehung des Todestages des heiligen Hieronymus richtet sich der Blick auf die
auRerordentliche missionarische Kraft, die durch die Ubersetzung des Wortes Gottes in (iber dreitausend
Sprachen zum Ausdruck kommt. Vielen Missionaren ist das kostbare Werk der Veréffentlichung von
Grammatiken, Worterblichern und anderen sprachlichen Hilfsmitteln zu verdanken, die die Grundlagen fir die
menschliche Kommunikation bieten und ein Mittel sind fiir den »missionarischen Traum, alle zu erreichen«.[51]
Es ist notwendig, diese ganze Arbeit zu wiirdigen und weiter zu verfolgen, um so zur Uberwindung der Grenzen
mangelnder Kommunikation und Begegnung beizutragen. Es gibt noch viel zu tun. Wie jemand gesagt hat,[52]
gibt es kein Verstehen ohne Ubersetzung: Wir wiirden weder uns selbst noch die anderen verstehen.

Hieronymus und der Stuhl Petri

Hieronymus hatte immer eine besondere Beziehung zur Stadt Rom: Rom ist der geistliche Hafen, zu dem er
immer wieder zurlickkehrt; in Rom wurde der Humanist ausgebildet und der Christ gepragt; er ist ein homo
romanus. Diese Bindung geschieht auf ganz besondere Weise in der Sprache der Stadt, dem Lateinischen,
deren Meister und Foérderer er gewesen ist, aber vor allem ist er mit der Kirche von Rom und insbesondere mit
dem Stuhl Petri verbunden. Die ikonografische Tradition hat ihn anachronistisch mit dem Kardinalspurpur
dargestellt, um auf seine Zugehdrigkeit zum Presbyterium von Rom an der Seite von Papst Damasus
hinzuweisen. In Rom begann er mit der Revision der Ubersetzung. Und auch als Neid und Unverstandnis ihn
zwangen, die Stadt Rom zu verlassen, ist er immer eng mit dem Stuhl Petri verbunden geblieben.

Fur Hieronymus ist die Kirche von Rom der fruchtbare Boden, wo der Same Christi reiche Frucht tragt.[53] In
einer unruhigen Zeit, in der das nahtlose Gewand der Kirche oft von Spaltungen zwischen den Christen
zerrissen ist, blickt Hieronymus auf den Stuhl Petri als sicheren Bezugspunkt: »Wie ich auflter Christus keinem
nachfolge, so fiihle ich mich mit dem Stuhle Petri in Glaubensgemeinschaft verbunden. Weil} ich doch sehr gut,
dass die Kirche Christi auf diesen Felsen gebaut ist.« Mitten in der Auseinandersetzung mit den Arianern
schreibt er an Damasus: »Wer nicht mit dir sammelt, der zerstreut. Wer es nicht mit Christus halt, der halt es mit
dem Antichrist.«[54] Daher kann er auch sagen: »Zu mir gehort, wer mit dem Stuhle Petri in kirchlicher
Gemeinschaft steht!«[55]

Hieronymus war oft in erbitterte Auseinandersetzungen um den Glauben verwickelt. Vielleicht lieRen seine
Wahrheitsliebe und die glihende Verteidigung Christi ihn in seinen Briefen und Schriften mit heftigen Worten
Uber das Ziel hinausschie3en. Sein Leben war jedoch auf den Frieden ausgerichtet: » Auch wir wiinschen den
Frieden, ja wir wiinschen ihn nicht blo3, sondern wir bitten darum. Aber um den Frieden Christi bitten wir, um
den wahren Frieden, um einen Frieden ohne Feindseligkeit, um einen Frieden, der nicht den Kriegskeim in sich
birgt, um einen Frieden, der nicht Gegner unterjocht, sondern in Freundschaft vereinigt.«[56]



57

Unsere Welt braucht mehr denn je das Heilmittel der Barmherzigkeit und der Gemeinschaft. Gestattet mir, noch
einmal zu wiederholen: Geben wir ein Zeugnis des briiderlichen Miteinanders, das anziehend und erhellend
wird.[57] »Daran werden alle erkennen, dass ihr meine Jiinger seid: wenn ihr einander liebt« (Joh 13,35). Es ist
das, worum Jesus den Vater instandig gebeten hat: »Alle sollen eins sein [...] in uns [...], damit die Welt glaubt«
(Joh 17,21).

Lieben, was Hieronymus geliebt hat

Zum Abschluss dieses Schreibens mdchte ich einen weiteren Aufruf an alle richten. Dem heiligen Hieronymus
wurde von der Nachwelt viel Lob gezollt. So gilt er nicht nur als einer der grof3ten Férderer der ,Bibliothek®, aus
der sich das Christentum die Zeit hindurch nahrt — angefangen beim Schatz der Heiligen Schriften —, sondern
auf ihn lasst sich auch das anwenden, was er selbst Gber Nepotian geschrieben hat: »Durch fleillige Lesung und
tagliche Betrachtung machte er aus seinem Herzen eine Bibliothek Christi.«[58] Hieronymus scheute keine
Mdihen, die eigene Bibliothek zu bereichern, in der er stets ein unverzichtbares Laboratorium fiir das Verstandnis
des Glaubens und das geistliche Leben sah; und darin ist er ein wunderbares Vorbild auch fir die Gegenwart.
Er ging aber noch darilber hinaus. Das Studium blieb fiir ihn nicht auf die Ausbildungsjahre in seiner Jugend
beschrankt, sondern es war eine stéandige Verpflichtung, eine tagliche Prioritat seines Lebens. Auflerdem
kénnen wir sagen, dass er eine ganze Bibliothek in sich aufnahm und ein Wissensquell fiir viele andere war. Als
Postumianus im 4. Jahrhundert den Orient bereiste, um monastische Bewegungen kennenzulernen, wurde er
Augenzeuge von Hieronymus’ Lebensstil. Er hielt sich einige Monate bei ihm auf und beschrieb ihn
folgendermafien: »Immer ist er am Lesen, immer mit Blchern beschaftigt; weder bei Tag noch bei Nacht génnt
er sich Ruhe, immer liest oder schreibt er etwas.«[59]

Ich denke in diesem Zusammenhang oft an die Erfahrung, die ein junger Mensch heute machen kann, wenn er
eine Buchhandlung seiner Stadt betritt oder eine Website besucht und dort die Abteilung der religiésen Blcher
sucht. Wenn eine solche Abteilung vorhanden ist, dann nimmt sie in den meisten Fallen nicht nur einen
marginalen Platz ein, sondern enthalt auch keine gehaltvollen Werke. Beim Stébern in diesen Regalen oder
Internetseiten mag ein junger Mensch kaum verstehen, dass die religidse Suche ein begeisterndes Abenteuer
sein kann, das Verstand und Herz gleichermalen betrifft; dass das Verlangen nach Gott in allen Jahrhunderten
bis heute groRe Geister entflammt hat; dass das Heranreifen des geistlichen Lebens Theologen und
Philosophen, Kiinstler und Dichter, Historiker und Wissenschaftler angesteckt hat. Eines der Probleme der
heutigen Zeit, nicht nur in der Religion, ist der Analphabetismus: Es mangelt an hermeneutischen Fahigkeiten,
die uns zu glaubwiirdigen Auslegern und Ubersetzern unserer eigenen kulturellen Tradition machen. Besonders
die jungen Menschen méchte ich gerne auffordern: Macht euch auf die Suche nach eurem Erbe. Das
Christentum macht euch zu Erben eines unubertrefflichen kulturellen Schatzes, den ihr euch zu eigen machen
solltet. Begeistert euch fiir diese Geschichte, sie ist die eure. Wagt es, den Blick fest auf jenen unruhigen jungen
Hieronymus zu richten, der wie der Mann aus dem Gleichnis Jesu alles verkaufte, was er besal}, um die
»besonders wertvolle Perle« zu kaufen (Mt 13,46).

Hieronymus ist wirklich die ,Bibliothek Christi“: eine immerwahrende Bibliothek, die auch uns nach 16
Jahrhunderten weiterhin lehrt, was die Liebe Christi bedeutet — eine Liebe, die sich nicht trennen Iasst von der
Begegnung mit seinem Wort. Daher ist das gegenwartige Jubildum ein Aufruf, das zu lieben, was Hieronymus
geliebt hat, indem wir seine Schriften neu entdecken und uns beriihren lassen von der Wirkung einer
Spiritualitat, die in ihrem wesentlichen Kern beschrieben werden kann als das unruhige und leidenschaftliche
Verlangen, den Gott der Offenbarung besser kennenzulernen. Wie sollten wir in unserer heutigen Zeit nicht das
héren, wozu Hieronymus seine Zeitgenossen unablassig anspornte: »Lies fleiRig in der Heiligen Schrift, nie
sollen deine Hande die heilige Lesung beiseitelegen«?[60]

Das leuchtende Vorbild darin ist Maria, die Hieronymus uns vor allem in ihrer jungfraulichen Mutterschaft, aber
auch in ihrer Haltung als betende Leserin der Schrift vor Augen stellt. Maria erwog die Worte in ihrem Herzen
(vgl. Lk 2,19; 3,15), und »weil sie heilig war und die heiligen Schriften gelesen hatte und mit den Propheten
vertraut war, da erinnerte sie sich, dass der Engel Gabriel zu ihr gesprochen hatte, was sich bei den Propheten
geweissagt findet. [...] Sie sah den Knaben daliegen, sie sah den Knaben in der Krippe weinen, sie sah den
Sohn Gottes vor sich liegen, ihren Sohn, ihren einzigen Sohn. Wie sie ihn da liegen sah, verglich sie, was sie
gehort hatte, mit dem, was sie gelesen hatte und was sie persénlich wahrnahm.«[61]lhr wollen wir uns



58

anvertrauen. Sie kann uns am besten lehren, Gottes Wort zu lesen und zu meditieren, zu Gott zu beten und ihn
zu betrachten, der sich in unserem Leben unermiidlich gegenwértig macht.

Gegeben zu Rom, bei St. Johannes im Lateran, am 30. September, dem Gedenktag des heiligen Hieronymus,
im Jahr 2020, dem achten meines Pontifikats.

FRANZISKUS

[1] »Deus qui beato Hieronymo presbitero suavem et vivum Scripturae Sacrae affectum tribuisti, da, ut populus
tuus verbo tuo uberius alatur et in eo fontem vitae inveniet«, Collecta Missae Sancti Hieronymi, Missale
Romanum, Editio typica tertia, Civitas Vaticana 2002.

[2] Epistula (im Folgenden Ep.) 22,30: CSEL 54, 190.

[3] AAS 12 (1920), 385-423.

[4] Vgl. Generalaudienzen am 7. und am 14. November 2007: Insegnamenti, 11, 2 (2007), 553-556; 586-591.

[5] Bischofssynode, Botschaft an das Gottesvolk bei der Xll. Ordentlichen Vollversammlung der Bischofssynode
(24. Oktober 2008).

[6] Vgl. AAS 102 (2010) 681-787.

[7] Chronicum 374: PL 27, 697-698.

[8] Ep. 125,12: CSEL 56, 131.

[9] Vgl. Ep. 122,3: CSEL 56, 63.

[10] Vgl. Tagesmeditation, 10. Dezember 2015. Die Anekdote ist wiedergegeben in: A. Louf, Sotto la guida dello
Spirito, Qiqaion, Magnano (Bl) 1990, 154-155.

[11] Vgl. Ep. 125,12: CSEL 56, 131.

[12] Vgl. VD, 89: AAS 102 (2010), 761-762.

[13] Vgl. Ep. 125,9.15.19: CSEL 56, 128.133-134.139.

[14] Vita Malchi monachi captivi, 7,3: PL 23, 59-60.

[15] Praef. Esther 2: PL 28, 1505.

[16] Vgl. Ep. 108,26: CSEL 55, 344-345,

[17] Ep. 52,8: CSEL 54, 428-429; vgl. VD, 60: AAS 102 (2010), 739.

[18] Praef. Paralipomenon LXX, 1.10-15: SCh 592, 340.



59
[19] Praef. in Pentateuchum: PL 28, 184.

[20] Ep. 80,3: CSEL 55, 105.

[21] Botschaft an die Teilnehmer der 24. Offentlichen Sitzung der Pépstlichen Akademien, 4. Dezember 2019:
L’Osservatore Romano (dt.), Jg. 50 (2020), Nr. 1/2 (10. Januar 2020), 13.

[22] VD, 30: AAS 102 (2010), 709.

[23] Ep. 125,15.2: CSEL 56, 133.120.

[24] Ep. 3,6: CSEL 54, 18.

[25] Vgl. Praef. Josue, 1,9-12: SCh 592, 316.

[26] Homilia in Psalmum 95: PL 26, 1181.

[27] Vgl. Vita S. Pauli primi eremitae, 16,2: PL 23, 28.

[28] Val. In Isaiam Prol.: PL 24, 17.

[29] Vgl. Zweites Vatikanisches Okumenisches Konzil, Dogmatische Konstitution Dei Verbum, 14.
[30] Vgl. ebd.

[31]1Vgl. ebd., 7.

[32] Vgl. Hieronymus, Ep. 53,5: CSEL 54, 451.

[33] Vgl. Zweites Vatikanisches Okumenisches Konzil, Dogmatische Konstitution Dei Verbum, 12.
[34] Ebd., 24.

[35] Vgl. ebd., 25.

[36] Vgl. ebd., 21.

[37] Nr. 56; vgl. Hieronymus, In Psalmum 147. CCL 78, 337-338.

[38] Vgl. Apostolisches Schreiben in Form eines »Motu proprio« Aperuit illis, 30. September 2019.
[39] Vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 152.175: AAS 105 (2013), 1083-1084.1093.
[40] Vgl. Ep. 52,3: CSEL 54, 417.

[41] Vgl. VD, 72: AAS 102 (2010), 746-747.

[42] Johannes Paul Il., Brief an die Kiinstler (4. April 1999): AAS 91 (1999), 1159-1160.



60
[43] Vgl. Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum, 1506.

[44] 25. April 1979: AAS LXXI (1979), 557-5509.

[45] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46] Hom. in Ezech. |, 7: PL 76, 843D.

[47] Vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48] Vgl. P. Ricceur, Sur la traduction, Bayard, Paris 2004.

[49] Vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 24: AAS 105 (2013), 1029-1030.

[50] L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 5.6.

[51] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.

[52] Vgl. G. Steiner, After Babel. Aspects of language and translation, Oxford University Press, New York 1975.

[53] Vgl. Ep. 15,1: CSEL 54, 63.

[54] Ebd., 15,2: CSEL 54, 62-64.

[55] Ebd., 16,2: CSEL 54, 69.

[56] Ebd., 82,2: CSEL 55, 109.

[57] Vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 99: AAS 105 (2013), 1061.

[58] Ep. 60,10: CSEL 54, 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus |, 9: PL 20, 190; SCh 510, 136-138.

[60] Ep. 52,7: CSEL 54, 426.

[61] Homilia de nativitate Domini \V: PL Suppl. 2, 191.

[01133-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

CARTA APOSTOLICA

Scripturae Sacrae affectus

DEL SANTO PADRE



61
FRANCISCO

EN EL XVI CENTENARIO DE LA MUERTE DE SAN JERONIMO

Una estima por la Sagrada Escritura, un amor vivo y suave por la Palabra de Dios escrita es la herencia que
san Jerénimo ha dejado a la Iglesia a través de su vida y sus obras. Las expresiones, tomadas de la memoria
liturgica del santo[1], nos ofrecen una clave de lectura indispensable para conocer, en el XVI centenario de su
muerte, su admirable figura en la historia de la Iglesia y su gran amor por Cristo. Este amor se extiende, como
un rio en muchos cauces, a través de su obra de incansable estudioso, traductor, exegeta, profundo conocedor
y apasionado divulgador de la Sagrada Escritura; fino intérprete de los textos biblicos; ardiente y en ocasiones
impetuoso defensor de la verdad cristiana; ascético y eremita intransigente, ademas de experto guia espiritual,
en su generosidad y ternura. Hoy, mil seiscientos afos después, su figura sigue siendo de gran actualidad para
nosotros, cristianos del siglo XXI.

Introduccion

El 30 de septiembre del afio 420, Jeronimo concluia su vida terrena en Belén, en la comunidad que fundé junto
a la gruta de la Natividad. De este modo se confiaba a ese Sefior que siempre habia buscado y conocido en la
Escritura, el mismo que como Juez ya habia encontrado en una vision, cuando padecia fiebre, quiza en la
Cuaresma del aino 375. En ese acontecimiento, que marco un viraje decisivo en su vida, un momento de
conversion y cambio de perspectiva, se sinti6 arrastrado a la presencia del Juez: «Interrogado acerca de mi
condicién, respondi que era cristiano. Pero el que estaba sentado me dijo: “Mientes; tu eres ciceroniano, tu no
eres cristiano”».[2] San Jerénimo, en efecto, habia amado desde joven la belleza limpida de los textos clasicos
latinos y, en comparacion, los escritos de la Biblia le parecian, inicialmente, toscos e imprecisos, demasiado
asperos para su refinado gusto literario.

Ese episodio de su vida favorecioé la decision de consagrarse totalmente a Cristo y a su Palabra, dedicando su
existencia a hacer que las palabras divinas, a través de su infatigable trabajo de traductor y comentarista,
fueran cada vez mas accesibles a los demas. Ese acontecimiento dio a su vida una orientacién nueva y mas
decidida: convertirse en servidor de la Palabra de Dios, como enamorado de la “carne de la Escritura”. Asi, en
la busqueda continua que caracterizo su vida, revalorizé sus estudios juveniles y la formacion recibida en
Roma, reordenando su saber en un servicio mas maduro a Dios y a la comunidad eclesial.

Por eso, san Jerénimo entra con pleno derecho entre las grandes figuras de la Iglesia de la época antigua, en el
periodo llamado el siglo de oro de la patristica, verdadero puente entre Oriente y Occidente: fue amigo de
juventud de Rufino de Aquilea, visité a Ambrosio y mantuvo una intensa correspondencia con Agustin. En
Oriente conocié a Gregorio Nacianceno, Didimo el Ciego, Epifanio de Salamina. La tradicion iconografica
cristiana lo consagroé representandolo, junto con Agustin, Ambrosio y Gregorio Magno, entre los cuatro grandes
doctores de la Iglesia de Occidente.

Mis predecesores también quisieron recordar su figura en diversas circunstancias. Hace un siglo, con ocasién
del decimoquinto centenario de su muerte, Benedicto XV le dedico la Carta enciclica Spiritus Paraclitus (15
septiembre 1920), presentandolo al mundo como «doctor maximus explanandis Scripturis».[3] En tiempos mas
recientes, Benedicto XVI expuso su personalidad y sus obras en dos catequesis sucesivas.[4] Ahora, en el
decimosexto centenario de su muerte, también yo deseo recordar a san Jerénimo y volver a proponer la
actualidad de su mensaje y de sus ensefianzas, a partir de su gran estima por las Escrituras.

En este sentido, puede conectarse perfectamente, como guia segura y testigo privilegiado, con la XIl Asamblea
del Sinodo de los Obispos, dedicada a la Palabra de Dios,[5] y con la Exhortacién apostolica Verbum Domini
(VD) de mi predecesor Benedicto XVI, publicada precisamente en la fiesta del santo, el 30 de septiembre de
2010.[6]

De Roma a Belén



62

La vida y el itinerario personal de san Jeronimo se consumaron por las vias del imperio romano, entre Europa y
Oriente. Naci6 alrededor del afio 345 en Estridon, frontera entre Dalmacia y Panonia, en el territorio de la actual
Croacia y Eslovenia, y recibio una sdlida educacién en una familia cristiana. Segun el uso de la época, fue
bautizado en edad adulta, en los afios en que estudio retérica en Roma, entre el 358 y el 364. Precisamente en
este periodo romano se convirtié en un lector insaciable de los clasicos latinos, que estudiaba bajo la guia de
los maestros de retorica mas ilustres de su tiempo.

Al finalizar los estudios emprendié un largo viaje a la Galia, que lo llevé a la ciudad imperial de Tréveris, hoy
Alemania. Alli entré en contacto, por primera vez, con la experiencia monastica oriental difundida por san
Atanasio. De este modo maduré un deseo profundo que lo acomparfié a Aquilea donde inicié con algunos de
sus amigos «un coro de bienaventurados»[7], un periodo de vida en comun.

Hacia el afio 374, pasando por Antioquia, decidio retirarse al desierto de Calcis, para realizar, de forma cada
vez mas radical, una vida ascética, en la que estaba reservado un amplio espacio al estudio de las lenguas
biblicas, primero del griego y después del hebreo. Se confié a un hermano judio, convertido al cristianismo, que
lo introdujo en el conocimiento de la nueva lengua hebrea y de los sonidos, que definié «palabras fricativas y
aspiradas».[8]

Jeronimo eligio y vivio el desierto, con la consiguiente vida eremitica, en su significado mas profundo: como
lugar de las elecciones existenciales fundamentales, de intimidad y encuentro con Dios, donde a través de la
contemplacion, las pruebas interiores y el combate espiritual llegd al conocimiento de la fragilidad, con una
mayor conciencia de los limites propios y ajenos, reconociendo la importancia de las lagrimas.[9] Asi, en el
desierto, experimentd concretamente la presencia de Dios, la necesaria relacion del ser humano con El, su
consolacion misericordiosa. A este respecto, me gusta recordar una anécdota, de tradicion apdcrifa. Jeronimo le
dijo al Sefior: “; Qué quieres de mi?” Y El le respondié: “Todavia no me has dado todo”. “Pero, Sefior, yo te di
esto, esto y esto...” —*Falta una cosa” —*; Qué cosa?” —“Dame tus pecados, para que pueda tener la alegria
de perdonarlos otra vez”.[10]

Volvemos a encontrarlo en Antioquia, donde fue ordenado sacerdote por el obispo Paulino, después en
Constantinopla, hacia el afio 379, donde conoci6 a Gregorio Nacianceno y prosiguié sus estudios; se dedico a
traducir del griego al latin importantes obras (las homilias de Origenes y la cronica de Eusebio), respird el clima
del Concilio celebrado en esa ciudad en el afio 381. En esos afos, su pasion y su generosidad se revelaron en
el estudio. Una bendita inquietud lo guiaba y lo volvia incansable y apasionado en la busqueda: «Cuantas veces
me desanimé, cuantas desisti para empezar de nuevo en mi empefo de aprender», conducido por la “amarga
semilla” de semejantes estudios para poder recoger “dulces frutos”.[11]

En el afio 382 Jerdnimo volvié a Roma y se puso a disposicion del papa Damaso quien, valorando sus grandes
cualidades, lo nombro su estrecho colaborador. Aqui Jerénimo se dedicé a una actividad incesante, sin olvidar
la dimension espiritual. En el Aventino, gracias al apoyo de mujeres aristocraticas romanas, deseosas de
elecciones evangélicas radicales, como Marcela, Paula y su hija Eustoquio, creé un cenaculo fundado en la
lectura y el estudio riguroso de la Escritura. Jeronimo fue exegeta, docente, guia espiritual. En ese tiempo
comenzd una revision de las anteriores traducciones latinas de los Evangelios, y quiza también de otras partes
del Nuevo Testamento; continud su trabajo como traductor de homilias y comentarios escrituristicos de
Origenes, despleg6 una intensa actividad epistolar, se confrontd publicamente con autores heréticos, a veces
con excesos e intransigencias, pero siempre movido sinceramente por el deseo de defender la verdadera fe y el
deposito de las Escrituras.

Este periodo intenso y prolifico se interrumpié con la muerte del papa Damaso. Se vio obligado a dejar Roma vy,
seguido por algunos amigos y mujeres deseosas de continuar la experiencia espiritual y el estudio biblico que
habian comenzado, partié hacia Egipto —donde conoci6 al gran tedlogo Didimo el Ciego— y Palestina, para
establecerse definitivamente en Belén en el afio 386. Retomé sus estudios filologicos, arraigados en los lugares
fisicos que habian sido escenario de esas narraciones.

La importancia que daba a los lugares santos se evidencia no s6lo por la eleccion de vivir en Palestina, desde el



63

afno 386 hasta su muerte, sino también por el servicio a las peregrinaciones. Precisamente en Belén, lugar
privilegiado para él, cerca de la gruta de la Natividad fund6é dos monasterios “gemelos”, masculino y femenino,
con albergues para acoger a los peregrinos venidos ad loca sancta, manifestando asi su generosidad para
alojar a cuantos llegaban a aquella tierra para ver y tocar los lugares de la historia de la salvacion, uniendo de
este modo la busqueda cultural a la espiritual.[12]

Poniéndose a la escucha, Jeronimo se encontrd a si mismo en la Sagrada Escritura, como también el rostro de
Dios y de los hermanos, y afind su predileccion por la vida comunitaria. De ahi su deseo de vivir con los amigos,
como en los tiempos de Aquilea, y de fundar comunidades monasticas, persiguiendo el ideal cenobitico de vida
religiosa que ve al monasterio como “lugar de entrenamiento” donde formar personas «que se hayan hecho los
mas insignificantes de todos para merecer ser los primeros», felices en la pobreza y capaces de ensefar con el
propio estilo de vida. De hecho, consideraba formativo vivir «bajo la disciplina de un solo padre y en compania
de muchos hermanos» para aprender la humildad, la paciencia, el silencio y la mansedumbre, consciente de
que «a la verdad no le gustan los rincones ni le hacen falta los chismosos».[13] Ademas, confiesa que comenzo
a «sentir [...] nostalgia de las celdas del monasterio y a echar de menos la similitud de aquellas hormigas con
los monjes, entre los cuales se trabaja en comun y, aunque nada sea propiedad de cada cual, todos lo tienen
todo».[14]

Jerénimo no encontro en el estudio un deleite efimero centrado en si mismo, sino un ejercicio de vida espiritual,
un medio para llegar a Dios y, de este modo, su formacion clasica se reordend también en un servicio mas
maduro a la comunidad eclesial. Pensemos en la ayuda que dio al papa Damaso, en la enseianza que dedico a
las mujeres, especialmente para el hebreo, desde el primer cenaculo en el Aventino, hasta hacer entrar a Paula
y Eustoquio en «las discrepancias de los traductores»[15] y, algo inaudito para ese tiempo, permitirles que
pudieran leer y cantar los Salmos en la lengua original.[16]

Una cultura, la suya, puesta al servicio y confirmada como necesaria para todo evangelizador. Asi le recordaba
al amigo Nepociano: «La palabra del presbitero esta inspirada por la lectura de las Escrituras. No te quiero ni
declamador, ni deslenguado, ni charlatan, sino conocedor del misterio e instruido en los designios de tu Dios.
Hablar con engolamiento o precipitadamente para suscitar admiracion ante el vulgo ignorante es propio de
hombres incultos. EI hombre de frente altanera se lanza con frecuencia a interpretar lo que ignora, y si logra
convencer a los demas, se arroga para si mismo el saber».[17]

Hasta su muerte en el afio 420, Jerénimo transcurrié en Belén el periodo mas fecundo e intenso de su vida,
completamente dedicado al estudio de la Escritura, comprometido en la monumental obra de traduccion de todo
el Antiguo Testamento a partir del original hebreo. Al mismo tiempo, comentaba los libros proféticos, los salmos,
las obras paulinas, escribia subsidios para el estudio de la Biblia. El trabajo valioso que se encuentra en sus
obras es fruto del dialogo y la colaboracion, desde la copia y el analisis de los manuscritos hasta su reflexién y
discusion: Para estudiar «los libros divinos yo nunca he confiado en mis propias fuerzas ni he tenido como
maestra mi propia opinion, sino que he solido preguntar incluso sobre aquellas cosas que yo creia saber,
jcuanto mas sobre aquellas de las que yo estaba dudoso!».[18] Por eso, consciente de sus propios limites,
pedia auxilio continuamente en la oraciéon de intercesion, para que la traduccion de los textos sagrados
estuviera hecha «con el mismo espiritu con que fueron escritos los libros»[19], sin olvidar traducir también otras
obras de autores como Origenes, indispensables para el trabajo exegético, para «procurar materiales a quienes
quieran adelantar en el conocimiento de las cosas».[20]

El estudio de Jerénimo se revelé como un esfuerzo realizado en la comunidad y al servicio de la comunidad,
modelo de sinodalidad también para nosotros, para nuestro tiempo y para las diversas instituciones culturales
de la Iglesia, con vistas a que sean siempre «lugar donde el saber se vuelve servicio, porque sin el saber nacido
de la colaboracion y que se traduce en la cooperacion no hay desarrollo humano genuino e integral»[21]. El
fundamento de esa comunion es la Escritura, que no podemos leer por nuestra cuenta: «La Biblia ha sido
escrita por el Pueblo de Dios y para el Pueblo de Dios, bajo la inspiracion del Espiritu Santo. Solo en esta
comunién con el Pueblo de Dios podemos entrar realmente, con el “nosotros”, en el nucleo de la verdad que
Dios mismo quiere comunicarnos».[22]



64

La vigorosa experiencia de vida de Jerénimo, alimentada por la Palabra de Dios, hizo que se convirtiera en guia
espiritual, a través de una intensa correspondencia epistolar. Se hizo compariero de viaje, convencido de que
«ningun arte se aprende sin maestro», como escribe a Rustico: «Todo lo que pretendo insinuarte, tomandote de
la mano, todo lo que pretendo inculcarte, como el experto marino que ha pasado por muchos naufragios lo haria
con un remero bisono».[23] Desde aquel rincon tranquilo del mundo acompafaba a la humanidad en una época
de grandes cambios, marcada por acontecimientos como el saqueo de Roma del afio 410, que lo afectd
profundamente.

Confiaba en sus cartas las polémicas doctrinales, siempre en defensa de la recta fe, revelandose como hombre
de relaciones vividas con fuerza y con dulzura, involucrado totalmente, sin formas edulcoradas, experimentando
que «el amor no tiene precio».[24] Asi vivia sus afectos, con impetu y sinceridad. Esta implicacién en las
situaciones en las que vivia y actuaba se constata también con el hecho de que ofrecia su trabajo de traduccion
y critica como munus amicitiae. Era un don ante todo para los amigos, a quienes destinaba y dedicaba sus
obras, y a quienes les pedia que las leyeran con ojos amigables mas que criticos, y luego para los lectores, sus
contemporaneos y los de todos los tiempos.[25]

Dedic6 los ultimos afios de su vida a la lectura orante personal y comunitaria de la Escritura, a la
contemplacion, al servicio a los hermanos a través de sus obras. Todo esto en Belén, junto a la gruta donde la
Virgen dio a luz al Verbo, consciente de que es «dichoso aquel que porta en su pecho la cruz, la resurreccion y
el lugar del nacimiento de Cristo y el de la ascension. Dichoso aquel que tiene a Belén en su corazén, y en cuyo
corazon Cristo nace a diario».[26]

La clave sapiencial de su retrato

Para una plena comprension de la personalidad de san Jerénimo es necesario conjugar dos dimensiones
caracteristicas de su existencia como creyente. Por un lado, su absoluta y rigurosa consagracion a Dios, con la
renuncia a cualquier satisfaccion humana, por amor a Cristo crucificado (cf. 1 Co 2,2; Fip 3,8.10); por otro lado,
el esfuerzo de estudio asiduo, dirigido exclusivamente a una comprension del misterio del Senor cada vez mas
profunda. Es precisamente este doble testimonio ofrecido de modo admirable por san Jerénimo, el que se
propone como modelo, sobre todo, para los monjes, quienes viven de ascesis y oracion, con vistas a que se
dediquen al trabajo asiduo de la investigacion y del pensamiento; después, para los estudiosos, que deben
recordar que el saber solo es valido religiosamente si esta fundado en el amor exclusivo a Dios, y expoliado de
toda ambicion humana y aspiracion mundana.

Tales dimensiones fueron incorporadas en el campo de la historia del arte, donde la presencia de san Jerénimo
es frecuente: grandes maestros de la pintura occidental nos han dejado sus representaciones. Podriamos
organizar las diversas tipologias iconograficas en dos lineas distintas. Una lo define sobre todo como monje y
penitente, con un cuerpo marcado por el ayuno, retirado en zonas desérticas, de rodillas o postrado en tierra, en
muchos casos apretando una piedra en la mano derecha para golpearse el pecho, y con los ojos vueltos al
Crucificado. En esta linea se situa la conmovedora obra maestra de Leonardo da Vinci conservada en la
Pinacoteca Vaticana. Otro modo de representar a Jerénimo es el que lo muestra vestido como un estudioso,
sentado en su escritorio, dedicado a la traduccién y al comentario de la Sagrada Escritura, rodeado de libros y
pergaminos, consagrado a la mision de defender la fe a través del pensamiento y la escritura. Albrecht Durer,
por citar otro ejemplo ilustre, lo representd mas de una vez en esta actitud.

Los dos aspectos evocados anteriormente se encuentran unidos en el lienzo de Caravaggio, en la Galeria
Borghese de Roma. En una unica escena se representa al anciano asceta, vestido ligeramente con un manto
rojo, que tiene un craneo sobre la mesa, simbolo de la vanidad de las realidades terrenas; pero al mismo tiempo
también se manifiesta con vehemencia su cualidad de estudioso, que tiene los ojos fijos en el libro, mientras su
mano mete la pluma en el tintero, como acto que caracteriza al escritor.

De manera analoga —que llamaria sapiencial— debemos comprender el doble perfil del itinerario biografico de
Jeronimo. Cuando, como un verdadero «Ledn de Belén», exageraba en los tonos, lo hacia por la busqueda de
una verdad que estaba dispuesto a servir incondicionalmente. Y como él mismo explica en el primero de sus



65

escritos, Vida de san Pablo, ermitafio de Tebas, los leones son capaces de «desaforados rugidos», pero
también de lagrimas.[27] Por este motivo, las dos fisonomias contrapuestas que aparecen en su figura son, en
realidad, elementos con los que el Espiritu Santo le permiti6 madurar su unidad interior.

Amor por la Sagrada Escritura

El rasgo peculiar de la figura espiritual de san Jerénimo sigue siendo, sin duda, su amor apasionado por la
Palabra de Dios, transmitida a la Iglesia en la Sagrada Escritura. Si todos los Doctores de la Iglesia —y en
particular los de la época cristiana primitiva— obtuvieron explicitamente de la Biblia el contenido de sus
ensefianzas, Jerénimo lo hizo de una manera mas sistematica y en algunos aspectos unica.

En los ultimos tiempos los exegetas han descubierto el genio narrativo y poético de la Biblia, exaltado
precisamente por su calidad expresiva. Jerénimo, en cambio, lo que enfatizaba de las Escrituras era mas bien
el caracter humilde con el que Dios se reveld, expresandose en la naturaleza aspera y casi primitiva de la
lengua hebrea, comparada con el refinamiento del latin ciceroniano. Por tanto, no se dedicaba a la Sagrada
Escritura por un gusto estético, sino —como es bien conocido— sélo porque lo llevaba a conocer a Cristo,
porque ignorar las Escrituras es ignorar a Cristo.[28]

Jerénimo nos ensena que no solo se deben estudiar los Evangelios, y que no es solamente la tradicion
apostolica, presente en los Hechos de los Apdstoles y en las Cartas, la que hay que comentar, sino que todo el
Antiguo Testamento es indispensable para penetrar en la verdad y la riqueza de Cristo.[29] Las mismas paginas
del Evangelio lo atestiguan: nos hablan de Jesus como Maestro que, para explicar su misterio, recurre a
Moisés, a los profetas y a los Salmos (cf. Lc 4,16-21; 24,27.44-47). Incluso la predicacion de Pedro y Pablo, en
los Hechos, se fundamenta emblematicamente en las antiguas Escrituras; sin ellas, no puede entenderse
plenamente la figura del Hijo de Dios, el Mesias Salvador. El Antiguo Testamento no debe considerarse como
un vasto repertorio de citas que demuestran el cumplimiento de las profecias en la persona de Jesus de
Nazaret. En cambio, mas radicalmente, sélo a la luz de las “figuras” veterotestamentarias es posible
comprender plenamente el significado del acontecimiento de Cristo, cumplido en su muerte y resurreccion. De
ahi la necesidad de redescubrir, en la practica catequética y en la predicacién, asi como en las discusiones
teoldgicas, el aporte indispensable del Antiguo Testamento, que debe ser leido y asimilado como alimento
precioso (cf. Ez 3,1-11; Ap 10,8-11).[30]

La dedicacion total de Jerénimo a las Escrituras se manifesté en una forma de expresion apasionada,
semejante a la de los antiguos profetas. De ellos sacaba nuestro Doctor su fuego interior, que se convertia en
palabra impetuosa y explosiva (cf. Jr 5,14; 20,9; 23,29; MI 3,2; Si48,1; Mt 3,11; Lc 12,49), necesaria para
expresar el celo ardiente del servidor de la causa de Dios. Siguiendo los pasos de Elias, Juan el Bautista e
incluso el apodstol Pablo, el desdén ante la mentira, la hipocresia y las falsas doctrinas enciende el discurso de
Jerénimo haciéndolo provocativo y aparentemente duro. La dimensién polémica de sus escritos se comprende
mejor si se lee como una especie de calco y actualizacion de la tradicion profética mas auténtica. Jerénimo, por
tanto, es un modelo de testimonio inflexible de la verdad, que asume la severidad del reproche para inducir a la
conversion. En la intensidad de las locuciones e imagenes se manifiesta la valentia del siervo que no quiere
agradar a los hombres sino sélo a su Sedor (Ga 1,10), por quien ha consumido toda la energia espiritual.

El estudio de la Sagrada Escritura

El amor apasionado de san Jerénimo por las divinas Escrituras esta impregnado de obediencia. En primer lugar
respecto a Dios, que se ha comunicado con palabras que exigen una escucha reverente[31] y, en
consecuencia, también la obediencia a quienes en la Iglesia representan la tradicién interpretativa viva del
mensaje revelado. Sin embargo, la «obediencia de la fe» (Rm 1,5; 16,26) no es una mera recepcion pasiva de
lo que es conocido; al contrario, requiere el compromiso activo de la investigacion personal. Podemos
considerar a san Jeréonimo como un “servidor” de la Palabra, fiel y trabajador, completamente consagrado a
favorecer en sus hermanos de fe una comprension mas adecuada del «depdsito» sagrado que les ha sido
confiado (cf. 1 Tm6,20; 2 Tm 1,14). Si no se entiende lo escrito por los autores inspirados, la misma Palabra de
Dios carece de eficacia (cf. Mt 13,19) y el amor a Dios no puede surgir.



66

Ahora bien, las paginas biblicas no siempre son accesibles de inmediato. Como se dice en Isaias (29,11),
incluso para aquellos que saben “leer” —es decir, que han tenido una formacion intelectual suficiente— el libro
sagrado aparece “sellado”, cerrado herméticamente a la interpretacion. Por tanto, es necesario que intervenga
un testigo competente para proporcionar la llave liberadora, la de Cristo Sefior, Unico capaz de desatar los
sellos y abrir el libro (cf. Ap 5,1-10), para revelar la prodigiosa efusion de la gracia (cf. Lc 4,17-21). Muchos
entonces, incluso entre los cristianos practicantes, declaran abiertamente que no saben leer (cf. Is 29,12), no
por analfabetismo, sino porque no estan preparados para el lenguaje biblico, sus modos expresivos y las
tradiciones culturales antiguas, por lo que el texto biblico resulta indescifrable, como si estuviera escrito en un
alfabeto desconocido y en una lengua poco comprensible.

Se vuelve necesario, por tanto, la mediacion del intérprete, ejerciendo su funcién “diaconal”, al ponerse al
servicio de quienes no pueden comprender el sentido de lo escrito proféticamente. La imagen que se puede
evocar, a este respecto, es la del diacono Felipe, impulsado por el Sefior para ir en ayuda del eunuco que esta
leyendo un pasaje de Isaias en su carroza (53,7-8), pero sin poder comprender su significado: «¢, Crees
entender lo que estas leyendo?», pregunta Felipe; y el eunuco responde: «;Como voy a entender si nadie me
lo explica?» (Hch 8,30-31).[32]

Jerénimo es nuestro guia sea porque, como lo hizo Felipe (cf. Hch 8,35), lleva a quien lee al misterio de Jesus,
sea también porque asume responsable y sistematicamente las mediaciones exegéticas y culturales necesarias
para una lectura correcta y fecunda de la Sagrada Escritura[33]. La competencia en las lenguas en las que se
transmiti6 la Palabra de Dios, el cuidadoso andlisis y evaluacion de los manuscritos, la investigacion
arqueoldgica precisa, ademas del conocimiento de la historia de la interpretacion, en definitiva, todos los
recursos metodologicos que estaban disponibles en su época histoérica los supo utilizar armoénica y sabiamente,
para orientar hacia una comprensién correcta de la Escritura inspirada.

Una dimension tan ejemplar de la actividad de san Jerénimo es muy importante incluso en la Iglesia de hoy.
Como nos ensefa la Dei Verbum, si la Biblia es «como el alma de la sagrada teologia»[34] y la columna
vertebral espiritual de la practica religiosa cristiana[35], es indispensable que el acto interpretativo de la misma
esté sostenido por competencias especificas.

A este prop0sito sirven ciertamente los centros especializados para la investigacion biblica —como el Pontificio
Instituto Biblico en Roma y L’Ecole Biblique y el Studium Biblicum Franciscanum en Jerusalén— y patristica
—como el Augustinianum en Roma—, pero también las Facultades de Teologia deben esforzarse para que la
ensefianza de la Sagrada Escritura esté programada de tal manera que se asegure a los estudiantes una
capacidad interpretativa competente, tanto en la exégesis de los textos como en la sintesis de la teologia
biblica. La riqueza de las Escrituras es desafortunadamente ignorada o minimizada por muchos, porque no se
les han proporcionado las bases esenciales del conocimiento. Por tanto, junto a un incremento de los estudios
eclesiasticos dirigidos a sacerdotes y catequistas, que valoricen de manera mas adecuada la competencia en la
Sagrada Escritura, se debe promover una formacion extendida a todos los cristianos, para que cada uno sea
capaz de abrir el libro sagrado y extraer los frutos inestimables de sabiduria, esperanza y vida.[36]

Aqui quisiera recordar lo que expresé mi predecesor en la Exhortacion apostolica Verbum Domini: «La
sacramentalidad de la Palabra se puede entender en analogia con la presencia real de Cristo bajo las especies
del pan y del vino consagrados. [...] Sobre la actitud que se ha de tener con respecto a la Eucaristia y la
Palabra de Dios, dice san Jerénimo: “Nosotros leemos las Sagradas Escrituras. Yo pienso que el Evangelio es
el Cuerpo de Cristo; yo pienso que las Sagradas Escrituras son su ensefianza. Y cuando él dice: ‘Quien no
come mi carne y bebe mi sangre’ (Jn 6,53), aunque estas palabras puedan entenderse como referidas también
al Misterio [eucaristico], sin embargo, el cuerpo de Cristo y su sangre es realmente la palabra de la Escritura, es
la ensefnanza de Dios”».[37]

Lamentablemente, en muchas familias cristianas nadie se siente capaz —como en cambio esta prescrito en la
Tora (cf. Dt 6,6)— de dar a conocer a sus hijos la Palabra del Sefior, con toda su belleza, con toda su fuerza
espiritual. Por eso quise establecer el Domingo de la Palabra de Dios,[38] animando a la lectura orante de la
Biblia y a la familiaridad con la Palabra de Dios.[39] Todas las demas manifestaciones de la religiosidad se



67

enriqueceran asi de sentido, estaran orientadas por una jerarquia de valores y se dirigiran a lo que constituye la
cumbre de la fe: la adhesion plena al misterio de Cristo.

La Vulgata

El “fruto mas dulce de la ardua siembra”[40] del estudio del griego y el hebreo, realizado por Jerénimo, es la
traduccion del Antiguo Testamento del hebreo original al latin. Hasta ese momento, los cristianos del imperio
romano soélo podian leer la Biblia en griego en su totalidad. Mientras que los libros del Nuevo Testamento se
habian escrito en griego, para los del Antiguo existia una traduccién completa, la llamada Septuaginta (es decir,
la version de los Setenta) realizada por la comunidad judia de Alejandria alrededor del siglo Il a.C. Para los
lectores de lengua latina, sin embargo, no habia una version completa de la Biblia en su propio idioma, sino s6lo
algunas traducciones, parciales e incompletas, que procedian del griego. Jerénimo, y después de él sus
seguidores, tuvieron el mérito de haber emprendido una revisiéon y una nueva traduccién de toda la Escritura.
Con el estimulo del papa Damaso, Jeronimo comenz6 en Roma la revisidon de los Evangelios y los Salmos, y
luego, en su retiro en Belén, empezo la traduccion de todos los libros veterotestamentarios, directamente del
hebreo; una obra que dur6 afnos.

Para completar este trabajo de traduccion, Jerénimo hizo un buen uso de sus conocimientos de griego y
hebreo, asi como de su sélida formacion latina, y utilizé las herramientas filolégicas que tenia a su disposicion,
en particular las Hexaplas de Origenes. El texto final combiné la continuidad en las férmulas, ahora de uso
comun, con una mayor adherencia al estilo hebreo, sin sacrificar la elegancia de la lengua latina. El resultado es
un verdadero monumento que ha marcado la historia cultural de Occidente, dando forma al lenguaje teoldgico.
Superados algunos rechazos iniciales, la traduccion de Jeronimo se convirtié inmediatamente en patrimonio
comun tanto de los eruditos como del pueblo cristiano, de ahi el nombre de Vulgata.[41] La Europa medieval
aprendio a leer, orar y razonar en las paginas de la Biblia traducidas por Jerénimo. «La Sagrada Escritura se ha
convertido asi en una especie de “inmenso vocabulario” (P. Claudel) y de “Atlas iconografico” (M. Chagall) del
que se han nutrido la cultura y el arte cristianos».[42] La literatura, las artes e incluso el lenguaje popular se han
inspirado constantemente en la version jeronimiana de la Biblia, dejandonos tesoros de belleza y devocion.

En relacién a este hecho indiscutible, el Concilio de Trento establecio el caracter «auténtico» de la Vulgata en el
decreto Insuper, rindiendo homenaje al uso secular que la Iglesia habia hecho de ella y certificando su valor
como instrumento de estudio, predicacion y discusion publica.[43] Sin embargo, no pretendia minimizar la
importancia de las lenguas originales, como no dejaba de recordar Jeronimo, ni mucho menos prohibir nuevos
trabajos de traduccion integral en el futuro. San Pablo VI, asumiendo el mandato de los Padres del Concilio
Vaticano Il, quiso que la revision de la traduccion de la Vulgata se completara y se pusiera a disposicion de toda
la Iglesia. Asi es como san Juan Pablo Il, en la Constitucion apostolica Scripturarum thesaurus,[44] promulgd en
1979 la edicion tipica llamada Neovulgata.

La traduccion como inculturacion

Con su traduccion, Jeronimo logro “inculturar” la Biblia en la lengua y la cultura latina, y esta obra se convirtié en
un paradigma permanente para la accién misionera de la Iglesia. En efecto, «cuando una comunidad acoge el
anuncio de la salvacion, el Espiritu Santo fecunda su cultura con la fuerza transformadora del Evangelio»[45], y
de este modo se establece una especie de circularidad: asi como la traduccion de Jerénimo esta en deuda con
la lengua y la cultura de los clasicos latinos, cuyas huellas son claramente visibles, asi ella, con su lengua y su
contenido simbdlico y de imagenes, se ha convertido a su vez en un elemento creador de cultura.

El trabajo de traduccién de Jerénimo nos ensefa que los valores y las formas positivas de cada cultura
representan un enriquecimiento para toda la Iglesia. Los diferentes modos en que la Palabra de Dios se
anuncia, se comprende y se vive con cada nueva traduccion enriquecen la Escritura misma, puesto que
—segun la conocida expresion de Gregorio Magno— crece con el lector,[46] recibiendo a lo largo de los siglos
nuevos acentos y nueva sonoridad. La insercion de la Biblia y del Evangelio en las diferentes culturas hace que
la Iglesia se manifieste cada vez mas como «sponsa ornata monilibus suis» (/s 61,10). Y atestigua, al mismo
tiempo, que la Biblia necesita ser traducida constantemente a las categorias lingiiisticas y mentales de cada



68

cultura y de cada generacion, incluso en la secularizada cultura global de nuestro tiempo.[47]

Ha sido recordado, con razén, que es posible establecer una analogia entre la traduccién, como acto de
hospitalidad lingtiistica, y otras formas de hospitalidad.[48] Por eso, la traduccion no es un trabajo que
concierne unicamente al lenguaje, sino que corresponde, de hecho, a una decision ética mas amplia, que esta
relacionada con toda la visidon de la vida. Sin traduccion, las diferentes comunidades linglisticas no podrian
comunicarse entre si; nosotros cerrariamos las puertas de la historia y negariamos la posibilidad de construir
una cultura del encuentro.[49] En efecto, sin traduccion no hay hospitalidad y se fortalecen las acciones de
hostilidad. El traductor es un constructor de puentes. jCuantos juicios temerarios, cuantas condenas y conflictos
surgen del hecho de ignorar el idioma de los demas y de no esforzarnos, con tenaz esperanza, en esta prueba
infinita de amor que es la traduccién!

Jerénimo también tuvo que oponerse al pensamiento dominante de su época. Si en los albores del imperio
romano, el saber griego era relativamente comun, en ese momento ya era una rareza. Sin embargo, llegé a ser
uno de los mejores conocedores de la lengua vy literatura griega cristiana y se embarcé solo en un viaje aun mas
arduo cuando se dedic6 al estudio del hebreo. Como fue escrito, si «los limites de mi lenguaje son los limites de
mi mundo»,[50] podemos decir que le debemos al poliglotismo de san Jerénimo una comprension mas universal
del cristianismo y, al mismo tiempo, mas acorde con sus fuentes.

Con la celebracion del centenario de la muerte de san Jerdnimo, nuestra mirada se vuelve hacia la
extraordinaria vitalidad misionera expresada por la traduccién de la Palabra de Dios a mas de tres mil idiomas.
Muchos son los misioneros a quienes debemos la preciosa labor de publicar gramaticas, diccionarios y otras
herramientas linglisticas que ofrecen las bases de la comunicaciéon humana y son un vehiculo del «suefio
misionero de llegar a todos».[51] Es necesario valorar todo este trabajo e invertir en él, contribuyendo a superar
las fronteras de la incomunicabilidad y de la falta de encuentro. Todavia queda mucho por hacer. Como ha sido
afirmado, no existe comprension sin traduccion;[52] no nos comprenderemos a nosotros mismos, ni a los
demas.

Jeronimo y la catedra de Pedro

Jerénimo siempre tuvo una relacion especial con la ciudad de Roma: Roma es el puerto espiritual al que
regreso continuamente; en Roma se formé el humanista y se forjé el cristiano; él era homo romanus. Este
vinculo se daba, de manera muy peculiar, en la lengua de la Urbe, el latin, del que fue maestro y conocedor,
pero estuvo sobre todo vinculado a la Iglesia de Roma y, en especial, a la catedra de Pedro. La tradicion
iconografica, de manera anacroénica, lo representaba con la purpura cardenalicia, para senalar su pertenencia al
presbiterio de Roma junto al papa Damaso. Fue en Roma donde comenzé la revisidén de la traduccion; e incluso
cuando la envidia y la incomprension lo obligaron a abandonar la ciudad, siempre permanecio fuertemente
vinculado a la catedra de Pedro.

Para Jerénimo, la Iglesia de Roma era el terreno fértil donde la semilla de Cristo da fruto abundante.[53] En una
época agitada, en la que la tunica inconsdutil de la Iglesia se veia a menudo desgarrada por las divisiones entre
los cristianos, Jeronimo consideraba la catedra de Pedro como un punto de referencia seguro: «Yo, que no sigo
mas primacia que la de Cristo, me uno por la comunidn a tu beatitud, es decir, a la catedra de Pedro. Sé que la
Iglesia esta edificada sobre esa roca». En medio de las disputas contra los arrianos, escribié a Damaso: «Quien
no recoge contigo, desparrama; es decir, el que no es de Cristo es del anticristo».[54] Por eso podia afirmar
también: «El que se adhiera a la catedra de Pedro es mio».[55]

Jeronimo a menudo se vio involucrado en discusiones asperas a causa de la fe. Su amor por la verdad y la
ardiente defensa de Cristo quiza lo llevaron a exagerar la violencia verbal en sus cartas y escritos. Sin embargo,
vivia orientado a la paz: «También nosotros queremos la paz, y no soélo la queremos, sino que la pedimos
suplicantes. Pero la paz de Cristo, la paz verdadera, una paz sin enemistades, una paz que no lleve escondida
la guerra, una paz que no esclavice a los adversarios, sino que los una como amigos».[56]

Nuestro mundo necesita mas que nunca la medicina de la misericordia y la comunién. Permitanme repetir una



69

vez mas: Demos un testimonio de comunion fraterna que sea atractivo y luminoso.[57] «En esto conoceran
todos que sois discipulos mios: si os amais unos a otros» (Jn 13,35). Es lo que pidio intensamente Jesus con su
oracion al Padre: «Para que todos sean uno [...] en nosotros, para que el mundo crea» (Jn 17,21).

Amar lo que Jerdnimo amad

Como conclusioén de esta Carta, quisiera hacer un nuevo llamamiento a todos. Entre los muchos elogios que la
posteridad le rinde a san Jeronimo esta el de no ser considerado solamente uno de los mas grandes estudiosos
de la “biblioteca” de la que el cristianismo se nutre a lo largo del tiempo, comenzando por el tesoro de las
Sagradas Escrituras; sino que también se le puede aplicar lo que €l mismo escribidé sobre Nepociano: «Por la
asidua lectura y la meditacion prolongada, habia hecho de su corazon una biblioteca de Cristo».[58] Jerénimo
no escatimoé esfuerzos para enriquecer su biblioteca, en la que siempre vio un laboratorio indispensable para la
comprension de la fe y la vida espiritual; y en esto constituye un maravilloso ejemplo también para el presente.
Pero, ademas, fue mas lejos. Para él, el estudio no se limitaba a sus primeros afios juveniles de formacion, sino
que era un compromiso constante, una prioridad de todos los dias de su vida. En definitiva, podemos decir que
asimilé toda una biblioteca y se convirtio en dispensador de conocimiento para muchos otros. Postumiano, que
en el siglo IV viajo a Oriente para descubrir los movimientos monasticos, fue testigo ocular del estilo de vida de
Jerénimo, con quien permanecio unos meses, y lo describio de la siguiente manera: «El es todo en la lectura,
todo en los libros; no descansa ni de dia ni de noche; siempre lee o escribe algo».[59]

En este sentido, a menudo pienso en la experiencia que puede tener un joven hoy al entrar en una libreria de su
ciudad, o en una pagina de internet, y buscar el sector de libros religiosos. Es un espacio que, cuando existe, en
la mayoria de los casos no solo es marginal, sino carente de obras sustanciales. Al examinar esos estantes, o
esas paginas en la red, es dificil para un joven comprender como la investigacion religiosa pueda ser una
aventura emocionante que une pensamiento y corazén; como la sed de Dios haya encendido grandes mentes a
lo largo de los siglos hasta hoy; como la maduracion de la vida espiritual haya contagiado a tedlogos vy fildésofos,
artistas y poetas, historiadores y cientificos. Uno de los problemas actuales, no sélo de religion, es el
analfabetismo: escasean las competencias hermenéuticas que nos hagan intérpretes y traductores creibles de
nuestra propia tradicion cultural. Deseo lanzar un desafio, de modo particular, a los jovenes: Vayan en busca de
su herencia. El cristianismo los convierte en herederos de un patrimonio cultural insuperable del que deben
tomar posesion. Apasionense de esta historia, que es de ustedes. Atrévanse a fijar la mirada en Jerénimo, ese
joven inquieto que, como el personaje de la parabola de Jesus, vendio todo lo que tenia para comprar «la perla
de gran valor» (Mt 13,46).

Verdaderamente, Jeronimo es la «biblioteca de Cristo», una biblioteca perenne que dieciséis siglos después
sigue ensefnandonos lo que significa el amor de Cristo, un amor que no se puede separar del encuentro con su
Palabra. Por esta razén, el centenario actual representa una llamada a amar lo que Jeréonimo amo,
redescubriendo sus escritos y dejandonos tocar por el impacto de una espiritualidad que puede describirse, en
su nucleo mas vital, como el deseo inquieto y apasionado de un conocimiento mas profundo del Dios de la
Revelacion. ¢ Cémo no escuchar, en nuestros dias, lo que Jerénimo exhortaba incesantemente a sus
contemporaneos: «Lee muy a menudo las Divinas Escrituras, o mejor, nunca el texto sagrado se te caiga de las
manos»?[60]

Un ejemplo luminoso es la Virgen Maria, evocada por Jeronimo sobre todo como madre virginal, pero también
en su actitud de lectora orante de la Escritura. Maria meditaba en su corazoén (cf. Lc 2,19.51) porque «era santa
y habia leido las Sagradas Escrituras, conocia a los profetas y recordaba lo que el angel Gabriel le habia
anunciado y lo que se le habia augurado por boca de los profetas. [...] Veia a Aquel recién nacido, que era su
Hijo, su unico Hijo, acostado y dando vagidos, en ese pesebre, pero a quien en realidad estaba viendo alli
acostado era al Hijo de Dios; y lo que ella estaba viendo andaba comparandolo con cuanto habia oido y
leido».[61] Encomendémonos a ella, que mejor que nadie puede ensefarnos a leer, meditar, rezar y contemplar
a Dios, que se hace presente en nuestra vida sin cansarse jamas.

Roma, San Juan de Letran, 30 de septiembre, memoria de san Jeronimo, del afio 2020, octavo de mi
pontificado.



70
FRANCISCO

[1] «Deus qui beato Hieronymo presbitero suavem et vivum Scripturae Sacrae affectum tribuisti, da, ut populus
tuus verbo tuo uberius alatur et in eo fontem vitae inveniet» (Collecta Missae Sancti Hieronymi, Missale
Romanum, editio typica tertia, Civitas Vaticana 2002). Traduccién en lengua espafola: «Oh, Dios, que
concediste al presbitero san Jeronimo un amor suave y vivo a la Sagrada Escritura, haz que tu pueblo se
alimente de tu palabra con mayor abundancia y encuentre en ella la fuente de la vida» (Oracion colecta
Memoria liturgica de san Jerénimo, Misal Romano, Madrid 2017).

[2] Epistula (en adelante: Ep.) 22, 30: CSEL 54, 190.

[8] AAS 12 (1920), 385-423.

[4] Cf. Audiencias Generales 7 y 14 noviembre 2007: L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafiola
(9 noviembre 2007), p. 12; ibid. (16 noviembre 2007), p. 16.

[5] Sinodo de los Obispos, Mensaje al Pueblo de Dios de la XIl Asamblea general ordinaria (24 octubre 2008).

[6] Cf. AAS 102 (2010), 681-787.

[7] Chronicum 374: PL 27, 697-698.

[8] Ep. 125, 12: CSEL 56, 131.

[9] Cf. Ep. 122, 3: CSEL 56, 63.

[10] Cf. Homilia en la Santa Misa, Domus Sanctae Marthae (10 diciembre 2015): L’'Osservatore Romano, ed.
semanal en lengua espafiola (18 diciembre 2015), p. 13. La anécdota se encuentra en A. Louf, Sotto la guida
dello Spirito, Qiqaion, Magnano (Bl) 1990, 154-155.

[11] Cf. Ep. 125, 12: CSEL 56, 131.

[12] Cf. VD, 89: AAS 102 (2010), 761-762.

[13] Cf. Ep. 125, 9.15.19: CSEL 56, 128.133-134.139.

[14] Vita Malchi monachi captivi 7, 3: PL 23, 59-60; S. Jeronimo, Vidas de tres monjes: Obras completas,
edicion bilingtie, vol. 1, ed. BAC, Madrid 2002, 631.

[15] Praef. Esther 2: PL 28, 1505.

[16] Cf. Ep. 108, 26: CSEL 55, 344-345.

[17] Ep. 52, 8: CSEL 54, 428-429; cf. VD, 60: AAS 102 (2010), 739.

[18] Praef. Paralipomenon LXX 1.10-15: SCh 592, 340.

[19] Praef. in Pentateuchum: PL 28, 184.



71
[20] Ep. 80, 3: CSEL 55, 105.

[21] Mensaje con motivo de la XXIV solemne Sesion publica de las Academias Pontificias (4 diciembre 2019):
L’Osservatore Romano (6 diciembre 2019), p. 8.

[22] VD, 30: AAS 102 (2010), 709.

[23] Ep. 125, 15.2: CSEL 56, 133.120.

[24] Ep. 3, 6: CSEL 54, 18.

[25] Cf. Praef. Josue 1, 9-12: SCh 592, 316.

[26] Homilia in Psalmum 95. PL 26, 1181; cf. S. Jerénimo, Obras homiléticas. Comentario a los Salmos: Obras
completas, edicion bilingiie, vol. |, ed. BAC, Madrid 1999, 359.

[27] Cf. Vita S. Pauli primi eremitae, 16, 2: PL 23, 28; S. Jer6énimo, Vida de tres monjes: Obras completas,
edicion bilingtie, vol. 1, ed. BAC, Madrid 2002, 615.

[28] Cf. In Isaiam Prol.: PL 24, 17. S. Jerénimo, Comentario a Isaias (Libros I-Xll): Obras completas, edicion
bilingde, vol. Vla, ed. BAC, Madrid 2007, 5.

[29] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum, sobre la divina revelacion, 14.

[30] Cf. ibid.

[31] CF. ibid., 7.

[32] Cf. Ep. 53, 5: CSEL 54, 451; S. Jerdnimo, Epistolario | (Cartas 1-85): Obras completas, edicion bilingtie, vol.
Xa, ed. BAC, Madrid 2013, 505.

[33] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum, sobre la divina revelacion, 12.

[34] Ibid., 24.

[35] Cf. ibid., 25.

[36] Cf. ibid., 21.

[37] N. 56; cf. In Psalmum 147: CCL 78, 337-338; S. Jeronimo, Obras homiléticas. Comentario a los Salmos:
Obras completas, edicion bilingie, vol. |, ed. BAC, Madrid 1999, 635-636.

[38] Cf. Carta. ap. en forma de Motu Proprio Aperuit illis (30 septiembre 2019).

[39] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 152.175: AAS 105 (2013), 1083-1084.1093.

[40] Cf. Ep. 52,3: CSEL 54, 417.

[41] Cf. VD, 72: AAS 102 (2010), 746-747.



72
[42] S. Juan Pablo I, Carta a los artistas (4 abril 1999), 5: AAS 91 (1999), 1159-1160.

[43] Cf. Denzinger-Schonmetzer, Enchiridion Symbolorum, 1506.

[44] (25 abril 1979): AAS 71 (1979), 557-559.

[45] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46] Homilia in Ezech. |, 7: PL 76, 843D.

[47] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48] Cf. P. Ricceur, Sur la traduction, Bayard, Paris 2004.

[49] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 24: AAS 105 (2013), 1029-1030.

[50] L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 5.6.

[51] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.

[52] Cf. G. Steiner, After Babel. Aspects of language and translation, Oxford University Press, Nueva York 1975.

[53] Cf. Ep. 15, 1: CSEL 54, 63.

[54] Ibid., 15, 2: CSEL 54, 62-64.

[55] Ibid., 16, 2: CSEL 54, 69.

[56] Ibid., 82, 2: CSEL 55, 109.

[57] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 99: AAS 105 (2013), 1061.

[58] Ep. 60, 10: CSEL 54, 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus 1, 9, 5: SCh 510, 136-138.

[60] Ep. 52, 7: CSEL 54, 426.

[61] Homilia de nativitate Domini IV: PLSuppl. 2, 191; S. Jeronimo, Obras homiléticas. Comentario a los Salmos:
Obras completas, edicion bilingie, vol. |, ed. BAC, Madrid 1999, 961.

[01133-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese




73
CARTA APOSTOLICA

Scripturas Sacrae Affectus
DO SANTO PADRE
FRANCISCO
NO XVI CENTENARIO DA MORTE DE SAO JERONIMO

O afeto a sagrada escritura, um terno e vivo amor a Palavra de Deus escrita é a heranga que Sao Jerénimo,
com a sua vida e as suas obras, deixou a Igreja. Tais expressodes, tiradas da memoéria liturgica do Santo,[1] dao-
nos uma chave de leitura indispensavel para conhecermos, no XVI centenario da morte, a sua figura saliente na
histéria da Igreja e o seu grande amor a Cristo. Este amor ramifica-se, como um rio em muitos canais, na sua
obra de incansavel estudioso, tradutor, exegeta, profundo conhecedor e apaixonado divulgador da Sagrada
Escritura; na sua obra de intérprete primoroso dos textos biblicos; de defensor ardente e por vezes impetuoso
da verdade cristd; de eremita asceta e intransigente, bem como de sabia guia espiritual, na sua generosidade e
ternura. Passados mil e seiscentos anos, a sua figura continua a ser de grande atualidade para nés, cristdos do
século XXI.

Introdugédo

A 30 de setembro de 420, terminava a vida terrena de Jerénimo em Belém, na comunidade que ele fundara na
gruta da Natividade. Assim se entregava aquele Senhor que nunca cessara de procurar e conhecer na
Escritura; o mesmo que ele, febricitante, tinha contemplado como Juiz, numa visao, talvez na Quaresma de
375. Naquele acontecimento, que marcou uma viragem decisiva na sua vida, momento de conversao e
mudanga de perspetiva, sentiu-se arrastado até a presencga do Juiz. «Interrogado sobre a minha condigao,
respondi que era cristdo. Mas, Aquele que presidia retorquiu: “Mentes... Tu és ciceroniano; nao, cristao!”».[2]
Na realidade, desde muito jovem, Jeronimo apreciara a beleza cristalina dos textos classicos latinos, em
comparagao dos quais os escritos da Biblia, num primeiro tempo, se Ihe apresentavam rudes e sem sintaxe,
grosseiros demais para os seus refinados gostos literarios.

Aquele episddio da sua vida concorre para a decisdo de se dedicar inteiramente a Cristo e a sua Palavra,
consagrando a sua existéncia a tornar as palavras divinas cada vez mais acessiveis aos outros, com o seu
trabalho incansavel de tradutor e comentador. Aquele acontecimento imprime na sua vida uma orientagao nova
e mais convicta: tornar-se servidor da Palavra de Deus, como enamorado da «carne da Escritura». Assim, na
investigagdo continua que caraterizou a sua vida, valoriza os seus estudos da juventude e a formagao recebida
em Roma, orientando o seu saber para um servigco mais maturo a Deus e a comunidade eclesial.

Por isso, Sao Jerénimo conta-se, a pleno titulo, entre as grandes figuras da Igreja antiga, no periodo definido
como o século aureo da Patristica, verdadeira ponte entre o Oriente e o Ocidente: € amigo de juventude de
Rufino de Aquileia, encontra Ambrosio e troca intensa correspondéncia com Agostinho. No Oriente, conhece
Gregoério Nazianzeno, Didimo o Cego, Epifanio de Salamina. Assim o consagra a tradigdo iconogréfica crista ao
representa-lo, juntamente com Agostinho, Ambrésio e Gregério Magno, entre os quatro grandes doutores da
Igreja do Ocidente.

Ja os meus antecessores quiseram, em varias circunstancias, lembrar a sua figura. Ha um século, por ocasiao
do décimo quinto centenario da morte, Bento XV dedicou-lhe a carta enciclica Spiritus Paraclitus (15 de
setembro de 1920), apresentando-o ao mundo como «doctor maximus explanandis Scripturis — doutor eminente
na interpretacédo das Escrituras».[3] Mais recentemente, Bento XVI apresentou a personalidade dele e as suas
obras, em duas catequeses sucessivas.[4] Agora, no décimo sexto centenario da morte, desejo também eu
recordar Sao Jerdnimo e repropor a atualidade da sua mensagem e ensinamentos, a comegar pelo seu grande
afeto as Escrituras.



74

Neste sentido, € possivel relaciona-lo idealmente, como guia seguro e testemunha privilegiada, com a XIl|
Assembleia do Sinodo dos Bispos, dedicada a Palavra de Deus,[5] e com a exortagao apostélica Verbum
Domini do meu predecessor Bento XVI, publicada precisamente na memaria do Santo, em 30 de setembro de
2010.[6]

De Roma a Belém

A vida e o itinerario pessoal de Sao Jeréonimo consumam-se ao longo das estradas do Império Romano, entre a
Europa e o Oriente. Nascido por volta de 345 em Estridao, na fronteira entre a Dalmacia e a Panodnia, no
territorio atual da Croacia ou da Eslovénia, recebe uma sélida educagao na sua familia cristd. Segundo o
costume de entéo, € batizado em idade adulta, nos anos que transcorre em Roma como estudante de retodrica,
entre 358 e 364. E precisamente neste periodo romano que se torna leitor insaciavel dos classicos latinos, que
estuda sob a orientagdo dos mestres de retérica mais ilustres da época.

Terminados os estudos, empreende uma longa viagem pela Galia que o leva a cidade imperial de Tréveris, hoje
na Alemanha. Aqui entra em contacto, pela primeira vez, com a experiéncia monastica oriental, difundida por
Santo Atanasio. Amadurece assim nele um desejo profundo que o impele até Aquileia, onde com alguns amigos
seus — «um coro de bem-aventurados»[7] — comega um periodo de vida comunitaria.

Por volta do ano 374, passando por Antioquia, decide retirar-se para o deserto de Calcida, a fim de se entregar,
de forma cada vez mais radical, a uma vida ascética em que se reserva grande espaco para o estudo das
linguas biblicas: primeiro, o grego e, depois, o hebraico. Confia-se a um irm&o judeu, batizado, que o introduz
no conhecimento da nova lingua — o hebraico — e dos seus sons, que define «estridentes e aspirados»[8].

O deserto, com a subsequente vida eremita, € escolhido e vivido por Jerénimo no seu significado mais
profundo: o lugar das opgdes existenciais fundamentais, de intimidade e encontro com Deus, onde, através da
contemplacgao, das provagdes interiores, do combate espiritual, chega ao conhecimento da fragilidade, com
uma maior consciéncia das limitagdes proprias e alheias, reconhecendo a importéancia das lagrimas.[9] Deste
modo, no deserto, sente a presenca concreta de Deus, a necessidade do relacionamento do ser humano com
Ele, a sua misericordiosa consolagao. A propdsito, gosto de lembrar uma histéria, de tradigdo apdcrifa.
Jerénimo pergunta ao Senhor: «Que quereis de mim?». E Ele responde: «Ainda ndo Me deste tudo». «Mas,
Senhor, ja Vos dei isto... isto... e isto...» — «Falta uma coisal» — «O qué?» — «Da-Me os teus pecados, para que
Eu possa ter a alegria de voltar a perdoa-los».[10]

Em seguida vamos encontra-lo em Antioquia, onde é ordenado sacerdote pelo bispo Paulino; depois em
Constantinopla por volta do ano 379, onde conhece Gregério Nazianzeno e onde continua os seus estudos,
dedica-se a traducao em latim de importantes obras do grego (homilias de Origenes e a cronica de Eusébio),
respira o clima do Concilio celebrado naquela cidade em 381. Nestes anos, é no estudo que se revelam a sua
paixao e a sua generosidade. Trata-se duma bendita inquietude, que o guia e torna incansavel e apaixonado na
investigacao: «De vez em quando desesperava-me; varias vezes desisti; mas depois retomava pela obstinada
decisao de aprendery, levado pela «<semente amargay» de tais estudos a colher «frutos saborosos».[11]

Em 382, Jerénimo volta a Roma, colocando-se a disposi¢ao do Papa Damaso que, apreciando as suas grandes
qualidades, faz dele seu estreito colaborador. Aqui Jerénimo empenha-se numa atividade incessante, sem
esquecer a dimensao espiritual: no Aventino, gragas ao apoio de mulheres da aristocracia romana desejosas de
radicais opgoes evangélicas, como Marcela, Paula e sua filha Eustéquia, ele cria um cenaculo baseado na
leitura e estudo rigoroso da Escritura. Jerénimo é exegeta, professor, guia espiritual. Neste periodo, empreende
uma revisdo das tradugdes latinas anteriores dos Evangelhos, e mesmo talvez doutras partes do Novo
Testamento; continua o seu trabalho como tradutor de homilias e comentarios das Escrituras de Origenes,
desdobra-se numa frenética atividade epistolar, discute publicamente com autores heréticos, por vezes com
excessos e rispidez, mas sempre movido sinceramente pelo desejo de defender a verdadeira fé e o depdsito
das Escrituras.

Este periodo intenso e fecundo interrompe-se com a morte do Papa Damaso. Vé-se forgado a deixar Roma e,



75

seguido por amigos e algumas mulheres desejosas de continuar a experiéncia espiritual e de estudo biblico
iniciada, parte para o Egito — onde encontra o grande tedlogo Didimo o Cego — e depois a Palestina, acabando
por se estabelecer definitivamente em Belém no ano 386. Retoma os seus estudos filolégicos, ancorados aos
lugares fisicos que foram o cenario daquelas narracoes.

A importancia dada aos Lugares Santos € evidenciada nao so6 pela escolha de morar na Palestina, de 386 até a
morte, mas também pelo servico a favor das peregrinagdes. Precisamente em Belém, lugar privilegiado para
ele, junto da gruta da Natividade funda dois mosteiros «gémeos», masculino e feminino, com hospedarias para
o acolhimento dos peregrinos que vinham ad loca sancta, revelando a sua generosidade em hospedar as
pessoas que chegavam aquela terra para ver e tocar os lugares da historia da salvagao, unindo assim a
investigacao cultural com a espiritual.[12]

Colocando-se a escuta na Sagrada Escritura, Jerénimo encontra-se a si mesmo, encontra o rosto de Deus € o
dos irméos, e apura a sua predilegdo pela vida comunitaria. Daqui o seu desejo de viver com os amigos, como
sucedia ja no periodo de Aquileia, e fundar comunidades monasticas, encalgando o ideal cenobitico de vida
religiosa que vé o mosteiro como «ginasio» onde formar pessoas «que, para ser a primeira de todas, se
consideram inferiores a todasy, felizes na pobreza e capazes de ensinar com o proprio estilo de vida. Na
verdade, considera formativo viver «sob 0 governo de um unico superior e na companhia de muitos» para
aprender a humildade, a paciéncia, o siléncio e a mansidao, na consciéncia de que «a verdade n&o gosta dos
cantos escuros, nem escolhe os murmuradores».[13] Além disso, confessa «ansiar pelas pequenas celas do
mosteiro, (...) desejar a solicitude das formigas, onde se trabalha juntos e nada ha que seja propriedade duma
pessoa, mas tudo é de todos».[14]

No estudo, Jerénimo encontra, ndo um deleite efémero como fim em si mesmo, mas um exercicio de vida
espiritual, um meio para chegar a Deus; e, assim, a propria formagao classica dele ordena-se para um servigo
mais maturo a comunidade eclesial. Pensemos na ajuda prestada ao Papa Damaso, no ensino que dedica as
mulheres, especialmente do hebraico, desde o primeiro cenaculo no Aventino, a ponto de fazer entrar Paula e
Eustoquia «nas lutas dos tradutores»[15] e, coisa entdo inaudita, garantir-lhes a possibilidade de ler e cantar os
Salmos na lingua original.[16]

A sua € uma cultura colocada ao servigo dos outros, insistindo na necessidade dela para todo o evangelizador.
Assim o recorda ao amigo Nepociano: «A palavra do sacerdote deve ganhar sabor gracas a leitura das
Escrituras. Nao quero que sejas um declamador ou um charlatdo com muitas palavras, mas alguém que
entende a doutrina sagrada (mysterii) e conhece profundamente os ensinamentos (sacramentorum) do teu
Deus. E tipico dos ignorantes jogar com as palavras e ganhar a admiracdo do povo inexperiente com uma
declamacao rapida. Os desavergonhados muitas vezes explicam o que ndao conhecem e pretendem ser
grandes peritos s6 porque conseguem persuadir os outros».[17]

Em Belém, Jerénimo vive — até a morte, em 420 — o periodo mais fecundo e intenso da sua vida, totalmente
dedicado ao estudo da Escritura, empenhado na obra monumental da tradugdo de todo o Antigo Testamento a
partir do original hebraico. Ao mesmo tempo, comenta os livros proféticos, os salmos, as obras paulinas;
escreve subsidios para o estudo da Biblia. O precioso trabalho recolhido nas suas obras € fruto de comparagao
e colaboracgao, desde copiar e agrupar manuscritos até a reflexao e debate: «Nunca me fiei das minhas proprias
forcas para estudar os livros divinos, (...) tenho o habito de questionar-me mesmo sobre o que eu pensava
saber e, com maior razdo, sobre aquilo que nao tinha certeza».[18] Por isso, ciente das proprias limitacdes,
pede apoio continuo na oragao de intercessao pelo bom sucesso da sua tradugao dos textos sagrados «no
mesmo Espirito com que foram escritos»,[19] sem se esquecer de traduzir também obras de autores
indispensaveis ao trabalho exegético, como Origenes, para «colocar este material a disposicdo de quem deseja
aprofundar os estudos cientificos».[20]

O estudo de Jeronimo aparece como um esforco realizado em comunidade e ao servico da comunidade,
modelo de sinodalidade também para nos, para os nossos dias e para as diferentes instituigdes culturais da
Igreja, para que sejam sempre «um lugar onde o conhecimento se torna servigo, porque, sem conhecimento
nascido da colaboragao e resultando em cooperagao, ndo ha desenvolvimento humano genuino e integral».[21]



76

O fundamento de tal comunhao é a Escritura, que ndo podemos ler sozinhos: «A Biblia foi escrita pelo Povo de
Deus e para o Povo de Deus, sob a inspiragdo do Espirito Santo. Somente com o “nés”, isto €, nesta comunhéo
com o Povo de Deus podemos realmente entrar no nucleo da verdade que o préprio Deus nos quer dizer».[22]

Aquela robusta experiéncia de vida, alimentada pela Palavra de Deus, faz com que Jerénimo, por meio duma
intensa correspondéncia epistolar, se torne guia espiritual. Faz-se companheiro de viagem, convencido de que
«ndo ha arte que se aprenda sem mestre», como escreve a Rustico: isto mesmo «desejo fazer-te compreender,
tomando-te pela mao, como se eu fosse um marinheiro que, tendo ja passado pela experiéncia de varios
naufragios, tenta instruir um navegante inexperiente».[23] A partir daquele pacifico recanto do mundo,
acompanha a humanidade numa época de grandes convulsées, marcada por acontecimentos como o saque de
Roma, em 410, que o abalou profundamente.

As cartas confia as polémicas doutrinais, sempre na defesa da reta fé, revelando-se homem de relacdes,
vividas com forga e docgura, num envolvimento pleno, sem formas adocicadas, experimentando que «o amor
nao tem prego».[24] Vive os seus afetos assim com impeto e sinceridade. Este envolvimento nas situagdes em
que vive e labuta constata-se também no facto de oferecer o seu trabalho de tradugdo e comentario como
munus amicitize. E um dom, em primeiro lugar, para os amigos, destinatarios a quem dedica as suas obras
pedindo-lhes que as leiam com um olhar mais benévolo do que critico; e, depois, para os leitores, seus
contemporaneos e de todos os tempos.[25]

Gasta os ultimos anos da sua vida na leitura orante, pessoal e comunitaria, da Escritura, na contemplagao, no
servigo aos irmaos através das suas obras. E realiza tudo isto em Belém, junto da gruta onde o Verbo foi dado
a luz pela Virgem, ciente de que «feliz € aquele que carrega no seu intimo a cruz, a ressurreigao, o lugar do
nascimento e da ascenséo de Cristo! Feliz é aquele que tem Belém no seu coragdo, em cujo coragao nasce
Cristo cada dial»[26]

A chave sapiencial do seu retrato

Para uma plena compreensao da personalidade de Sao Jerénimo, é necessario combinar duas dimensoes
carateristicas da sua existéncia de crente: por um lado, a consagragao absoluta e rigorosa a Deus, renunciando
a qualquer satisfagao humana, por amor de Cristo crucificado (cf. 1 Cor 2, 2; Fip 3, 8.10); por outro, o empenho
assiduo no estudo, visando exclusivamente uma compreensdo cada vez maior do mistério do Senhor. E
precisamente este duplo testemunho, admiravelmente oferecido por Sdo Jerénimo, que se propde como
modelo, antes de tudo, para os monges, a fim de encorajar quem vive de ascese e oragao a dedicar-se ao labor
assiduo da pesquisa e do pensamento; e, depois, para os estudiosos a fim de se recordarem que o
conhecimento sé € valido religiosamente se estiver fundado no amor exclusivo a Deus, no despojamento de
toda a ambicao humana e de toda a aspiragao mundana.

Estas dimensdes foram recebidas no campo da historia da arte, onde é frequente a presenca de Sao Jerénimo:
grandes mestres da pintura ocidental deixaram-nos as suas representagdes. Poderiamos organizar as varias
tipologias iconograficas segundo duas linhas distintas. Uma define-o sobretudo como monge e penitente, com
um corpo macerado pelo jejum, retirado no deserto, de joelhos ou prostrado por terra, em muitos casos
segurando uma pedra na mao direita para bater no peito e com os olhos voltados para o Crucifixo; coloca-se
nesta linha a tocante obra-prima de Leonardo da Vinci conservada na Pinacoteca do Vaticano. Outra forma de
representar Jerénimo € a que no-lo mostra nas vestes de estudioso, sentado a sua escrivaninha, empenhado a
traduzir e comentar a Sagrada Escritura, rodeado de livros e pergaminhos, investido na missao de defender a fé
através do pensamento e da escrita. Albrecht Direr — para citar outro exemplo ilustre — representou-o mais de
uma vez nesta postura.

Os dois aspetos evocados encontram-se reunidos na pintura de Caravaggio, na Galeria Borghese de Roma:
com efeito, numa Unica cena, o idoso asceta é apresentado sumariamente coberto por um pano vermelho,
tendo sobre a mesa uma caveira, simbolo da vaidade das realidades terrenas, mas ao mesmo tempo é
poderosamente representada também a qualidade do estudioso, que conserva os olhos fixos no livro enquanto
a sua mao, no ato carateristico do escritor, molha a pena no tinteiro.



1

De modo analogo — um modo que se poderia designar sapiencial —, devemos compreender o duplo perfil da
trajetoria biografica de Jeronimo. Quando, como verdadeiro «Ledo de Belém», exagerava nos tons, fazia-o em
prol duma verdade da qual se considerava servidor incondicional. E, como ele proprio explica no primeiro dos
seus escritos — A Vida de Sao Paulo, Eremita de Tebas —, os ledes sao capazes de «fortes rugidos», mas
também de lagrimas.[27] Por isso, as duas fisionomias que aparecem justapostas na sua figura, na realidade,
sao elementos com os quais o Espirito Santo Ihe permitiu maturar a sua unidade interior.

Amor a Sagrada Escritura

O traco peculiar da figura espiritual de Sao Jeronimo €, sem duvida, o seu amor apaixonado a Palavra de Deus,
transmitida a Igreja na Sagrada Escritura. Se todos os Doutores da Igreja — e de forma particular os da primeira
época crista — extrairam explicitamente da Biblia os conteidos do seu ensinamento, Jerénimo fé-lo de maneira

mais sistematica e, de certa forma, Unica.

Nos ultimos tempos, os exegetas descobriram a genialidade narrativa e poética da Biblia, exaltada
precisamente pela sua qualidade expressiva; Jeronimo, ao contrario, destacava mais, na Escritura, o carater
humilde com que Deus Se revelou expressando-se na natureza aspera e quase primitiva da lingua hebraica,
quando comparada com o primor do latim ciceroniano. Portanto, ndo € por um gosto estético que ele se dedica
a Sagrada Escritura, mas apenas — como é bem sabido — porque ela o leva a conhecer Cristo, pois a ignorancia
das Escrituras € ignorancia de Cristo.[28]

Jerénimo ensina-nos que nio se hdo de estudar apenas os Evangelhos, nem se deve comentar s6 a tradigdo
apostolica presente nos Atos dos Apostolos e nas Cartas, uma vez que todo o Antigo Testamento é
indispensavel para penetrar na verdade e na riqueza de Cristo.[29] As proprias paginas do Evangelho o
atestam: falam-nos de Jesus como Mestre que, para explicar o seu mistério, recorre a Moisés, aos profetas e
aos Salmos (cf. Lc 4, 16-21; 24, 27.44-47). Também nos Atos, a pregacgéo de Pedro e Paulo radica-se
emblematicamente nas antigas Escrituras; sem elas, ndo se pode compreender plenamente a figura do Filho de
Deus, o Messias Salvador. O Antigo Testamento nao deve ser visto como um amplo repertoério de citagdes que
demonstram o cumprimento das profecias na pessoa de Jesus de Nazaré; pelo contrario, e mais radicalmente,
s6 a luz das «figuras» veterotestamentarias é possivel conhecer em plenitude o sentido do evento de Cristo,
que se realizou na sua morte e ressurreigao. Dai a necessidade de redescobrir, na praxis catequética e na
pregagao bem como nos estudos teoldgicos, a contribuigao indispensavel do Antigo Testamento, que ha de ser
lido e assimilado como alimento precioso (cf. Ez 3, 1-11; Ap 10, 8-11).[30]

A dedicagao total de Jerénimo a Escritura manifesta-se numa forma de expressao apaixonada, semelhante a
dos antigos profetas. E deles que o nosso Doutor extrai o fogo interior, que se torna palavra impetuosa e
explosiva (cf. Jr5, 14; 20, 9; 23, 29; MI 3, 2; Sir48, 1; Mt 3, 11; Lc 12, 49), necessaria para expressar o zelo
ardente do servidor pela causa de Deus. Na esteira de Elias, de Jodo Batista e também do apodstolo Paulo, a
indignacgao de Jerdnimo perante a mentira, a hipocrisia e as falsas doutrinas inflama o seu discurso, tornando-o
provocatorio e aparentemente rude. A dimensao polémica dos seus escritos compreende-se melhor, se for lida
como uma espécie de copia e atualizacdo da mais auténtica tradicao profética. Assim, Jerénimo é modelo de
testemunho inflexivel da verdade, que assume a severidade da censura para induzir a conversao. Na
intensidade das frases e imagens, manifesta-se a coragem do servidor que deseja agradar, ndo aos homens,
mas exclusivamente ao seu Senhor (cf. Gal 1, 10), por amor de quem gastou todas as suas energias espirituais.

O estudo da Sagrada Escritura

O amor apaixonado de Sao Jeronimo as divinas Escrituras esta imbuido de obediéncia: antes de tudo,
obediéncia a Deus, que Se comunicou em palavras que exigem escuta reverente[31] e, consequentemente,
obediéncia também a quantos na Igreja representam a tradig&o interpretativa viva da mensagem revelada.
Entretanto a «obediéncia da fé» (Rm 1, 5; 16, 26) ndo € uma mera recegao passiva daquilo que é conhecido;
mas exige o empenho ativo da investigagédo pessoal. Podemos considerar Sao Jeronimo um «servidor» da
Palavra, fiel e diligente, inteiramente consagrado a favorecer nos seus irmaos de fé uma compreenséo mais
adequada do «depdsito» sagrado que lhes foi confiado (cf. 1 Tim 6, 20; 2 Tim 1, 14). Sem compreender o que



78

foi escrito pelos autores inspirados, a propria Palavra de Deus carece de eficacia (cf. Mt 13, 19) e o amor a
Deus nao pode brotar.

Ora, as paginas biblicas nem sempre sao imediatamente acessiveis. Como se diz em Isaias (29, 11), mesmo
para quantos sabem «ler» —isto €, aqueles que receberam uma suficiente formacgao intelectual — o livro sagrado
apresenta-se «selado», hermeticamente fechado a interpretacao. Por isso, € necessario que intervenha uma
testemunha habilitada para trazer a chave libertadora, a de Cristo Senhor, o Unico capaz de quebrar os selos e
abrir o livro (cf. Ap 5, 1-10), para desvendar a prodigiosa efusdo da graga (cf. Lc 4, 17-21). Alids muitos, mesmo
entre os cristaos praticantes, declaram-se abertamente incapazes de ler (cf. Is 29, 12), ndo por analfabetismo,
mas por nao estarem preparados para a linguagem biblica, os seus modos de se expressar e as tradicoes
culturais antigas, pelo que o texto biblico resulta indecifravel, como se estivesse escrito num alfabeto
desconhecido e numa lingua enigmatica.

Por isso, torna-se necessaria a mediacao do intérprete que exerca a sua fungao «diaconal», colocando-se ao
servigo de quem nao consegue compreender o sentido daquilo que foi escrito profeticamente. A figura que se
pode evocar, a este respeito, € a do diacono Filipe, solicitado pelo Senhor para ir ao encontro do eunuco que,
sentado no seu carro, esta a ler uma passagem de Isaias (53, 7-8), mas sem poder desvendar o seu
significado. «Compreendes verdadeiramente o que estas a ler?»: pergunta Filipe; e o eunuco responde: «E
como poderei compreender, sem alguém que me oriente?» (At 8, 30-31).[32]

Jerénimo € o nosso guia, porque conduz cada leitor ao mistério de Jesus, como Filipe fez (cf. At 8, 35), e adota
responsavel e sistematicamente as mediagdes exegéticas e culturais necessarias para uma leitura correta e
enriquecedora da Sagrada Escritura.[33] A competéncia nas linguas em que foi comunicada a Palavra de Deus,
a analise e avaliagdo acuradas dos manuscritos, a investigagdo arqueoldgica exata, para além do
conhecimento da histéria da interpretagao, enfim todos os recursos metodolégicos entao disponiveis sao
utilizados por ele, de forma harmoniosa e erudita, em ordem a uma justa compreensao da Escritura inspirada.

Esta dimensao exemplar da atividade de Sao Jerénimo é muito importante também na Igreja de hoje. Se a
Biblia, conforme ensina a Dei Verbum, constitui «como que a alma da sagrada teologia»[34] e a espinha dorsal
espiritual da pratica religiosa cristd,[35] € indispensavel que a agao de interpretar a Biblia seja sustentada por
especificas competéncias.

Para isso, servem certamente os centros especializados da investigagao biblica (como o Pontificio Istituto
Biblico de Roma e, em Jerusalém, a Ecole Biblique e o Studium Biblicum Franciscanum) e patristica (como o
Augustinianum de Roma), mas também cada Faculdade de Teologia deve empenhar-se para que o ensino da
Sagrada Escritura se encontre de tal modo programado que garanta aos alunos uma capacidade interpretativa
competente, tanto na exegese dos textos como nas sinteses de teologia biblica. Infelizmente, a riqueza da
Escritura é ignorada ou minimizada por muitos, porque nao Ihes foram fornecidas as bases essenciais para o
seu conhecimento. Por conseguinte, a par dum incremento dos estudos eclesiasticos, dirigidos a sacerdotes e
catequistas, que proporcionem de forma mais adequada a competéncia na Sagrada Escritura, deve ser
promovida uma formagé&o alargada a todos os cristdos, para que cada um se torne capaz de abrir o livro
sagrado e colher os seus frutos inestimaveis de sabedoria, esperanca e vida.[36]

Quero lembrar aqui o que o meu Predecessor deixou expresso na exortacdo apostélica Verbum Domini: «E
possivel compreender a sacramentalidade da Palavra através da analogia com a presenca real de Cristo sob as
espécies do pao e do vinho consagrados. (...) Referindo-se a atitude que se deve adotar tanto em relagao a
Eucaristia como a Palavra de Deus, Sao Jeronimo afirma: “Lemos as Sagradas Escrituras. Eu penso que o
Evangelho é o Corpo de Cristo; penso que as santas Escrituras sao o seu ensinamento. E quando Ele fala em
‘comer a minha carne e beber o meu sangue’ (Jo 6, 53), embora estas palavras se possam entender do Mistério
[Eucaristico], todavia também a palavra da Escritura, o ensinamento de Deus, é verdadeiramente o corpo de
Cristo e 0 seu sangue”».[37]

Infelizmente, em muitas familias cristas — ao contrario do que se prescreve na Torah (cf. Dt 6, 6) —, ndo ha
ninguém que se sinta capaz de dar a conhecer aos filhos a Palavra do Senhor com toda a sua beleza e forga



79

espiritual. Por isso, quis instituir o Domingo da Palavra de Deus,[38] para encorajar a leitura orante da Biblia e a
familiaridade com a Palavra de Deus.[39] Assim todas as outras manifestagdes de religiosidade serao
enriquecidas de sentido, orientadas segundo a hierarquia dos valores e dirigidas para o vértice da fé, ou seja, a
plena adesao ao mistério de Cristo.

A Vulgata

O «fruto mais doce da ardua sementeira»[40] que foi o estudo do grego e do hebraico, feito por Jerénimo, € a
tradugao do Antigo Testamento em latim a partir do original hebraico. Até entao, os cristdos do Império Romano
podiam ler integralmente a Biblia apenas em grego: quanto aos livros do Novo Testamento, foram escritos em
grego; para os do Antigo, havia uma versao completa, a chamada Septuaginta (ou seja, a versao dos Setenta),
feita pela comunidade judaica de Alexandria por volta do século Il (a.C.). Mas, para os leitores de lingua latina,
nao existia uma versao completa da Biblia na sua lingua; havia apenas algumas tradugdes, parciais e
incompletas, feitas a partir do grego. Cabe a Jerénimo — e, depois dele, aos seus continuadores — o mérito de
ter empreendido uma revisao e uma nova tradugao de toda a Escritura. Tendo comegado em Roma, com o
encorajamento do Papa Damaso, a revisao dos Evangelhos e dos Salmos, depois, ja no seu retiro em Belém,
lancou-se a tradugao de todos os livros veterotestamentarios diretamente do hebraico; uma obra, que se
prolongou por varios anos.

Na realizagéo deste trabalho de tradugéo, Jerénimo pés a render o seu conhecimento do grego e do hebraico,
bem como a sua sélida formagao latina, e serviu-se dos instrumentos filolégicos que tinha a sua disposi¢ao, em
particular as Hexapla de Origenes. O texto final combinava a continuidade nas férmulas ja de uso comum com
uma maior aderéncia ao ditame hebraico, sem sacrificar a elegancia da lingua latina. O resultado é um
verdadeiro monumento que marcou a histéria cultural do Ocidente, modelando a sua linguagem teolégica.
Superadas algumas repulsas iniciais, a tradugéo de Jerénimo tornou-se imediatamente patriménio comum tanto
dos eruditos como do povo cristdo: dai o nome de Vulgata.[41] A Europa da Idade Média aprendeu a ler, rezar e
raciocinar nas paginas da Biblia traduzida por Jerénimo. «A Sagrada Escritura tornou-se, assim, uma espécie
de “dicionario imenso” (P. Claudel) e de “atlas iconografico” (M. Chagall), onde foram beber a cultura e a arte
crista».[42] A literatura, as artes e a prépria linguagem popular inspiraram-se constantemente na versao
jeronimiana da Biblia, deixando-nos tesouros de beleza e devogao.

Reconhecendo este facto incontestavel, o Concilio de Trento estabeleceu o caracter «auténtico» da Vulgata no
decreto Insuper, prestando homenagem ao uso secular que a Igreja dela fizera e atestando o seu valor como
instrumento para o estudo, a pregacao e as controvérsias publicas.[43] Com isso, porém, ndo se procurava
minimizar a importancia das linguas originais, como alias Jerénimo nao cessava de lembrar, e muito menos
proibir novos empreendimentos de tradugao integral no futuro. Sao Paulo VI, assumindo o mandato dos Padres
do Concilio Vaticano Il, quis que o trabalho de revisdo da traducao da Vulgata fosse concluido e colocado a
disposicédo de toda a Igreja. E, em 1979, Sdo Joao Paulo Il, mediante a constituigdo apostdlica Scripturarum
thesaurus,[44] promulgou a edigao tipica chamada Neovulgata.

A tradugao como inculturacdo

Com esta sua traducao, Jerénimo conseguiu «inculturar» a Biblia na lingua e cultura latinas, tornando-se esta
operagao um paradigma permanente para a agao missionaria da Igreja. Na verdade, «quando uma comunidade
acolhe o anuncio da salvacao, o Espirito Santo fecunda a sua cultura com a forga transformadora do
Evangelho»,[45] estabelecendo-se assim uma espécie de circularidade: se a tradugao de Jerénimo € devedora
a lingua e a cultura dos classicos latinos, cujos vestigios s&o bem visiveis, por sua vez ela, com a sua
linguagem e o seu conteudo simbodlico e rico de imagens, tornou-se um elemento criador de cultura.

A obra de tradugao de Jerénimo ensina-nos que os valores e as formas positivas de cada cultura constituem um
enriquecimento para toda a Igreja. As varias maneiras, em que é anunciada, compreendida e vivida a Palavra
de Deus em cada nova tradugao, enriquecem a proépria Escritura, pois esta, segundo a conhecida expressao de
Gregorio Magno, cresce com o leitor,[46] recebendo novas acentuagdes e tonalidades ao longo dos séculos. A
insercao da Biblia e do Evangelho nas diferentes culturas faz com que a Igreja se manifeste cada vez mais



80

como «sponsa ornata monilibus suis — uma noiva que se adorna com as suas joias» (/s 61, 10). E
simultaneamente atesta que a Biblia precisa de ser constantemente traduzida nas categorias linguisticas e
mentais de cada cultura e de cada geracéo, mesmo na cultura secularizada global do nosso tempo.[47]

Foi lembrado, justamente, que é possivel estabelecer uma analogia entre a tradugéo, enquanto ato de
hospitalidade linguistica, e outras formas de acolhimento.[48] Por isso, a tradugdo ndo é um trabalho que tem a
ver unicamente com a linguagem, mas corresponde verdadeiramente a uma decisao ética mais ampla, que esta
ligada com a visao inteira da vida. Sem tradugao, as diferentes comunidades linguisticas ver-se-iam
impossibilitadas de comunicar entre si; fechariamos as portas da histéria uns aos outros e negariamos a
possibilidade de construir uma cultura do encontro.[49] Com efeito, sem tradugao, ndo se da hospitalidade,
antes pelo contrario, reforcam-se as a¢des de hostilidade. O tradutor € um construtor de pontes. Quantos juizos
precipitados, quantas condenagdes e conflitos nascem do facto de ignorarmos a lingua dos outros e de ndo nos
aplicarmos, com tenaz esperancga, a esta prova de amor infindavel que € a tradugao!

O proprio Jerénimo teve de se opor ao pensamento dominante do seu tempo. Se, nos alvores do Império
Romano, era relativamente comum saber grego, ja no tempo dele isso constituia uma raridade. E, contudo, ele
tornou-se um dos melhores conhecedores da lingua e literatura grecocristas e empreendeu uma viagem ainda
mais ardua quando, sozinho, se dedicou ao estudo do hebraico. Se, como esta escrito, «os limites da minha
linguagem sao os limites do meu mundo»,[50] pode-se dizer que devemos ao poliglotismo de Sao Jerénimo
uma compreensao do cristianismo mais universal e, simultaneamente, mais coerente com as suas fontes.

Com a celebragéo do centenario da morte de Sdo Jerénimo, o olhar volta-se para a vitalidade missionaria
extraordinaria que se manifesta na tradugao da Palavra de Deus em mais de trés mil linguas. Muitos sao os
missionarios, a quem se deve o precioso trabalho de publicagdo de gramaticas, dicionarios e outros
instrumentos linguisticos que proporcionam as bases para a comunicagdo humana e sdo um veiculo para o
«sonho missionario de chegar a todos».[51] E necessario valorizar todo este trabalho e investir nele,
contribuindo para a superagao das fronteiras da incomunicabilidade e falta de encontro. Ainda ha muito que
fazer. Como foi dito, ndo existe entendimento sem traducgao:[52] ndo nos compreenderiamos a nés mesmos
nem aos outros.

Jerdnimo e a Catedra de Pedro

Jerénimo teve sempre uma relacao particular com a cidade de Roma: Roma é o porto espiritual aonde volta
continuamente; em Roma, formou-se o humanista e forjou-se o cristao; ele € homo romanus. Esta ligagao
verifica-se, de modo muito peculiar, com a lingua da cidade, o latim, de que foi mestre e cultor, mas verifica-se
sobretudo com a Igreja de Roma, designadamente a Catedra de Pedro. Embora anacronicamente, a tradigao
iconografica retratou-o com a purpura cardinalicia, para evidenciar a sua pertenga ao presbitério de Roma junto
do Papa Damaso. Foi em Roma que comecgou a revisao da tradugado. E mesmo quando as invejas e
incompreensoes o forcaram a deixar a cidade, sempre permaneceu intensamente ligado a Catedra de Pedro.

Para Jerénimo, a Igreja de Roma é o terreno fecundo onde a semente de Cristo produz fruto abundante.[53]
Num periodo turbulento, em que a tunica inconsutil da Igreja muitas vezes acaba dilacerada pelas divisdes
entre os cristdos, Jerénimo olha para a Catedra de Pedro como ponto de referéncia seguro: «Eu, que n&o sigo
mais ninguém senao Cristo, uno-me em comunhao com a Catedra de Pedro. Eu sei que sobre esta pedra esta
edificada a Igreja». No meio das disputas com os arianos, escreve a Damaso: «Quem nao junta contigo,
desperdica; quem nao ¢ de Cristo, é do anticristo».[54] Por isso, pode também afirmar: «Eu estou com todo
aquele que estiver na catedra de Pedro».[55]

Jerénimo encontrou-se frequentemente envolvido em asperas disputas pela causa da fé. O seu amor a verdade
e a defesa ardente de Cristo talvez o tenham levado a algum excesso de violéncia verbal nas suas cartas e
livros. Contudo o objetivo que guia a sua vida € a paz: «A paz, quero-a também eu; e ndo s6 a desejo, mas
imploro-a! Entendo, porém, a paz de Cristo, a paz auténtica, uma paz sem residuos de hostilidade, uma paz
gue nao abrigue em si a guerra; ndo a paz que subjuga os adversarios, mas a que nos une em amizade!»[56]



81

O nosso mundo precisa, mais do que nunca, do remédio da misericérdia e da comunhao. Deixai-me repetir uma
vez mais: oferegamos um testemunho de comunhé&o fraterna, que se torne fascinante e luminoso.[57] «Por isto
€ que todos conhecerao que sois meus discipulos: se vos amardes uns aos outros» (Jo 13, 35). Foi o pedido
que Jesus fez ao Pai numa intensa oragéo: «Que todos sejam um s6 (...) em No6s € o mundo creia» (Jo 17, 21).

Amar o que Jerénimo amou

Ao concluir esta Carta, desejo fazer mais um apelo a todos. Entre muitos elogios feitos a Sdo Jerénimo pelos
seus vindouros, encontra-se este: ndo foi considerado simplesmente um dos maiores cultores da «biblioteca»
de que se nutre o cristianismo ao longo dos tempos, a comegar pelo tesouro da Sagrada Escritura, mas aplica-
se-lhe aquilo que ele mesmo escreveu sobre Nepociano: «Com a leitura assidua e a meditagao constante,
fizera do seu coragao uma biblioteca de Cristo».[58] Jerdnimo ndo poupou esforcos para enriquecer a sua
biblioteca, vendo nela um laboratério indispensavel para a compreensao da fé e para a vida espiritual; e, nisto,
constitui um exemplo admiravel também para o presente. Mas ele foi mais longe! O estudo ndo se limitou aos
anos juvenis da formagao, mas foi um compromisso constante, uma prioridade de cada dia da sua vida. Enfim,
podemos dizer que ele assimilou uma biblioteca inteira e tornou-se dispensador de ciéncia para muitos outros.
No século IV, Postumiano, que viajou pelo Oriente para descobrir movimentos monasticos, foi testemunha
ocular do estilo de vida de Jerénimo, com quem viveu alguns meses, tendo-o descrito assim: «Encontra-se todo
embrenhado na leitura, todo embrenhado nos livros; ndo descansa de dia nem de noite; sempre esta a ler ou a
escrever qualquer coisa».[59]

A propdsito, penso muitas vezes na experiéncia que pode fazer hoje um jovem quando entra numa livraria da
sua cidade ou num site da Internet e procura la o setor dos livros religiosos. Quando existe, na maioria dos
casos trata-se de um setor que ndo s6 é marginal, mas carece de obras substanciosas. Examinando aquelas
estantes ou as paginas em rede, dificilmente um jovem poderia compreender como a investigagao religiosa seja
uma aventura apaixonante que une pensamento e coragao; como a sede de Deus tenha inflamado grandes
mentes no decurso dos séculos até hoje; como o amadurecimento da vida espiritual tenha contagiado tedlogos
e filésofos, artistas e poetas, historiadores e cientistas. Um dos problemas atuais — e ndo s6 da religido — € o
analfabetismo: faltam as habilitagdes hermenéuticas que nos tornem intérpretes e tradutores crediveis da nossa
propria tradicao cultural. De forma especial aos jovens, quero langar um desafio: parti a procura da vossa
heranca. O cristianismo torna-vos herdeiros dum patrimonio cultural insuperavel, do qual deveis tomar posse.
Apaixonai-vos por esta historia, que € vossa. Tende a ousadia de fixar o olhar naquele jovem inquieto que foi
Jerénimo; ele, como a personagem da parabola de Jesus, vendeu tudo quanto possuia para comprar a «pérola
de grande valor» (Mt 13, 46).

Verdadeiramente Jerénimo é a «Biblioteca de Cristo», uma biblioteca perene que, passados dezasseis séculos,
continua a ensinar-nos o que significa o amor de Cristo, um amor inseparavel do encontro com a sua Palavra.
Por isso, o centenario atual constitui um apelo a amar o que Jerénimo amou, redescobrindo os seus escritos e
deixando-se tocar pelo impacto duma espiritualidade que se pode descrever, no seu nucleo mais vital, como o
desejo inquieto e apaixonado dum conhecimento maior do Deus da Revelagdo. Como podemos deixar de ouvir,
em nossos dias, aquilo a que Jerénimo instigava sem cessar os seus contemporaneos: «Lede com muita
frequéncia as divinas Escrituras; alias, que o Livro Sagrado nunca seja deposto das vossas maos»?[60]

Exemplo luminoso é a Virgem Maria, evocada por Jerénimo sobretudo na sua maternidade virginal, mas
também na sua atitude de leitora orante da Escritura. Maria meditava no seu coragéo (cf. Lc 2, 19.51) «porque
era santa e lera a Sagrada Escritura, conhecia os profetas e lembrava-se do que o anjo Gabriel Lhe anunciara e
fora vaticinado pelos profetas (...), via o recém-nascido que era seu filho, o seu Unico filho que jazia e chorava
naquele presépio, mas verdadeiramente a quem Ela via ali deitado era o Filho de Deus. O que Ela via
comparava-o com quanto lera e ouvira».[61] Confiemo-nos a Ela, que pode, melhor do que ninguém, ensinar-
nos como ler, meditar, rezar e contemplar a Deus que Se faz presente na nossa vida, sem nunca Se cansar.

Roma, em Séo Joéo de Latrao, na Memodria liturgica de Sdo Jeronimo, 30 de setembro do ano 2020, oitavo do
meu pontificado.



82
FRANCISCO

[1] «Deus qui beato Hieronymo presbitero suavem et vivum Scripturee Sacree affectum tribuisti, da, ut populus
tuus verbo tuo uberius alatur et in eo fontem vitae inveniet — O Deus, que destes ao presbitero Sdo Jerénimo
um terno e vivo afeto a Sagrada Escritura, fazei que o vosso povo se alimente cada vez mais com a vossa
palavra e encontre nela a fonte da vida»: Oracao Coleta da Missa de Sao Jerénimo, Missale Romanum, editio
typica tertia (Cidade do Vaticano 2002).

[2] Sao Jerdénimo, Epistula 22, 30: CSEL 54, 190.
[3] Cf. AAS 12 (1920), 385-423.
[4] Audiéncias Gerais de 7 e 14 de novembro de 2007: Insegnamenti, IlI/2 (2007), 553-556; 586-591.

[5] Cf. Sinodo dos Bispos — Xl Assembleia Geral Ordinaria, Mensagem ao Povo de Deus (24 de outubro de
2008).

[6] Cf. AAS 102 (2010), 681-787.

[7] Sao Jerénimo, Chronicum 374: PL 27, 697-698.
[8] Idem, Epistula 125, 12: CSEL 56, 131.

[9] Cf. Epistula 122, 3: CSEL 56, 63.

[10] Cf. Francisco, Homilia na Missa matutina (10 de dezembro de 2015). A histéria € contada por A. Louf, Sotto
la guida dello Spirito (Qigajon, Magnano-Bl 1990), 154-155.

[11] Sao Jerdnimo, Epistula 125, 12: CSEL 56, 131.
[12] Cf. Bento XVI, Exort. ap. pds-sinodal Verbum Domini, 89: AAS 102 (2010), 761-762.
[13] Sao Jerdénimo, Epistula 125, 9.15.19: CSEL 56, 128.133-134.139.

[14] Idem, Vita Malchi monachi captivi 7, 3: PL 23, 59-60; ou entdo B. Degorski (ed.), Opere storiche e
agiografiche, vol. XV da coletanea «Opere di San Girolamo» (Citta Nuova, Roma 2014), 196-199.

[15] Sao Jerénimo, Praef. Esther, 2: PL 28, 1505.
[16] Cf. Idem, Epistula 108, 26: CSEL 55, 344-345.

[17] Idem, Epistula 52, 8: CSEL 54, 428-429; cf. Bento XVI, Exort. ap. pés-sinodal Verbum Domini, 60: AAS 102
(2010), 739.

[18] Sao Jerdénimo, Praef. Paralipomenon LXX, 1.10-15: SCh 592, 340.

[19] Sao Jerdénimo, Praef. in Pentateuchum: PL 28, 184.



83
[20] Idem, Epistula 80, 3: CSEL 55, 105.

[21] Francisco, Mensagem por ocasido da XXIV Sessdo Publica solene das Academias Pontificias (4 de
dezembro de 2019): L’Osservatore Romano (ed. portuguesa de 10/X11/2019), 16.

[22] Bento XVI, Exort. ap. pés-sinodal Verbum Domini, 30: AAS 102 (2010), 709.

[23] S&o Jeronimo, Epistula 125, 15.2: CSEL 56, 133.

[24] Idem, Epistula 3, 6: CSEL 54, 18.

[25] Cf. Sdo Jeronimo, Praef. Josue 1, 9-12: SCh 592, 316.

[26] Sao Jeronimo, Homilia in Psalmum 95: PL 26, 1181; ou entdo A. Capone (ed.), 59 Omelie sui Salmi (1-
115), vol. IX/1 da coletanea «Opere di San Girolamo» (Citta Nuova, Roma 2018), 357.

[27] Idem, Vita S. Pauli primi eremitae, 16, 2: PL 23, 28; ou entdo B. Degorski (ed.), Opere storiche e
agiografiche, vol. XV da coletanea «Opere di San Girolamo» (Citta Nuova, Roma 2014), 111.

[28] Cf. Sao Jerdnimo, In Isaiam Prol.: PL 24, 17; ou entdo R. Maisano (ed.), Commento a Isaia (1-4), vol. IV/1
da coletanea «Opere di San Girolamo» (Citta Nuova, Roma 2013), 52-53.

[29] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum, 14.

[30] CF. ibidem.

[31] CF. ibid., 7.

[32] Cf. Sao Jerdénimo, Epistula 53, 5: CSEL 54, 451; ou entdo S. Cola (ed.), Le Lettere, vol. |l da coletédnea
«Opere di San Girolamo» (Citta Nuova, Roma 1997), 54.

[33] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum, 12.

[34] Ibid., 24.

[35] Cf. ibid., 25.

[36] Cf. ibid., 21.

[37] N.° 56. A citacao de Sao Jerénimo encontra-se In Psalmum 147: CCL 78, 337-338; ou entdo A. Capone
(ed.), 59 Omelie sui Salmi (119-149), vol. IX/2 da coletdnea «Opere di San Girolamo» (Citta Nuova, Roma
2018), 171.

[38] Cf. Carta ap. sob forma de motu proprio Aperuit illis (30 de setembro de 2019).

[39] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 152; 175: AAS 105 (2013), 1083-1084; 1093.

[40] Sao Jerénimo, Epistula 52, 3: CSEL 54, 417.

[41] Cf. Bento XVI, Exort. ap. pos-sinodal Verbum Domini, 72: AAS 102 (2010), 746-747.



84
[42] Sdo Jodo Paulo I, Carta aos artistas (4 de abril de 1999), 5: AAS 91 (1999), 1159-1160.

[43] Cf. Denzinger-Schonmetzer, Enchiridion Symbolorum, 1506.

[44] Publicada em 25 de abril de 1979; cf. AAS 71 (1979), 557-559.

[45] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46] Cf. Hom. in Ezech. |, 7: PL 76, 843D.

[47] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48] Cf. P. Ricceur, Sur la traduction (Bayard, Paris 2004).

[49] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 24: AAS 105 (2013), 1029-1030.

[50] L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 5.6.

[51] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.

[52] Cf. G. Steiner, After Babel. Aspects of language and translation (Oxford University Press, New York 1975).

[53] Cf. Sao Jerénimo, Epistula 15, 1: CSEL 54, 63.

[54] Idem, Epistula 15, 2: CSEL 54, 62-64.

[55] Idem, Epistula 16, 2: CSEL 54, 69.

[56] Idem, Epistula 82, 2: CSEL 55, 109.

[57] Cf. Exort. ap. Evangelii gaudium, 99: AAS 105 (2013), 1061.

[58] Sao Jeronimo, Epistula 60, 10: CSEL 54, 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus 1, 9, 5: SCh 510, 136-138.

[60] Sao Jerénimo, Epistula 52, 7. CSEL 54, 426.

[61] Idem, Homilia de nativitate Domini IV: PLSuppl. 2, 191.

[01133-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

LIST APOSTOLSKI

Scripturae Sacrae Affectus



85
OJCA SWIETEGO

FRANCISZKA
w XVI stulecie $mierci $w. Hieronima

Umitowanie Pisma $wietego, zywa i gteboka mitos¢ spisanego stowa Bozego, to dziedzictwo, jakie $w. Hieronim
pozostawit Kosciotowi poprzez swoje zycie i dzieta. Szesnascie wiekdw od smierci Swietego, te wyrazenia
zaczerpniete z jego liturgicznego wspomnienia[1] dajg nam klucz niezbedny do zrozumienia jego wybitnej
postaci w dziejach Kosciofa i jego wielkiego umitowania Chrystusa. Ta mitoS¢ rozlewa sie, jak rzeka w wielu
potokach, w jego dziele niestrudzonego uczonego, ttumacza, egzegety, gltebokiego znawcy i namietnego
propagatora Pisma swietego; wysmienitego interpretatora tekstéw biblijnych; zarliwego i niekiedy porywczego
obronhcy prawdy chrzescijanskiej; ascetycznego i bezkompromisowego eremity, jak rowniez doswiadczonego
przewodnika duchowego, w jego wielkodusznosci i czutosci. Dzis$, dla nas, chrzescijan dwudziestego
pierwszego wieku, zyjgcych tysigc szescset lat pozniej, jego postaé jest nadal bardzo aktualna.

Wprowadzenie

Hieronim zakonczyt bieg swego zycia ziemskiego 30 wrzesnia 420 roku w Betlejem, w zatozonej przez siebie
wspdlnocie przy Grocie Narodzenia Panskiego. W ten sposéb powierzyt siebie temu Panu, ktérego zawsze
poszukiwat i poznawat w Pismie swietym, temu samemu, ktérego jako Sedziego juz spotkat, rozgorgczkowany,
w pewnej wizji, by¢ moze w Wielkim Poscie 375 roku. W tym wydarzeniu, ktore stanowito decydujgcy punkt
zwrotny w jego zyciu, moment nawrécenia i zmiany perspektywy, poczut sie postawiony przed trybunatem
Sedziego: ,Zapytany o stan swdj, odpowiedziatem, ze jestem chrzesScijaninem. A 6w, ktory siedziat na przedzie,
rzekt: «Ktamiesz! Jestes cyceronianinem, nie chrzescijaninem»”[2]. Istotnie, od najmtodszych lat Hieronim
mitowat czyste piekno klasycznych tekstow tacinskich, w poréwnaniu z ktérymi pisma biblijne zdawaty sie mu
poczatkowo surowe i niegramatyczne, zbyt szorstkie jak na jego wyrafinowany gust literacki.

Ten epizod jego zycia sprzyja decyzji, by catkowicie odda¢ sie Chrystusowi i Jego stowu, poswiecajgc swoje
zycie na czynienie Bozych pism bardziej dostepnymi dla innych, poprzez swg niestrudzong prace ttumacza i
komentatora. To wydarzenie nadaje jego zyciu nowy, bardziej zdecydowany kierunek: stawac sie stugg stowa
Bozego, zakochanym w ,ciele Pisma swietego”. Tak wiec, w nieustannym poszukiwaniu charakteryzujgcym jego
zycie, udoskonala swoje mtodziencze studia i formacje otrzymang w Rzymie, na nowo porzadkujac swojg
wiedze w najbardziej dojrzatej stuzbie Bogu i wspdlnocie koscielne;j.

Z tego wzgledu sw. Hieronim staje sie jedng z wielkich postaci starozytnego Kosciota, w okresie nazywanym
ztotym wiekiem patrystyki, prawdziwym mostem miedzy Wschodem a Zachodem: jest przyjacielem z mtodosci
Rufina z Akwilei, spotyka Ambrozego i prowadzi bogatg korespondencje z Augustynem. Na Wschodzie zna
Grzegorza z Nazjanzu, Dydyma Aleksandryjskiego, Epifaniusza z Salaminy. Chrzes$cijanska tradycja
ikonograficzna czyni go Swietym, ukazujgc go wraz z Augustynem, Ambrozym i Grzegorzem Wielkim, wsrod
czterech wielkich doktorow Kosciota Zachodniego.

Juz moi poprzednicy zechcieli w réznych okolicznosciach przypomnie¢ jego postac. Sto lat temu, w pietnaste
stulecie jego smierci, Benedykt XV poswiecit mu encyklike Spiritus Paraclitus (15 wrzesnia 1920 r.),
przedstawiajgc go swiatu jako ,doctor maximus explanandis Scripturis’[3]. W ostatnich latach Benedykt XVI
ukazatl w dwoch kolejnych katechezach jego osobowos¢ i tworczosé[4]. Obecnie, w szesnaste stulecie jego
Smierci, ja rowniez pragne przypomniec sw. Hieronima i aktualno$¢ jego przestania i nauki, zaczynajgc od jego
wielkiego umitowania Pisma swietego.

Zatem mozna go przedstawi¢ w doskonatym powigzaniu, jako pewnego przewodnika i uprzywilejowanego
swiadka, z XII Zgromadzeniem Synodu Biskupow, poswieconym stowu Bozemu[5], oraz z adhortacjg apostolskg
Verbum Domini (VD) mojego poprzednika Benedykta XVI, wydang wtasnie we wspomnienie Swietego, 30
wrzesnia 2010 roku[6].



86
Z Rzymu do Betlejem

Zycie i osobisty szlak $w. Hieronima przebiegajg drogami Cesarstwa Rzymskiego, miedzy Europg a Wschodem.
Urodzony okoto 345 roku w Strydonie, na granicy Panonii z Dalmacja, na terenie dzisiejszej Chorwaciji lub
Stowenii, otrzymuje solidne wyksztatcenie w rodzinie chrzescijanskiej. Wedtug éwczesnego zwyczaju zostaje
ochrzczony jako dorosty, bedac studentem retoryki w Rzymie, w latach 358-364. To wtasnie w tym okresie staje
sie nienasyconym czytelnikiem klasyki facifskiej, studiujacym pod okiem najwybitniejszych mistrzow dwczesne;j
retoryki.

Po ukonczeniu studidow odbywa dtugg podroz do Galii, ktéra prowadzi go do cesarskiego miasta Trewir,
znajdujgcego sie obecnie w Niemczech. To wtasnie tam po raz pierwszy spotyka sie ze wschodnim
doswiadczeniem monastycznym, szerzonym przez sw. Atanazego. W ten sposéb dojrzewa gtebokie pragnienie,
ktore towarzyszy mu w Aquilei, gdzie wraz z kilkoma przyjaciotmi inicjuje ,chor blogostawionych”[7], okres zycia
wspolnego.

Okoto roku 374, przemierzajgc Antiochie, postanawia udac sie na pustynie Chalkis, aby praktykowaé w coraz
bardziej radykalny sposob zycie ascetyczne, w ktérym wiele miejsca przeznacza na nauke jezykow biblijnych,
najpierw greckiego, a nastepnie hebrajskiego. Powierza sie pewnemu bratu pochodzenia zydowskiego, ktory
zostat chrzescijaninem i wprowadza go w poznanie nowego jezyka hebrajskiego i dzwiekow, ktére nazywa
»Syczacymi i przydechowymi”’[8].

Wraz z pézniejszym zyciem eremity, Hieronim wybiera pustynie w jej najgtebszym znaczeniu: jako miejsce
fundamentalnych wyboréw egzystencjalnych, intymnosci i spotkania z Bogiem, gdzie poprzez kontemplacje,
doswiadczenia wewnetrzne, walke duchowg dochodzi do poznania krucho$ci, z wiekszg Sswiadomoscig
ograniczenh wiasnych i innych ludzi, doceniajac znaczenie tez[9]. Tak na pustyni dostrzega konkretng obecnosc¢
Boga, konieczno$¢ relacji cztowieka z Nim, Jego mitosierne pocieszenie. W tym kontekscie chciatbym
przypomnie¢ anegdote z tradycji apokryficznej. Hieronim pyta Pana Boga: ,,Czego chcesz ode mnie?” — On
odpowiada: ,Jeszcze nie dates mi wszystkiego”. — ,Ale Panie, datem ci to, i to i tamto...” — ,Czego$ brakuje”. —
,Czego?” — ,Daj mi twoje grzechy, abym mogt mieé radosé przebaczenia ich na nowo”[10].

Odnajdujemy go w Antiochii, gdzie zostat wyswiecony na kaptana przez biskupa Paulina, nastepnie w
Konstantynopolu, okoto 379 roku, gdzie poznaje Grzegorza z Nazjanzu i gdzie kontynuuje studia, po$wieca sie
ttumaczeniu z jezyka greckiego na tacine waznych dziet (Homilie Orygenesa i Kronike Euzebiusza z Cezarei),
oddycha atmosferg Soboru, ktéry odbywat sie w tym miescie w 381 roku. W tych latach, to wtasnie w studium
ujawniajg sie jego pasja i szczodrosé¢. To btogostawiony niepokdj, ktéry prowadzi go i sprawia, ze jest
niestrudzony i peten pasji w swoich badaniach: ,lle razy zwatpitem, ile razy ustawatem i z gorgcego pragnienia,
zeby sie nauczy¢, zndw zaczynatem”, prowadzony przez ,gorzkie nasienie” takich studiow do zbierania ,stodkich
owocow’[11].

W 382 roku Hieronim powraca do Rzymu, oddajac sie do dyspozycji papieza Damazego, ktéry docenia jego
wielkie zalety i czyni go swoim bliskim wspotpracownikiem. Hieronim prowadzi tu nieustanng dziatalnosc, nie
zapominajgc o wymiarze duchowym: na Awentynie, dzieki wsparciu rzymskich arystokratek, takich jak Marcella,
Paula i jej cérka Eustochia, pragngcych radykalnych wyboréw ewangelicznych, tworzy krag oparty na lekturze i
doktadnym studiowaniu Pisma swietego. Hieronim jest egzegeta, nauczycielem, przewodnikiem duchowym. W
tym okresie podejmuje sie rewizji wczesniejszych facinskich ttumaczen Ewangelii, by¢ moze takze innych czesci
Nowego Testamentu; kontynuuje prace jako ttumacz homilii i komentarzy biblijnych Orygenesa, prowadzi
niezwykle zywa dziatalnos¢ epistolarng, toczy publiczne spory z autorami heretyckimi, czasami dopuszczajac sie
przesady i nieumiarkowania, ale zawsze szczerze poruszony pragnieniem obrony prawdziwej wiary i depozytu
Pisma swietego.

Ten intensywny i owocny okres zostaje przerwany przez smier¢ papieza Damazego. Hieronim, zmuszony do
opuszczenia Rzymu, w towarzystwie idgcych za nim przyjaciét i niektorych kobiet, pragngcych kontynuowaé
rozpoczete przez niego doswiadczenia duchowe i studia biblijne, wyjezdza wpierw do Egiptu — gdzie spotyka
wielkiego teologa Dydyma Aleksandryjskiego — a nastepnie do Palestyny, aby ostatecznie osiedli¢ sie w



87

Betlejem w 386 roku. Podejmuje na nowo studia filologiczne, zakotwiczone w konkretnych miejscach, ktére byty
scenerig studiowanych opowiadan.

Znaczenie przypisywane miejscom swietym jest podkreslone nie tylko przez jego wybor zycia w Palestynie, od
386 roku az do $mierci, ale takze przez postuge dla pielgrzymek. Wtasnie w Betlejem, miejscu dla niego
uprzywilejowanym, w poblizu Groty Narodzenia Panskiego, zaklada dwa ,blizniacze” klasztory, meski i zenski, z
hospicjami dla pielgrzyméw, ktérzy przybywajg do miejsc sSwietych i okazuje tym samym swojg wielkoduszno$é
w goszczeniu tych, ktorzy odwiedzali te ziemie, by zobaczy¢ i dotkng¢ miejsc historii zbawienia, tgczac w ten
sposob poszukiwania kulturowe i duchowe[12].

To wtasnie wstuchujgc sie w Pismo $wiete, Hieronim odnajduje samego siebie, oblicze Boga i oblicze swoich
braci, oraz udoskonala swoje upodobanie do zycia wspdlnotowego. Stad jego pragnienie, by zy¢ z przyjaciotmi,
jak za czasow Akwilei, i zaktada¢ wspdlnoty monastyczne, realizujac cenobityczny ideat zycia zakonnego, gdzie
klasztor postrzega sie jako ,sitownie”, w ktorej ksztattuje sie ludzi, ,ktorzy ze wszystkich byli najmniejsi, aby
mogli by¢ ze wszystkich pierwszymi”, szczesliwych w ubdstwie i zdolnych do nauczania swoim sposobem zycia.
Uwaza, ze zycie ,poddane kierownictwu jednego ojca w towarzystwie wielu”, ma znaczenie formacyjne, aby
nauczy¢ sie pokory, cierpliwosci, milczenia i tagodnosci, Swiadomosci, ze ,prawda nie lubi kgtow i nie szuka
zausznikow’[13]. Wyznaje tez, ze ,teskni za celami klasztoru, [...] pragnie nasladowac gorliwo$¢ tych mrowek,
gdzie pracuje sie wspolnie i gdzie nie istnieje nic, co byloby czyjgkolwiek wiasnoscia, lecz wszystko nalezy do
wszystkich”[14].

Hieronim nie szuka w studium przelotnego zadowolenia jako celu samego w sobie, ale traktuje je jako ¢wiczenie
zycia duchowego, srodek dotarcia do Boga. Zatem réwniez jego formacja klasyczna zostaje podporzadkowana
bardziej dojrzatej stuzbie dla wspdlnoty koscielnej. Pomysimy o pomocy udzielonej papiezowi Damazemu, o
nauczaniu, ktore gtosit kobietom, zwtaszcza w jezyku hebrajskim, od pierwszego kregu na Awentynie, do tego
stopnia, ze Paula i Eustochia weszty w ,zmagania ttumaczy”[15] i, co byto wowczas niestychane — miaty
zapewnione mozliwosci czytania i Spiewania Psalméw w jezyku oryginatu[16].

Jego kultura zostaje oddana na stuzbe i jest przywotywana jako niezbedna dla kazdego ewangelizatora. Tak oto
przypomina swojemu przyjacielowi Nepocjanowi: ,Mowa kaptanéw niech si¢ opiera na czytaniu Pisma swietego.
Chce, zebys byt nie deklamatorem, krzykaczem plotgcym bez sensu, ale swiadomym tajemnicy (mysterii) i w
sakramentach (sacramentorum) Boskich bardzo wyksztatconym. Potokiem stéw i szybkoscig mowy wywotywac
podziw u niedoswiadczonego pospodlstwa jest oznaka ludzi nieuczonych. Cztowiek bezczelny ttumaczy czesto
to, czego sam nie wie, a przekonawszy innych, sobie rowniez przypisuje wiedze [17].

W Betlejem, az do swej Smierci w 420 roku, Hieronim przezywa najbardziej owocny i intensywny okres swego
zycia, catkowicie oddany studium Pisma swietego, zaangazowany w monumentalne dzieto przektadu catego
Starego Testamentu z oryginatu hebrajskiego. Jednoczesnie komentuje ksiegi prorockie, Psalmy, dzieta sw.
Pawta i pisze podreczniki do studiowania Biblii. Cenna praca zespolona w jego dzietach, jest owocem
konfrontacji i wspotpracy, od kopiowania i zestawiania ze sobg manuskryptow, po refleksje i dyskusje: ,Nigdy nie
ufatem wtasnym sitom, by studiowac tomy Boze, [...] mam w zwyczaju zadawac¢ pytania, nawet odnosnie do
tego, co, jak sgdzitem, wiedziatem, a tym bardziej odnosnie do tego, czego nie bytem pewien”[18]. Zdajgc sobie
zatem sprawe z wlasnych ograniczen, prosi o nieustanne wsparcie w modlitwie wstawienniczej w intencji
powodzenia jego przektadu tekstow Swietych ,w tym samym Duchu, w ktérym zostaty napisane’[19], nie
zapominajgc rowniez o przektadaniu dziet autoréw niezbednych dla pracy egzegetycznej, takich jak Orygenes,
aby ,dostarczy¢ materiatu tym, ktérzy pragng czyni¢ postepy w poznaniu rzeczy’[20].

Studium Hieronima ukazuje sie jako wysitek podejmowany we wspdlnocie i w stuzbie dla wspdlnoty, bedac
wzorcem synodalnosci réwniez dla nas, dla naszych czasow i dla roznych instytucji kulturalnych Kosciota, tak
aby zawsze byty ,miejscem, gdzie wiedza staje sie stuzbg, gdyz bez wiedzy, ktéra rodzi sie ze wspotpracy i
prowadzi do wspotdziatania, nie ma prawdziwego i integralnego rozwoju ludzkiego’[21]. Fundamentem tej
komunii jest Pismo swiete, ktérego nie mozemy czyta¢ sami: ,Biblia zostata napisana przez lud Bozy i dla ludu
Bozego, pod natchnieniem Ducha Swietego. Jedynie w tej komunii z ludem Bozym mozemy rzeczywiscie
dotrze¢ z naszym «my» do istoty prawdy, ktérg Bog chce nam przekazac’[22].



88

Solidne doswiadczenie zycia, karmione stowem Bozym, sprawia, ze Hieronim, za sprawg obszernej wymiany
korespondenciji, staje sie przewodnikiem duchowym. Staje sie towarzyszem w drodze, przekonany, ze ,nie ma
takiej sztuki, ktérej mozna by sie nauczy¢ bez mistrza”, jak pisze do Rustyka: ,wszystko to pragne ci wpoi¢,
trzymajac cie za reke, podobnie jak doswiadczony marynarz po wielu zatonieciach usituje pouczy¢
niedoswiadczonego zeglarza’[23]. Z tego spokojnego zakatka swiata Sledzi ludzkosé w epoce wielkich
wstrzgsow, naznaczonej wydarzeniami takimi jak ztupienie Rzymu w 410 roku, ktore gteboko go poruszyto.

W listach prowadzi spory doktrynalne, zawsze bronigc prawdziwej wiary, okazujgc sie cztowiekiem relacji
przezywanych z mocg i tagodnoscia, z petnym zaangazowaniem, bez form przestodzonych, doswiadczajac, ze
L2umitowanie nie ma ceny’[24]. W ten sposob przezywa on swoje uczucia z ozywieniem i szczeroscig. To
zaangazowanie w sytuacje, w ktérych zyje i pracuje, przejawia sie rowniez w tym, ze ofiaruje swojg prace
ttumacza i komentatora jako munus amicitiae [postuge przyjazni]. Jest to przede wszystkim dar dla przyjaciét,
odbiorcow i adresatow jego dziet, ktérych prosi, by czytali je raczej przyjaznym niz krytycznym okiem, a
nastepnie dla czytelnikbéw, jemu wspodtczesnych i wszystkich czasow[25].

Ostatnie lata zycia spedza na osobistej i wspdlnotowej modlitewnej lekturze Pisma swietego, na kontemplaciji, w
stuzbie braciom poprzez swoje dzieta. Wszystko to w Betlejem, obok groty, w ktérej Dziewica zrodzita Stowo, ze

Swiadomoscia, ze ,szczesliwy, kto w swoim sercu nosi krzyz, zmartwychwstanie, miejsce narodzenia Chrystusa

i miejsce Jego wniebowstgpienia! Szczesliwy, kto w swoim sercu ma Betlejem i w czyim sercu Chrystus rodzi sie
kazdego dnial’[26].

Klucz mgdrosciowy do jego portretu

Dla petnego zrozumienia osobowosci $w. Hieronima konieczne jest potagczenie dwoch charakterystycznych
wymiaréw jego egzystencji jako cztowieka wierzgcego: z jednej strony absolutne i bezwzgledne poswiecenie sie
Bogu, z wyrzeczeniem sie wszelkich przyjemnosci ludzkich dla mitosci Chrystusa ukrzyzowanego (por. 7Kor 2,
2; Flp 3, 8.10); z drugiej za$ strony, trud wytrwatego studiowania, ukierunkowanego wytgcznie na coraz
petniejsze rozumienie tajemnicy Pana. | wtasnie to podwojne swiadectwo, sktadane po mistrzowsku przez
Hieronima, jest proponowane jako wzor: przede wszystkim dla mnichéw, by ci, ktérzy zyjg asceza i modlitwa,
byli zachecani do oddania sie zmudnej pracy badawczej i intelektualnej; potem dla uczonych, ktérzy musza
pamietac, ze wiedza jest wartosciowa pod wzgledem religijnym tylko wéwczas, gdy opiera sie na wytgcznym
umitowaniu Boga, na ogotoceniu z wszelkich ambicji ludzkich i wszelkich dgzen $wiatowych.

Wymiary takie znalazty wyraz w historii sztuki, w ktérej sw. Hieronim jest czesto obecny: wielcy mistrzowie
malarstwa zachodniego pozostawili nam jego podobizny. Mozemy wyodrebni¢ gatunki ikonograficzne wedtug
dwdch odrebnych sposobdéw przedstawiania go. Jeden przedstawia go przede wszystkim jako mnicha i
pokutnika, z ciatem wyrzezbionym postem, ukrytego na terenach pustynnych, kleczacego lub lezgcego krzyzem
na ziemi, w wielu przypadkach sciskajgcego w prawej rece kamien, zeby bi¢ sie w piers, i z oczami zwréconymi
ku Ukrzyzowanemu. W te linie wpisuje sie wzruszajgce arcydzieto Leonarda da Vinci zachowane w Pinakotece
Watykanskiej. Inny sposéb przedstawienia Hieronima, to ukazanie go jako uczonego, siedzgacego przy biurku,
zamierzajgcego ttumaczy¢ i komentowac Pismo swiete, otoczonego woluminami i zwojami, zaangazowanego w
misje obrony wiary poprzez mysl i pismo. W tej postawie — by zacytowac inny znakomity przykfad — przedstawiat
go niejednokrotnie Albrecht Direr.

Dwa przywotane wyzej aspekty mozna znalez¢ ztgczone ze sobg na ptotnie Caravaggia, w Gallerii Borghese w
Rzymie: w tej samej scenie jest bowiem przedstawiony stary asceta, niedbale okryty czerwong tkaning, ktory
trzyma na stole czaszke, symbol préznosci spraw doczesnych; ale jednoczesnie mocno ukazany jest takze
charakter uczonego, ktérego oczy utkwione sg w ksiedze, podczas gdy jego reka zanurza pioéro w katamarzu, w
gescie charakterystycznym dla pisarza.

W podobny sposoéb — ktéry nazwatbym madrosciowym — musimy rozumie¢ podwaojny profil drogi zyciowej
Hieronima. Kiedy jako prawdziwy ,Lew Betlejemski” przesadzat w tonie swoich wypowiedzi, czynit to w
poszukiwaniu prawdy, ktorej byt gotow stac sie bezwarunkowym stuga. | jak sam to wyjasnia w pierwszym ze
swoich pism pt. Zywot $w. Pawla tebariskiego, pustelnika, lwy sg zdolne do ,poteznych rykéw”, ale takze do



89

tez[27]. Z tego powodu to, co pojawia sie w jego postaci jako dwie przeciwstawne cechy, to w istocie elementy, z
pomoca ktérych Duch Swiety pozwolit mu na dojrzewanie w wewnetrznej jednosci.

Umitowanie Pisma swietego

Szczegolng cechg osobowosci duchowej sw. Hieronima pozostaje bez watpienia jego zarliwe umitowanie stowa
Bozego, przekazanego Kosciotowi w Pismie swietym. O ile wszyscy doktorzy Kosciota — a w szczegolnosci ci z
pierwszych wiekéw chrzescijanstwa — wyraznie czerpali tre$¢ swego nauczania z Biblii, to Hieronim czynit to w
sposob bardziej systematyczny i w pewnym sensie wyjgtkowy.

W ostatnich czasach egzegeci odkryli narracyjny i poetycki geniusz Biblii, podkreslany wiasnie ze wzgledu na jej
wyrazistosé. Natomiast Hieronim podkreslit w Pismie swietym raczej pokorny charakter objawiania sie Boga,
wyrazony w surowej i niemal prymitywnej naturze jezyka hebrajskiego, w poréwnaniu z wyrafinowaniem taciny
cyceronianskiej. Poswiecit sie wiec Pismu swietemu nie ze wzgledu na gust estetyczny, ale — jak dobrze
wiadomo - tylko dlatego, ze prowadzito go ono do poznania Chrystusa, poniewaz nieznajomos¢ Pisma $wietego
jest nieznajomoscig Chrystusa[28].

Hieronim uczy nas, ze nie tylko Ewangelie powinny by¢ studiowane, i nie tylko tradycja apostolska, obecna w
Dziejach Apostolskich i Listach, powinna by¢ komentowana, poniewaz caty Stary Testament jest niezbedny do
wnikniecia w prawde i bogactwo Chrystusa[29]. Swiadczg o tym same karty Ewangelii: méwig nam o Jezusie
jako Nauczycielu, ktory, aby wyjasni¢ swoja tajemnice, odwotuje sie do Mojzesza, prorokow i Psalméw (por. £k
4, 16-21; 24, 27.45-47). Takze przepowiadanie Piotra i Pawta w Dziejach Apostolskich jest rowniez znaczgco
zakorzenione w Pismie swietym Starego Testamentu; bez nich nie mozna w petni zrozumie¢ postaci Syna
Bozego, Mesjasza Zbawiciela. Starego Testamentu nie nalezy uwazac za obszerny wykaz cytatéw, ktére
udowadniajg wypetnienie sie proroctw w osobie Jezusa z Nazaretu. Natomiast — bardziej radykalnie — jedynie w
Swietle postaci starotestamentalnych mozna w petni pozna¢ sens wydarzenia Chrystusa, dokonanego w Jego
Smierci i zmartwychwstaniu. Stad potrzeba ponownego odkrycia w praktyce katechetycznej i kaznodziejskiej, a
takze w traktatach teologicznych, niezbednego wktadu Starego Testamentu, ktory nalezy odczytywac i
przyswajac jako cenny pokarm (por. Ez 3, 1-11; Ap 10, 8-11)[30].

Catkowite poswiecenie sie Hieronima Pismu swietemu przejawia sie w zarliwej formie wyrazu, podobnej do
starozytnych prorokéw. To od nich nasz Doktor czerpie wewnetrzny ogien, ktory staje sie stowem zywiotowym i
wstrzgsajgcym (por. Jr5, 14; 20, 9; 23, 29; MI 3, 2; Syr48, 1; Mt 3, 11; tk 12, 49), koniecznym do wyrazenia
zarliwej gorliwosci stugi dla sprawy Bozej. W $lad za Eliaszem, Janem Chrzcicielem, a takze Apostotem
Pawtem, oburzenie ktamstwem, obtudg i fatszywymi doktrynami rozpala dyskurs Hieronima, czynigc go
prowokacyjnym i pozornie srogim. Polemiczny wymiar jego pism jest lepiej rozumiany, gdy czyta sie je jako
rodzaj zapozyczenia i urzeczywistnienia najbardziej autentycznej tradycji prorockiej. Hieronim jest zatem
wzorcem nieustepliwego swiadectwa prawdy, ktére siega po surowos¢ wyrzutéw, by doprowadzi¢ do
nawrocenia. W intensywnosci wyrazen i obrazéw przejawia sie odwaga stugi, ktéry nie chce sie przypodobac
ludziom, ale wytgcznie swojemu Panu (por. Ga 1, 10), dla ktérego strawit catg energie duchowa.

Studium Pisma swietego

Namietna mito$¢ sw. Hieronima do Pisma swietego przepojona jest postuszenstwem. Przede wszystkim wobec
Boga, ktory wyrazit Siebie stowami wymagajgcymi stuchania petnego czci[31], a w konsekwencji postuszenstwa
réwniez wobec tych, ktdérzy w Kosciele reprezentujg zywa tradycje interpretacji oredzia objawionego.
.Postuszenstwo wierze” (Rz 1, 5; 16, 26) nie jest jednak jedynie biernym odbiorem tego, co jest znane. Wrecz
przeciwnie, wymaga ono czynnego zaangazowania w osobiste poszukiwanie. Mozna uzna¢ sw. Hieronima za
wiernego i pracowitego ,stuge” Stowa, catkowicie oddanego krzewieniu wsréd swoich braci w wierze bardziej
adekwatnego rozumienia powierzonego im swietego ,depozytu” (por. 7Tm6, 20; 2Tm 1, 14). Bez zrozumienia
tego, co zostato napisane przez natchnionych autoréw, samo stowo Boze pozbawione jest skutecznosci (por. Mt
13, 19), i nie moze wyptywaé zen mito$¢ do Boga.

Jednakze karty biblijne nie zawsze sg bezposrednio dostepne. Jak mowi Ksiega lzajasza (29, 11), nawet dla



90

tych, ktorzy potrafig ,czyta¢” — to znaczy, ktdérzy majg wystarczajgcg formacje intelektualng — Swieta ksiega
wydaje sie ,zapieczetowana”, hermetycznie zamknieta dla interpretacji. Trzeba zatem, aby wkroczyt
kompetentny swiadek i przyniost uwalniajgcy klucz, klucz Chrystusa Pana, jedynego, ktéry moze ztamac¢
pieczecie i otworzy¢ ksiege (por. Ap 5, 1-10), aby odstoni¢ cudowne wylanie taski (por. £k 4, 17-21). Wielu,
nawet wsrod praktykujgcych chrzeécijan, otwarcie deklaruje, ze nie umie czytac (por. 1z 29, 12), nie z powodu
analfabetyzmu, lecz dlatego, ze nie sg przygotowani do rozumienia jezyka biblijnego, jego sposoboéw wyrazania i
starozytnych tradycji kulturowych, wobec czego tekst biblijny okazuje sie nieczytelny, jakby byt napisany w
nieznanym alfabecie i w niezrozumiatym jezyku.

Konieczne jest zatem posrednictwo ttumacza, ktory wypetniatby swojg funkcje ,diakonalng”, oddajgc sie na
stuzbe tym, ktérzy nie mogg zrozumie¢ znaczenia tego, co zostato proroczo napisane. Mozna w tym wzgledzie
przywotac obraz diakona Filipa, ktérego Pan pobudzit do spotkania z eunuchem, ktéry czytat |zajasza (53,7-8)
na swoim rydwanie, ale nie miat mozliwosci zrozumienia sensu tego tekstu. ,Czy ty rozumiesz, co czytasz?”,
zapytat Filip, a eunuch odpowiedziat: ,Jakzez moge [rozumiec], jesli mi nikt nie wyjasni?” (Dz 8, 30-31)[32].

Hieronim jest naszym przewodnikiem poniewaz, podobnie jak Filip (por. Dz 8, 35), prowadzi kazdego czytelnika
do tajemnicy Jezusa, jak i dlatego, ze w sposéb odpowiedzialny i systematyczny podejmuje posrednictwo
egzegetyczne i kulturowe niezbedne do poprawnego i owocnego odczytywania Pisma swietego[33].
Kompetencje w dziedzinie jezykow, w ktdrych zostato przekazane stowo Boze, uwazna analiza i ocena
rekopiséw, systematyczne badania archeologiczne, jak rowniez znajomos$¢ historii interpretaciji, jednym stowem
wszystkie narzedzia metodologiczne, ktdre byty dostepne w jego epoce historycznej, byly przez niego
wykorzystywane stosownie i madrze, by zwrdci¢ sie ku wlasciwemu zrozumieniu natchnionego Pisma.

Taki wzorcowy wymiar dziatalnosci Sw. Hieronima jest niezwykle wazny takze w Kosciele dnia dzisiejszego.
Jesli, jak naucza nas Dei Verbum, Biblia jest ,niejako duszg swietej teologii’[34] i jakby duchowa kwintesencjg
chrzescijanskiej praktyki religijnej[35], konieczne jest, aby interpretowanie Biblii byto wsparte specyficznymi
umiejetnosciami.

Temu celowi stuzg z pewnoscig osrodki doskonalenia badan biblijnych (jak Papieski Instytut Biblijny w Rzymie, a
w Jerozolimie Ecole Biblique i Studium Biblicum Franciscanum) oraz patrystycznych (jak Augustinianum w
Rzymie), ale rowniez kazdy wydziat teologiczny musi sie starac, zeby nauczanie Pisma swietego byto
zaprogramowane w taki sposdb, zeby zapewni¢ studentom kompetentne umiejetnosci interpretacji, zaréwno w
egzegezie tekstéw, jak i w syntezie teologii biblijnej. Bogactwo Pisma swietego jest niestety przez wielu
nieznane lub pomniejszane, poniewaz nie zapewniono im niezbednych podstaw wiedzy. Dlatego tez, oprocz
zwiekszenia liczby studiéw koscielnych dla kaptandw i katechetow, ktore lepiej wykorzystywatyby kompetencje w
zakresie rozumienia Pisma swietego, nalezy promowac¢ formacje obejmujgca wszystkich chrzescijan, tak aby
kazdy z nich mogt otworzy¢ swietg ksiege i czerpac z niej bezcenne owoce madrosci, nadziei i zycia[36].

W tym miejscu chciatbym przypomnie¢ to, co moj Poprzednik wyrazit w adhortacji apostolskiej Verbum Domini:
~>akramentalnosc stowa staje sie zatem zrozumiata przez analogie do rzeczywistej obecnosci Chrystusa pod
konsekrowanymi postaciami chleba i wina. [...] Na temat sposobu, w jaki nalezy odnosi¢ sie zaréwno do
Eucharystii, jak i stowa Bozego, $w. Hieronim pisze: «Czytamy Pisma $wiete. Mysle, ze Ewangelia jest ciatem
Chrystusa; mysle, ze Pisma swiete to Jego nauczanie. A kiedy On méwi: Jezeli nie bedziecie jedli Ciata Syna
Cztowieczego ani pili Krwi Jego (J 6, 53), to chociaz te stowa mozna rozumie¢ w odniesieniu do Tajemnicy
[eucharystycznej], niemniej jednak ciato Chrystusa i Jego krew sg prawdziwie stowem Pisma, sg nauczaniem
Bozym»"[37].

Niestety, w wielu rodzinach chrzescijanskich nikt nie czuje sie zdolny — jak to zostato natomiast zapisane w
Torze (por. Pwt 6, 6) — do przekazania swoim dzieciom stowa Bozego, z catym jego pieknem, z catg jego mocag
duchowg. Z tego powodu ustanowitem Niedziele Stowa Bozego[38], zachecajac do modlitewnego czytania Biblii
i poznawania stowa Bozego[39]. Kazdy inny wyraz religijnosci bedzie dzieki temu ubogacony sensem, bedzie
umiejscowiony w hierarchii wartosci i bedzie ukierunkowany na to, co stanowi szczyt wiary: petne przylgniecie
do tajemnicy Chrystusa.



91
Wulgata

.Najstodszym owocem zmudnego siewu’[40] studiowania jezyka greckiego i hebrajskiego, dokonanego przez
Hieronima, jest ttumaczenie Starego Testamentu na jezyk tacinski, na podstawie oryginatu hebrajskiego. Do
tego czasu chrzescijanie Cesarstwa Rzymskiego mogli czyta¢ catg Biblie jedynie w jezyku greckim. Podczas
gdy ksiegi Nowego Testamentu zostaty napisane w jezyku greckim, dla ksigg starotestamentowych istniata
petna wersja, tak zwana Septuaginta(czyli wersja siedemdziesieciu), opracowana przez wspolnote zydowskg
Aleksandrii ok. Il w. przed Chrystusem. Dla czytelnikéw postugujgcych sie tacing, w ich jezyku nie byto jednak
petnej wers;ji Biblii, a jedynie kilka czesciowych i niepetnych ttumaczen z jezyka greckiego. Zastugg Hieronima, a
nastepnie jego spadkobiercow, jest podjecie rewizji i nowego przektadu catego Pisma swietego. Po rozpoczeciu
w Rzymie, za zachetg papieza Damazego, poprawiania ttumaczenia Ewangelii i Psalmow, Hieronim podjat w
swojej samotni w Betlejem ttumaczenie wszystkich ksigg starotestamentowych, bezposrednio z jezyka
hebrajskiego: dzieto, ktdre trwato latami.

Do wykonania tej pracy ttumaczeniowej Hieronim wykorzystat swojg znajomosc¢ jezyka greckiego i hebrajskiego,
a takze solidne wyksztatcenie tacinskie, oraz postuzyt sie narzedziami filologicznymi, jakimi dysponowat, w
szczegolnosci Hexapla Orygenesa. Ostateczny tekst taczyt w sobie kontynuacje formut, ktére weszly juz do
powszechnego uzytku, z wiekszg wiernoscig oryginatowi hebrajskiemu, nie rezygnujac z eleganc;ji jezyka
tacinskiego. W rezultacie powstat prawdziwy pomnik, ktéry naznaczyt historie kultury Zachodu, ksztattujgc jego
jezyk teologiczny. Ttumaczenie Hieronima, po przezwyciezeniu pewnych poczgtkowych odrzucen, od razu stato
sie wspolnym dziedzictwem zaréwno uczonych, jak i ludu chrzescijanskiego, stad jego nazwa Wulgata[41].
Europa w $redniowieczu nauczyta sie czytac¢, modli¢ sie i rozumowacé, korzystajgc ze stron Biblii
przettumaczonej przez Hieronima. ,Pismo $wiete stato sie zatem swego rodzaju «ogromnym stownikiem» (P.
Claudel) i «atlasem ikonograficznym» (M. Chagall), z ktérego czerpata chrzescijanska kultura i sztuka’[42].
Literatura, sztuka, a nawet jezyk potoczny nieustannie czerpaty z Hieronimowej wers;ji Biblii, pozostawiajgc nam
kolejne skarby piekna i poboznosci.

To wtadnie z uwagi na ten niepodwazalny fakt Sobér Trydencki okreslit w dekrecie Insuper ,autentyczny”
charakter Wulgaty, oddajgc hotd wielowiekowemu wykorzystywaniu jej przez Koscidt, i potwierdzajac jej wartosc
jako narzedzia do studiowania, kaznodziejstwa i publicznych dysput[43]. Nie oznaczato to jednak umniejszania
znaczenia jezykow oryginalnych, poniewaz Hieronim nie tylko nie zakazywat podejmowania w przysztosci
nowych przedsiewzie¢ w zakresie petnego ttumaczenia, ale tez nieustannie o nich przypominat. Sw. Pawet VI, z
upowaznienia Ojcoéw Soboru Watykanskiego Il, chciat, aby prace nad rewizjg ttumaczenia Wulgaty zostaty
zakonczone i udostepnione catemu Kosciotowi. | tak oto sw. Jan Pawet Il w Konstytuciji apostolskiej Scripturum
thesaurus[44] ogtosit w 1979 roku wydanie typiczne zwane Neowulgata.

Ttumaczenie jako inkulturacja

Poprzez to ttumaczenie Hieronimowi udato sie ,inkulturowac” Biblie do jezyka i kultury tacinskiej, a ta jego praca
stata sie trwatym wzorcem dla dziatania misyjnego Kosciota. Istotnie, ,gdy jakas wspdlnota przyjmuje oredzie
zbawienia, Duch Swiety zaptadnia jej kulture przemieniajacg mocg Ewangelii’[45] i w ten sposéb powstaje
swego rodzaju obieg zamkniety: tak jak ttumaczenie Hieronima jest dtuznikiem jezyka i kultury klasykéw
tacinskich, ktorych slady sg wyraznie widoczne, tak i ono, wraz ze swoim jezykiem i swojg trescig symboliczng i
wyobraznig, stato sie z kolei tworczym elementem kultury.

Dzietfo translatorskie Hieronima uczy nas, ze pozytywne wartosci i formy kazdej kultury stanowig ubogacenie dla
catego Kosciofa. Rozne sposoby, w jakie stowo Boze jest gloszone, rozumiane i przezywane w kazdym nowym
ttumaczeniu, ubogacajg samo Pismo swiete, poniewaz wediug znanego wyrazenia Grzegorza Wielkiego wzrasta
ono wraz z czytelnikiem[46], otrzymujgc na przestrzeni wiekdw nowe akcenty i nowe brzmienia. Wigczenie Biblii
i Ewangelii do réznych kultur sprawia, ze Kosciét coraz czesciej jawi sie jako «sponsa ornata monilibus suis» (/z
61, 10) [oblubienica strojna w swe klejnoty]. | jednoczesnie zaswiadcza, ze Biblia musi by¢ stale przektadana na
jezyk i mentalnos¢ kazdej kultury i kazdego pokolenia, takze na globalng zsekularyzowana kulture naszych
czasow[47].



92

Stusznie przypomniano, ze mozliwe jest wskazanie analogii miedzy ttumaczeniem, jako aktem otwartoSci
jezykowej, a innymi formami goscinnosci[48]. Z tego powodu ttumaczenie nie jest praca, ktéra dotyczy jedynie
jezyka, lecz odpowiada w istocie szerszej decyzji etycznej, ktora wigze sie z catg wizjg zycia. Bez ttumaczenia
rézne wspolnoty jezykowe nie bylyby w stanie porozumie¢ sie ze soba; zamknelibysmy jedni przed drugimi
bramy historii i zaprzeczyliby$my mozliwosci budowania kultury spotkania[49]. Bez ttumaczenia bowiem, nie
udziela sie goscinnosci, a wrecz przeciwnie, umacniajg sie praktyki wrogosci. Tlumacz jest budowniczym
mostéw. llez pochopnych sadéw, ile potepien i konfliktdw wynika z tego, ze nie znamy jezyka innych i nie
przyktadamy sie, z wytrwata nadziejg, do tej niekonczacej sie préby mitosci, jakg jest ttumaczenie!

Takze Hieronim musiat przeciwstawic¢ sie dominujgcej mysli swoich czaséw. Podczas gdy u zarania Cesarstwa
Rzymskiego znajomosc¢ jezyka greckiego byta stosunkowo powszechna, w jego czasach byta juz ona
rzadkoscig. On jednak stat sie jednym z najlepszych znawcow jezyka greckiego i chrzescijanskiej literatury
greckiej, a podjat jeszcze bardziej zmudng, samotng podréz, kiedy poswiecit sie studium jezyka hebrajskiego.
Jesli, jak zostato napisane, ,granice mego jezyka wskazujg granice mego swiata”[50], to mozemy powiedzie¢, ze
wielojezycznosci $w. Hieronima zawdzieczamy bardziej powszechne rozumienie chrzescijanstwa, a
jednoczes$nie bardziej spdjne z jego zrodiami.

Wraz z obchodami kolejnego stulecia Smierci $w. Hieronima, nasze spojrzenie zwraca sie ku niezwyktej
zywotnosci misyjnej wyrazonej przez ttumaczenie stowa Bozego na ponad trzy tysigce jezykow. Wielu
misjonarzom zawdzieczamy cenne dzieto, polegajgce na publikowaniu gramatyk, stownikéw i innych narzedzi
jezykowych, ktére daja podstawy ludzkiej komunikacji i sg no$nikiem ,misyjnego marzenia o dotarciu do
wszystkich”[51]. Nalezy doceni¢ catg te prace i w nig zainwestowac, przyczyniajgc sie do przezwyciezenia
granic niekomunikatywnosci i braku spotkania. Jest jeszcze wiele do zrobienia. Jak juz powiedziano, nie ma
zrozumienia bez ttumaczenia[52]: nie zrozumieliby$my ani siebie samych, ani tez innych.

Hieronim a Stolica Piotrowa

Hieronim miat zawsze szczegdlny stosunek do Rzymu: Rzym byt duchowym portem, do ktérego nieustannie
powracat; w Rzymie uformowat sie jako humanista i uksztattowat jako chrzescijanin; jest homo romanus. Ta wiez
odzwierciedla sie w bardzo szczegdlny sposéb, w jezyku tego Miasta, tacinie, ktérej byt mistrzem i mitosnikiem,
ale przede wszystkim jest zwigzana z Kosciotem Rzymskim, a w szczegdlnosci ze Stolicg Piotrowa. Tradycja
ikonograficzna, w sposob anachroniczny przedstawia go w purpurze kardynalskiej, aby wskazac jego
przynaleznos¢ do prezbiterium Rzymu u boku papieza Damazego. To wlasnie w Rzymie rozpoczeta sie rewizja
ttumaczenia przygotowanego przez Hieronima. | nawet kiedy zazdros¢ i niezrozumienie zmusity go do
opuszczenia miasta, zawsze pozostawatl mocno zwigzany ze Stolicg Piotrowa.

Dla Hieronima Kosciot Rzymski jest zyzng gleba, na ktérej ziarno Chrystusa przynosi obfite owoce[53]. W
burzliwych czasach, w ktoérych niepodzielng tunike Kosciota czesto rozdzieraty podziaty miedzy chrzescijanami,
Hieronim spoglgdat na Stolice Piotrowg jako na pewny punkt odniesienia: ,Ja postepujac tylko za Chrystusem,
tacze sie w komunii ze Stolicg Piotra. Wiem, ze na tej Opoce zbudowany jest Koscidt”. W petni sporéw z
arianami napisat do Damazego: ,Ktokolwiek nie gromadzi z Tobg, rozprasza, kto nie nalezy do Chrystusa,
nalezy do Antychrysta’[54]. Dlatego tez moze rowniez powiedziec¢: ,Z tym trzymam, kto jednoczy sie ze stolicg
Piotra’[55].

Hieronim czesto angazowat sie w ostre spory z powodu wiary. Jego umitowanie prawdy i jego zarliwa obrona
Chrystusa by¢ moze doprowadzity go do przesady w stownej gwattownosci w jego listach i pismach. Byt on
jednak nastawiony pokojowo: ,Chce pokoju i nie tylko chce, lecz o niego prosze, ale o pokdj Chrystusowy, pokoj
prawdziwy, pokoj bez nieprzyjazni, pokdj, w ktérym by nie byto ukrytej wojny, pokéj ktory by nie ujarzmiat ludzi
jako przeciwnikow, lecz taczyt jako przyjaciot’[56].

Nasz swiat potrzebuje bardziej niz kiedykolwiek lekarstwa, jakim jest mitosierdzie i jednosé. Pozwdlcie, ze
powtorze raz jeszcze: dawajmy Swiadectwo braterskiej komunii, ktére stanie sie pociggajace i oswiecajgce[57].
,P0 tym wszyscy poznajg, zescie uczniami moimi, jesli bedziecie sie wzajemnie mitowali” (J 13, 35). O to
wiasnie Jezus prosit Ojca w przejmujgcej modlitwie: ,aby wszyscy stanowili jedno [...] w nas [...], aby $wiat



93
uwierzyt’ (J 17, 21).

Umitowac to, co mitowat Hieronim

Na zakonczenie tego listu chciatbym jeszcze raz skierowaé apel do wszystkich. Wsréd wielu pochwat
sktadanych $w. Hieronimowi przez potomnych jest i ta, ze nie byt on uwazany tylko za jednego z najwiekszych
mitosnikéw owej ,biblioteki”, ktdrg karmi sie przez caty czas chrzescijanstwo, poczynajac od skarbu Pisma
Swietego. Mozna do niego odniesc¢ to, co on sam napisat o Nepocjanie: ,Przez ciggte czytanie i dlugotrwate
rozmyslanie uczynit serce swe biblioteka Chrystusowg”[58]. Hieronim nie szczedzit wysitkéw, aby wzbogacic
swojg biblioteke, w ktorej zawsze widziat laboratorium niezbedne dla zrozumienia wiary i zycia duchowego.
Takze i w tym jest godnym podziwu przyktadem dla wspotczesnosci. On jednak poszedt dalej. Dla niego studia
nie ograniczaty sie do lat mtodzienczych jego formaciji; byty statym zaangazowaniem, priorytetem kazdego dnia
jego zycia. Krotko méwigc, mozemy powiedzieé, ze przyswoit on catg biblioteke i stat sie szafarzem wiedzy dla
wielu innych. Postumian, ktory w IV wieku podrézowat po Wschodzie, aby odkry¢ ruchy monastyczne, byt
naocznym swiadkiem stylu zycia Hieronima, z ktérym przebywat kilka miesiecy, i tak go opisat: ,Pozostaje
zawsze zajety lekturg, caly pograzony w ksigzkach. Nie spoczywa ani za dnia, ani w nocy; wcigz albo co$ czyta
albo pisze”[59].

W zwigzku z tym, czesto mysle o doswiadczeniu, jakie moze mie¢ dzis mtody cziowiek, wchodzac do ksiegarni
w swoim miescie lub na strone internetowg i szukajgc tam ksigzek religijnych. Jest to dziat, ktory, jesli istnieje, w
wiekszosci przypadkow jest nie tylko marginalny, ale brakuje w nim znaczacych dziet. Patrzac na te pétki, albo
na te strony w sieci, trudno mtodemu cziowiekowi zrozumie¢, ze poszukiwania religijine moga by¢ ekscytujaca
przygoda, ktéra tgczy mysl i serce; ze pragnienie Boga rozpalato wielkie umysty na przestrzeni wiekéw az do
dnia dzisiejszego; ze dojrzewanie zycia duchowego udzielato sie teologom i filozofom, artystom i poetom,
historykom i naukowcom. Jednym z dzisiejszych probleméw, nie tylko religijnych, jest analfabetyzm: brakuje
nam umiejetnosci hermeneutycznych, ktére uczynityby nas wiarygodnymi ttumaczami naszej wtasnej tradycji
kulturowej. W szczegodlnosci chce rzuci¢ wyzwanie ludziom mtodym: wyjdzcie na poszukiwanie waszego
dziedzictwa. Chrzescijanstwo czyni was spadkobiercami niezrownanego dziedzictwa kulturowego, ktére musicie
obja¢ w posiadanie. Badzcie pasjonatami tej historii, ktéra jest waszg. Osmielcie sie spojrzec na tego
niespokojnego miodzienca Hieronima, ktory, jak postac z przypowiesci Jezusa, sprzedat wszystko, co posiadat,
aby naby¢ ,drogocenng perte” (Mt 13, 46).

Istotnie, Hieronim jest ,Bibliotekg Chrystusa”, niewyczerpang biblioteka, ktora szesnascie wiekow pdzniej nadal
nas uczy, co oznacza mito$¢ Chrystusa, mitos¢, ktora jest nierozerwalnie zwigzana ze spotkaniem z Jego
stowem. Z tego powodu obecna rocznica stanowi wezwanie do umitowania tego, co mitowat Hieronim, do
ponownego odkrycia jego pism i do tego, by dac¢ sie poruszy¢ wptywem duchowosci, ktdrg mozna opisac w jej
najistotniejszym rdzeniu jako niespokojne i petne pasiji pragnienie petniejszego poznania Boga Objawienia.
Jakze nie stuchaé¢ w naszych czasach tego, do czego Hieronim nieustannie namawiat swoich wspotczesnych:
.Pismo Boze czesto czytaj; a raczej swietej lektury nigdy z rgk swych nie wypuszczaj’[60]?

Jasniejacym przykfadem jest Dziewica Maryja, przywotywana przez Hieronima, zwtaszcza w jej dziewiczym
macierzynstwie, ale takze w Jej postawie rozmodlonej czytelniczki Pisma swietego. Maryja rozwazata w swoim
sercu (por. £k2, 19.51), ,poniewaz jako swieta czytata Pismo Swiete i znata prorokéw, porownywata to, co Jej
powiedziat aniot Gabriel, z tym, co przepowiedzieli prorocy [...]. Widziata nowonarodzonego swego Syna, swego
jedynego Syna, spoczywajgcego i ptaczacego w ztébku, ale Tym, ktérego prawdziwie widziata, byt Syn Bozy.
To, co widziata, poréwnywata z tym, co czytata i styszata”’[61]. Powierzmy sie Jej, ktéra lepiej niz ktokolwiek inny
moze nas nauczy¢ jak czyta¢, rozwazac¢, modli¢ sie i kontemplowaé Boga niestrudzenie uobecniajgcego sie w
naszym zyciu.

Rzym, u sw. Jana na Lateranie, dnia 30 wrzesnia 2020, we wspomnienie sw. Hieronima, w 6smym roku mego
Pontyfikatu.

FRANCISZEK



94

[1] .Boze, Ty dates swietemu Hieronimowi zywe i glebokie umitowanie Pisma swietego, spraw, aby Twdgj lud
obficie karmit sie Twoim stowem i znajdowat w nim zrodto zycia”, Kolekta Mszy sw., wspomnienie Sw.
Hieronima: Mszat rzymski, Poznan 1986.

[2] List 22, 30: CSEL 54, 190.
[3] AAS 12 (1920), 385-423.

[4] Por. Audiencje Generalne z 7 i 14 listopada 2007: L'Osservatore Romano, wyd. polskie, n. 1 (299)/2008, ss.
50-52.

[5] Synod Biskupow, Oredzie do Ludu Bozego Xl Zwyczajnego Zgromadzenia Ogoélnego Synodu Biskupow (4
pazdziernika 2008): L'Osservatore Romano, wyd. polskie, n. 1 (309)/2009, s. 24 nn.

[6] Por. AAS 102 (2010) 681-787.
[7] Chronicum 374: PL 27, 697-698.
[8] List 125, 12: CSEL 56, 131.

[9] Por. List 122, 3: CSEL 56, 63.

[10] Por. Homilia w Domu Sw. Marty (10 grudnia 2015). Anegdota jest cytowana w A. LOUF, Sotto la guida dello
Spirito,Magnano (BIl) 1990, 154-155.

[11] Por. List 125, 12: CSEL 56, 131.
[12] Por. VD, 89: AAS 102 (2010), 761-762.

[13] Por. List 125, 9.15.19: CSEL 56, 128.133-134.139; Sw. Hieronim, Zywoty Mnichéw, przekt. B. Degorski,
Krakow-Tyniec 1995, s. 190.

[14] Vita Malchi monchi captivi 7, 3: PL 23, 59-60; Opere storiche e agiografiche, a cura di B. Degorski, Opere di
Girolamo XV, Roma 2014, 196-199.

[15] Pref. Esther 2: PL 28, 1505.

[16] Por. List 108, 26: CSEL 55, 344-345.

[17] List 52, 8: CSEL 54, 428-429; por. VD, 60; AAS 102 (2010), 739.
[18] Pref. Paralipomenon LXX, 1.10-15: SCh 592, 340.

[19] Pref. in Pentateuchum: PL 28, 184.

[20] List 80, 3: CSEL 55, 105.



95

[21] Messaggio in occasione della XXIV solenne Seduta pubblica delle Pontificie Accademie (4 grudnia 2019):
L'Osservatore Romano, 6 grudnia 2019, s. 8.

[22] VD, 30: AAS 102 (2010), 709.

[23] List 125, 15.2: CSEL 56, 133.120.
[24] List 3, 6: CSEL 54, 18.

[25] Pref. Josue, 1, 9-12: SCh 592, 316.

[26] Homilia in Psalmum 95: PL 26, 1181; por. Orygenes — Hieronim, Homilie o Ksiedze Psalmow, przekt. S.
Kalinkowski, Krakéw 2004, s. 155.

[27] Por. Vita S. Pauli primi eremitae, 16, 2: PL 23, 28; Opere storiche e agiografiche, dz. cyt., s. 111.

[28] Por. In Isaiam Prol.: PL 24, 17; Sw. Hieronim, Komentarz do Ksiegi Izajasza. Prolog, CCL 73, Turnholti
1963, s. 1:lgnoratio Scripturarum, ignoratio Christi est, ttum. wedtug: Liturgia Godzin t. 4 (dalej: LG), Poznan
1988, s. 1226.

[29] Por. Sobdér Wat. Il, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum, 14.

[30] Por. tamze.

[31] Por. tamze, 7.

[32] Por. Sw. Hieronim, List 53, 5: CSEL 54, 451: Le lettere, red. S. Cola, I, Roma 1997, 54.
[33] Por. Sobdér Wat. II: Konst. dogm. Dei Verbum, 12.

[34] Sobor Wat. I, Konst. dogm. Dei Verbum, 24.

[35] Por. tamze, 25.

[36] Por. tamze, 21.

[37] Nr 56; por. In Psalmum 147: CCL 78, 337-338; S. Girolamo, 59 Omelie sui Salmi (119-149), red. Capone,
Opere di Girolamo IX/2, Roma 2018, 171.

[38] Por. List apost. w formie Motu proprio Aperuit illis (30 wrzesnia 2019).

[39] Por. Adhort. apost. Evangelii gaudium, 152.175: AAS 105 (2013), 1083-1084.1093.
[40] Por. List 52, 3: CSEL 54, 417.

[41] Por. VD, 72: AAS 102 (2010), 746-747.

[42] Sw. Jan Pawet II, List do artystow (4 kwietnia 1999), 5: AAS 91 (1999), 1159-116.

[43] Por. Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum, 1506.



96
[44] 25 kwietnia 1979, AAS LXXI (1979), 557-559.

[45] Adhort. apost. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46] Hom. in Ezech. |, 7: PL 76, 843D.

[47] Por. Adhort. apost. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48] Por. P. Ricoeur, O ttumaczeniu, Gdansk 2008.

[49] Por. Adhort. apost. Evangelii gaudium, 24: AAS 105 (2013), 1029-1030.

[50] L. Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, 5.6, Warszawa 1970, przekt. B. Wolniewicz.
[51] Adhort. apost. Evangelii gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.

[52] Por. G. Steiner, Po wiezy Babel: problemy jezyka i przektadu, przekt. O. i W. Kubinscy, Warszawa 2018.
[63] Por. List 15, 1; CESL 54, 63.

[64] List 15, 2: CESL 54, 62-64.

[55] List 16, 2; CESL 54, 69.

[56] List 82, 2; CSEL 55, 109.

[57] Por. Adhort. apost. Evangelii gaudium, 99: AAS 105 (2013), 1061.

[58] List 60, 10: CESL 54, 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus |, 9, 5: SCh 510, 136-138; Sulpicjusz Sewer, Pisma o $w. Marcinie z Tours.
Zywot, Listy, Dialogi, Krakéw 1995, s. 119.

[60] List 52, 7: CESL 54, 426.
[61] Homilia de nativitate Domini IV: PL Suppl. 2, 191.

[01133-PL.01] [Testo originale: ltaliano]

Traduzione in lingua araba

Juldé Vlosss
Jdzw Wigbp IJolol Wrouusuw



97

D 13855 I pisaess Iduwbuws guins J93I6 1JE>Suw 01900

cuagiS i 9@ Guadll &S5 sl )Yl o8 138 LiygiSall alll dals) Uiy L> Lo i waiall LUSUI Lo
dipasi pgad aic Lie Y del,d 2liao [1Jone &,85 9 beyoulll lgoasiws (il ollsl L Az .allacly alx,
Jio a> £549 . zumall 8 ,uS)l ainog w5199 sy 6y dnaluall disiall 5,53 (3 caniSl b S
owiall USU iy Qoo  $asio plleg Suiog pzing JSo Y &l sgd ilwlys L9 £9,9 sae | gl
389 .axuuall diill e gl Glol Caie p2lgoy Juaxio @81a09 (wriall LUSII Loguail (38> 2)liv 529
el Lo i diniwg il a2 ool alizg aillae (8 Dus (o9, 1o aisS ) a9loYl e 23159 ks

oially oLl opall Cis o3 W 6,uS &adl ol g0

Lol L)l dSanill dclazdl (8 (o) cay S dwo, Yl ail> Luaig® Leil 420 ple (o Jobi/ ainw 30 5
Qs 9B . wadall LLSIl L8 ade9 Lails aic axy Jb sl Ol ] i (e300 oMol 6,180 (0 ol
Sl el 13d (8 .375 ple LSl pouall U9 Loy, « oy gy wlaos 029 (L) 5 «Jid lad GL> oladl sill
o cliw loxie" 0Ll plol J3 ailSs Sib agrsi L9 a9 dugs daxly il S pwl> Joxs dais Ol
@18)l 5 [2]" (s ) (Cicero) g minitd @b el 1035 el 1B Guiiall oSU . ame il el (il
owiall GBS lawl go &)lially sl &SIl Loguail elavy Jla> 0,20 dio Lol 28 Juaigud ol
&8l oVl adgi) 1> @929 «dygmi-Y dis dylall (9 oy il

Bl Jox (SJ aile> JS g2y - ainlSls umall dolS 59:0 amas Sl 0,18 361 e &axll ells ala>
oS pwl> 20> 4295 Al S D OIS .25lig pieS 95l dac SN o ldg «pgall I L1 gl
515 il Gao sVl Spiamnll cadl (9 1iSD9 " wadall LS a2 a5y alll dals) losls Slo tailo

dcloally all a0l 403 Juw (9 «ad)lzo i slely log) (3 Bl (il dinilly apluiv 3 aiwly ) Loloidl
S|

il 858l S JoVI seanll duS (5 6,uSUl Claasid] Gu 8)laz ISy Gunigu® Gunadll J55 il lig
a0 sl 6,58 (9 OIS .o,y §idl o Gaii> D lgd G159 il eLY (@il Suaell (gl e
ousussnt Syl 29 . uidnel go daiS dlwl,o a9 «usiio el Lilly lbeST oo Luirds)
a0 5 lils 4500 13 Czumall GlgaVl alas 99 oM o Lwoslanls « oVl Guaaya9 o5l W
)l Sl 3 eV plalall LS o 3219 GuSIl Gusi92069 i mely Lol

giall s Sl duwlio (9 lojll o 0,8 S aaline 99,1 9 diaziu 9,5k ol U po SNl S
Spiritus "ladd |l 291" Glgizs dsle dg:l Wl e ol LuiSya LW Lu)S «aildg) & e dun 3l
o9 [3]" swasall LLSUl 2 i 5 SV aleall” ail e allell Led aoid (1920 Jobi/ waisw Paraclitus (15
pddeill (5 awgyd o clliio i S dllacly dipasiis e Susludl GuiSian LW a8 16,3V &gVl

o0 ouly a9 Lugaall 5531 ol Loyl Ui 391 caildg) 6 puine duwslud| dyginll s SIS (oY [4] ol
owaiall QUSY &SIl o o BMasl Lol cdgll 9 andleig adlu) dadl x>

ALV Goagien) §ise aolll dumocall o raw 28Liog 5T S dillio 8150 s 0l (S isall lig
i Luolud GuiSyiy LW L alud Verbum Domini"all dals™ _Jow I 3L,V 209 ([5lall dalS) dvaazall



98
o cw Jg) oo

o> Vs - Grily Lol o slog )l &gl uedl Gl e duasidl oy Gl> uaigwd gudll ad
duyi 29 - eodl Lidslw 9l Lile,S dslnio (9 (Ligilis Luvlalls (2923l Ll d=8lgll (9w (9 345 dia
il eloidl (9 il L (9 dudgazall su U sl s S xludl 9,0l (399 dmamo dlile 9 o
awol il az9 e @ilog )l 6,i8)l 0i® 8 .364 9 358 diw o acVl ple 9 Wb Loy, 8 led OlS
e8g)l W 6 aeVl ale sxlwl gl 1 e lgws (il caSuwNSIl aiwsMI ogaill i Y 6,8

Liladl 8 poull v pobluoll i diae I ailogl (Jl W | gl dl>, (8 & i caiwlys oo clgl 2y
dasac 4 ad i 13D . uosmlil puadl] B Al &8 il Al 6,30 e 1850 J9Y i Bye5 Jid
171" osS5kall d89>" (sl as, 2o S it Sl> 6o I > WS I 4;39|)

o3 289 a3l 8> Sl o Ajar ez dASIB el L8 JsiYl )89 aslasl o (374 ole g
Ol Lo HLo w3901 21 o Wby dy sl o5 asbgll Usl «juadall QUSIl ole) duwl)ya) 6,mS a>luo lgwd
[8]"aallg 6511" 8oVl lwauwsy il louoVlg 63,03l &y el axlll a8 20 ) 1gad (aals,

gl d3920)l oW Glso g9 :levleo Bacl Liles aSuudl 5lly elall Luoigud L

@8,00 J| woaigm® Josi (>9l 2lgls als il oy ily Joldl JMS o (lged alll go lallly dasaxlly
aadly «all joa> 8,09 S=i ehmuall L9 [9]eson] &odl J)olg 0 u 39329 0394 ,uST e9 Jl9 caseio
ol omaign® Jlw .Joxis alsi oo alS> 5831 ol 391 aall 13® (5 dasJl aijeig @ oluwdl adle
139 139 13 cidaci () b oS0 e i JS a=y Lilasi o) " g gy L "o 2 13" 18 guy
110,31 80 Lgata Sl (o> Jlllas _ilacl” - "$9B Lo” - "a>ly oo ass”

o> dsiailawall (5 033 o . uid9l iVl 3y e B puy cu> aSlail (8 sl 650 puaigud 1
) asliodl o S el ©leJso do il 0ag> LS9 iwlyy Jolog (silWI Gussrie il cu> 379 dia
o9 381 diw disall b 3 wsdl il gaxall 29 Ay (UusulvgV doWl LSy pwlxsl cliac) dus\WI

el (8 Bosing (995 alezg oinl sl J)lall Blall &l awbull LS odliacy addis gh (o lgiall 01D
o "60dl 851" s " aleill JI awic ld, decl ciS ai .olje dac caaluwiwly (uldl Gl el cis»
11" 3,301 leall" cabed | e lulyal 0id

dle>9 b2l alaw 538 Ul Gujlols LWI (8 o dwdi 2099 gy Jl Luaigud sle 382 diw (9
o9y 5 uidVl ali e 1 >0, )l aedl Jog ol € oo Jolgio blis 8l> id unig ud I .a) ly,d Goles
Laiizl9 Y99 Vauwylo Jio a1y ddbinil bl (9 olelll olilog )l olblaiw VI cluill jas, acs Jinag
13D 9 .[>9, 3109 laleog Dauso oI5 . pusall QS aadl dwlyally selall mig dclo> Lisl oiSgiuwsl
aac Jolgg )l agell o )31 2>l Loyl layyg (Je bW diyludl digWl ola> il de>lias o6 ool
e dabl,gll caalsall a>199 6ae oMawlya 109 (uriall QUSU wil>g iy uilrydl cllas) p> siaS
SUSUl d=y59 29 aasdl plal e gl da85ko Selinay 29is lils oS o8 (asllog cuns, Gl

- waioll

Lay9 sl azgg Loy 6)5lke le unigu® 219 .gujlols LW 6lg, satally daiSoll 6 iall 03 cagisl
Sl e - uas I ole gy ol Ll guasedl QUSI o lwlysg @901 6,3l dholgs (8 ey iloll bl



99

aioxS 99 «il8g _i> 386 diw dio «mlouuld (9 Linzy ol o)lisl (9 ail> (5 dwidall oSVl dndi el
JB U " ales s il sl 6180 o il ) Al aaall GISall il ax) cw 99 2B
o8l d8laiwl 9 ao,S Sebold dwaiall SVl JI ogsly 19ilS Gull 2l JldiwY oSbol 19 cluillg
[12]a>9,)1 6Ll Loy @3lail] Lo G ga> 13829 oM Fb oSlol ualy &80 o)V el JI

1 oo asclaxdl slxl 4> &ig o3y all 4299 s Gunigu® 129 «waiall LI I cleoYl 3
JiaJl (2gio (@il olelaz Luiwss by boST (8 OIS Ual Job oS cBrodl go Liney ol 9 aue, cels
> ol o Lol pgmiil o9 iy Gwbil dtiuid "o, ole" Juall uizy sl ascloxdl agld I Ll eVl
saiey @3ls)l L9 .ol agile> wslwl Igales Ol e oy Laall (8 elazuw "ol Gu Jilol loisS
smally golsd alsil 2o diis lewif@ "SIl s (99 319 ) U8 wx” Linell Gl a9 u®
il Loyl O imy9 [13]"linging)l o, e V9 cdallanll Llg )l oo ¥V daasdl" ol _eolly dclsolly cunually
JS9 da>l Loz e i 3280 Y9 (20 gaanll Joss > Jaidll Jae dabo (8 89 [-] el oLl ] Gow”
[14]" 2ol 92 o i

WLy all I Joosl duugg é>9 )l Ll 6 Ly Js sl & le o aiwly> (5 uaiond sz o)
I eoad il sacluall (5 (84 apuiSUl dclazdl pazy 331 azai 515 Lol @SS aiinid) cai dslel Layi
ol @) otV al e dde Jol o iyl aglll S @olsy eluill 0339 sVl pudsill (99 «ujlols LU
aslll 3 uoljoll sLisly 8e13 e 8,28l gl ains [15]"uaziall wlilg] (3" s> giSgiwsl Lgiiuls Yo
[16]cdsll s 9 aliny gauy p) o s 989 csloYl

ol v ioilumtions aiyno Luaigu® 4 S5 Lo 13D e JSU d139,0 Lol Dl 35T 189 cawaxl) & aidles

ol Dl b o MSUI S 5o 91 laas 0eSs of Japl Y . Guasall QUSUl $el,8 (o eSS @I dnlS oS
loseMi; ol Jlgl 8ale . (aspll HLmVl) gl pllss Gisac & ,00 8 ,mi9 (Badll 5L mwl) dwiiall Baasll pgas
w8 > il o9 @859 Y o 2 i sl W IS oo - 39iadl pMSIL )l s wmil] Llael gl o lalsUL,
71603V gl8] LS 2z aY laad

aolS 600 dauis L ;S0 Doling Blil aile> oD ST 420 diw (S 689 > o) cur (S Uuiaigud Lle
el a2l oo B! calaST pyaall 2goll doz i ol sl Llel Jasl e ST 189 (uagall LSl dwl o)
SUl dawlya) Gagliuno LS S cJga il Undor Jilug Swobially sl lawl Jiud camis cudoll (99 .aloYl
Jobis «loglazio wuii9 guus9 (919 &, lio 6,05 0B wililse 9 gaxs Sl ceddl Jasdl &I . uiall

aaiel ciS bo (9 > il 2ol e Slizo Ul [L.] V] oSl dwhy) doll _isay bad g3l a)" :diidliog
sMall (5 ool lails wlb (03925 U ,2; olS &Y (WA .[18]"aio 138Tio ST o) b L8 Il &9 a9, i
oS Lyl a0l o 0l 095 [19]"ed S Ll 2901 Ludis" dwaiall Losaill ainzi 2l J21 oo
o9 Basiy Ol 2 ) 83l)l 03D Jdes" Ul o cuilrngl Jio il Jlxe 9 a9l cadldall Las,
[20]"azel=)l ¢ lwl )l

W apoisud] 29,0 23905 D -aclaxll @013 99 aclaxll L5 J9iuo 2g> @il Lo Guaiond duwlys U ok
093 aY (doas pai a8 ,mall Lu> GISo" lls 0eSs i cdalisall auiSUl 39Lal o luiwsally liojly (Layl
i>9,)| &Sl 03D Sulwl [21]" JolSioy L sui> (5 i ols 320, Y ol I 53839 oleill ¢o Lissi 49,20
all i J21 09 all wsis 2y le Guadall QLSUL LS " :ba>g ohis ol liSay ¥ sl (uadall QLS g
blos (8 S "oz > B ol LSy calll i go Jasd >l aS il 030 8 . wadll 293l o >0



100

8185 5Lo L35, [0 S oMl JUS o (uoigud e all dalS lgiss il 6,311 aib> 6,5
138 o8 angas el ol 2,1 bo" 1 puaitng ) S LS " ploo 1195 o asles Saw 3 3200 V" il (eiisio dw
o [23]"6 53 s 5B 3Ll Jololy sl plaxs o 3aell cgzly DB Ul s o laS D hasol LT
diw 109, g Jio Slasl led Ga> 6,uS ollsi uac (9 a il Guaig ud® 2l (allell oo dalluall a9l el
Laac i1 a9 w555 410

wlo Uz al lgd Sebs .aeall oladl e lelds il wils xlaslly puleidl 5 ailidlio abilu, (5 W Y

a9 daz il L9 alac 028 il L9 dled Linzs Ll LoVl 8 doliill Loyl 3359 . 5009 gL adbolge
lgicl,d pgio wllny cuilly wLLS agdl Sag: 91 ped] Sy il clBroW Uyl cliac gg9 "adlno dngs” ail lc
[25]aio V1 JS (39 capolzo eliall cliac oo (b s Y d39 6,k

Jolil 5 BLad .aclazxdl go 91 03>9 «Luadall LUSIl go ddaall sel,all (9 ails> o 6,3V Cloiull _iad
5,0 ehyisll oo 29 aalSUl > 6,lall lo> (9 ax) cy L9 W3 S oS .aills JMS oo g3 doas 99
a8 Ulay o bogs29 1039209 pamall 3Muo 509 dobally culall ald 8 oz oo 9 bgsko" ail
126]" p9s JS msall Mgy ald 99 .o

aiwasuw pge) daS glico

>l o 10808 dil> s sios ow 2o Ol $19,)l o (maig® Ludll duasin Lol lagd pgail
{(10.8.3 J9:2.2 169 1.1,) cosbaall gamsall (> s S0 JS 0o L5l go call 3l sllao S5
i293 300 6lginll 03D .gomy ol Sl pgall o Asall 21 o badd 530> dwbias plidVl (5,31 @b 09

e v JS J99 Vol 1) paiall 23gaill (D duxe 601 Guoigu® (uwaill Lgodd Ll ayaxidl azg e
elalell Gy Sally el (3 3l Jasll ails LuySs e sMeally a3l L9 Gines il @it > bl
S gabo JS o 22l leg oue Y alll o e Auiwdo <ils 5] baid Liv> axdlo @,zall Ol 19,850 i
G:ao)' ;"JLQTJOJS

<8 5US Ugaleo W U5 489 1w nd il 6,8 wlogw) A3 > il Al (S rasdl 3D g pi
ol 6l JoVI Gl déug; . opalito cuaio 9 ologw )l gloil plhi ol likay a9 pgiloguy o2l awl
Ay ool o LS (39 oYl e Iz lw 9l ST bl gboliall (3 Ussio (osuall ai xuwcni9 by
Coiaid 1> 93,Lgul) 3,580l daxill 33w ozl 130 L8 .cuball I 03z 0lue9 (000 4y ol Liadl oaw x>
aiSo e Ll o ju)ls )00 (3 uaispwd jou (Sl Giall oSl LS eall axis 9 Wogaxall
ol e gl dngo 5 Kagio «olbglazally olalxall blxo a9 uasall JUSUl dox 55 e Lixio
2990l 13D 9 650 0o LiST 0,900 S _,95 el Glall ugiis ,3T Jling .apliS9 o ,Sa,

o9 @lel 3 0lall 0)00 logy B S e 020 B 92 BLIS &gl (9 oMel uysSiall piglaall ax
99 @,V 590Vl 49, o) doza> aiSo leg whn> julad delad 5> abngi L 315 wa>19 s
il Suaall Jasll - b pmall (9 ddiJl Gusss 0x9 (L USIl LS Olidio olise Luyl> 0,900 camis gl
S OIS loxie 8> Lgmawl O oSy dlilon 6,50 (Juaiomd B> 6 s _g=9 mgis ol o (@Sloll LS
€ oo Lo bl 0eSy oY i oS (il daasll oo iy ells Joiy Ol g L9 @l "o cu awl"S



101
wadall S dixo

9 duiSL daLuwall alll d0lSU Syl aizo cliv Wy (@ (&>l Guoi9 pud® uyadll 69,0 8uoall douul]
pgadlei olgize G9aiuy — dxpall _JoVI ddxl (9 logw Y9 - duwiSUl _ol=e gaa> OIS . Juadall LS
A (9 259 _woslwliy dingio JiST diylay s J=9 a8 Guoigud il ol . gwiiall LSl o @>Luo

oLV

Lol & el 20> sy 0l 2iag pwisall SIS smilly gl S dasmll 550 o9 uball caias]
oV aie e 3] als pe all 29 9 golodl gilb e puiaall QUSIl (9 5,5V 355 289 Lusig ud
o eonll uasall QUSU awds uySo Y ogd M 9 i ds) 88 go &)lio i el dl aslally duwlall

Je> oY amnll @920 I 0398, 4V lnas Luisall QUSU duds Lw,S— 89,20 0@ LaS - Uy ooV Jlazl
[28]pamol) Jg> 0@ dwiriall Lis]l

Jlach Jam (3 S9=sall 039 _Jow )l 2l 12a9 Saus V9 Je> UV 10ad uyni Y1 iy a5l Guaio ud Lialey
lgsis Jio ¥l Olxiuo sgiss [29]pumall iy disi> 1Y dlS puaill agall oo i Y @Y Sluly Juw I
24 :21-16 4 o) 1) ojun 2 i) wolially eluVly Lwse I B sV ploall goun o8 o g9 113D e

duwiall eVl (9 (550, JSoin 6)imin QIS Juul Jlacl i 9 (ulery ulay &)l ellis (47-45 .27

i wi e aall 2g=ll Sue, Vi Gy blS lagd «alzoll puuall call (il 6,00 pgd oS Y leigay .aayadll

oo ST daao 6218 030 b S0l gomy asis (9 wleoull i cubi Ll olwlidYl (o 6uS degano

amoll 98 Sl Sl io bolas pgas ol UiSay (pyad)] 2g2ll "cluaii” coio 9 bad ail led Az w3
ol puleill (5« puadll 2gell aord; sl plew Yl BLiST 85lel 6,90 LD (09 .aiold9 aigo 9 @i sl
olié dliay aylesianly aiel,8 69,09 0,959 olie Bliwsly asedMWI clwhl [ isy & lindl Jac 99
[30](11-8 10 9, :11-1 .3 ;) (e

ol elwVI HLe e (dedring 6 o 60y Lz «uaiall CUSU ol luy S5 dus Juaig pud GuS

1 48 _uw 2 3 Vo :29 .23 :9 .20 :14 .5 | .1,) 4,909 d=daio dalS ool Ll @l Iyl SWI aiwl pgiod
wliogoll g9 (L) lael 8 .all Juw (9 8adiall p3l3l 6,58 o, yusill 49,0 (49 12¢) 11 .3 o
Lol ales (uaignd Llas 23g; 4l adlzilly §ladly wuslSYI plol cuial Ol Jouw I psdsr Li>9
soudl aulsil) | guixig g Jio Led] Lk 15] Jiadl Sy asLUS 3 &)l dnglll ogd (Sou -0, L9 Luldy
6 U9 cludVl e Jaxd cauell ol ) W g i Y diaxll 65lgid 23005 08 Luaigpud . JwoVl
oo S+ 0 J&) nad o Lol Jr pulill slio)] 2 Y sl pall Gelais I3 gually oMUl gl
a>9,)l adlo JS uaiod adiiwl al>|

waiall LSl dwl)>

NS, lizo Joolgiy sill calll plol dclall Usi .aclally dpie Guadall LUSU 6xidl Guoigpmd Jwad)l o
U3 2o oy >oall Al ll 2l waidl alss duis)l L8 geliag ouill dclb il ([31],B8e; claw¥l L,
LVl ells uSe ol Lgi] 99,20 98 Lo |l Josd 350 amd (26 16 :5 .1 ) "wlanl dclo” oo

WolS’ aauts L ;S5 calll dalS) [agizo yol "losl5" Lumig pnd Guyadll Juisi ol Wiy _sasuidl sl Yl Jleall

lo agd 93 -(14 1 aylo 2120 6 aubo 1.1,) gl @lSsall duwiiall "assdoll" (OIS lagd Cladl 9 aig>Y S50
all &30 lgio S35 ol oSy Y9 (19 13 o 1) dleall o lgwas all dolS o35 «oygagloll oalaall ass



102

099525 el LI s (11 .29) elail JB oS o8l e Guadall QUSUl olxaw pagd bils ¢Say Y (oYl
A . plS>L Eleng "lgie" Guuaidl G935 (o «uadall LS 9ay— adlS &S89 aniis loal ¢l i - "scl,all"
VIS e p3lall aoo)l )l pumnll 2lids Gy sl pliaall _sl) cwS 3ol J3au ol 596l o
u“d>‘USJ“S~J|ul-Q‘ U3 gog (2117 4 o) 1) . JD30)l dosill 9 2iSed (10-1 5 8, .1,) il 289

€ pgY Ui oV e Gud (12 29 Lol 1) seball Ll )0l e agil (agilasy Guwlaall Guzpoll
o2 ooy el Sisy ol Leulall o ligly ciayaall adlail wladly i med] ablaily (uidall QLS del) aDso
Jdiole a2l 499,20 ué dazuly wiS @l o laS (wiaall LS

oS Lo izo pgd @iy Y 0 @035 9 s giyg " wlaidl" dage law (519, ol 3] auell dolug
Ablaa) gouy o)l alu)l il s Lulaid] 6,90 (D Ud B)lasiwl oSar il 6j0all aios 65900

Jlw Blizs ais e [ 0e8, ol 195 «(8-7 53) ai,e (5 cheil jaw oo 6,88 Lay ol sl ol
[32](31-30 8 Juwy) "Sa>T Lotin g o 0l 3 (J @S 1 uasdl Lo "S5 Lo pgdi JB" 1 uuld

aadi e 3L 4V ol gsun w15y IS (35 8 Juwy) puuld o s, & slouw Lkinyo 98 Guoig d
[33]wasall LUSU § 50109 & del,a) do;WI adlailly Al dbolugll 2gio  JSuing Wgsumo § 9.0
dadl an,iVl ol Laxlg Jganaio olbglazall §dl Judxilly calll aalS L el Ll o lell 9 delas]l
lgoastiany < Sll 000 3 830t il il icagioll gxljoll guozg Lsusil] 3ol &m0 | dLoYL,

4 (Somall puiiall QUSU 2o agd 53 azoill daS>9 ali (uaiowd

cwadall GUSIL O 151 Layl poyl duiS 9 dodVl dle (9 08 Luaigud® Luadll blid L >3gadl Ayl 13
29,0l i aall yo02ll Jing [34]" Luaiall cedMI ple 29, Jio" .Dei Verbum "alll dals" dagell lialss oS o®
owaidall QUSU s umaill Josll dcgi ClelaS acy ol s 9l 08 [35]amxmuall dgisl duw,loal

9 waiall QLS duwl)ya) (seulJl 2gz0ll J..p oLl 138 pass dnlsIl o bwlyal oJuMqubAu ol 3S8all o0
23Sy (waiall GUSY oo il 2LV 3g209 10 Suino9l elM wisall LSl duwyae puadll 39 (log)
638l L2us ol oo wedW &ls J5 Lyl o809 (log) (9 poibishueV ag2o Jio) duuiS)l bl duwly ST,all
iSJ 9 ol Logaill i S elow pumaid] 9 5elaS LMl (aias ol p wia puaiall LSl aulsid
Yl pgl 5955 o) @Y cazadl o Gollsy 91 Guisall QESI ie 09uSUl JBbx il iyl oW
il u>..¢LL,,J|¢=,,1;L-.-J| uaf.ug EueSJIUJI &@.;_9.0“ aim;gu c,wam >L)J-| Ll é asl;oyb ROIE asﬂau "Aipp.u

.[36]ou>3 gl>,)_9 gab b «poy s 'y |JLN dio 2,59 uu.\.o.oJI LS aaay ol [l

Jio alll dolS a1l pgai™ :Verbum Domini "l aals™ _Jouw J1 3LVl (9 (bl dllb Loy S350 ol i 39
SVl adonll (9 uaioud Lunsill Joiy [...] .cmuSall sazly 5l LB e aumel) el jgiaxl
awodl > 08 Yl ol adic by dwiaall iSUl Das oz 1all dalS olxsg Ly 38Y] ol 03sds ol 2y
209 (53 6 95) a0 lgy iy HluwYl ol dw> 1oIST o) Ol 1od; loaicy .andes (® dwairiall wiSJl Ol Aaicl G
cwaiall QLS dalS (B> bod 4039 el aw Ol agich Ul [liw,58Y1] Suw o ololS)l 030 agd Sy &l
371"l pules Ladg

—(6 6 ¢ .1y) 6Lgill L5 Lslls o LaS- [Dge awmsis ey 3>1 Y cdxuuall oWlell (o xa2dl (5 «awly
[38]"all dalS x> ooy o il Wl &l camdl 13g) 4> 9,1 Leiod USu9 ledla> ISy )l dalS 03¥sl ey oY



103
waiadl QLS dgdUI daz il of (Llslgsll)

peaidll 22l do> i LB (uoigp® Bl (il i uslly aslisyl asll dwly> (5 [40]"&SLadl Il &ya5 I>1"
lol,a, ol pgiSay Y dslog )l dobl o)l giumo OIS cedoll s i .aipll a2l JI adoVl aj el &2l o
2> 289 pill xgell lawl bl dsbod! a2l cusS 2zl 2ol Hlawl .aiboll a2l Y alS uadall LS
W o)l (9 Sl (S @dsedl dclaxll ginel (il (b jio Cumund] & 1) duinend| dsasd] 9 LS
ol pgizl; uidall QLS Alols @ pg) S5 a) sl a2l cpabbll eljal duuily (oS >Maall 8
oo aclily ( unig ) Jiaall Sg2, ailiodl a2l oo BMnily (alolSIl Lue9 a2l wlozill Lasy laad &izg
olsally LUl de>1r0 Loy (9 Guoigud 2y .gwiall QUSUI JSJ 63,22 Ao 59 2o lsold gl 0z
il a2l o 8 isko puadll 2gall LIS ga> da2 5 e T S alie S @b a8 bl LWI o i
Olgiw 13D alac Jaiwl 289

a2l dnall aitiis ) a9LoYl iy pelly ailodl doll @b 20 Guaigmd pasiwl 1id daz il Jac Jlasy
Laill ga> 289 .(Hexapla) Jugily,9Y duwlul dsuill logw Y9 6,80iall dzo2lll o195Vl (o slaiwlg .aigM|
a2l olwY &LVl w9 JINT Il dslell d2ll oo le5> cawol il cobbell (5 Jolsil o wsledl
5559 ol Ud 8Ll FuWl io Gae> (6 Uac fsll colsd sVl dall Jlosy dsadl 095 o el
oo JSI Bliine Gl yeall e eauol (JoVI adlll oy e usig ud oz i culs ol az . aged VI a2l
ol [41]glasiwl 255 Ll 91 asilidl do il sl (blelgall) duamil] Ld (409 « sl weidly clalsll
1iSD5 . uaiomd oz Ll guaiall LSl olxao (9 5Sais Laig Las of lawsll jsasll (3 Lol
w858 sl (Jeli . p) "oligaVl ulbl"y (UsslS o) "els,hall Jid LUS" oo legi Gwiaall LLSII" auol
G0 o )l eiwl daiws dpsddl a2l Li>9 (oeially LYl wlb i [42]" ol ,alls dslail ais
Ssilly Jlal o [oiS W 195, (pursall LS Guos e

azo Insuper pouw,ally "bllgall" dox i ol auo gis s goxo 59l ded Jlaz ¥ il daaxll oig Blcl
209 .[43]aol=)l oYl tacglly dwlyall 81K lgiosd [l 135809 (09,8 6.0 Lg) duniSIl pladiwY o a5 opc
o V9 iy LSl e oo ud Sy oS kol wlell dadl oo Judiill gis s gaze Jolxy o) «cll3
gazall ell (o ayedi) &bl (uoluwdl Gulss LI Gupadll SUT . Juiansall (8 633> alolS do i gyylise
ol g laiwl U39 LS duniSIl 8 Leolasiwl a>Lls "blaloall" dox 5 de>le JbSiwl (W ikl
9V aslall s Gy ol o [44]" Guaall QUSUI iS™ ow ] sl S Wl pudss Logy LI
1979 ple "62221 Lilklgall" 6lowoll

deSlio dluw9 da> il

03B oy W @9laily axll (9 Lwisall LUSIl cios dadlis dlac 9 (03D ain> i (umiond a
uadll 28501 cuny (oM i dcla> Jidi boaic” (@8le)l 5 .o Jlu,Vl duiSIl Jas) lails B3gos adasl
iy Juniomd® daa> i ol LS 1 5lll Jasdl o goi Ly JWLY ([45]" 00Vl Jis il Jus Yl 6,2, Leidlas
S30,)l Blsineg lgil, (aioz i topol IS (2oine: wilowy ek (il (LSS LigWI uasll alasg dsll
8Ll BUS Duaic gl 5 uguailly

aalsall §ball o LglaSTy dwuiSl slie] D a8l JS 9 duln ¥l SVl pudll Gl yuoig wd doz i lialss
go soir" &Y cduidi udiall QUS| Lisi $aa> dazi JS o il pgiy alll dalS Lgd Sl il



104

JSl us sl @bl Jlach go lae B)liel e daz il pu alis 40l] pSaall o @il (g2 LS5
SN Ly dag e gdle)l 8 LB Ji Jaas aslll, Wais Uae doz il cawd el lig) [48]adLiall oo 5,51
g0 gz, Jolos ol aalixall apslll olelaal Saw o dai 093, lgloST, 8Ll &9 029 o i
25 Y o 5 o [49]elall @l ol aslSel SS9 azl Lz 429 (9 Aol Ulsid (Bleims oz
olis oleluwg &bl o 459 60giall oSSVl o oS ow> il 6@ axiall .clazll Sluwlas 525 J «ddluo

a5logJl dssbololl 429 3 asliodl aBlaill ils opac 9 Bl JSal Lo)les o Ll puaiomd e ols
alodl &2ll el Jiadl Al Lunig ud auwol 289 i3 809 130 Lol W3 oIS 0 mac (8 oS s dsslis
393> LB i) 3935" 1d Lapusll aslll dwlys le UST boaie Lol a8 > (5 &b w6 ey drxuuoll
ST (gd drnpmsall pgd 8 unignd uadll s olall sasil Gginie bl Jois ol WSy il [50]"olle
1®,5ka0 go layls 5iST e80)l Juai (99 «ddoais

Sy sl sl e IVl Jasdl dige> I Uil sy unig s uwadll 8e) dgiall 5,5l JlaisYl go
a 1901 s3I psill Jasll pg) i el 9 inall p® 0,948 .a2) YT & oo iST ] Al dalS doz 5
oo Ay (D9 Guindl Gy Joloill Suawl 5325 il 5,3V deelll Sl9sVly uolsally oxill LS aclgall g i
o9 pPluid (a9 Sasinss oIy Jazll 138 JS e ol sp9,all g [51]"zeaxdl | Il a2l gl ol 1
09 aPl 330, Y (b LS S Jac liolol JIj Lo .claw¥l (9 Linally Juoloidl le 6,1l pac 392> j9l
oY Y9 sl pgss o) 1liS9 [52]dn> i

Lle T ld laiwl adl 3o oI5 sl L 9,0l 2lisall g8 :log, dizany fols TV umig ) Gl olS

il I iyl a8 sl (S (log . dbols)l Joly " log," o8 Lome GoSu Ol o9 cslusYl Do
daylw &yl (ool i 0390 . wlar Lo,y Ga3YLY oy Sy e JS U Jas)ly Lghiiies lgale
<99 -lels LWIle> 9 Log) 9 LisigSdl sl I ailowsl I 6,Las\U el V1 JlsyIs)1 al, dgilsV
lasls b digrall 63180 e agall comws sl > o> losie _i>9 .daz il de>l0 Gunisud | L,
ol S Ged Uols)l Uag o

e pac 5 .[53]6,99 s gumall Sl Jaxs led cawaidl So,Vl (@ b,y duniS «uaigpmd I dwll

Lle al plely . quylay S 2o S olel auuoll 5ue o1 ol ¥ sl BI" 16268V G jall il le (b,
ot 2o 2oz Yo" tuwilols LW JI S comaonVl go MR pins (9 "duuiS)] iy 6,500l 038
el S 2o 3l o S layl 388, ol aiSol Wi .[54]"J5 VI zumall go g8 auuall g0 095 Y (409

[55]" elsl oo 5

2mall 6 Suaziall acldsg diaxll a> 0308 layy Glal cus 6500 olelss (9 Blo uaiowd OIS b e
Y oyl Ul oMl 2" oMl aig99 Jible 248 2> go9 . asllSy abiluy S Lnsll caill (3 @l ol I

Y LMy elag Ll 090 b sl pMadl unsall oMo il S > oo Juwsil Ji 1aad ad o)l
[56]1adlnall L8 La>g, sl oMl Js oozl ey sl pMawdl Y calsly (9 oozl Lasy



105

o 83l Jasil 15,31 830 58T ol U lomawl .aS,idls da>,Jl elos I o 89 sl o SisT Walle 2l
13 ) "siwols oS5l lagax wlll e las, pSiag; vl 51" .[57]6 09 ali> lislgs auaid a3Vl &s il
A7 02) "ol (080 [.] Ld [..] Tazlg pema>ls l9igSuB" 1dasac 6Mo 5 LY (o goumy dlw b 13d (35
(21

2w e

a9 nd sl lo e

cmaifp® il G| ag29 sl LSl puaall oo ezl 3T el a0l ol 391 bl 03® plis 9

Jr cawisall LiSJI S oo lesy (JaV e dpunll Lio wiss il "auSall” §lie placl 3> laad Ly ol
S0 als Jo> Saiumall Joldly d992)1 seLall" \puilusiows o€ dudi o8 aiS Lo ale o o ¢ Say

ollly olandl agdd aie ie Y Do Lails Lgd S Ll caisiSo clie ag2 ST puaiod j33 o) [58]"gamsal
i) oloiw e dwlyl juaiss ¥ ca) duilly U3 oo aoil w®39 . poll W cuze Jlis 138 (5 o® .ax>9,I
Aols @iSo Leginl @il 385 ol liSoy GLasl . al> Ul o por IS S @slsly ails pliall (D Js coluidly
ol e Sl Sl I Il pdll G 58Uy sl puiliagis: 08 GuiS) 8 psall (S0 2ol
als O™ JWI g2l e aang el dniny aze &S0 289 «uaig wd 8L> wolwl Jle ple 3dLi OIS dSwill
[59]"lo Gaio Lol i o1 Doy ) Y9 Dl quaiomn ¥ Sl 99 coelall 9

(2990 J52 5l o @iSo 3 boxic podl liv lgr Jov 0l oS Ll dpmall (S DS JS31 oxall 13d 9

ad Gl Jo Liold Laid 5oS, Y Yl plags (9 028 15] ausd a3l ainall LSl pusd 8 ey (Lo
el 58Sy Ol Sy S agis ol DLl le ey oYl olxao 9l 1998l axis e il LS
1Sy ool > w9, e dadac Usae all I Gidas)l gl Sy clilly SSall 1505 wl3> 6 p0l2o Ll
ol podl JSlise 2] elalelly ou3)5ally sheidly culially dawMally ousio®WI 5 &>9,1 skl i
8300 (o> 5ing Cmie GoSil WD il oWl wlelasUl L$ Lasi Jid apl (B (il LS laad
Al pSile> a3 aSiLi e el lsallail 1ol JSuin ol Gass (Blbol o a)l lgauss a:dladl] Ll
els 3 ol e 198525 a8l 9 sVl Gl g lgels ogSlias ol oy tade o V3l wlid @)

(46 .16 _jio) "ainad 08J8) " (s it ellov Lo JS cgoun Jio (9 2 Wl Jio gl silly il puaiond o Lal

ol daxo izo bo (0,8 e diw azy binles <l bo cdaily @iSe " puuall aiSo” uaigud® olS daaxl 8
a>l bo vz W 6905 ® La) @l aggiall Sl 0 ] lig) .ainlS go clalll oo Junais ¥ do

SV B,29> 9 ghung oSy il dil>9 )l il bimasl s oly aLbS 10> oo iS5 9 unig ud
ale &5 lo | 03d Lol (5 (i Y S >l alY @520l o aj0) 29109 (38 o gl <o
[60]S" Jwadall LS 1] Ylay i Y s ciasgdV il DS 31" 1 uolen Laiwl, Guaigud

Gl LgsS) Lyl U9 Joill @Y1 LgisS) @ols yunignd Led] Jgiul Ll c@loludl Jiall [ elyiell o
8,29 cawiall LIl S99 duwyad wlS gV (51 .19 2.9 1) ledd 9 a0 cilob . dwarsall LS dlaoll
B35>9 Lol gl OIS sl 32z 39deall @9 [...] bVl @y Gis bog bz IMall 4y 135w bo &8 kig elw)I
Loy @,)lis @olS (@ ol cils Log calll ol 98 (=3ian a> ol wils sl S wgiall el (9 3 a; (=30
oLy LLaig Jolisg L cas 13T 2519 sl o Jiadl lales o lgiSoy Y o) Lawisl JSod [61]"cmamwg @b
13l wmiy ol 09 k> L9 Liols dués ez, sl «alll

00 «unidmd Cwadll 0 L8 Jebl/ peiuw 30 ooy (LI L8 izgs Luiall a5l S oy, L9 Llaci



106
st 9
[01133-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[B0498-XX.01]

lail> sigi el (Gwidall QLSIL DS Boi (DI Gunig md Gwiidl cxio oo b oy o)l " [1]
cilog Il Guladll S  uaigpmd Suadll Gulad L8 dclozdl 6o Msbxl) Ugio lgd aid cduwgadll inlS,
2002 o Sslal Wl dsylall

190 54 dus W duwis! S LS degazo :30 22 Luaig ud i)l il [2]

.Epistula (in seguito Ep.) 22,30: CSEL 54, 190

AAS 12 (1920), 385-423 / .423-385 .(1920) 12 _Jouw JI s ,SII Jlaci [3]

:591-586 :lll. 2 (2007). 553-556 « ales :2007 J9YI ¢y wadss 14 9 7 dolell dlylanll .1, [4]

.Cfr Udienze Generali 7 € 14 novembre 2007: Insegnamenti, 111, 2 (2007), 553-556; 586-591

24) 6 pise dalil dyolell dolell oozl o dl cuzis _JI adae VIl sy 28l Gwdgisw [5]
(2008 J9VI ¢y pixi/ 51 giST



107

Sinodo dei Vescovi, Messaggio al Popolo di Dio della XII assemblea generale ordinaria (24
.(ottobre 2008

.Cfr AAS 102 (2010) 681-787 / .787-681 .(2010) 102 _Jouw JI o I Jlacl .1, [6]

.Chronicum 374: PL 27, 697-698 / .698-697 27 duwwsJl LY duuI &lsJgall :374 duaziidl 6 ! [T]

Ep. 125, 12: CSEL 56, | .131 56 dsis Ml duuasisSI LIS dcgazo 12 125 (uaig ud Juyasll il [8]
131

Cfr Ibid. 122, 3: CSEL 56, 63 | .63 .56 dsi Ml deuisUl & LS degazo 3 (122 g2l Luss .1, [9]

b sl 2901 oo dLis sl «B9) 1 8 &S] 935 05 .2015 J9VI (gilST jamus 10 pluadl Lol .1, [10]
.155-154 1990 gililo (0> 545 i

Cfr Meditazione mattutina, 10 dicembre 2015. L’aneddoto € riportato in A. Louf, Softto la guida
.dello Spirito, Qigaion, Magnano (BIl) 1990, 154-155



108

Cfr Ep. 125, 12: /131 .56 dusI deaiSIl &L USI] degazo 112 125 Luaig ud Luwadll dllu, .1, [11]
.CSEL 56, 131

=761 ((2010) 102 _Joww JI s SH Jaci 89 Sl dals” o Jous JI >lis )Vl pine wsbadl GuiSyiy 1y [12]
762

.Cfr VD, 89; AAS 102 (2010), 761-762

139 .134-133 .128 .56 M/ duwisSI! LS dcgazo 119 .15 .9 125 Luaig ud sl il [13]

Cfr Ep. 125, 9. 15. 19: CSEL 56, 128. 133-134. 139

6 wadly syl Jlac ¥l 60-59 23 duisl bV aigdl clalgall :3 7 uwVl DI Sugslo 6L> [14]
2014 Loy b33l diaall yuini > et Guo 3] alzall S Juai9 ud Jlach « Saw s o dlic sl
199-196

Vita Malchi monachi captivi 7,3: PL 23, 59-60; Opere storiche e agiografiche, a cura di B.
.Degoérski, Opere di Girolamo XV, Citta Nuova, Roma 2014, 196-199

Pref. Esther 2: PL 28, 1505 / 1505 .28 dusiSl eb,V duigMl &léfgall 2 yuisw] jsuw 9 doréio [15]

345-344 55 M dsisSI LS dcgazo 26 108 Luaigud Guasl] il .1, [16]



109
.Cfr Ep. 108, 26: CSEL 55, 344-345

wdludl iy 1) 429-428 54 dui Wl duwisI! S LS degazo 18 52 Luaig ud Luwaill dlw, .1, [17]
739 .(2010) 102 Jouw JI oaur SI Jlacl 160 (I dals jisc

.Ep. 52,8: CSEL 54, 428-429; cfr VD, 60: AAS 102 (2010), 739

340 592 dexpuo_slao :15-10 A (dsisesad] daz,ill) _ilile JoYI U5V i _JI dorio [18]

.Pref. Paralipomenon LXX, 1.10-15: SCh 592, 340

.Praef. in Pentateuchum: PL 28,184 | .184 .28 duuwiSJI ebY duis I oleJgall :ol_)_gil/_)Lo'.wiq.Q. doaso [19]

.Ep. 80, 3: CSEL 55, 105 / .105 .55 aww M duuisSI LSl dcgaxo 13 80 Luaig ud Luwrdll dlu, [20]

IOV 0505 ounny> 4 cdgorll] o> S oy pindls dsl Il o] dsuld] duwlio S abac¥l el dlus, [21]
82019 U9Vl 09ilS/ psamus 6 «_ilog JI Sl,a)l 12019

Messagagio in occasione della XXIV solenne Seduta pubblica delle Pontificie Accademie, 4
.dicembre 2019: L’Osservatore Romano, 6 dicembre 2019, p. 8



110

709 ((2010) 102 _Jouwws JI oawr S Jlaci 30 (ol dalS ine Gwoludl SuiS,aiy [22]

.VD, 30: AAS 102 (2010), 709

120 .133 56 dus M duwist! LSl dcgazo 2 15 125 Luaigud uwrdll il [23]

.Ep. 125, 15. 2: CSEL 56, 133. 120

.Ep. 3,6: CSEL 54, 18 / .18 54 dux Ml duusiSIl LISl degazo 16 3 Luaig ud _uwasll dlw, [24]

Cfr Pref. Giosué, 1, 9-12: SCh 592, / .316 592 dxuuo jolas :12-9 1 gouin jow JI doaso .|, [25]
316

1) uoliall U8 dlac 59 . umiomd .|, 1181 26 duwiSIl ebY duis Ml e laJgall :95 400 i0ll S dlac [26]
357 2018 Loy, «6x,339! d@iyaall w15 «JoVRuwlil Alzall (9 Luaigud Jlacl . ie)S 1 dlic (115

Omelia sul Salmo 95: PL 26, 1181; Cfr S. Girolamo, 59 Omelie sui Salmi (1-115), a cura di A.
.Capone, Opere di Girolamo IX/1, Citta Nuova, Roma 2018, 357

6 paadll9 dsiy )l Jlac VI 128 23 duwniSIl 2LV dusMI olalgall :2 16 JoVI cluwldl Lulss Juwadll 6b> 1, [27]



111

.Cfr Vita S. Pauli primi eremitae, 16,2: PL 23, 28; Opere storiche e agiografiche, cit., 111

(4-1) clois] jomw e Gudoi o unignd 17 24 dusiSIl ebY aigMl claloall 1elbeis] 4éuw _J| doréo |, [28]
53-52 2013 o9,y a3l digaall s Hls (JoVI /oLl alzall (S (wiaig ud Jlach giljylo.y dlic

Cfr In Isaiam Prol.: PL 24, 17; S. Girolamo, Commento a Isaia (1-4), a cura di R. Maisano, Opere
.di Girolamo IV/1, Citta Nuova, Roma 2013, 52-53

A4 calll dals IVl 2ol S swilic jeiw> (Wl LilSsla)l gazall .1, [29]

.Cfr Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Dei Verbum, 14

7 & all usi 1 [31]

alic « Jluw JI 1451 54 dugll dpnisIl SLUSII degazo 5 53 Luaigud Juadll Wl (uoigwd .1, [32]
54 1997 Loy, b33l dvsall s Hl> Al Vg . w

Cfr S. Girolamo, Ep. 53,5: CSEL 54, 451; Le lettere, a cura di S. Cola, I, Citta Nuova, Roma
1997, 54



112

.Cfr Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Dei Verbum, 12/ .12 call dals . _sWI _s8sla)l gazoll .1, [33]

24 (g>0ll Lusi [34]

25 &> 0l Luss .|, [35]

21 .g>all Guss |, [36]

59 . unioud 338-337 .78 dswY dxxumio laldo |y 1147 L0050l 1) 56 .08, iVl 2,9 «uusaasi 9 [37]
635330 digaoll in 1> (il ] Alzxall S Luaigud Jlach «_se:lS 1 dlie (149-119) Lsoliall 9 dlac
1712018 Log,

N. 56; cfr In Psalmum 147: CCL 78, 337-338; S. Girolamo, 59 Omelie sui Salmi (119-149), a cura
.di A. Capone, Opere di Girolamo 1X/2, Citta Nuova, Roma 2018, 171

2019 Jobi/ jaisw 30 «agild3] 7id cdyosly 6el,y JSuiis (S dyorly sy « i ,d [38]



113

1093 .1084-1083 .(2013) 105 _Jouw I ouu ,SI Jlacl 175 152  JeziVl 2,9 i d |, [39]

.Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 152.175: AAS 105 (2013), 1083-1084.1093

Cfr. Ep. 52, 3: CSEL | 417 54 auuUl duwiSIl S LS degazo 13 52 Luaigud uaill dllw, .1, [40]
54,417

TA7-746 (2010) 102 _Jow Il o I Jlaci 72 1 dals iine Guolud| GuiSyis .1 [41]

.Cfr VD, 72: AAS 102 (2010), 746-747

~1159 .(1999) 91 _Jow JI _ouwr S Jlach 5 (1999 &/ Syl 4) cwiliadl I dllary W udgs Ui, [42]
1160

.S. Giovanni Paolo Il, Lettera agli artisti (4 aprile 1999), 5: AAS 91 (1999), 1159-1160

1506 aSdoi Sl 6ausdl yolro s jinnioSw - uxia jiv> -1 [43]

.Cfr Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum, 1506

559-557 (1979) 71 _Jow JI a5 Jlaci :1979 &bl ol 25 [44]



114
.aprile 1979: AAS LXXI (1979), 557-559 25

1068 .(2013) 105 _Jouw JI s ,SI Jlaci 116 iVl 29 uwansi 1 [45]

.Esort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068

Hom. in Ezech. |, 7: PL 76, 843D / .> 843 .76 duwwsSJ! ebV dusMI olsloall .7 A JUSi> 9 dlac [46]

1068 ((2013) 105 _Jouw I _oaw I Jlacl 116« JuziVl 2,9 «upaass ) |, [47]

.Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068

.2004 u.u..uLg g)_)LJ_Lg_).AhJJb sW_}JJIL,_C ‘JSS‘.U .J_g.: .|) [48]

.Cfr P. Ricceur, Sur la traduction, Bayard, Paris 2004

11030-1029 .(2013) 105 _Jouw I _oau,SI lach 24 . JeziVl 2,9 i b 1, [49]

.Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 24: AAS 105 (2013), 1029-1030



115

6.5 (dbudd-diilnio da> 5 o mimisxiy9 2u939) [50]

.L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 5.6

1033 (2013) 105 _Jow Il o, SI Jlaci 31 izl 2,8 o uasaass,d .1, [51]

.Esort. ap. Evangelii gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033

1975 & y0i08 > pimS] dmol> s 1> cdaz ils dslll cilo> .l a2 Gisliw 26> .1, [52]

Cfr G. Steiner, After Babel. Aspects of Language and Translation, Oxford University Press, New
.York 1975

Cfr Ep. 15, 1: CSEL 54, | .63 54 4l dsuisl LS degazo 1 15 Luuaigud Gupaill b .1, [53]
63

.Ibid. 15, 2: CSEL 54, 62-64 / .64-62 .54 dus/ dwuiSII LIS dcgazxo 2 (15 g2 0l Lusi [54]

Ibid. 16, 2: CSEL 54, 69 | .69 54 dugMI duuwisl LSl dcgazo 2 16 g o)l Luis [55]



116
.Ibid. 82, 2: CSEL 55, 109 /.109 .55 dus W/ duwwiSII o LISIl degazo 12 82 g2 a0l Lusi [56]

1061 .(2013) 105 _Jow I o ,SI Jlaci 199 . feziVl 2,8 o uasaass,9 .1, [57]

.Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 99: AAS 105 (2013), 1061

Ep. 60, 10: CSEL 54, /| .561 54 Ml duwis! & LS degazo 110 60 Luaig ud _uwisll dlw, [58]
561

Sulpicius Severus, Dialogus 1, 9, 5: SCh 510, 136-138 [59]

.Ep. 52, 7: CSEL 54, 426 | .426 54 dugWI duwisIl LUl degaxo 7 52 Luaig ud Luaill dlus, [60]

191 .2 awwsl ebY ausMl olalsa) §2xlo 14 o Jl oMo 9 dlac [61]

.Homilia de nativitate Domini \V: PLSuppl. 2, 191



