2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0345
Giovedi 18.06.2020

Conferenza Stampa di presentazione del Documento dal titolo “In cammino per la cura della casa
comune — A cinque anni dalla Laudato si’ ", elaborato dal Tavolo Interdicasteriale della Santa
Sede sull’ecologia integrale

Intervento di S.E. Mons. Paul Richard Gallagher

Intervento di S.E. Mons. Fernando Vérgez Alzaga, L.C.

Intervento di S.E. Mons. Angelo Vincenzo Zani

Intervento del Rev.do Mons. Bruno Marie Duffé

Intervento del Signor Aloysius John

Intervento del Signor Tomas Insua

Alle ore 11.30 di questa mattina, nell’Aula Giovanni Paolo Il della Sala Stampa della Santa Sede, ha avuto luogo
una Conferenza Stampa di presentazione del Documento dal titolo “In cammino per la cura della casa comune —
A cinque anni dalla Laudato si’ ”, elaborato dal Tavolo Interdicasteriale della Santa Sede sull’ecologia integrale.

Sono intervenuti: S.E. Mons. Paul Richard Gallagher, Segretario per i Rapporti con gli Stati della Segretaria di
Stato; S.E. Mons. Fernando Vérgez Alzaga, L.C., Segretario Generale del Governatorato dello Stato della Citta
del Vaticano; S.E. Mons. Angelo Vincenzo Zani, Segretario della Congregazione per 'Educazione Cattolica
(degli Istituti di Studi); il Rev.do Mons. Bruno Marie Duffé, Segretario del Dicastero per il Servizio dello Sviluppo
Umano Integrale; il Signor Aloysius John, Segretario Generale di Caritas Internationalis; e il Signor Tomas
Insua, Co-fondatore e Direttore Esecutivo del Global Catholic Climate Movement.

Ne riportiamo di seguito gli interventi:

Intervento di S.E. Mons. Paul Richard Gallagher




Care Eccellenze, Signore e Signori,

Eun piacere per me essere qui con voi per la presentazione del testo «In cammino per la cura della casa
comune. A cinque anni dalla Laudato si’», elaborato dal Tavolo interdicasteriale della Santa Sede sull’ecologia
integrale, che ha cominciato questo lavoro nel 2018, quando ricevette I'approvazione del Santo Padre, al quale
ho avuto il privilegio di consegnare la prima pubblicazione ieri pomeriggio.

Puo essere interessante ripercorrere brevemente la genesi di questo testo, il cui principale obiettivo, € bene
sottolinearlo, non € quello di duplicare la Laudato si’ attraverso riflessioni etiche valoriali che sono ben sviluppate
nella stessa Enciclica. Le finalita del testo sono infatti diverse e molteplici:

- rilanciare la ricchezza dei contenuti di un’Enciclica che, sebbene abbia compiuto da poco cinque anni, € ancora
molto attuale, come messo ancora piu in luce dalla situazione mondiale determinata dalla pandemia da Covid-
19;

- offrire un orientamento sulla lettura dell’Enciclica, promuovendone elementi operativi che scaturiscono dalle
riflessioni contenute in essa e minimizzandone i rischi di fraintendimento;

- favorire la collaborazione tra i Dicasteri della Curia Romana e le Istituzioni cattoliche impegnati nella diffusione
e nell’attuazione della Laudato si’, valorizzandone le numerose sinergie.

Il libro che avete davanti € infatti frutto di un lavoro collegiale di numerose entita che operano all'interno della
Santa Sede e della Chiesa cattolica a cui va il nostro ringraziamento. Il Tavolo interdicasteriale della Santa Sede
sull’ecologia integrale ha visto la collaborazione di molte realta, oltre a quelle che sono rappresentate in questa
Conferenza Stampa. Posso citare ad esempio la Congregazione per la Dottrina sulla Fede, il Dicastero per il
Laici, la Famiglia e la Vita, il Dicastero per la Comunicazione, i Pontifici Consigli per la Promozione dell’'Unita dei
Cristiani, per il Dialogo interreligioso, per la Cultura, per la Promozione della Nuova Evangelizzazione, le
Pontificie Accademie delle Scienze e delle Scienze Sociali, il Sinodo dei Vescovi, numerose Conferenza
Episcopali, rappresentate spesso dalle loro Riunioni Internazionali, come il SECAM per I'Africa, la FABC per
I'Asia, la FCBCO per I'Oceania, il CELAM per I'’America Latina, la CCEE e la COMECE per I'Europa, le Unioni
Internazionali delle e dei Superiori Generali, alcune reti di Organizzazioni non governative come la CIDSE.

Oltre alla partecipazione delle suddette istituzioni, si € voluto poi coinvolgere anche le Nunziature Apostoliche,
alle quali sono state chieste indicazioni sulle buone prassi e sui modelli operativi per I'attuazione della Laudato
si’ che sono stati realizzati nei loro Paesi di pertinenza da realta locali collegate con la Chiesa cattolica.

Solo questo lungo elenco evidenzia I'intenso lavoro che ha portato alla redazione di un testo che ha visto il
susseguirsi di numerose bozze ed € diventato sempre piu ricco di contenuti, mantenendo perd una dimensione
semplice, sintetica e orientata all’azione, e restando ancorato all’approccio sul quale & focalizzata I'Enciclica:
quello dell’ecologia integrale.

Al riguardo, si & cercato di offrire al lettore risposte a un quesito che compare nella conclusione del testo: «e noi
che cosa dobbiamo fare?», uniformandosi all'impostazione della Laudato si’ nel prendere in considerazione una
vasta gamma di situazioni che vanno dalla quotidianita del’economia domestica alle implicazioni per la comunita
internazionale.

A proposito di quest’ultimo aspetto e ad ulteriore testimonianza di questo impegno, sono lieto di informarvi della
prossima adesione della Santa Sede al’Emendamento di Kigali al Protocollo di Montreal sulle sostanze che
impoveriscono lo strato di ozono, strumento finalizzato a contrastare sia il problema del cosiddetto “buco
dell'ozono”, sia il fenomeno dei cambiamenti climatici. Strumento che va nella direzione auspicata dal Santo
Padre, quando afferma nella Laudato si’, al n. 112, che «la liberta umana & capace di limitare la tecnica, di
orientarla, e di metterla al servizio di un altro tipo di progresso, piu sano, pil umano, piu sociale e piu integrale».



Care Eccellenze, Signore e Signori,

La pandemia da Covid-19 ci sollecita ulteriormente a rendere la crisi socioeconomica, ecologica ed etica che
stiamo vivendo come momento propizio di stimolo alla conversione e a decisioni concrete e improcrastinabili,
come messo ben in evidenza nel testo che avete di fronte.

Per fare cid, abbiamo bisogno di una proposta operativa, che nel caso in oggetto & rappresentata dall’ecologia
integrale. Come indicato nel testo, essa richiede una «visione integrale della vita per elaborare al meglio
politiche, indicatori, processi di ricerca e di investimento, criteri di valutazione, evitando concezioni fuorvianti di
sviluppo e di crescita» (pag. 9); una «visione lungimirante, che deve concretizzarsi nei luoghi e negli spazi in cui
si coltivano e si trasmettono I'educazione e la cultura, si crea consapevolezza, si forma alla responsabilita
politica, scientifica ed economica, e, in generale, si procede ad azioni responsabili» (pag. 11).

Cio rappresenta una sfida impegnativa, ma anche un’occasione quanto mai attuale per «disegnare e costruire
insieme un futuro che ci veda uniti nel custodire la vita che ci € stata donata e coltivare il creato che ci € stato
affidato da Dio perché lo facessimo fruttificare senza escludere o scartare alcuno dei nostri fratelli e sorelle»
(pag. 16). Si tratta di un compito complesso e pregno di insidie dettate dalla difficolta del far prevalere gli
interessi comuni su quelli particolari, di riconoscere che «il tutto € superiore alla parte» (Evangelii gaudium, n.
237). Si tratta di un compito che richiama ad un «dialogo onesto e coerente sul bene comune, capace di
valorizzare il multilateralismo e la cooperazione tra gli Stati e inteso ad evitare i pericoli di strumentalizzazioni
politico-economiche» (pag. 219). Cooperazione multilaterale che, &€ bene ripeterlo, &€ necessaria ma non
sufficiente per dare una risposta adeguata, integrale e inclusiva, alla grande e stimolante sfida che la nostra
epoca ha davanti a sé e deve essere affrontata con urgenza.

L’auspicio & che questo testo possa essere un effettivo contributo alla formulazione di questa risposta.
Grazie!
[00782-1T.01] [Testo originale: Italiano]

Intervento di S.E. Mons. Fernando Vérgez Alzaga

“La terra ¢ ferita, serve una conversione ecologica”. Questa frase &€ molto piu che un richiamo a cambiare le
cose e ad agire per tutelare e salvaguardare il creato. E il punto di partenza e di approdo dell’Enciclica di Papa
Francesco Laudato si’, di cui stiamo celebrando i cinque anni dalla sua promulgazione. Nell’ Enciclica il
Pontefice collega la salvaguardia dell’ambiente alla giustizia verso i poveri e alla necessita di una inversione di
marcia per un’economia che cerca solamente il profitto. Non vi &€ possibilita di uscita dall’attuale situazione in cui
versa il creato se I'umanita non prende coscienza della necessita di cambiare stili di vita. Ma anche del modo di
produrre e di consumare. E cronaca quotidiana il bisogno di un cambiamento radicale nei comportamenti umani,
affinché la casa comune sia sempre piu rispettata e tutelata. Anche 'emergenza sanitaria per il Covid-19
richiede una “conversione ecologica”, un maggior ricorso alla solidarieta e alla fraternita che eviti di riversare sul
creato le scelte egoistiche non solo dei singoli, ma di intere entita statali.

Efuori dubbio che, come scrive Papa Francesco nell’Enciclica, la sfida ambientale & indissolubile da quella
educativa. La persona deve imparare fin dai primi anni di vita a crescere nella consapevolezza delle proprie
responsabilitd. Questo significa che I'agire deve essere sostenibile dal punto di vista ecologico e solidale, a
cominciare in primo luogo dalla famiglia. E indispensabile una “cittadinanza ecologica”, in cui i componenti del
nucleo familiare, ma anche quelli di cui & caratterizzata la societa, tendano ad aver cura del creato attraverso le
piccole azioni quotidiane che si trasformino in stile di vita. E quanto abbiamo cercato di fare al Governatorato
dello Stato della Citta del Vaticano. Sensibilizzando i nostri dipendenti e quanti ruotano intorno al Governatorato,
direttamente o indirettamente, nei confronti di un’ecologia integrale che si concretizza nelle piccole azioni di ogni
giorno. A cominciare dal riciclo dei rifiuti, dal rispetto del verde, dal risparmio nel consumo delle acque e
dell’energia, nella scelta delle fonti rinnovabili, nell’evitare i gas serra, nel favorire un sempre minore
inquinamento atmosferico privilegiando le modalita di trasporto elettrico e nello scegliere antiparassitari e



concimi ecologici che rispettino la terra e i suoi frutti.

Prima ancora dei provvedimenti concreti che il Governatorato ha preso tenendo in considerazione i principi e le
indicazioni della Laudato si’, vorrei sottolineare come, proprio seguendo lo spirito dell’Enciclica, occorra
promuovere una vera e propria “spiritualita ecologica”, fondata sulla sequela di Gesu Cristo, di cui Francesco
d’Assisi € stato testimone vivente. Infatti, come scrive il Pontefice, la vocazione “di essere custodi dell'opera di
Dio & parte essenziale di un’esistenza virtuosa”. Se & vocazione non pud essere una scelta opzionale o un
aspetto secondario del nostro rapporto con Dio e con il prossimo, ma deve influire sul nostro agire e sul nostro
modo di affrontare le sfide quotidiane che la vita ci propone. Quanto fatto a livello personale va tradotto anche a
livello istituzionale in modo da condizionarne I'operato in senso ecologico.

Equanto sta facendo il Governatorato a cominciare, ancor prima della pubblicazione della Laudato si’, dalla
installazione di pannelli fotovoltaici sulla copertura dell’Aula Paolo VI. Essi sono in grado di produrre energia
elettrica senza emissione di sostanze inquinanti. Cio rientra tra gli obiettivi preposti per la riduzione del consumo
delle risorse. In questo senso, si &€ cercato di attivare una serie di interventi per ottenere un maggiore controllo
energetico e una relativa diminuzione delle emissioni di anidride carbonica. | pannelli sull’ Aula Paolo VI sono
solo i primi di una serie. Infatti, abbiamo installato diverse tipologie di pannelli solari anche nella sede
residenziale della Specola Vaticana a Tucson, in Arizona. Ottenendo cosi una forte contrazione dei costi
energetici e una riduzione dell’emissione di anidride carbonica. Inoltre, dal 2009 ¢ in funzione un impianto “a
raffreddamento solare” presso il Centro industriale vaticano, necessario alla conversione dell’energia solare in
energia termica e frigorifera utilizzate per la climatizzazione della mensa di servizio nel periodo estivo.

Vi & poi un continuo ricambio degli impianti elettrici con corpi illuminanti a led, sensori crepuscolari di
illuminazione e di presenza di ultima generazione, che regolano l'intensita in base al variare della luce naturale.
Un esempio riuscito nell’applicazione della nuova illuminazione & quello della volta della Cappella Sistina. Cid ha
permesso di ridurre di circa il 60 per cento i costi energetici e le emissioni di gas serra, favorendo anche un
notevole rallentamento dell'invecchiamento degli affreschi. Senza dimenticare la nuova illuminazione di Piazza
San Pietro e del colonnato del Bernini che offre un risparmio energetico fino all’'80 per cento. Nella stessa
Basilica Vaticana I'adozione di nuovi apparecchi ha prodotto una minore spesa di quasi I'80 per cento. Al
contempo, abbiamo dismesso le vecchie apparecchiature elettriche che venivano usate e rinnovato
tecnologicamente i dispositivi di rete impiegando sistemi operativi di nuova generazione a minor impatto
ambientale. Vi & stata anche I'adozione di sistemi domotici, i quali intervengono a spengere automaticamente
lilluminazione al termine della giornata lavorativa. Rientra in questo contesto la sostituzione dei trasformatori
elettrici che producevano un elevato calore, con quelli di ultima generazione. La stessa sostituzione avviene
anche nel settore informatico e nel Centro di elaborazione dati (CED).

Nei Giardini Vaticani, polmone verde dello Stato € in parte anche della Citta di Roma, sono in corso dei progetti
che vanno di pari passo con la premessa dell’Enciclica, ossia la difesa della casa comune. Con il progetto
“Giardini Bio”, ad esempio, si € riusciti in soli tre anni ad eliminare completamente I'uso di pesticidi di origine
chimica, lasciando spazio alla biodiversita ed all'impiego di prodotti di origine naturale per il controllo delle
popolazioni infestanti e concimi di origine organica.

Uno sforzo ancora piu propositivo volto alla tutela del’ambiente e delle risorse arboree esistenti € avvenuto con
la realizzazione di un vero e proprio censimento delle piante esistenti, che ha portato ad una riforestazione dello
Stato con la piantumazione di 250 nuove alberature di alto fusto, li dove nel tempo erano state rimosse, € alla
sostituzione di circa 2.300 piante di siepi, caratteristica dei Giardini vaticani.

Una delle priorita che si prefigge lo Stato € anche la tutela delle risorse idriche per ridurre drasticamente lo
spreco, adottando circuiti chiusi per il riciclo delle acque destinate alle fontane dei Giardini vaticani e alla rete
antincendio all'interno delle Mura Leonine. Per raggiungere questo obiettivo sono in corso i lavori di rifacimento
dell'impianto di innaffiamento dei Giardini, progetto realizzato con tecnologia di ultima generazione, che
consente un risparmio delle risorse idriche di circa il 60% grazie anche all’automatizzazione dello stesso ed un
uso equilibrato e razionale delle acque anche in funzione del tipo di coltura/piantumazione e delle condizioni
meteorologiche.



Abbiamo poi pensato a rendere in forma concreta i principi del’Enciclica in ambito agricolo. Il riferimento &
all'attivita agricola dello Stato della Citta del Vaticano, che si svolge esclusivamente attraverso la Direzione delle
Ville Pontificie nella zona extraterritoriale di Castel Gandolfo. Sia nelle colture, sia nell’allevamento, che viene
portato avanti nella locale fattoria, vengono applicati sistemi e tecniche che rispettano la terra pur garantendo
prodotti di ottima qualita.

Per quanto riguarda la trazione e i trasporti, dal 2014 si & provveduto a limitare il traffico dei veicoli dei
dipendenti del Governatorato all'interno dello Stato. Puo sostarvi solo chi risiede a piu di due chilometri dal
Vaticano. Altro ambito importante € I'installazione di una rete infrastrutturale di ricarica per veicoli elettrici ed
ibridi. Abbiamo iniziato nel 2018 e ad oggi vi sono all’interno dello Stato dieci apparati che offrono venti punti di
ricarica. Verra anche rinnovato gradualmente il parco macchine dello Stato con vetture elettriche e ibride in
comodato gratuito o noleggio per i servizi di Stato, come per le Poste Vaticane. Sempre nell’ottica del minor
impatto ambientale, dal 2019 per i nostri mezzi usiamo il gasolio per autotrazione di tipo Diesel+, formato dal 15
per cento di componente green rinnovabile, ottenuto da oli vegetali esausti e grassi animali con riduzione dei
consumi e delle emissioni gassose inquinanti, cioé di monossido di carbonio e di idrocarburi incombusti, fino al
40 per cento.

Estata posta molta attenzione anche al riscaldamento e al condizionamento degli edifici. In questo ambito,
abbiamo riqualificato la Centrale termica dello Stato e sostituito gli impianti di condizionamento che utilizzano i
gas derivati dai clorofluorocarburi, che causano I'effetto serra nell’atmosfera, con apparati conformi alle piu
esigenti norme internazionali alle quali lo Stato della Citta del Vaticano e per esso la Santa Sede ha aderito. Si &
anche provveduto, seppur con i vincoli di rispetto del patrimonio architettonico, storico e artistico del Vaticano,
ad impiegare infissi e isolanti per la riduzione della dispersione termica in tutti gli uffici del Governatorato.

Risolvere il problema rifiuti € stato uno degli argomenti principali nell’operato del Governatorato. Nel mese di
luglio del 2019 e stato emanato con Decreto del Presidente del Governatorato dello SCV il nuovo Regolamento
sui rifiuti che si prefigge I'obiettivo di una gestione corretta ed ecologica dei rifiuti trattandoli come una risorsa e
non piu come uno scarto

La riorganizzazione del sistema di raccolta dei rifiuti urbani ha consentito una differenziazione nell’lanno 2019
pari al 59% migliorando di 12 punti il risultato ottenuto nell’anno precedente. La riqualificazione del Centro di
raccolta dello Stato ha consentito un netto miglioramento anche per quanto riguarda i rifiuti speciali, non
pericolosi e pericolosi, riuscendo a differenziare il 99% dei rifiuti gestiti.

Un altro passo importante per la sostenibilita &€ quello della trasformazione dei rifiuti. Un programma, attualmente
sospeso per 'emergenza sanitaria dovuta alla diffusione del COVID-19, che prevede l'installazione di una
compostiera elettromeccanica per la trasformazione dei rifiuti organici prodotti nello Stato in un “Compost” di
qualita. Cosi facendo, le 600 tonnellate di materiale organico prodotto tornano in natura sotto forma di terriccio.

Altri esempi che desidero evidenziare:

- la presenza di raccoglitori/compattatori per le bottiglie in PET dislocati progressivamente anche all'interno dei
Musei Vaticani che consentono I'integrale recupero del materiale praticamente sempre riciclabile;

- la riduzione dell'indifferenziato al solo 2% (quindi ben il 98% dei rifiuti viene correttamente differenziato).

In questo modo, il rifiuto non & piu visto come una spesa da sostenere per il suo smaltimento, ma una risorsa
economica derivante dal suo proficuo e virtuoso utilizzo.

Quelli sopra descritti rappresentano solo alcuni dei numerosi ed articolati progetti di gestione ambientale ed
energetica programmati e realizzati dalle singole Direzioni del Governatorato che il tempo a disposizione non
consente di approfondire e spiegare, anche sul piano tecnico, i numerosi progetti in corso per applicare
concretamente le indicazioni contenute nella Laudato si’.



[00784-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Intervento di S.E. Mons. Angelo Vincenzo Zani

L’Enciclica Laudato si’, con i suoi richiami all’educazione, chiama in causa direttamente la Congregazione per
I'Educazione Cattolica per la responsabilita che ha verso le scuole e le universita.

Anzitutto, trattandosi di un documento che si colloca nelllambito dell’insegnamento sociale della Chiesa, esso
rimanda alla Costituzione Apostolica Ex corde Ecclesiae sulle Universita in cui si raccomanda di sviluppare
sempre di pitu 'insegnamento della dottrina sociale della Chiesa negli Atenei cattolici (ricordo che vi sono 1865
universita cattoliche presenti in tutti i continenti, tra I'altro frequentate da un’alta percentuale di non cattolici).

In secondo luogo, le iniziative della Congregazione da tempo si stanno sviluppando in parallelo con il messaggio
lanciato da Papa Francesco in questo documento. Mi riferisco ad alcune coincidenze significative. La Laudato si
veniva pubblicata nel 2015 mentre un gruppo di circa 40 Facolta di Agraria delle Universita Cattoliche, in
occasione del’Expo di Milano su “Cibo e alimentazione”, presentavano progetti di intervento nel campo della
pesca e dell'agricoltura per rispondere alle sfide della fame e della poverta. Il documento del Papa ha dato un
impulso molto forte a questo lavoro avviato. Nello stesso anno si celebrava il primo Congresso mondiale delle
scuole e universita cattoliche per ricordare il 50° anniversario della Dichiarazione conciliare Gravissimum
educationis, dove si afferma che I'educazione deve formare ragazzi e giovani che siano protagonisti di una
societa umana piu fraterna, tema questo ben sottolineato dalla Laudato si’.

’

Un terzo importante elemento di connessione ¢ il lancio che Papa Francesco ha fatto il 12 settembre scorso
annunciando I'evento del Patto educativo globale che si sarebbe dovuto celebrare il 14 maggio 2020 (V
anniversario della Laudato si’) e che avra una tappa telematica il 15 ottobre prossimo, in vista dell’evento vero e
proprio che si terra in una data successiva. Nel suo Messaggio, il Papa fa riferimento direttamente alla Laudato
si’con queste parole: “nell’enciclica Laudato si’ ho invitato tutti a collaborare per custodire la nostra casa
comune, affrontando insieme le sfide che ci interpellano... Rinnovo linvito a dialogare sul modo in cui stiamo
costruendo il futuro del pianeta e sulla necessita di investire i talenti di tutti, perché ogni cambiamento ha
bisogno di un cammino educativo per far maturare una nuova solidarieta universale e una societa piu
accogliente”. Il patto educativo, collocato nella scia della Laudato si’, ha lo scopo di contribuire a costruire una
umanita piu fraterna, a comporre un nuovo umanesimo cristiano.

In tale prospettiva, nella pubblicazione sono inserite cinque schede di lavoro con vari suggerimenti didattici ed
operativi destinati a: scuola dell'infanzia e primaria, scuola secondaria, universita e ricerca, educazione
permanente, educazione informale.

Questi strumenti vogliono stimolare educatori, docenti, studenti, ricercatori, giovani e adulti a far maturare la
responsabilita verso la natura e 'ambiente per consegnare alle future generazioni un mondo e una umanita
migliori.

Ma ¢ interessante sapere che vi € gia una lunga serie di esperienze significative in atto e molte altre in cantiere
per sviluppare una “ecologia integrale”.

Ovviamente la coincidenza dell’anno speciale sulla Laudato si’ con i tragici eventi sanitari e socio-economici
causati dalla pandemia rende il messaggio dell’enciclica ancora piu profetico ed offre una bussola morale e
spirituale di straordinaria attualita nel viaggio comune verso un mondo piu unito, fraterno e sostenibile.

| contenuti del documento coinvolgono direttamente i processi educativi a tutti i livelli e offrono senza dubbio
domande e stimoli alla ricerca scientifica non solo nel merito delle questioni ma anche nel metodo.
Pedagogicamente il tema dell’ecologia integrale. offre una visione paradigmatica dell’attuale crisi, la quale non &
soltanto ambientale ma antropologica, in quanto si estende a tutti gli aspetti della vita personale e della
convivenza umana e sociale. In primo luogo il mondo dell’educazione € chiamato a creare una maggiore



consapevolezza, stimolando 'azione concreta e promuovendo la vocazione ecologica dei giovani, degli
insegnanti, dei dirigenti e degli amministratori impegnati quotidianamente nella gestione delle scuole e delle
universita.

Ma una forte provocazione, dal punto di vista educativo e scientifico, viene dal fatto che i differenti fenomeni
legati alla crisi ambientale costringono a misurarsi con la radice comune dell’attuale crisi (e questo € un
problema di lettura ermeneutica), e poi ad assumere una prospettiva olistica e, di conseguenza a superare la
narcisistica e deleteria frammentazione del sapere per sviluppare a tutti i livelli la inter e transdisciplinarieta. A
tutto cio si lega la necessaria apertura alla trascendenza: per un autentico cambiamento non si puod fare a meno
della dimensione spirituale, che apre un cammino interiore di conversione e di rinnovamento.

Dal punto di vista sociale, oggi non disponiamo ancora della cultura necessaria per affrontare questa crisi, per
questo — afferma la Laudato si’— “c’e bisogno di leadership che indichino strade, cercando di rispondere alle
necessita delle generazioni attuali includendo tutti, senza compromettere le generazioni future” (n. 53). A questo
specifico compito devono contribuire le universita e le scuole cattoliche con progetti interdisciplinari condivisi e
con la creazione di reti di cooperazione a livello educativo, accademico e di ricerca.

Tra I'altro, I'esigenza di attivare dinamiche integrali € sottolineata dall’articolo 12 dell’Accordo di Parigi, dove si
sostiene che ‘le Parti cooperano nell’assumere le misure necessarie, ove opportuno, a migliorare l'istruzione, la
formazione, la coscienza e la partecipazione pubblica [...].”

Qualche esperienza.

A livello di universita vorrei ricordare tre esempi: a) la Pontificia Universita Javeriana di Bogota ha creato un
Istituto di studi superiori per promuovere la “Casa comune” avviando e coordinando numerose iniziative in molte
altre Universita dellAmerica Latina; b) Una rete di Universita Cattoliche sta promuovendo progetti di ricerca in
vari continenti attraverso le Facolta di Agraria e coinvolgendo le Istituzioni pubbliche locali; c) gli Atenei Pontifici
Romani hanno creato da due anni un Joint Diploma in Ecologia Integrale, una pregevole iniziativa che riscuote
successo.

A livello di scuole sono nate molteplici iniziative, soprattutto dalle Congregazioni religiose che hanno colto nella
Laudato si’ un filone educativo molto concreto e coinvolgente per una pedagogia attiva; basti pensare ai progetti
dei Salesiani, dei Gesuiti, dei Fratelli delle scuole cristiane e di tante altre istituzioni educative. Anche a livello
interreligioso sta avendo una grande diffusione la metodologia Design for Change, nata in India e ora diffusa in
centinaia di migliaia di scuole in tutto il mondo. Qualsiasi progetto o storia di cambiamento si compone di quattro
fasi metodologiche che consentono di cambiare la propria realta personale, sociale o ambientale, e cioe: sentire
la necessita o i problemi, immaginare nuove soluzioni, agire o costruire il cambiamento, condividere la storia di
cambiamento per contagiare e ispirare gli altri. Anche le scuole cattoliche hanno adottato questa metodologia
basandola sui principi antropologici evangelici e 'hanno chiamata Yo puedo, I can.

A livello di percorsi informali o di formazione continua si potrebbero citare tante esperienze molto interessanti:
dalle iniziative di Scholas Occurrentes con i giovani, ai progetti delle Summer schools di Sant’Egidio, dagli
incontri promossi da New Humanity con gli indigeni Guarana alle proposte di Earth Day o del’AVSI con gli Scout
di varie religioni in Somalia o in Kenya.

Il lavoro di preparazione all’evento del Patto educativo ha scelto I'“ecologia integrale” come uno dei punti
fondamentali su cui raccogliere le buone pratiche nel mondo.

[00783-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Intervento del Rev.do Mons. Bruno Marie Duffé

Testo in lingua spagnola




Traduzione in lingua italiana

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua francese

Testo in lingua spagnola

Para presentar brevemente el Documento que hoy nos relne aqui, quisiera llamar su atencion sobre el titulo
gue evoca el camino que estamos llamados a recorrer juntos, para cuidar de la Tierra y de las personas. Me
limitaré a tres reflexiones esenciales.

1. La primera reflexion sitda esta publicacion en un contexto particular, el de una crisis sanitaria y social que
amplifica la crisis ecoldgica y moral, puesta en evidencia por la Enciclica Laudato si’. De hecho,
experimentamos la fragilidad, tanto en nuestro cuerpo como en nuestros vinculos, en nuestras practicas
relacionadas con el cuidado del otro, en nuestras formas de pensar y de vivir el desarrollo econémico y social.
Esta experiencia de vulnerabilidad genera, inevitablemente, miedo y preocupacion por el futuro. El llamamiento
de la Enciclica Laudato si’a «escuchar tanto el clamor de la tierra como el clamor de los pobres» no pretende
amplificar el miedo, sino proponer un camino de conversién. Como sabemos, este camino solo existe a través
de quienes lo recorren. Hoy dia, Laudato si’ podra producir frutos de conversion unicamente si los testigos
contindan el camino abierto por esta Carta. « Testigos» quiere decir «los que transmiten», «los que proponeny,
«los que deciden y se deciden a actuar». ¢ Quiénes son estos testigos? Son los protagonistas de la vida
econdmica y politica, son las comunidades locales, con su memoria y sus esperanzas, son las Iglesias, son los
jévenes al igual que los ancianos porque, como afirma el Papa Francisco, en su Exhortacién Christus vivit»,
para que los jovenes puedan sofar con el mundo de mafiana, es necesario que los ancianos sigan sofiando
también con el mundo de hoy. Necesitamos explicar la manera practica de implementar la Laudato si’. Es a esta
pedagogia a la que el Documento « En camino para el cuidado de la casa comun. A cinco afios de la Laudato
si’» pretende contribuir.

2. La experiencia que vivimos a diario en el seno del Dicasterio para el Servicio del Desarrollo Humano Integral
nos muestra como el proyecto y la elaboracién de la Enciclica Laudato si’ proponen, en si mismos, un enfoque.
Se trata, ante todo, de observar el mundo en el que vivimos, y en el que algunos «sobreviveny. Observar,
escuchar y dejarse conmover por lo que vivimos y por aquellos con quienes vivimos.

Observar y dejarse conmover por una tierra que sufre en silencio y cuyo sufrimiento esta directamente
relacionado con la actividad humana, asi como con el cambio climatico que provoca esta actividad.

Entrar en contacto con una comunidad humana herida por las crecientes desigualdades y una conflictividad
cada vez mas fuerte.

Contemplar la belleza y la promesa de lo que se nos ha encomendado en la Creacién del Padre y en el amor de
Cristo.

Actuar y decidir en favor de otro desarrollo que ya no se defina como un «cada vez mas» y una «huida hacia
adelante» que agota todas las formas de vida.

Educar mediante el dialogo y las practicas cotidianas de la sobriedad. Hemos incluido aqui la presentacion de
algunas «buenas practicas» para despertar otras iniciativas educativas y comunitarias. Me refiero a la iniciativa
de algunos jévenes en Argentina («Cuidadores de la casa comtn») o en Africa (con CYNESA).

Por ultimo, celebrar, es decir, recordar la promesa inscrita en cada uno de nosotros, con nuestros talentos y
nuestras experiencias. Y ofrecer lo que hemos compartido, nuestras penas y la alegria simple, pero a la vez
fuerte, de la solidaridad.



Para realizar este camino, estamos llamados a reconsiderar los lugares de nuestra actividad humana, la
relacion con los elementos (el agua, la tierra y los océanos), la biodiversidad, el trabajo, la economia, las
finanzas, la vida de las comunidades locales y el planeta, es decir lo local y lo global. Se trata de atreverse a un
desarrollo integral inspirado en la ecologia integral, una nueva armonia con la tierra, con los demas y con uno
mismo. De hecho, este camino es un camino para la vida y el futuro de la vida, que compromete a cada
persona y a cada comunidad «hasta la humanidad entera» (Pablo VI, Populorum progressio, 1967). ; Como
podemos vivir lo que anunciamos cuando hablamos de dignidad, de responsabilidad compartida, de bien comun
y de prioridad para los pobres; principios que conforman la «Doctrina social de la Iglesia»?

3. En la introduccion del Documento «En camino para el cuidado de la casa comuny, se nos invita a tener
presente la oracion pronunciada por el Papa Francisco el 27 de marzo de 2020, para implorar el fin de la
pandemia. «No es el momento de tu juicio, sino de nuestro juicio: el tiempo para elegir entre lo que cuenta
verdaderamente y lo que pasa, para separar lo que es necesario de lo que no lo es. Es el tiempo de restablecer
el rumbo de la vida hacia ti, Sefior, y hacia los demas. Y podemos mirar a tantos companeros de viaje que son
ejemplares, pues, ante el miedo, han reaccionado dando la propia vida».

Es obvio que estas propuestas operativas no eximen de leer la Enciclica Laudato si’, que sigue siendo fuente de
inspiracion y de iniciativa.

Laudato si’ es un camino para los protagonistas del futuro. Es importante apoyar a los compareros de viaje.
Este el sentido de este documento, que desea ser una catequesis de la conversion a la ecologia integral.

[00790-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in linqua italiana

Per introdurre brevemente il Documento che ci vede riuniti oggi, attirerd I'attenzione sul titolo, che evoca il
cammino che siamo chiamati a percorrere insieme per prenderci cura della terra e della sua popolazione. Mi
limiterd a tre riflessioni personali.

1. La prima riflessione colloca questa pubblicazione in un contesto particolare: quello di una crisi sanitaria e
sociale che ampilifica la crisi ecologica e morale messa in luce dall’Enciclica Laudato si’. In effetti, viviamo
I'esperienza della fragilita, nel nostro corpo, come nei nostri legami, nelle nostre prassi assistenziali, nel nostro
modo di pensare e di vivere lo sviluppo economico e sociale. Questa esperienza di vulnerabilita produce
inevitabilmente paura e inquietudine nei confronti del futuro. L’appello dell’Enciclica Laudato si’ ad “ascoltare
tanto il grido della terra quanto il grido dei poveri” non mira a dilatare la paura, ma a proporre un cammino di
conversione. Lo sappiamo, questo cammino esiste unicamente grazie a coloro che lo percorrono. Oggi, Laudato
si’ pud produrre i frutti della conversione unicamente se dei testimoni proseguiranno il cammino che € stato
tracciato da questa Lettera. “Testimoni” vuol dire “coloro che trasmettono”, “coloro che propongono”, “coloro che
decidono e si decidono ad agire”. Chi sono questi testimoni? Sono gli attori della vita economica e politica; sono
le comunita locali, con la loro memoria e le loro speranze, sono le chiese; sono i giovani ma anche gli anziani, in
quando, come dice papa Francesco nell’Esortazione Christus vivit, affinché i giovani possano sognare il mondo
di domani, occorre che gli anziani continuino a sognare anche il mondo di oggi. Abbiamo bisogno di illuminare i
cammini pratici di attuazione di Laudato si’. E a questa pedagogia che il Documento “In cammino per la cura

L

della casa comune. A cinque anni dalla Laudato si’” intende contribuire.

2. L'esperienza che viviamo quotidianamente in seno al Dicastero per il Servizio dello Sviluppo Umano Integrale
ci mostra che il programma e la costruzione dell’Enciclica Laudato si’. propongono, di per sé, un’andatura. Si
tratta, prima di tutto, di posare lo sguardo sul mondo in cui viviamo — e nel quale alcuni “sopravvivono”.
Guardare, ascoltare e lasciarsi toccare da cid che viviamo e da coloro con cui viviamo.

Guardare e lasciarsi toccare da una terra che soffre in silenzio e la cui sofferenza & direttamente legata
all’'attivita umana, cosi come alla sregolatezza climatica, che questa attivita ha provocato.



10

Incontrare una comunita umana ferita dalle crescenti disuguaglianze e da una conflittualita sempre piu forte.

Contemplare la bellezza e la promessa di cid che ci & stato affidato nella Creazione del Padre e nel’amore del
Cristo.

Agire e decidere a favore di un altro sviluppo che non si definisca piu come un “sempre di piu” e una “fuga in
avanti’, che consuma tutte le forme di vita.

Educare mediante il dialogo e le prassi quotidiane della sobrieta. La presentazione di qualche “buona prassi”
implica risvegliare altre iniziative educative e comunitarie. Qui penso all’iniziativa dei giovani in Argentina
(“Cuidadores de la casa comun”) o in Africa (con la CYNESA).

Infine, celebrare, ovvero fare memoria della promessa iscritta in ciascuno di noi, con i suoi talenti ed esperienze.
E offrire cid che abbiamo condiviso: le nostre pene e la gioia semplice, ma forte, della solidarieta.

Per compiere questo cammino, siamo chiamati a rivisitare i luoghi della nostra attivita umana: il rapporto con gli
elementi ('acqua, la terra e gli oceani), la biodiversita, il lavoro, 'economia, la finanza, la vita delle comunita
locali e il pianeta, il locale e il globale. Si tratta di osare uno sviluppo integrale che si ispiri all’ecologia integrale:
qguesta nuova armonia con la terra, con gli altri e con se stessi. Questo cammino €, in effetti, un cammino per la
vita e il futuro della vita, che impegna ogni persona e ogni comunita “fino a comprendere 'umanita intera” (Paolo
VI, Popolorum Progressio, 1967). Come vivere quello che annunciamo, quando parliamo di dignita, di
responsabilita condivisa, di bene comune e di priorita per i poveri (questi principi compongono la “Dottrina
sociale della Chiesa”).

3. Nell'introduzione del Documento “In cammino per la cura della casa comune”, siamo invitati a tenere a mente
la preghiera pronunciata da Papa Francesco, il 27 marzo 2020, per implorare la fine della pandemia: “Non ¢ il
tempo del tuo giudizio, ma del nostro giudizio: il tempo di scegliere che cosa conta e che cosa passa, di
separare cio che é necessario da cio che non lo é. E il tempo di reimpostare Ia rotta della vita verso di Te,
Signore, e verso gli altri. E possiamo guardare a tanti compagni di viaggio esemplari, che, nella paura, hanno
reagito donando la propria vita”.

Evidentemente, questa guida non dispensa dal leggere I'Enciclica Laudato si’, che rimane la fonte di ispirazione
e di iniziativa.

Laudato si’ & un cammino per gli attori del futuro. E importante sostenere i compagni di viaggio: questo & il
senso di questo documento, che si vuole catechesi manifesta della conversione all’ecologia integrale.

[00790-IT.01] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in linqua inglese

To introduce briefly the Document that has gathered us today, | shall draw your attention to its title, as it evokes
the path that we are called to walk together in order to care for the earth and its people. | shall limit myself to
three personal reflections.

1. The first reflection places this publication in a particular context: that of a health and social crisis that amplifies
the ecological and moral crisis highlighted by the Encyclical Laudato si’. In fact, we live the experience of
fragility, in our bodies, in our relationships, in our care practices, in the way we perceive and live the economic
and social development. This experience of vulnerability inevitably produces fear and anxiety for the future. The
appeal of the Encyclical Laudato si’to "listen to both the cry of the earth and the cry of the poor" does not aim to



11

expand fear, but to propose a path of conversion. We know that this path exists only thanks to those who walk
along it. Today, Laudato si’ can bear the fruits of conversion only if witnesses continue to follow the path outlined
in this Letter. "Witnesses" means "those who transmit", "those who propose", "those who decide and determine
to act". Who are these witnesses? They are the stakeholders of economic and political life; the local
communities with their memories and hopes; churches; the young but also the elderly, because, as Pope
Francis says in the Exhortation Christus vivit, for the young to dream of tomorrow's world, we need the elderly to
continue to dream of today's world. We need to highlight practical ways in which to implement Laudato si’ The
Document "Journeying towards care for our common home. Five years after Laudato si’ ” intends to contribute
exactly to this pedagogy.

2. The experience we live daily at the Dicastery for Promoting Integral Human Development shows that the
project and construction of the Encyclical Laudato si’ proposes, in itself, an initiative. Firstly, let us consider the
world in which we live - and in which some "survive". Looking, listening and being touched by what we live and
by those with whom we live.

Looking and letting ourselves be touched by the earth that silently suffers and whose suffering is directly linked
to human activity, as well as to the climate disruptions caused by this activity.

Meeting a human community wounded by growing inequalities and an increasingly profound conflict.

Contemplating the beauty and promise of what has been entrusted to us in the Father’s Creation and in Christ’s
love.

Acting and deciding in favour of a different development that no longer defines itself as "more and more" and a
series of "ill-considered initiatives" that consume all forms of life.

Educating through dialogue and the daily practices of sobriety. The presentation of some "good practices"
implies awakening other educational and community initiatives. | am referring to the youth initiatives in Argentina
("Cuidadores de la casa comun") or Africa (with CYNESA).

Finally, celebrating, that is to remember the promise embedded in each one of us with our talents and
experiences and to offer what we have shared: our sorrows and the simple, but fierce joy of solidarity.

To follow this path, we are called to reconsider the instances of human activity: the relationship with the
elements (water, earth and the oceans), biodiversity, work, economy, finance, the life of local communities and
the planet, the local and the global. It is a matter of attempting an integral development inspired by integral
ecology: a new harmony with the earth, the others and oneself. This path is, in fact, a path for life and the future
of life, engaging every person and every community and "humanity as a whole" (Paul VI, Popolorum Progressio,
1967). How to live what we proclaim, when we speak of dignity, shared responsibility, the common good and the
priority for the poor (these principles make up the "Social Doctrine of the Church").

3. The introduction to the Document "Journeying towards care for our common home" invites us to bear in mind
the prayer pronounced by Pope Francis on March 27, 2020 to implore the end of the pandemic: "It is not the time
of your judgement, but of our judgement: a time to choose what matters and what passes away, a time to
separate what is necessary from what is not. It is a time to get our lives back on track with regard to you, Lord,
and to others. We can look to so many exemplary companions for the journey, who, even though fearful, have
reacted by giving their lives."

Clearly, this guide does not dispense from reading the Encyclical Laudato si’ that remains the source of
inspiration and initiative.

Laudato si’is a path for the stakeholders of the future. It is important to support our companions along the
journey: this is the meaning of this document, which is intended as a manifest catechesis of the conversion to an



12

integral ecology.

[00790-EN.01] [Original text: Spanish]

Traduzione in lingua francese

Pour introduire brievement au Document qui nous réunit aujourd’hui, j'attirerai I'attention sur le titre qui évoque le
chemin que nous sommes appelés a parcourir ensemble pour prendre soin de la terre et prendre soin des
personnes. Je me limiterai a trois réflexions essentielles.

1. La premiére réflexion inscrit cette publication dans un contexte particulier: celui d’'une crise sanitaire et sociale
qui amplifie la crise écologique et morale, mise en lumiére par I'Encyclique Laudato si’. Nous faisons en effet
I'expérience de la fragilité, dans notre corps comme dans nos liens, dans nos pratiques de soin, dans nos
maniéres de penser et de vivre le développement économique et social. Cette expérience de la vulnérabilité
produit inévitablement de la peur et de I'inquiétude devant I'avenir. L'appel de I'Encyclique Laudato si’a
«écouter le cri de la terre et le cri des pauvres» ne vise pas a amplifier la peur mais a proposer un chemin de
conversion. Nous le savons, ce chemin n’existe que par ceux qui le parcourent. Aujourd’hui Laudato si’ ne peut
produire des fruits de conversion que si des témoins continuent le chemin qui a été ouvert par cette Lettre.
«Témoins» veut dire «ceux qui transmettent», «ceux qui proposent», «ceux qui décident et se décident a agir».
Qui sont ces témoins? Ce sont les acteurs de la vie économique et politique; ce sont les communautés locales,
avec leur mémoire et leurs espoirs, ce sont les églises; ce sont les jeunes aussi bien que les anciens car,
comme le dit le Pape Francgois, dans son Exhortation Christus vivit, pour que les jeunes puissent réver le monde
de demain, il faut que les anciens continuent de réver aussi le monde d’aujourd’hui. Nous avons besoin
d’éclairer les chemins pratiques de mise en ceuvre de Laudato si’. C’est a cette pédagogie que le Document «En
chemin pour la sauvegarde de la maison commune. 5 ans aprés laudato si’ » entend contribuer.

2. L’expérience que nous vivons quotidiennement au sein du Dicastére pour le service du Développement
Humain Intégral nous montre que le plan et la construction de 'Encyclique Laudato si’ proposent, en eux-
mémes, une démarche. |l s’agit avant tout de poser un regard sur le monde dans lequel nous vivons — et dans
lequel certains «surviventy. Regarder, écouter et se laisser toucher par ce que nous vivons et ceux avec qui
nous vivons.

Regarder et se laisser toucher par une terre qui souffre en silence et dont la souffrance est directement liée a
I'activité humaine ainsi qu’au déréglement climatique que cette activité induit.

Rencontrer une communauté humaine blessée par des inégalités croissantes et une conflictualité de plus en
plus forte.

Contempler la beauté et la promesse de ce qui nous a été confié dans la Création du Pére et dans I'amour du
Christ.

Agir et décider en faveur d’'un autre développement qui ne se définisse plus comme un «toujours plus» et une
«fuite en avant» épuisant toutes les formes de la vie.

Eduquer par le dialogue et par les pratiques quotidiennes de la sobriété. L’exposé de quelques «bonnes
pratiques» sont la pour éveiller d’autres initiatives éducatives et communautaires. Je pense ici a la démarche de
jeunes en Argentine («Cuidadores de la casa comun») ou en Afrique (avec la CYNESA).

Célébrer enfin, c’est-a-dire faire mémoire de la promesse inscrite en chacun, avec ses talents et ses
expériences. Et offrir ce que nous avons partagé: nos peines et la joie simple mais forte de la solidarité.



13

Pour accomplir ce chemin, nous sommes appelés a revisiter les lieux de notre activité humaine: le rapport avec
les élements(l’eau, la terre et les océans), la biodiversité, le travail, 'économie, la finance, la vie des
communautés locales et la planéte: le local et le global. Il s’agit d’oser un développement intégralqui s’inspire de
I'écologie intégrale: cette nouvelle harmonie avec la terre, avec les autres et avec soi-méme. Ce chemin est en
effet un chemin pour la vie et I'avenir de la vie, qui engage chaque personne et chaque communauté «et jusqu’a
la communauté humaine tout entiere» (Paul VI, Populorum progressio, 1967). Comment vivre ce que nous
annoncgons, lorsque nous parlons de dignité, de responsabilité partagée, de bien commun et de priorité pour les
pauvres (ces principes qui composent la «Doctrine sociale de I'Eglisey).

3. Dans lintroduction du Document « En chemin pour la sauvegarde soin de la maison communey, nous
sommes invités a garder a 'esprit la priére prononcée par le Pape Francois, le 27 mars 2020, pour implorer la
fin de la pandémie. «Ce n’est pas, Seigneur, le moment de ton jugement, mais de notre jugement: le temps de
choisir ce qui compte et ce qui passe, de séparer ce qui est nécessaire de ce qui ne I'est pas. Il est temps de
redresser le cours de la vie vers Toi, Seigneur, et vers les autres. Et nous pouvons regarder les nombreux
compagnons de voyages exemplaires qui, dans la peur, ont réagi en donnant leur vie».

Ce guide ne dispense évidemment pas de lire 'Encyclique Laudato si’ qui demeure la source d’inspiration et
d’initiative.

Laudato si’ est un chemin pour les acteurs du futur. Il importe de soutenir les compagnons de voyage: c’est bien
le sens de ce document qui se veut une catéchése déployée de la conversion a I'écologie intégrale.

[00790-FR.01] [Texte original: Espagnol]

Intervento del Signor Aloysius John

As a member of the Interdicasterial Table on Integral Ecology, Caritas Internationalis would like to thank very
sincerely the Secretariat of State for the continuous collaboration. Our confederation is part of this Table since it
was established in 2015 by decision of Pope Francis to enhance our dialogue on the issues addressed by
Laudato si’ and make proposals to address the many problems causing our Common Home and the poor to
“cry”. Contributing to the reflection included in this document was for us an important opportunity to bring the
voice of local communities and the Caritas experience into the joint endeavor of realizing Integral Ecology as
promoted by Laudato si’.

As you can see in the document we are presenting today, a number of programs of Caritas organizations are
mentioned among the good practices. Examples are: the commitment of Caritas India and Caritas Asia aimed at
providing new knowledge and skills among small-scale farmers in order to avoid excessive use of fertilizers; the
great work of Caritas Burkina Faso to ensure access to drinkable water for the locals. And finally the Campaign
"One human family, food for all", carried out by our confederation from 2013 to 2015 and supported by the Holy
Father, who had at its center the human right to food and its full realization for all members of the human family.

All of these represent responses of the local Churches to this need for ecological conversion for the
safeguarding of our Common Home to which the Holy Father has invited us through Laudato si".

Today, in this time of crisis, the prophecy of Laudato si’ proves true, pointing at Integral Ecology as the lens
through which we are called to understand and respond to today’s reality.

All the 162 Caritas organizations are responding to the challenges brought by the COVID-19 pandemic: they
have been providing humanitarian relief to address the needs of the poor who have been worst hit by the crisis,
especially with food aid, shelter, healthcare. However, we are not just facing yet another emergency: this crisis is
a systemic crisis which has challenged our political and economic systems, and deeply changed our societal
behaviors. The effects of this pandemic are bringing backwards years of progress on the Sustainable
Development Goals. There has been a dramatic increase in poverty and at the same time a serious deterioration



14

in the conditions of those who already before the pandemic were among the most vulnerable. Unfortunately, this
pandemic is still unfolding, especially in the Global South, with unpredictable consequences.

Pope Francis calls us to see this time of trial as “a time of choice” where we are called to use our best judgement
and discernment to renew our systems towards greater justice and for human dignity. Caritas embraces this
opportunity of renewal, calling for a response to this crisis that is likewise systemic, i.e. tackling the root causes
not just the symptoms, being cross-sectoral and deeply transformative. Such a response does not only belong to
governments, but also to society and in particular to grass-root communities, who must be empowered to make
informed and responsible choices to set a new direction. Laudato si’ shows us this direction, with its approach to
development based on Integral Ecology, whereby everything is interconnected.

Today, here, Caritas wants to give voice to the cry of the local communities with whom Caritas works every day
in all countries in the world. Communities that are the first victims of the failure to safeguard our common home
and that today are asking us for targeted and immediate actions, especially concerning food security, access to
water and ecosystems preservation.

Food security: Accelerate the realization of the human right to adequate food and put it at the foundation of the
entire cycle of producing, distributing and consuming food. Contribute to world food security by investing in
small-scale food systems, primarily in the fields of agroecology, family farming and fishing, with special attention
for the environment, employment and dignity at work, and legality.

Water: Access to water must be enhanced and expanded for all, by making potable water available for hygiene,
food preparation, domestic use, agriculture etc. Local communities must be made protagonists and responsible
for their water self-sufficiency, by strengthening their capacity to assess their needs and adopt appropriate
management and monitoring systems, to store water and maintain water pipelines and services.

Ecosystems: The cause-effect relationship between deforestation, tropical ecosystem degradation and the
outbreak of COVID-19 is now well-understood. This pandemic situates itself in the context of a global
biodiversity and climate crisis. We must promote sustainable lifestyles and consumption patterns that respect
ecosystems and the limitation of natural resources, that contrast exploitation and waste both at individual and
collective level. In this regard, we call for the effective protection of traditional and indigenous peoples, both for
their inner human rights and vast knowledge on preserving biodiversity, against the abusive exploitation of their
territories and destruction of their habitats.

After COVID-19 nothing will be the same. As Pope Francis said, it is time to build a new future and this new
future must be built in the light of Laudato si’. It is time for everyone, governments and civil societies, to make
that conversion effort to which the Holy Father exhorts us in this prophetic encyclical.

[00787-EN.01] [Original text: English]

Intervento del Signor Tomas Insua

It's such a joy to participate in the presentation of this document. Laudato si’ ultimately, was a call to action. It
was not a nice reflection to be put on a bookshelf, but instead it was a call to “care” (a verb!) for our common

home, as the subtitle indicates. It's really remarkable that it has a verb in the subtitle, quite uncommon for an

encyclical.

After the very special “Kairos” of 2015, the year in which the encyclical arrived in midst of humanity’s historic
process leading towards the Paris Climate Agreement, it is very timely to take stock of the Laudato si’ action that
has been sparked so far. Laudato si’is renewing the Church. As this new publication reveals, it's absolutely
amazing to see how the Church is being energized and revitalized by this encyclical. As St John Paul Il said
(and Laudato si’reinforced), the Church is called to undergo a deep “ecological conversion”, a change of heart
that deepens our communion with our Creator and all Creation, in the footsteps of St Francis of Assisi.



15

The document compiles so many great stories from all corners of the globe, from all sectors of the Church. We
are very honored that a few of those stories that are featured are from GCCM and its members, which is a young
movement founded in 2015 on the eve of the encyclical release. A direct fruit of Laudato si’ (even if we didn’t
know its name back then). Starting as a small online network of Catholic organizations and leaders from all
continents, founded during the Pope’s visit to the Philippines, it has grown into a global movement that brings
together a diverse group of over 700 Catholic organizations (religious orders, lay movements, youth groups,
Caritas agencies, diocesan offices, etc) and thousands of Laudato si’ Animators who lead parishes, schools and

o

other communities to “Live Laudato si’”.

It's interesting to note the very active participation from the laity in general, and young people in particular, to
help the Church live the Laudato si’ message. It speaks about the potential of this encyclical to revitalize the
Church and boost the new evangelization. And most importantly, we are only seeing the tip of the iceberg. This
new publication compiles some of the wonderful fruits from the first 5 years of Laudato si’, but I'm sure that the
fruits from the subsequent 5 years will be even more impressive.

The LS Year that was recently proclaimed by Pope Francis has already started bearing abundant fruit that will
boost even more the implementation of Laudato si’ The LS Year started with a special celebration of the LS
Week last month to mark the 5th anniversary, in which we were blessed to partner with the DSSUI and many
other Catholic organizations to host a huge online celebration with marvelous fruits. And now we are preparing
for an even bigger celebration of the Season of Creation, the annual initiative from Sept 1st to Oct 4th together
with other Christian churches, which is gaining even more momentum year over year (as this interdicasterial text
highlighted) and is “the next big milestone” of the LS Year.

Huge gratitude to the distinguished leaders from the Holy See for your leadership to advance the implementation
of Laudato si’, and we look forward to the next 5 years of action to bring Laudato si’ to life. Thank you.

[00791-EN.01] [Original text: English]

[B0345-XX.02]



