2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0332
Sabato 13.06.2020

Messaggio del Santo Padre Francesco per la IV Giornata Mondiale dei Poveri (15 novembre
2020)

Messaggio del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Pubblichiamo di seguito il testo del Messaggio del Santo Padre Francesco per la IV Giornata Mondiale dei
Poveri che si celebra la XXXIIl Domenica del Tempo Ordinario — quest’anno il 15 novembre 2020 — sul tema
“Tendi la tua mano al povero” (Sir7,32):

Messaggio del Santo Padre

“Tendi la tua mano al povero” (cfr Sir 7,32)

“Tendi la tua mano al povero” (cfr Sir 7,32). La sapienza antica ha posto queste parole come un codice sacro da
seguire nella vita. Esse risuonano oggi con tutta la loro carica di significato per aiutare anche noi a concentrare



2

lo sguardo sull’'essenziale e superare le barriere dell’'indifferenza. La poverta assume sempre volti diversi, che
richiedono attenzione ad ogni condizione particolare: in ognuna di queste possiamo incontrare il Signore Gesu,
che ha rivelato di essere presente nei suoi fratelli piu deboli (cfr Mt 25,40).

1. Prendiamo tra le mani il Siracide, uno dei libri dell’Antico Testamento. Qui troviamo le parole di un maestro di
saggezza vissuto circa duecento anni prima di Cristo. Egli andava in cerca della sapienza che rende gli uomini
migliori e capaci di scrutare a fondo le vicende della vita. Lo faceva in un momento di dura prova per il popolo
d’Israele, un tempo di dolore, lutto e miseria a causa del dominio di potenze straniere. Essendo un uomo di
grande fede, radicato nelle tradizioni dei padri, il suo primo pensiero fu di rivolgersi a Dio per chiedere a Lui il
dono della sapienza. E il Signore non gli fece mancare il suo aiuto.

Fin dalle prime pagine del libro, il Siracide espone i suoi consigli su molte concrete situazioni di vita, e la poverta
€ una di queste. Egli insiste sul fatto che nel disagio bisogna avere fiducia in Dio: «Non ti smarrire nel tempo
della prova. Stai unito a lui senza separartene, perché tu sia esaltato nei tuoi ultimi giorni. Accetta quanto ti
capita e sii paziente nelle vicende dolorose, perché I'oro si prova con il fuoco e gli uomini ben accetti nel
crogiuolo del dolore. Nelle malattie e nella poverta confida in lui. Affidati a lui ed egli ti aiutera, raddrizza le tue
vie e spera in lui. Voi che temete il Signore, aspettate la sua misericordia e non deviate, per non cadere» (2,2-7).

2. Pagina dopo pagina, scopriamo un prezioso compendio di suggerimenti sul modo di agire alla luce di
un’intima relazione con Dio, creatore e amante del creato, giusto e provvidente verso tutti i suoi figli. Il costante
riferimento a Dio, tuttavia, non distoglie dal guardare all’'uomo concreto, al contrario, le due cose sono
strettamente connesse.

Lo dimostra chiaramente il brano da cui € tratto il titolo di questo Messaggio (cfr 7,29-36). La preghiera a Dio e
la solidarieta con i poveri e i sofferenti sono inseparabili. Per celebrare un culto che sia gradito al Signore, &
necessario riconoscere che ogni persona, anche quella piu indigente e disprezzata, porta impressa in sé
l'immagine di Dio. Da tale attenzione deriva il dono della benedizione divina, attirata dalla generosita praticata
nei confronti del povero. Pertanto, il tempo da dedicare alla preghiera non pud mai diventare un alibi per
trascurare il prossimo in difficolta. E vero il contrario: la benedizione del Signore scende su di noi e la preghiera
raggiunge il suo scopo quando sono accompagnate dal servizio ai poveri.

3. Quanto & attuale questo antico insegnamento anche per noi! Infatti la Parola di Dio oltrepassa lo spazio, il
tempo, le religioni e le culture. La generosita che sostiene il debole, consola I'afflitto, lenisce le sofferenze,
restituisce dignita a chi ne & privato, € condizione di una vita pienamente umana. La scelta di dedicare
attenzione ai poveri, ai loro tanti e diversi bisogni, non pud essere condizionata dal tempo a disposizione o da
interessi privati, né da progetti pastorali o sociali disincarnati. Non si puo soffocare la forza della grazia di Dio
per la tendenza narcisistica di mettere sempre sé stessi al primo posto.

Tenere lo sguardo rivolto al povero € difficile, ma quanto mai necessario per imprimere alla nostra vita personale
e sociale la giusta direzione. Non si tratta di spendere tante parole, ma piuttosto di impegnare concretamente la
vita, mossi dalla carita divina. Ogni anno, con la Giornata Mondiale dei Poveri, ritorno su questa realta
fondamentale per la vita della Chiesa, perché i poveri sono e saranno sempre con noi (cfr Gv 12,8) per aiutarci
ad accogliere la compagnia di Cristo nell’esistenza quotidiana.

4. Sempre l'incontro con una persona in condizione di poverta ci provoca e ci interroga. Come possiamo
contribuire ad eliminare o almeno alleviare la sua emarginazione e la sua sofferenza? Come possiamo aiutarla
nella sua poverta spirituale? La comunita cristiana & chiamata a coinvolgersi in questa esperienza di
condivisione, nella consapevolezza che non le ¢ lecito delegarla ad altri. E per essere di sostegno ai poveri &
fondamentale vivere la poverta evangelica in prima persona. Non possiamo sentirci “a posto” quando un
membro della famiglia umana & relegato nelle retrovie e diventa un’ombra. |l grido silenzioso dei tanti poveri
deve trovare il popolo di Dio in prima linea, sempre e dovunque, per dare loro voce, per difenderli e solidarizzare
con essi davanti a tanta ipocrisia e tante promesse disattese, e per invitarli a partecipare alla vita della comunita.

Evero, la Chiesa non ha soluzioni complessive da proporre, ma offre, con la grazia di Cristo, la sua



3

testimonianza e gesti di condivisione. Essa, inoltre, si sente in dovere di presentare le istanze di quanti non
hanno il necessario per vivere. Ricordare a tutti il grande valore del bene comune & per il popolo cristiano un
impegno di vita, che si attua nel tentativo di non dimenticare nessuno di coloro la cui umanita € violata nei
bisogni fondamentali.

5. Tendere la mano fa scoprire, prima di tutto a chi lo fa, che dentro di noi esiste la capacita di compiere gesti
che danno senso alla vita. Quante mani tese si vedono ogni giorno! Purtroppo, accade sempre piu spesso che
la fretta trascina in un vortice di indifferenza, al punto che non si sa piu riconoscere il tanto bene che
quotidianamente viene compiuto nel silenzio e con grande generosita. Accade cosi che, solo quando succedono
fatti che sconvolgono il corso della nostra vita, gli occhi diventano capaci di scorgere la bonta dei santi “della
porta accanto”, «di quelli che vivono vicino a noi e sono un riflesso della presenza di Dio» (Esort. ap. Gaudete et
exsultate, 7), ma di cui nessuno parla. Le cattive notizie abbondano sulle pagine dei giornali, nei siti internet e
sugli schermi televisivi, tanto da far pensare che il male regni sovrano. Non € cosi. Certo, non mancano la
cattiveria e la violenza, il sopruso e la corruzione, ma la vita € intessuta di atti di rispetto e di generosita che non
solo compensano il male, ma spingono ad andare oltre e ad essere pieni di speranza.

6. Tendere la mano & un segno: un segno che richiama immediatamente alla prossimita, alla solidarieta,
allamore. In questi mesi, nei quali il mondo intero € stato come sopraffatto da un virus che ha portato dolore e
morte, sconforto e smarrimento, quante mani tese abbiamo potuto vedere! La mano tesa del medico che si
preoccupa di ogni paziente cercando di trovare il rimedio giusto. La mano tesa dell'infermiera e dell'infermiere
che, ben oltre i loro orari di lavoro, rimangono ad accudire i malati. La mano tesa di chi lavora
nell’amministrazione e procura i mezzi per salvare quante piu vite possibile. La mano tesa del farmacista
esposto a tante richieste in un rischioso contatto con la gente. La mano tesa del sacerdote che benedice con lo
strazio nel cuore. La mano tesa del volontario che soccorre chi vive per strada e quanti, pur avendo un tetto, non
hanno da mangiare. La mano tesa di uomini e donne che lavorano per offrire servizi essenziali e sicurezza. E
altre mani tese potremmo ancora descrivere fino a comporre una litania di opere di bene. Tutte queste mani
hanno sfidato il contagio e la paura pur di dare sostegno e consolazione.

7. Questa pandemia & giunta all'improvviso e ci ha colto impreparati, lasciando un grande senso di
disorientamento e impotenza. La mano tesa verso il povero, tuttavia, non € giunta improvvisa. Essa, piuttosto,
offre la testimonianza di come ci si prepara a riconoscere il povero per sostenerlo nel tempo della necessita.
Non ci si improvvisa strumenti di misericordia. E necessario un allenamento quotidiano, che parte dalla
consapevolezza di quanto noi per primi abbiamo bisogno di una mano tesa verso di noi.

Questo momento che stiamo vivendo ha messo in crisi tante certezze. Ci sentiamo piu poveri e piu deboli
perché abbiamo sperimentato il senso del limite e la restrizione della liberta. La perdita del lavoro, degli affetti
piu cari, come la mancanza delle consuete relazioni interpersonali hanno di colpo spalancato orizzonti che non
eravamo piu abituati a osservare. Le nostre ricchezze spirituali e materiali sono state messe in discussione e
abbiamo scoperto di avere paura. Chiusi nel silenzio delle nostre case, abbiamo riscoperto quanto sia
importante la semplicita e il tenere gli occhi fissi sull’essenziale. Abbiamo maturato I'esigenza di una nuova
fraternita, capace di aiuto reciproco e di stima vicendevole. Questo € un tempo favorevole per «sentire
nuovamente che abbiamo bisogno gli uni degli altri, che abbiamo una responsabilita verso gli altri e verso il
mondo [...]. Gia troppo a lungo siamo stati nel degrado morale, prendendoci gioco dell’etica, della bonta, della
fede, dell'onesta [...]. Tale distruzione di ogni fondamento della vita sociale finisce col metterci 'uno contro I'altro
per difendere i propri interessi, provoca il sorgere di nuove forme di violenza e crudelta e impedisce lo sviluppo
di una vera cultura della cura del’ambiente» (Lett. enc. Laudato si’, 229). Insomma, le gravi crisi economiche,
finanziarie e politiche non cesseranno fino a quando permetteremo che rimanga in letargo la responsabilita che
ognuno deve sentire verso il prossimo ed ogni persona.

8. “Tendi la mano al povero”, dunque, € un invito alla responsabilita come impegno diretto di chiunque si sente
partecipe della stessa sorte. E un incitamento a farsi carico dei pesi dei piti deboli, come ricorda San Paolo:
«Mediante I'amore siate a servizio gli uni degli altri. Tutta la Legge infatti trova la sua pienezza in un solo
precetto: Amerai il tuo prossimo come te stesso. [...] Portate i pesi gli uni degli altri» (Gal 5,13-14; 6,2).
L’Apostolo insegna che la liberta che ci € stata donata con la morte e risurrezione di Gesu Cristo € per ciascuno
di noi una responsabilita per mettersi al servizio degli altri, soprattutto dei piu deboli. Non si tratta di



un’esortazione facoltativa, ma di una condizione dell’autenticita della fede che professiamo.

Il libro del Siracide ritorna in nostro aiuto: suggerisce azioni concrete per sostenere i piu deboli e usa anche
alcune immagini suggestive. Dapprima prende in considerazione la debolezza di quanti sono tristi: «Non evitare
coloro che piangono» (7,34). |l periodo della pandemia ci ha costretti a un forzato isolamento, impedendoci
perfino di poter consolare e stare vicino ad amici e conoscenti afflitti per la perdita dei loro cari. E ancora afferma
I'autore sacro: «Non esitare a visitare un malato» (7,35). Abbiamo sperimentato I'impossibilita di stare accanto a
chi soffre, e al tempo stesso abbiamo preso coscienza della fragilita della nostra esistenza. Insomma, la Parola
di Dio non ci lascia mai tranquilli e continua a stimolarci al bene.

9. “Tendi la mano al povero” fa risaltare, per contrasto, I'atteggiamento di quanti tengono le mani in tasca e non
si lasciano commuovere dalla poverta, di cui spesso sono anch’essi complici. L’indifferenza e il cinismo sono il
loro cibo quotidiano. Che differenza rispetto alle mani generose che abbiamo descritto! Ci sono, infatti, mani
tese per sfiorare velocemente la tastiera di un computer e spostare somme di denaro da una parte all’altra del
mondo, decretando la ricchezza di ristrette oligarchie e la miseria di moltitudini o il fallimento di intere nazioni. Ci
sono mani tese ad accumulare denaro con la vendita di armi che altre mani, anche di bambini, useranno per
seminare morte e poverta. Ci sono mani tese che nel’lombra scambiano dosi di morte per arricchirsi e vivere nel
lusso e nella sregolatezza effimera. Ci sono mani tese che sottobanco scambiano favori illegali per un guadagno
facile e corrotto. E ci sono anche mani tese che nel perbenismo ipocrita stabiliscono leggi che loro stessi non
osservano.

In questo panorama, «gli esclusi continuano ad aspettare. Per poter sostenere uno stile di vita che esclude gli
altri, o per potersi entusiasmare con questo ideale egoistico, si & sviluppata una globalizzazione dell'indifferenza.
Quasi senza accorgercene, diventiamo incapaci di provare compassione dinanzi al grido di dolore degli altri, non
piangiamo piu davanti al dramma degli altri né ci interessa curarci di loro, come se tutto fosse una responsabilita
a noi estranea che non ci compete» (Esort. ap. Evangelii gaudium, 54). Non potremo essere contenti fino a
quando queste mani che seminano morte non saranno trasformate in strumenti di giustizia e di pace per il
mondo intero.

10. «In tutte le tue azioni, ricordati della tua fine» (Sir 7,36). E I'espressione con cui il Siracide conclude questa
sua riflessione. Il testo si presta a una duplice interpretazione. La prima fa emergere che abbiamo bisogno di
tenere sempre presente la fine della nostra esistenza. Ricordarsi il destino comune puo essere di aiuto per
condurre una vita allinsegna dell'attenzione a chi € piu povero e non ha avuto le stesse nostre possibilita. Esiste
anche una seconda interpretazione, che evidenzia piuttosto il fine, lo scopo verso cui ognuno tende. E il fine
della nostra vita che richiede un progetto da realizzare e un cammino da compiere senza stancarsi. Ebbene, il
fine di ogni nostra azione non pud essere altro che 'amore. E questo lo scopo verso cui siamo incamminati e
nulla ci deve distogliere da esso. Questo amore & condivisione, dedizione e servizio, ma comincia dalla scoperta
di essere noi per primi amati e risvegliati all’'amore. Questo fine appare nel momento in cui il bambino si incontra
con il sorriso della mamma e si sente amato per il fatto stesso di esistere. Anche un sorriso che condividiamo
con il povero €& sorgente di amore e permette di vivere nella gioia. La mano tesa, allora, possa sempre arricchirsi
del sorriso di chi non fa pesare la propria presenza e I'aiuto che offre, ma gioisce solo di vivere lo stile dei
discepoli di Cristo.

In questo cammino di incontro quotidiano con i poveri ci accompagna la Madre di Dio, che piu di ogni altra € la
Madre dei poveri. La Vergine Maria conosce da vicino le difficolta e le sofferenze di quanti sono emarginati,
perché lei stessa si € trovata a dare alla luce il Figlio di Dio in una stalla. Per la minaccia di Erode, con Giuseppe
suo sposo e il piccolo Gesu e fuggita in un altro paese, e la condizione di profughi ha segnato per alcuni anni la
santa Famiglia. Possa la preghiera alla Madre dei poveri accomunare questi suoi figli prediletti e quanti li
servono nel nome di Cristo. E la preghiera trasformi la mano tesa in un abbraccio di condivisione e di fraternita
ritrovata.

Roma, San Giovanni in Laterano, 13 giugno 2020, Memoria liturgica di Sant’Antonio di Padova.

FRANCESCO



[00754-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

«Tends ta main au pauvre» (Si7, 32)

«Tends ta main au pauvre» (Si 7, 32). La sagesse antique a fait de ces mots comme un code sacré a suivre
dans la vie. lls résonnent encore aujourd’hui, avec tout leur poids de signification, pour nous aider, nous aussi, a
concentrer notre regard sur I'essentiel et a surmonter les barriéres de l'indifférence. La pauvreté prend toujours
des visages différents qui demandent une attention a chaque condition particuliére : dans chacune d’elles, nous
pouvons rencontrer le Seigneur Jésus qui a révélé sa présence dans ses freres les plus faibles (cf. Mt 25, 40).

1. Prenons entre les mains le texte du Livre de Ben Sira, un des livres de I'’Ancien Testament. Nous y trouvons
les paroles d’'un maitre de sagesse qui a vécu environ deux cents ans avant le Christ. |l était en recherche de la
sagesse, celle qui rend les hommes meilleurs et capables de scruter a fond les événements de la vie. |l le faisait
a un moment de dure épreuve pour le peuple d’Israél, un temps de douleur, de deuil et de misére, a cause de la
domination de puissances étrangéres. Etant un homme de grande foi, enraciné dans les traditions des péres, sa
premiére penseée était de s’adresser a Dieu pour lui demander le don de la sagesse. Et I'aide du Seigneur ne lui
manqua pas.

Dés les premieres pages, le Livre de Ben Sira donne des conseils sur de nombreuses situations concrétes de la
vie, et la pauvreté en est une. Il insiste sur le fait que, dans le besoin, il faut avoir confiance en Dieu : « Ne
t'agite pas a I'neure de 'adversité. Attache-toi au Seigneur, ne 'abandonne pas, afin d’étre comblé dans tes
derniers jours. Toutes les adversités, accepte-les; dans les revers de ta pauvre vie, sois patient; car I'or est
veérifié par le feu, et les hommes agréables a Dieu par le creuset de I'humiliation. Dans les maladies comme
dans le dénuement, aie foi en lui. Mets ta confiance en lui, et il te viendra en aide; rends tes chemins droits, et
mets en lui ton espérance. Vous qui craignez le Seigneur, comptez sur sa miséricorde, ne vous écartez pas du
chemin, de peur de tomber. » (2, 2-7).

2. Page aprés page, nous découvrons un précieux recueil de suggestions sur la fagon d’agir a la lumiére d’'une
relation intime avec Dieu, créateur et amant de sa création, juste et providentiel envers tous ses enfants. La
référence constante a Dieu, cependant, n'’empéche pas de regarder 'lhomme concret, bien au contraire, les
deux choses sont étroitement liées.

Ceci est clairement démontré par I'extrait biblique dont le titre de ce Message est tiré (cf. 7, 29-36). La priére a
Dieu et la solidarité avec les pauvres et les souffrants sont inséparables. Pour célébrer un culte qui soit agréable
au Seigneur, il est nécessaire de reconnaitre que toute personne, méme la plus indigente et la plus méprisée,
porte 'image de Dieu imprimée en elle. De cette attention découle le don de la bénédiction divine, attirée par la
générosité pratiquée a I'égard du pauvre. Par conséquent, le temps consacré a la priére ne peut jamais devenir
un alibi pour négliger le prochain en difficulté. Le contraire est vrai: la bénédiction du Seigneur descend sur nous
et la priere atteint son but quand elles sont accompagnées par le service aux pauvres.

3. Cet antique enseignement est combien actuel pour chacun de nous ! En effet, la parole de Dieu dépasse
I'espace, le temps, les religions et les cultures. La générosité qui soutient le faible, console I'affligé, apaise les
souffrances, restitue la dignité a ceux qui en sont privés, est en fait la condition d’une vie pleinement humaine.
Le choix de consacrer une attention aux pauvres, a leurs nombreux et divers besoins, ne peut étre conditionné
seulement par le temps disponible ou par des intéréts privés, ni par des projets pastoraux ou sociaux
désincarnés. On ne peut étouffer la force de la grace de Dieu par la tendance narcissique de toujours se mettre
a la premiére place.

Avoir le regard tourné vers le pauvre est difficile, mais plus que jamais nécessaire pour donner a notre vie
personnelle et sociale la bonne direction. Il ne s’agit pas d’exprimer beaucoup de paroles, mais plutét d’engager
concretement la vie, animée par la charité divine. Chaque année, avec la Journée Mondiale des Pauvres, je
reviens sur cette réalité fondamentale pour la vie de 'Eglise, parce que les pauvres sont et seront toujours avec



nous (cf. Jn 12, 8) pour nous aider a accueillir la présence du Christ dans I'espace du quotidien.

4. Chaque rencontre avec une personne en situation de pauvreté nous provoque et nous interroge. Comment
pouvons-nous contribuer a éliminer ou, du moins, a soulager sa marginalisation et sa souffrance? Comment
pouvons-nous l'aider dans sa pauvreté spirituelle ? La communauté chrétienne est appelée a s'impliquer dans
cette expérience de partage, sachant qu'il ne lui est pas permis de la déléguer a qui que ce soit. Et pour étre un
soutien aux pauvres, il est fondamental de vivre personnellement la pauvreté évangélique. Nous ne pouvons
pas nous sentir "bien" quand un membre de la famille humaine est relégué dans les coulisses et devient une
ombire. Le cri silencieux des nombreux pauvres doit trouver le peuple de Dieu en premiére ligne, toujours et
partout, afin de leur donner une voix, de les défendre et de se solidariser avec eux devant tant d’hypocrisie et
devant tant de promesses non tenues, pour les inviter a participer a la vie de la communauté.

Il est vrai que I'Eglise n’a pas de solutions globales & proposer, mais elle offre, avec la grace du Christ, son
témoignage et ses gestes de partage. Elle se sent en outre le devoir de présenter les instances de ceux qui
n’ont pas le nécessaire pour vivre. Rappeler a tous la grande valeur du bien commun est, pour le peuple
chrétien, un engagement de vie qui se réalise dans la tentative de n’oublier aucun de ceux dont 'humanité est
violée dans ses besoins fondamentaux.

5. Tendre la main fait découvrir, avant tout a celui qui le fait, qu’existe en nous la capacité d’accomplir des
gestes qui donnent un sens a la vie. Que de mains tendues pouvons-nous voir tous les jours !
Malheureusement, il arrive de plus en plus souvent que la hate entraine dans un tourbillon d'indifférence, au
point que I'on ne sait plus reconnaitre tout le bien qui se fait quotidiennement, en silence et avec grande
générosité. C’est souvent lorsque surviennent des événements qui bouleversent le cours de notre vie que nos
yeux deviennent capables de voir la bonté des saints "de la porte d’a cété", « de ceux qui vivent proches de
nous et sont un reflet de la présence de Dieu » (Exhort. ap. Gaudete et Exultate, n. 7), mais dont personne ne
parle. Les mauvaises nouvelles abondent sur les pages des journaux, sur les sites internet et sur les écrans de
télévision, au point de laisser croire que le mal regne en maitre. Pourtant il n’en est pas ainsi. Certes, la
méchanceté et la violence, I'abus et la corruption ne manquent pas, mais la vie est tissée d’actes de respect et
de générosité qui, non seulement compensent le mal, mais poussent a aller au-dela et a étre remplis
d’espérance.

6. Tendre la main est un signe: un signe qui rappelle immédiatement la proximité, la solidarité, 'amour. En ces
mois ou le monde entier a été submergé par un virus qui a apporté douleur et mort, détresse et égarement,
combien de mains tendues nous avons pu voir ! La main tendue du médecin qui se soucie de chaque patient en
essayant de trouver le bon reméde. La main tendue de l'infirmiére et de l'infirmier qui, bien au-dela de leurs
horaires de travail, sont restés pour soigner les malades. La main tendue de ceux qui travaillent dans
I'administration et procurent les moyens de sauver le plus de vies possibles. La main tendue du pharmacien
exposé a tant de demandes dans un contact risqué avec les gens. La main tendue du prétre qui bénit avec le
déchirement au coeur. La main tendue du bénévole qui secourt ceux qui vivent dans la rue et qui, en plus de ne
pas avoir un toit, n’ont rien a manger. La main tendue des hommes et des femmes qui travaillent pour offrir des
services essentiels et la sécurité. Et combien d’autres mains tendues que nous pourrions décrire jusqu’a en
composer une litanie des ceuvres de bien. Toutes ces mains ont défié la contagion et la peur pour apporter
soutien et consolation.

7. Cette pandémie est arrivée a I'improviste et nous a pris au dépourvu, laissant un grand sentiment de
désorientation et d'impuissance. Cependant, la main tendue aux pauvres ne vient pas a I'improviste. Elle
témoigne de la maniére dont on se prépare a reconnaitre le pauvre afin de le soutenir dans les temps de
nécessité. On n'improvise pas les instruments de miséricorde. Un entrainement quotidien est nécessaire, a
partir d’'une prise de conscience que nous, les premiers, avons combien besoin d’'une main tendue vers nous.

Ce moment que nous vivons a mis en crise beaucoup de certitudes. Nous nous sentons plus pauvres et plus
faibles parce que nous avons fait I'expérience de la limite et de la restriction de la liberté. La perte du travail, des
relations affectives les plus chéres, comme I'absence des relations interpersonnelles habituelles, a tout d’'un
coup ouvert des horizons que nous n’étions plus habitués a observer. Nos richesses spirituelles et matérielles



7

ont été remises en question et nous avons découvert que nous avions peur. Enfermés dans le silence de nos
maisons, nous avons redécouvert 'importance de la simplicité et d’avoir le regard fixé sur I'essentiel. Nous
avons mdri 'exigence d’une nouvelle fraternité, capable d’entraide et d’estime réciproque. C’est un temps
favorable pour « reprendre conscience que nous avons besoin les uns des autres, que nous avons une
responsabilité vis-a-vis des autres et du monde [...]. Depuis trop longtemps, déja, nous avons été dans la
dégradation morale, en nous moquant de I'éthique, de la bonté, de la foi, de 'honnéteté. [...] Cette destruction
de tout fondement de la vie sociale finit par nous opposer les uns aux autres, chacun cherchant a préserver ses
propres intéréts ; elle provoque I'émergence de nouvelles formes de violence et de cruauté, et empéche le
développement d’'une vraie culture de protection de I'environnement » (Lett. enc. Laudato Si’, n. 229). En
somme, les graves crises économiques, financieres et politiques ne cesseront pas tant que nous laisserons en
état de veille la responsabilité que chacun doit sentir envers le prochain et chaque personne.

8. «Tends la main au pauvre», est donc une invitation a la responsabilité comme engagement direct de
quiconque se sent participant du méme sort. C’est une incitation a prendre en charge le poids des plus faibles,
comme le rappelle saint Paul: « Mettez-vous, par amour au service les uns des autres. Car toute la Loi est
accomplie dans l'unique parole que voici : Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. (...) Portez les fardeaux
des uns les autres » (Ga 5,13-14 ; 6,2). L’Apdtre enseigne que la liberté qui nous a été donnée par la mort et la
résurrection de Jésus Christ est pour chacun de nous une responsabilité pour se mettre au service des autres,
surtout des plus faibles. Il ne s’agit pas d’'une exhortation facultative, mais d’'une condition de 'authenticité de la
foi que nous professons.

Le Livre de Ben Sira vient une fois de plus a notre aide: il suggére des actions concretes pour soutenir les plus
faibles et il utilise également quelques images suggestives. Tout d’abord, il prend en considération la faiblesse
de ceux qui sont tristes: « Ne te détourne pas ceux qui pleurent » (7, 34). La période de la pandémie nous a
obligés a un isolement forcé, nous empéchant méme de pouvoir consoler et d’étre prés d’amis et de
connaissances affligés par la perte de leurs proches. Et I'auteur sacré affirme encore: « N’hésite pas a visiter un
malade » (7, 35). Nous avons fait I'expérience de I'impossibilité d’étre aux cotés de ceux qui souffrent, et en
méme temps, nous avons pris conscience de la fragilité de notre existence. En somme, la Parole de Dieu ne
nous laisse jamais tranquilles, elle continue a nous stimuler au bien.

9. «Tends la main au pauvre» fait ressortir, par contraste, I'attitude de ceux qui tiennent leurs mains dans leurs
poches et ne se laissent pas émouvoir par la pauvreté, dont ils sont souvent complices. L'indifférence et le
cynisme sont leur nourriture quotidienne. Quelle différence par rapport aux mains généreuses que nous avons
décrites! Il y a, en effet, des mains tendues qui touchent rapidement le clavier d’un ordinateur pour déplacer des
sommes d’argent d’une partie du monde a I'autre, décrétant la richesse des oligarchies et la misére de
multitudes ou la faillite de nations entiéres. Il y a des mains tendues pour accumuler de 'argent par la vente
d’armes que d’autres mains, méme celles d’enfants, utiliseront pour semer la mort et la pauvreté. Il y a des
mains tendues qui, dans 'ombre, échangent des doses de mort pour s’enrichir et vivre dans le luxe et le
désordre éphémere. Il y a des mains tendues qui, en sous-main, échangent des faveurs illégales contre un gain
facile et corrompu. Et il y a aussi des mains tendues de ceux qui, dans I'’hypocrisie bienveillante, portent des lois
gu’eux-mémes n’observent pas.

Dans ce panorama, « les exclus continuent a attendre. Pour pouvoir soutenir un style de vie qui exclut les
autres, ou pour pouvoir s’enthousiasmer avec cet idéal égoiste, on a développé une mondialisation de
lindifférence. Presque sans nous en apercevoir, nous devenons incapables d’éprouver de la compassion devant
le cri de douleur des autres, nous ne pleurons plus devant le drame des autres, leur préter attention ne nous
intéresse pas, comme si tout nous était une responsabilité étrangére qui n’est pas de notre ressort. » (Exhort.
ap. Evangelii Gaudium, n. 54). Nous ne pourrons pas étre heureux tant que ces mains qui sement la mort ne
seront pas transformées en instruments de justice et de paix pour le monde entier.

10. « Quoi que tu fasses, souviens-toi que ta vie a une fin » (Si 7, 36). C’est I'expression par laquelle le Livre de
Ben Sira conclut sa réflexion. Le texte se préte a une double interprétation. La premiére fait ressortir que nous
devons toujours garder a I'esprit la fin de notre existence. Se souvenir du destin commun peut aider a mener
une vie sous le signe de l'attention a ceux qui sont les plus pauvres et qui n‘ont pas eu les mémes possibilités
que nous. Il y a aussi une deuxiéme interprétation, qui souligne plutét le but vers lequel chacun tend. C’est la fin



8

de notre vie qui demande un projet a réaliser et un chemin a accomplir sans se lasser. Or, le but de chacune de
nos actions ne peut étre autre que I'amour. Tel est le but vers lequel nous nous dirigeons, et rien ne doit nous en
détourner. Cet amour est partagé, dévouement et service, mais il commence par la découverte que nous
sommes les premiers aimés et éveillés a 'amour. Cette fin apparait au moment ou I'enfant rencontre le sourire
de sa mere et se sent aimé par le fait méme d’exister. Méme un sourire que nous partageons avec le pauvre est
source d’amour et permet de vivre dans la joie. Que la main tendue, alors, puisse toujours s’enrichir du sourire
de celui qui ne fait pas peser sa présence et I'aide qu'il offre, mais ne se réjouit que de vivre a la maniére des
disciples du Christ.

Que sur ce chemin quotidien de rencontre avec les pauvres nous accompagne la Mere de Dieu, qui plus que
tout autre est la Mére des pauvres. La Vierge Marie connait de prés les difficultés et les souffrances de ceux qui
sont marginalisés, parce qu’elle-méme s’est trouvée a donner naissance au Fils de Dieu dans une étable. Sous
la menace d’'Hérode, avec Joseph son époux et 'Enfant Jésus, ils se sont enfuis dans un autre pays, et la
condition de réfugié a marqué, pendant quelques années, la Sainte Famille. Puisse la priére a la Mére des
pauvres rassembler ses enfants favoris et tous ceux qui les servent au nom du Christ. Que la priére transforme
la main tendue en une étreinte de partage et de fraternité retrouvée.

Donné a Rome, Saint Jean du Latran, le 13 juin 2020, mémoire liturgique de saint Antoine de Padoue, huitieme
année de mon Pontificat.

FRANCOIS

[00754-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

‘Stretch forth your hand to the poor” (Sir 7:32)

“Stretch forth your hand to the poor” (Sir 7:32). Age-old wisdom has proposed these words as a sacred rule to
be followed in life. Today these words remain as timely as ever. They help us fix our gaze on what is essential
and overcome the barriers of indifference. Poverty always appears in a variety of guises, and calls for attention
to each particular situation. In all of these, we have an opportunity to encounter the Lord Jesus, who has
revealed himself as present in the least of his brothers and sisters (cf. Mt 25:40).

1. Let us take up the Old Testament book of Sirach, in which we find the words of a sage who lived some two
hundred years before Christ. He sought out the wisdom that makes men and women better and more capable of
insight into the affairs of life. He did this at a time of severe testing for the people of Israel, a time of suffering,
grief and poverty due to the domination of foreign powers. As a man of great faith, rooted in the traditions of his
forebears, his first thought was to turn to God and to beg from him the gift of wisdom. The Lord did not refuse his
help.

From the book’s first pages, its author presents his advice concerning many concrete situations in life, one of
which is poverty. He insists that even amid hardship we must continue to trust in God: “Do not be alarmed when
disaster comes. Cling to him and do not leave him, so that you may be honoured at the end of your days.
Whatever happens to you, accept it, and in the uncertainties of your humble state, be patient, since gold is
tested in the fire, and chosen men in the furnace of humiliation. Trust him and he will uphold you, follow a
straight path and hope in him. You who fear the Lord, wait for his mercy; do not turn aside in case you fall” (2:2-
7).

2. In page after page, we discover a precious compendium of advice on how to act in the light of a close
relationship with God, creator and lover of creation, just and provident towards all his children. This constant
reference to God, however, does not detract from a concrete consideration of mankind. On the contrary, the two
are closely connected.



9

This is clearly demonstrated by the passage from which the theme of this year's Message is taken (cf. 7:29-36).
Prayer to God and solidarity with the poor and suffering are inseparable. In order to perform an act of worship
acceptable to the Lord, we have to recognize that each person, even the poorest and most contemptible, is
made in the image of God. From this awareness comes the gift of God’s blessing, drawn by the generosity we
show to the poor. Time devoted to prayer can never become an alibi for neglecting our neighbour in need. In fact
the very opposite is true: the Lord’s blessing descends upon us and prayer attains its goal when accompanied
by service to the poor.

3. How timely too, for ourselves, is this ancient teaching! Indeed, the word of God transcends space and time,
religions and cultures. Generosity that supports the weak, consoles the afflicted, relieves suffering and restores
dignity to those stripped of it, is a condition for a fully human life. The decision to care for the poor, for their many
different needs, cannot be conditioned by the time available or by private interests, or by impersonal pastoral or
social projects. The power of God’s grace cannot be restrained by the selfish tendency to put ourselves always
first.

Keeping our gaze fixed on the poor is difficult, but more necessary than ever if we are to give proper direction to
our personal life and the life of society. It is not a matter of fine words but of a concrete commitment inspired by
divine charity. Each year, on the World Day of the Poor, | reiterate this basic truth in the life of the Church, for the
poor are and always will be with us to help us welcome Christ’s presence into our daily lives (cf. Jn 12:8).

4. Encountering the poor and those in need constantly challenges us and forces us to think. How can we help to
eliminate or at least alleviate their marginalization and suffering? How can we help them in their spiritual need?
The Christian community is called to be involved in this kind of sharing and to recognize that it cannot be
delegated to others. In order to help the poor, we ourselves need to live the experience of evangelical poverty.
We cannot feel “alright” when any member of the human family is left behind and in the shadows. The silent cry
of so many poor men, women and children should find the people of God at the forefront, always and
everywhere, in efforts to give them a voice, to protect and support them in the face of hypocrisy and so many
unfulfilled promises, and to invite them to share in the life of the community.

The Church certainly has no comprehensive solutions to propose, but by the grace of Christ she can offer her
witness and her gestures of charity. She likewise feels compelled to speak out on behalf of those who lack life’s
basic necessities. For the Christian people, to remind everyone of the great value of the common good is a vital
commitment, expressed in the effort to ensure that no one whose human dignity is violated in its basic needs will
be forgotten.

5. The ability to stretch forth our hand shows that we possess an innate capacity to act in ways that give
meaning to life. How many outstretched hands do we see every day! Sadly, it is more and more the case that
the frenetic pace of life sucks us into a whirlwind of indifference, to the point that we no longer know how to
recognize the good silently being done each day and with great generosity all around us. Only when something
happens that upsets the course of our lives do our eyes become capable of seeing the goodness of the saints
“next door”, of “those who, living in our midst, reflect God’s presence” (Gaudete et Exsultate, 7), but without
fanfare. Bad news fills the pages of newspapers, websites and television screens, to the point that evil seems to
reign supreme. But that is not the case. To be sure, malice and violence, abuse and corruption abound, but life
is interwoven too with acts of respect and generosity that not only compensate for evil, but inspire us to take an
extra step and fill our hearts with hope.

6. A hand held out is a sign; a sign that immediately speaks of closeness, solidarity and love. In these months,
when the whole world was prey to a virus that brought pain and death, despair and bewilderment, how many
outstretched hands have we seen! The outstretched hands of physicians who cared about each patient and tried
to find the right cure. The outstretched hands of nurses who worked overtime, for hours on end, to look after the
sick. The outstretched hands of administrators who procured the means to save as many lives as possible. The
outstretched hands of pharmacists who at personal risk responded to people’s pressing needs. The outstretched
hands of priests whose hearts broke as they offered a blessing. The outstretched hands of volunteers who
helped people living on the streets and those with a home yet nothing to eat. The outstretched hands of men and



10

women who worked to provide essential services and security. We could continue to speak of so many other
outstretched hands, all of which make up a great litany of good works. Those hands defied contagion and fear in
order to offer support and consolation.

7. This pandemic arrived suddenly and caught us unprepared, sparking a powerful sense of bewilderment and
helplessness. Yet hands never stopped reaching out to the poor. This has made us all the more aware of the
presence of the poor in our midst and their need for help. Structures of charity, works of mercy, cannot be
improvised. Constant organization and training is needed, based on the realization of our own need for an
outstretched hand.

The present experience has challenged many of our assumptions. We feel poorer and less self-sufficient
because we have come to sense our limitations and the restriction of our freedom. The loss of employment, and
of opportunities to be close to our loved ones and our regular acquaintances, suddenly opened our eyes to
horizons that we had long since taken for granted. Our spiritual and material resources were called into question
and we found ourselves experiencing fear. In the silence of our homes, we rediscovered the importance of
simplicity and of keeping our eyes fixed on the essentials. We came to realize how much we need a new sense
of fraternity, for mutual help and esteem. Now is a good time to recover “the conviction that we need one
another, that we have a shared responsibility for others and the world... We have had enough of immorality and
the mockery of ethics, goodness, faith and honesty... When the foundations of social life are corroded, what
ensues are battles over conflicting interests, new forms of violence and brutality, and obstacles to the growth of
a genuine culture of care for the environment” (Laudato Si’, 229). In a word, until we revive our sense of
responsibility for our neighbour and for every person, grave economic, financial and political crises will continue.

8. This year’s theme — “Stretch forth your hand to the poor” — is thus a summons to responsibility and
commitment as men and women who are part of our one human family. It encourages us to bear the burdens of
the weakest, in accord with the words of Saint Paul: “Through love serve one another. For the whole law is
fulfilled in one word: “You shall love your neighbour as yourself'... Bear one another’s burdens, and so fulfil the
law of Christ” (Gal 5:13-14; 6:2). The Apostle teaches that the freedom bestowed through the death and
resurrection of Jesus Christ makes us individually responsible for serving others, especially the weakest. This is
not an option, but rather a sign of the authenticity of the faith we profess.

Here again, the book of Sirach can help us. It suggests concrete ways to support the most vulnerable and it uses
striking images. First, it asks us to sympathize with those who are sorrowing: “Do not fail those who weep”
(7:34). The time of pandemic forced us into strict isolation, making it impossible even to see and console friends
and acquaintances grieving the loss of their loved ones. The sacred author also says: “Do not shrink from
visiting the sick” (7:35). We have been unable to be close to those who suffer, and at the same time we have
become more aware of the fragility of our own lives. The word of God allows for no complacency; it constantly
impels us to acts of love.

9. At the same time, the command: “Stretch forth your hand to the poor” challenges the attitude of those who
prefer to keep their hands in their pockets and to remain unmoved by situations of poverty in which they are
often complicit. Indifference and cynicism are their daily food. What a difference from the generous hands we
have described! If they stretch out their hands, it is to touch computer keys to transfer sums of money from one
part of the world to another, ensuring the wealth of an elite few and the dire poverty of millions and the ruin of
entire nations. Some hands are outstretched to accumulate money by the sale of weapons that others, including
those of children, use to sow death and poverty. Other hands are outstretched to deal doses of death in dark
alleys in order to grow rich and live in luxury and excess, or to quietly pass a bribe for the sake of quick and
corrupt gain. Others still, parading a sham respectability, lay down laws which they themselves do not observe.

Amid all these scenarios, “the excluded are still waiting. To sustain a lifestyle which excludes others, or to
sustain enthusiasm for that selfish ideal, a globalization of indifference has developed. Almost without being
aware of it, we end up being incapable of feeling compassion at the outcry of the poor, weeping for other
people’s pain, and feeling a need to help them, as though all this were someone else’s responsibility and not our
own” (Evangelii Gaudium, 54). We cannot be happy until these hands that sow death are transformed into



11

instruments of justice and peace for the whole world.

10. “In everything you do, remember your end” (Sir 7:36). These are the final words of this chapter of the book of
Sirach. They can be understood in two ways. First, our lives will sooner or later come to an end. Remembering
our common destiny can help lead to a life of concern for those poorer than ourselves or lacking the
opportunities that were ours. But second, there is also an end or goal towards which each of us is tending. And
this means that our lives are a project and a process. The “end” of all our actions can only be love. This is the
ultimate goal of our journey, and nothing should distract us from it. This love is one of sharing, dedication and
service, born of the realization that we were first loved and awakened to love. We see this in the way children
greet their mother’s smile and feel loved simply by virtue of being alive. Even a smile that we can share with the
poor is a source of love and a way of spreading love. An outstretched hand, then, can always be enriched by the
smile of those who quietly and unassumingly offer to help, inspired only by the joy of living as one of Christ’s
disciples.

In this journey of daily encounter with the poor, the Mother of God is ever at our side. More than any other, she
is the Mother of the Poor. The Virgin Mary knows well the difficulties and sufferings of the marginalized, for she
herself gave birth to the Son of God in a stable. Due to the threat of Herod, she fled to another country with
Joseph her spouse and the child Jesus. For several years, the Holy Family lived as refugees. May our prayer to
Mary, Mother of the Poor, unite these, her beloved children, with all those who serve them in Christ's name. And
may that prayer enable outstretched hands to become an embrace of shared and rediscovered fraternity.

Rome, Saint John Lateran, 13 June 2020, Memorial of Saint Anthony of Padua

FRANCIS

[00754-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

~oStreck dem Armen deine Hand entgegen® (vgl. Sir7,32)

~otreck dem Armen deine Hand entgegen® (vgl. Sir 7,32). Die altehrwiirdige Weisheit hat diese Worte gleichsam
als einen heiligen Verhaltenskodex fir das Leben aufgestellt. Sie erklingen heute mit ihrer ganzen
Bedeutungsschwere, um auch uns zu helfen, den Blick auf das Wesentliche zu konzentrieren und die
Schranken der Gleichglltigkeit zu Gberwinden. Die Armut tritt immer in verschiedenen Formen auf, die fir jede
besondere Situation Aufmerksamkeit verlangen: In jeder von ihnen kénnen wir dem Herrn Jesus begegnen, der
offenbart hat, in seinen geringsten Briidern anwesend zu sein (vgl. Mt 25,40).

1. Nehmen wir das Buch Jesus Sirach aus dem Alten Testament zur Hand. Hier finden wir die Worte eines
Weisheitslehrers, der circa zweihundert Jahre vor Christus gelebt hat. Er suchte nach der Weisheit, die die
Menschen besser macht und beféhigt, die Begebenheiten des Lebens tiefer zu ergriinden. Er tat dies in einer
Zeit harter Prifung fir das Volk Israel, einer Zeit des Schmerzes, der Trauer und des Elends aufgrund der
Herrschaft fremder Machte. Als Mann groRen Glaubens, der in der Tradition der Vater verwurzelt ist, war sein
erster Gedanke, sich an Gott zu wenden, um ihn um die Gabe der Weisheit zu bitten. Und der Herr lie® es ihm
an seiner Hilfe nicht fehlen.

Von den ersten Seiten des Buches an legt Jesus Sirach seine Ratschlage zu vielen konkreten
Lebenssituationen dar, darunter auch die Armut. Er besteht darauf, dass man in der Not Gottvertrauen haben
muss: »Uberstiirze nichts zur Zeit der Bedrangnis! Binde dich an den Herrn und lass nicht von ihm, damit du am
Ende erhoht wirst! Nimm alles an, was Uber dich kommen mag, und in den Wechselféllen deiner Erniedrigung
halt aus! Denn im Feuer wird Gold geprift und die anerkannten Menschen im Schmelzofen der Erniedrigung. In
Krankheiten und Armut setze auf ihn dein Vertrauen! Vertrau ihm und er wird sich deiner annehmen! Richte
deine Wege aus und hoffe auf ihn! Die ihr den Herrn fiirchtet, wartet auf sein Erbarmen! Weicht nicht ab, damit



12
ihr nicht zu Fall kommtl« (2,2-7).

2. Seite fir Seite entdecken wir ein kostbares Kompendium von Empfehlungen fir ein Handeln im Licht einer
engen Beziehung zu Gott, dem Schépfer, der die Schépfung liebt, der gegeniiber all seinen Kindern gerecht ist
und fiir sie sorgt. Der bestandige Bezug auf Gott lenkt jedoch nicht davon ab, auf den konkreten Menschen zu
schauen, vielmehr sind die beiden Dinge eng miteinander verbunden.

Die Stelle, der der Titel dieser Botschaft entnommen ist (vgl. 7,29-36), zeigt dies deutlich. Das Gebet zu Gott
und die Solidaritat mit den Armen und Leidenden kdnnen nicht voneinander getrennt werden. Um einen dem
Herrn wohlgefélligen Gottesdienst zu feiern, ist es notwendig anzuerkennen, dass jeder Mensch, mag er noch
so bediirftig und verachtet sein, Gottes Abbild in sich tragt. Aus dieser Aufmerksamkeit erwachst die Gabe des
go6ttlichen Segens, der von der gegeniiber dem Armen gelibten GroRziigigkeit angezogen wird. Daher kann die
dem Gebet gewidmete Zeit niemals zum Vorwand werden, um den N&chsten in seiner Not zu vernachlassigen.
Das Gegenteil ist wahr: Der Segen des Herrn kommt auf uns herab, und das Gebet erreicht seinen Zweck, wenn
diese vom Dienst an den Armen begleitet werden.

3. Wie aktuell ist diese alte Lehre auch fiir uns! Das Wort Gottes iberschreitet namlich Raum, Zeit, Religionen
und Kulturen. Die GroRzlgigkeit, die den Armen unterstiitzt, den Betriibten tréstet, die Leiden lindert, gibt dem
die Wirde zurlick, der ihrer beraubt ist, sie ist Bedingung firr ein ganz und gar menschliches Leben. Die
Entscheidung, den Armen Aufmerksamkeit zu widmen wie auch ihren vielen verschiedenen Bedurfnissen, darf
nicht von der verfligbaren Zeit oder von privaten Interessen abhangen noch von blutleeren Pastoral- oder
Sozialprojekten. Man darf die Kraft der Gnade Gottes nicht durch die narzisstische Neigung ersticken, sich
selbst immer an die erste Stelle setzen zu wollen.

Den Blick auf den Armen gerichtet zu halten ist schwierig, aber notwendiger denn je, um unserem personlichen
und sozialen Leben die rechte Richtung zu verleihen. Es geht nicht darum, viele Worten zu machen, sondern
vielmehr, von der goéttlichen Liebe angetrieben, sein Leben konkret einzubringen. Jedes Jahr komme ich mit
dem Welttag der Armen auf diese fiir das Leben der Kirche grundlegende Wirklichkeit zurlick, da die Armen
immer bei uns sind und sein werden (vgl. Joh 12,8), um uns zu helfen, die Gegenwart Christi im taglichen Leben
zu erfassen.

4. Die Begegnung mit einem Menschen in Armut fordert uns stets heraus und stellt Fragen an uns. Wie kénnen
wir dazu beitragen, seine Ausgrenzung und sein Leiden zu beseitigen oder zumindest zu erleichtern? Wie
kénnen wir ihm in seiner geistlichen Armut helfen? Die christliche Gemeinschaft ist aufgerufen, sich in diese
Erfahrung des Teilens einzubringen, und dies in dem Bewusstsein, dass es ihr nicht erlaubt ist, diese Aufgabe
an andere zu delegieren. Um den Armen eine Stltze zu sein ist es zudem wesentlich, die evangeliumsgemalie
Armut selbst zu leben. Wir kbnnen nicht mit ruhigem Gewissen zuschauen, wenn ein Mitglied der menschlichen
Familie ins Abseits gestellt wird und zum Schatten wird. Der leise Schrei der vielen Armen muss immer und
Uberall das Volk Gottes an vorderster Front antreffen, damit es ihnen eine Stimme verleiht, sie verteidigt und
sich mit ihnen angesichts so vieler Scheinheiligkeit und nicht erfiillter Versprechen solidarisiert und sie am
Leben der Gemeinschaft teilhaben I&sst.

Es stimmt, die Kirche kann keine Gesamtlésungen vorschlagen, aber mit der Gnade Christi bietet sie ihr Zeugnis
und Gesten des Teilens an. Sie fiihlt sich darlber hinaus verpflichtet, die Anliegen derer vorzutragen, denen das
Lebensnotwendige fehlt. Allen den hohen Wert des Gemeinwohls in Erinnerung zu rufen ist fir das christliche
Volk eine lebenslange Verpflichtung; sie wird in dem Bemiihen umgesetzt, niemanden von denen zu vergessen,
deren Menschsein in seinen Grundbedurfnissen missachtet wird.

5. Die Hand entgegenzustrecken lasst vor allem den, der es tut, entdecken, dass wir fahig sind, Dinge zu
vollbringen, die dem Leben Sinn verleihen. Wie viele entgegengestreckte Hande sieht man jeden Tag! Leider
geschieht es immer &fter, dass die Eile in einen Strudel der Gleichglltigkeit hineinzieht, sodass man das viele
Gute, das taglich in Stille und in groRer Freigebigkeit vollbracht wird, nicht mehr zu erkennen vermag. So kommt
es vor, dass nur bei Ereignissen, die den Lauf unseres Lebens durcheinanderbringen, die Augen fahig werden,
die Giite der ,Heiligen von nebenan® zu bemerken, »derer, die in unserer Nahe wohnen und die ein Widerschein



13

der Gegenwart Gottes sind« (Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate, 7), von denen aber niemand
spricht. Die schlechten Nachrichten flllen die Seiten der Zeitungen, die Internetseiten und die
Fernsehbildschirme im UbermaR, so dass man denkt, das Bése herrsche uneingeschrénkt. Dem ist nicht so.
Gewiss fehlt es nicht an Bosheit und Gewalt, an Ubergriffen und Korruption, doch das Leben besteht aus einem
Geflecht von Taten des Respekts und der GrofRzugigkeit, die nicht nur das Bdse ausgleichen, sondern dazu
antreiben, dariiber hinaus zu gehen und voller Hoffnung zu sein.

6. Die Hand entgegenzustrecken ist ein Zeichen: ein Zeichen, das unmittelbar auf die Nahe, die Solidaritat, die
Liebe hinweist. Wie viele entgegengestreckte Hande haben wir in diesen Monaten erblicken kénnen, in denen
die ganze Welt von einem Virus gleichsam tibermannt wurde, das Schmerz und Tod, Verzagtheit und
Verwirrung gebracht hat. Die entgegengestreckte Hand des Arztes, der sich um jeden Patienten kimmert und
nach dem richtigen Heilmittel sucht. Die entgegengestreckte Hand der Krankenschwester oder des
Krankenpflegers, die weit Uber ihre Arbeitszeiten hinaus dableiben, um die Kranken zu versorgen. Die
entgegengestreckte Hand dessen, der in der Verwaltung arbeitet und die Mittel beschafft, um so viele Leben wie
maoglich zu retten. Die entgegengestreckte Hand des Apothekers, der in einem mit Risiko verbundenem Umgang
mit den Menschen vielen Anfragen ausgesetzt ist. Die entgegengestreckte Hand des Priesters, der mit
qualerfllltem Herzen segnet. Die entgegengestreckte Hand des Freiwilligen, der denen beisteht, die auf der
Strale leben, wie auch denen, die zwar ein Zuhause, aber nichts zu essen haben. Die entgegengestreckte
Hand der Manner und Frauen, die arbeiten, um wesentliche Dienste und Sicherheit zu bieten. Und wir kbnnten
noch weitere entgegengestreckte Hande bis zur Zusammenstellung einer Litanei der guten Werke anfiihren. All
diese Hande haben der Ansteckung und der Angst die Stirn geboten, um Unterstlitzung und Trost zu geben.

7. Diese Pandemie kam unerwartet und hat uns unvorbereitet Giberrascht, wahrend sie ein grol3es Gefiihl der
Verunsicherung und Ohnmacht hinterlie. Die dem Armen entgegengestreckte Hand hingegen kam nicht
plotzlich. Sie zeugt vielmehr davon, wie man sich darauf vorbereitet, den Armen zu erkennen, um ihn in der Zeit
der Not zu unterstiitzen. Die Werkzeuge der Barmherzigkeit werden nicht improvisiert. Es braucht ein tagliches
Training, das bei dem Bewusstsein beginnt, dass wir als Erste einer Hand bedtrfen, die uns entgegengestreckt
wird.

Die Zeit, die wir gerade erleben, hat viele Gewissheiten in eine Krise gestirzt. Wir fihlen uns drmer und
schwacher, weil wir Grenzgefiihl und Freiheitseinschrankung erfahren haben. Der Verlust der Arbeit und inniger
Zuneigung wie auch das Fehlen gewohnter zwischenmenschlicher Beziehungen haben mit einem Schlag
Horizonte aufgetan, die wir fiir gewohnlich nicht mehr bemerkten. Unsere spirituellen und materiellen
Reichtiimer wurden zur Diskussion gestellt, und wir haben entdeckt, dass wir Angst haben. In die Stille unserer
Hauser eingeschlossen, haben wir neu entdeckt, wie wichtig die Einfachheit ist und dass wir den Blick auf das
Wesentliche richten. Wir haben das Beddurfnis nach einer neuen Geschwisterlichkeit vertieft, die zu
wechselseitiger Hilfe und gegenseitiger Achtung fahig ist. Es ist dies eine glinstige Zeit, um »wieder [zu] sptiren,
dass wir einander brauchen, dass wir eine Verantwortung fir die anderen und fir die Welt haben [...]. Wir haben
schon sehr viel Zeit moralischen Verfalls verstreichen lassen, indem wir die Ethik, die Glte, den Glauben und
die Ehrlichkeit bespéttelt haben [...]. Diese Zerstérung jeder Grundlage des Gesellschaftslebens bringt uns
schlieBlich um der Wahrung der jeweils eigenen Interessen willen gegeneinander auf, lasst neue Formen von
Gewalt und Grausamkeit aufkommen und verhindert die Entwicklung einer wahren Kultur des Umweltschutzes«
(Enzyklika Laudato si’, 229). Kurz und gut, die groRen Wirtschafts-, Finanz- und politischen Krisen werden nicht
aufhdren, solange wir zulassen, dass die Verantwortung, der sich ein jeder gegentiber dem Néachsten und allen
Menschen bewusst sein muss, in einer Art Winterschlaf verharrt.

8. ,Streck dem Armen deine Hand entgegen® ist also eine Einladung zur Verantwortung im Sinne eines direkten
Einsatzes dessen, der sich bewusst ist, dass er am gleichen Los teilhat. Es ist eine Aufforderung, die Last der
Schwacheren zu tragen, wie uns der heilige Paulus in Erinnerung ruft: »Dient einander in Liebe! Denn das
ganze Gesetz ist in dem einen Wort erflillt: Du sollst deinen Nachsten lieben wie dich selbst! [...] Einer trage des
anderen Last« (Gal 5,13-14; 6,2). Der Apostel lehrt uns, dass die uns durch Jesu Christi Tod und Auferstehung
geschenkte Freiheit fiir einen jeden von uns die Verantwortung bedeutet, sich in den Dienst der anderen zu
stellen, vor allem der Schwachsten. Es handelt sich nicht um einen fakultativen Aufruf, sondern um eine
Bedingung der Authentizitat des Glaubens, den wir bekennen.



14

Das Buch Jesus Sirach kommt uns hier wieder zu Hilfe. Es schlagt konkrete Taten zur Unterstitzung der
Schwachsten vor und gebraucht dabei auch einige suggestive Bilder. Zuerst zieht es die Schwachheit der
Trauernden in Betracht: »Entzieh dich nicht den Weinenden« (7,34). Die Zeit der Pandemie hat uns eine
Zwangsisolation auferlegt; dadurch war es uns sogar verwehrt, Freunden und Bekannten, die Gber den Verlust
eines lieben Menschen trauerten, Trost zu spenden und nahe zu sein. Der biblische Autor sagt weiter: »Zbgere
nicht, einen Kranken zu besuchen« (7,35). Wir mussten die Erfahrung machen, dass wir den Leidenden nicht
zur Seite stehen konnten, und gleichzeitig wurde uns die Zerbrechlichkeit unseres Daseins bewusst. Das Wort
Gottes also lasst uns nie in Ruhe und regt uns weiter zum Guten an.

9. ,Streck dem Armen deine Hand entgegen® hebt im Kontrast dazu die Haltung derer hervor, die die Hande
eingesteckt und sich nicht von der Armut berihren lassen, an der sie oft auch mitschuldig sind. Gleichgultigkeit
und Zynismus sind ihr taglich Brot. Was fiir ein Unterschied zu den grof3ziigigen Handen, die wir zuvor
beschrieben haben! Denn es gibt ausgestreckte Hande, die schnell Giber eine Computertastatur bewegen und
Geldbetrage von einem Teil der Welt in einen anderen verschieben und damit den Reichtum begrenzter
Oligarchien wie auch das Elend von Massen oder den Konkurs ganzer Nationen bestimmen. Es gibt
ausgestreckte Hande, die Geld anhaufen mit dem Verkauf von Waffen, die andere Hande — auch von Kindern —
dann verwenden, um Tod und Armut zu saen. Es gibt ausgestreckte Hande, die heimlich tdédliche Dosen
reichen, um sich zu bereichern und in Luxus und in verganglichen Ausschweifungen zu leben. Es gibt
ausgestreckte Hande, die fur einen einfachen, korrupten Gewinn unter der Hand gesetzwidrige Gefélligkeiten
erbringen. Und es gibt viele ausgestreckte Hande, die in Scheinheiligkeit Gesetze festlegen, die sie selbst nicht
einhalten.

Mit dieser Aussicht »warten die Ausgeschlossenen weiter. Um einen Lebensstil vertreten zu kénnen, der die
anderen ausschlie3t, oder um sich fir dieses egoistische Ideal begeistern zu kénnen, hat sich eine
Globalisierung der Gleichgiiltigkeit entwickelt. Fast ohne es zu merken, werden wir unfahig, Mitleid zu empfinden
gegenlber dem schmerzvollen Aufschrei der anderen, wir weinen nicht mehr angesichts des Dramas der
anderen, noch sind wir daran interessiert, uns um sie zu kimmern, als sei all das eine uns fernliegende
Verantwortung, die uns nichts angeht« (Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 54). Wir dirfen uns nicht
zufriedengeben, solange diese Hande, die Tod s&en, nicht zu Werkzeugen der Gerechtigkeit und des Friedens
fur die ganze Welt geworden sind.

10. »Bei all deinen Worten bedenke dein Ende« (Sir 7,36). Mit dieser Aussage beschlie3t Jesus Sirach seine
Uberlegungen. Der Text erlaubt eine zweifache Interpretation. Die erste hebt hervor, dass wir immer das Ende
unseres Daseins berlicksichtigen missen. An das gemeinsame Los zu denken kann eine Hilfe sein fir ein
Leben im Zeichen der Achtsamkeit gegenuber dem, der armer ist und nicht die gleichen Mdéglichkeiten hatte wie
wir. Es gibt ebenso eine zweite Deutung, die vielmehr das Ziel, den Zweck unterstreicht, zu dem jeder
unterwegs ist. Es geht um das Ziel unseres Lebens, das einen Plan erfordert, den man verwirklichen soll, und
einen Weg, den man ohne mide zu werden gehen muss. Das Ziel jeder unserer Handlungen kann nur die Liebe
sein. Dies ist der Zweck, warum wir uns auf den Weg gemacht haben, und nichts darf uns davon abbringen.
Diese Liebe heilt Teilen, Hingabe und Dienst, beginnt aber bei der Entdeckung, dass wir als Erste geliebt sind
und wieder zur Liebe gerufen sind. Dieses Ziel erscheint in dem Moment, da das Kind dem Lacheln seiner
Mutter begegnet und sich geliebt weil aufgrund der Tatsache selbst, dass es existiert. Auch ein Lacheln, das wir
mit einem Armen teilen, ist eine Quelle von Liebe und erméglicht es, in Freude zu leben. Die
entgegengestreckte Hand also kann immer durch das Lacheln dessen bereichert werden, der seine Gegenwart
und dargebotene Hilfe nicht betont, sondern sich einfach freut, nach dem Stil des Jiingers Christi zu leben.

Auf diesem Weg, taglich den Armen zu begegnen, begleite uns die Mutter Gottes, die mehr als jede andere die
Mutter der Armen ist. Die Jungfrau Maria kennt aus nachster Nahe die Schwierigkeiten und Leiden der
Ausgegrenzten, denn sie selbst musste den Sohn Gottes in einem Stall zur Welt bringen. Wegen der Bedrohung
durch Herodes floh sie mit Josef, ihrem Brautigam, und dem kleinen Jesuskind in ein anderes Land, und das
Leben als Fliichtlinge pragte fiir einige Jahre die Heilige Familie. Das Gebet zur Mutter der Armen mdge diese
ihre geliebten Kinder und alle, die ihnen im Namen Christi dienen, verbinden. Und das Gebet verwandle die
entgegengestreckte Hand in eine gemeinsame Umarmung wiedergefundener Geschwisterlichkeit.

Rom, St. Johannes im Lateran, 13. Juni 2020, Gedenktag des heiligen Antonius von Padua.



15
FRANZISKUS

[00754-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

“Tiende tu mano al pobre” (cf. Si7,32)

“Tiende tu mano al pobre” (cf. Si 7,32). La antigua sabiduria ha formulado estas palabras como un cédigo
sagrado a seguir en la vida. Hoy resuenan con todo su significado para ayudarnos también a nosotros a poner
nuestra mirada en lo esencial y a superar las barreras de la indiferencia. La pobreza siempre asume rostros
diferentes, que requieren una atencion especial en cada situacion particular; en cada una de ellas podemos
encontrar a Jesus, el Sefior, que nos reveld estar presente en sus hermanos mas débiles (cf. Mt 25,40).

1. Tomemos en nuestras manos el Eclesiastico, también conocido como Sirdacida, uno de los libros del Antiguo
Testamento. Aqui encontramos las palabras de un sabio maestro que vivié unos doscientos afios antes de
Cristo. El buscaba la sabiduria que hace a los hombres mejores y capaces de escrutar en profundidad las
vicisitudes de la vida. Lo hizo en un momento de dura prueba para el pueblo de Israel, un tiempo de dolor, luto y
miseria causado por el dominio de las potencias extranjeras. Siendo un hombre de gran fe, arraigado en las
tradiciones de sus antepasados, su primer pensamiento fue dirigirse a Dios para pedirle el don de la sabiduria.
Y el Sefor le ayudo.

Desde las primeras paginas del libro, el Siracida expone sus consejos sobre muchas situaciones concretas de
la vida, y la pobreza es una de ellas. Insiste en el hecho de que en la angustia hay que confiar en Dios:
«Endereza tu corazén, mantente firme y no te angusties en tiempo de adversidad. Pégate a él y no te separes,
para que al final seas enaltecido. Todo lo que te sobrevenga, acéptalo, y sé paciente en la adversidad y en la
humillacién. Porque en el fuego se prueba el oro, y los que agradan a Dios en el horno de la humillacion. En las
enfermedades y en la pobreza pon tu confianza en él. Confia en él y él te ayudara, endereza tus caminos y
espera en él. Los que teméis al Sefior, aguardad su misericordia y no os desviéis, no sea que caigais» (2,2-7).

2. Pagina tras pagina, descubrimos un precioso compendio de sugerencias sobre cémo actuar a la luz de una
relacion intima con Dios, creador y amante de la creacion, justo y providente con todos sus hijos. Sin embargo,
la constante referencia a Dios no impide mirar al hombre concreto; al contrario, las dos cosas estan
estrechamente relacionadas.

Lo demuestra claramente el pasaje del cual se toma el titulo de este Mensaje (cf. 7,29-36). La oracion a Dios y
la solidaridad con los pobres y los que sufren son inseparables. Para celebrar un culto que sea agradable al
Sefior, es necesario reconocer que toda persona, incluso la mas indigente y despreciada, lleva impresa en si la
imagen de Dios. De tal atencion deriva el don de la bendicion divina, atraida por la generosidad que se practica
hacia el pobre. Por lo tanto, el tiempo que se dedica a la oracidén nunca puede convertirse en una coartada para
descuidar al préjimo necesitado; sino todo lo contrario: la bendiciéon del Sefior desciende sobre nosotros y la
oracion logra su propoésito cuando va acompanada del servicio a los pobres.

3. jQué actual es esta antigua ensefianza, también para nosotros! En efecto, la Palabra de Dios va mas alla del
espacio, del tiempo, de las religiones y de las culturas. La generosidad que sostiene al débil, consuela al
afligido, alivia los sufrimientos, devuelve la dignidad a los privados de ella, es una condicién para una vida
plenamente humana. La opcion por dedicarse a los pobres y atender sus muchas y variadas necesidades no
puede estar condicionada por el tiempo a disposicidn o por intereses privados, ni por proyectos pastorales o
sociales desencarnados. El poder de la gracia de Dios no puede ser sofocado por la tendencia narcisista a
ponerse siempre uno mismo en primer lugar.

Mantener la mirada hacia el pobre es dificil, pero muy necesario para dar a nuestra vida personal y social la
direccion correcta. No se trata de emplear muchas palabras, sino de comprometer concretamente la vida,



16

movidos por la caridad divina. Cada afno, con la Jornada Mundial de los Pobres, vuelvo sobre esta realidad
fundamental para la vida de la Iglesia, porque los pobres estan y estaran siempre con nosotros (cf. Jn 12,8)
para ayudarnos a acoger la compafia de Cristo en nuestra vida cotidiana.

4. El encuentro con una persona en condicion de pobreza siempre nos provoca e interroga. ; Cémo podemos
ayudar a eliminar o al menos aliviar su marginacion y sufrimiento? ; Como podemos ayudarla en su pobreza
espiritual? La comunidad cristiana esta llamada a involucrarse en esta experiencia de compartir, con la
conciencia de que no le esta permitido delegarla a otros. Y para apoyar a los pobres es fundamental vivir la
pobreza evangélica en primera persona. No podemos sentirnos “bien” cuando un miembro de la familia humana
es dejado al margen y se convierte en una sombra. El grito silencioso de tantos pobres debe encontrar al
pueblo de Dios en primera linea, siempre y en todas partes, para darles voz, defenderlos y solidarizarse con
ellos ante tanta hipocresia y tantas promesas incumplidas, e invitarlos a participar en la vida de la comunidad.

Es cierto, la Iglesia no tiene soluciones generales que proponer, pero ofrece, con la gracia de Cristo, su
testimonio y sus gestos de compartir. También se siente en la obligacion de presentar las exigencias de los que
no tienen lo necesario para vivir. Recordar a todos el gran valor del bien comun es para el pueblo cristiano un
compromiso de vida, que se realiza en el intento de no olvidar a ninguno de aquellos cuya humanidad es
violada en las necesidades fundamentales.

5. Tender la mano hace descubrir, en primer lugar, a quien lo hace, que dentro de nosotros existe la capacidad
de realizar gestos que dan sentido a la vida. jCuantas manos tendidas se ven cada dia! Lamentablemente,
sucede cada vez mas a menudo que la prisa nos arrastra a una voragine de indiferencia, hasta el punto de que
ya no se sabe mas reconocer todo el bien que cotidianamente se realiza en el silencio y con gran generosidad.
Asi sucede que, s6lo cuando ocurren hechos que alteran el curso de nuestra vida, nuestros ojos se vuelven
capaces de vislumbrar la bondad de los santos “de la puerta de al lado”, «de aquellos que viven cerca de
nosotros y son un reflejo de la presencia de Dios» (Exhort. ap. Gaudete et exsultate, 7), pero de los que nadie
habla. Las malas noticias son tan abundantes en las paginas de los periédicos, en los sitios de internet y en las
pantallas de television, que nos convencen que el mal reina soberano. No es asi. Es verdad que esta siempre
presente la maldad y la violencia, el abuso y la corrupcion, pero la vida esta entretejida de actos de respeto y
generosidad que no s6lo compensan el mal, sino que nos empujan a ir mas alla y a estar llenos de esperanza.

6. Tender la mano es un signo: un signo que recuerda inmediatamente la proximidad, la solidaridad, el amor. En
estos meses, en los que el mundo entero ha estado como abrumado por un virus que ha traido dolor y muerte,
desaliento y desconcierto, jcuantas manos tendidas hemos podido ver! La mano tendida del médico que se
preocupa por cada paciente tratando de encontrar el remedio adecuado. La mano tendida de la enfermera y del
enfermero que, mucho mas alla de sus horas de trabajo, permanecen para cuidar a los enfermos. La mano
tendida del que trabaja en la administracion y proporciona los medios para salvar el mayor nimero posible de
vidas. La mano tendida del farmacéutico, quién esta expuesto a tantas peticiones en un contacto arriesgado con
la gente. La mano tendida del sacerdote que bendice con el corazén desgarrado. La mano tendida del
voluntario que socorre a los que viven en la calle y a los que, a pesar de tener un techo, no tienen comida. La
mano tendida de hombres y mujeres que trabajan para proporcionar servicios esenciales y seguridad. Y otras
manos tendidas que podriamos describir hasta componer una letania de buenas obras. Todas estas manos han
desafiado el contagio y el miedo para dar apoyo y consuelo.

7. Esta pandemia lleg6 de repente y nos tomé desprevenidos, dejando una gran sensacion de desorientacion e
impotencia. Sin embargo, la mano tendida hacia el pobre no llegé de repente. Ella, mas bien, ofrece el
testimonio de cdmo nos preparamos a reconocer al pobre para sostenerlo en el tiempo de la necesidad. Uno no
improvisa instrumentos de misericordia. Es necesario un entrenamiento cotidiano, que proceda de la conciencia
de lo mucho que necesitamos, nosotros los primeros, de una mano tendida hacia nosotros.

Este momento que estamos viviendo ha puesto en crisis muchas certezas. Nos sentimos mas pobres y débiles
porque hemos experimentado el sentido del limite y la restriccion de la libertad. La pérdida de trabajo, de los

afectos mas queridos y la falta de las relaciones interpersonales habituales han abierto de golpe horizontes que
ya no estabamos acostumbrados a observar. Nuestras riquezas espirituales y materiales fueron puestas en tela



17

de juicio y descubrimos que teniamos miedo. Encerrados en el silencio de nuestros hogares, redescubrimos la
importancia de la sencillez y de mantener la mirada fija en lo esencial. Hemos madurado la exigencia de una
nueva fraternidad, capaz de ayuda reciproca y estima mutua. Este es un tiempo favorable para «volver a sentir
que nos necesitamos unos a otros, que tenemos una responsabilidad por los demas y por el mundo [...]. Ya
hemos tenido mucho tiempo de degradacion moral, burlandonos de la ética, de la bondad, de la fe, de la
honestidad [...]. Esa destruccion de todo fundamento de la vida social termina enfrentandonos unos con otros
para preservar los propios intereses, provoca el surgimiento de nuevas formas de violencia y crueldad e impide
el desarrollo de una verdadera cultura del cuidado del ambiente» (Carta enc. Laudato si’, 229). En definitiva, las
graves crisis economicas, financieras y politicas no cesaran mientras permitamos que la responsabilidad que
cada uno debe sentir hacia al préjimo y hacia cada persona permanezca aletargada.

8. “Tiende la mano al pobre” es, por lo tanto, una invitacion a la responsabilidad y un compromiso directo de
todos aquellos que se sienten parte del mismo destino. Es una llamada a llevar las cargas de los mas débiles,
como recuerda san Pablo: «Mediante el amor, poneos al servicio los unos de los otros. Porque toda la Ley
encuentra su plenitud en un solo precepto: Amaras a tu projimo como a ti mismo. [...] Llevad las cargas los unos
de los otros» (Ga 5,13-14; 6,2). El Apdstol ensefia que la libertad que nos ha sido dada con la muerte y la
resurreccion de Jesucristo es para cada uno de nosotros una responsabilidad para ponernos al servicio de los
demas, especialmente de los mas débiles. No se trata de una exhortaciéon opcional, sino que condiciona de la
autenticidad de la fe que profesamos.

El libro del Eclesiastico viene otra vez en nuestra ayuda: sugiere acciones concretas para apoyar a los mas
débiles y también utiliza algunas imagenes evocadoras. En un primer momento toma en consideracion la
debilidad de cuantos estan tristes: «No evites a los que lloran» (7,34). El periodo de la pandemia nos obligé a
un aislamiento forzoso, incluso impidiendo que pudiéramos consolar y permanecer cerca de amigos y
conocidos afligidos por la pérdida de sus seres queridos. Y sigue diciendo el autor sagrado: «No dejes de visitar
al enfermo» (7,35). Hemos experimentado la imposibilidad de estar cerca de los que sufren, y al mismo tiempo
hemos tomado conciencia de la fragilidad de nuestra existencia. En resumen, la Palabra de Dios nunca nos
deja tranquilos y continda estimulandonos al bien.

9. “Tiende la mano al pobre” destaca, por contraste, la actitud de quienes tienen las manos en los bolsillos y no
se dejan conmover por la pobreza, de la que a menudo son también cémplices. La indiferencia y el cinismo son
su alimento diario. jQué diferencia respecto a las generosas manos que hemos descrito! De hecho, hay manos
tendidas para rozar rapidamente el teclado de una computadora y mover sumas de dinero de una parte del
mundo a otra, decretando la riqueza de estrechas oligarquias y la miseria de multitudes o el fracaso de
naciones enteras. Hay manos tendidas para acumular dinero con la venta de armas que otras manos, incluso
de nifios, usaran para sembrar muerte y pobreza. Hay manos tendidas que en las sombras intercambian dosis
de muerte para enriquecerse y vivir en el lujo y el desenfreno efimero. Hay manos tendidas que por debajo
intercambian favores ilegales por ganancias faciles y corruptas. Y también hay manos tendidas que, en el
puritanismo hipdcrita, establecen leyes que ellos mismos no observan.

En este panorama, «los excluidos siguen esperando. Para poder sostener un estilo de vida que excluye a otros,
o para poder entusiasmarse con ese ideal egoista, se ha desarrollado una globalizacién de la indiferencia. Casi
sin advertirlo, nos volvemos incapaces de compadecernos ante los clamores de los otros, ya no lloramos ante el
drama de los demas ni nos interesa cuidarlos, como si todo fuera una responsabilidad ajena que no nos
incumbe» (Exhort. ap. Evangelii gaudium, 54). No podemos ser felices hasta que estas manos que siembran la
muerte se transformen en instrumentos de justicia y de paz para el mundo entero.

10. «En todas tus acciones, ten presente tu final» (Si7,36). Esta es la expresion con la que el Siracida concluye
su reflexion. El texto se presta a una doble interpretacion. La primera hace evidente que siempre debemos tener
presente el fin de nuestra existencia. Acordarse de nuestro destino comun puede ayudarnos a llevar una vida
mas atenta a quien es mas pobre y no ha tenido las mismas posibilidades que nosotros. Existe también una
segunda interpretacion, que evidencia mas bien el proposito, el objetivo hacia el que cada uno tiende. Es el fin
de nuestra vida que requiere un proyecto a realizar y un camino a recorrer sin cansarse. Y bien, la finalidad de
cada una de nuestras acciones no puede ser otro que el amor. Este es el objetivo hacia el que nos dirigimos y
nada debe distraernos de él. Este amor es compartir, es dedicacion y servicio, pero comienza con el



18

descubrimiento de que nosotros somos los primeros amados y movidos al amor. Este fin aparece en el
momento en que el nifo se encuentra con la sonrisa de la madre y se siente amado por el hecho mismo de
existir. Incluso una sonrisa que compartimos con el pobre es una fuente de amor y nos permite vivir en la
alegria. La mano tendida, entonces, siempre puede enriquecerse con la sonrisa de quien no hace pesar su
presencia y la ayuda que ofrece, sino que solo se alegra de vivir segun el estilo de los discipulos de Cristo.

En este camino de encuentro cotidiano con los pobres, nos acompana la Madre de Dios que, de modo
particular, es la Madre de los pobres. La Virgen Maria conoce de cerca las dificultades y sufrimientos de
quienes estan marginados, porque ella misma se encontré dando a luz al Hijo de Dios en un establo. Por la
amenaza de Herodes, con José su esposo y el pequefio Jesus huyd a otro pais, y la condicion de refugiados
marcé a la sagrada familia durante algunos afos. Que la oracion a la Madre de los pobres pueda reunir a sus
hijos predilectos y a cuantos les sirven en el nombre de Cristo. Y que esta misma oracion transforme la mano
tendida en un abrazo de comunién y de renovada fraternidad.

Roma, en San Juan de Letran, 13 de junio de 2020, memoria liturgica de san Antonio de Padua.

FRANCISCO

[00754-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

«Estende a tua mao ao pobre» (Sir7, 32)

«Estende a tua mao ao pobre» (Sir7, 32): a sabedoria antiga dispbs estas palavras como um codigo sacro que
se deve seguir na vida. Hoje ressoam com toda a densidade do seu significado para nos ajudar, também a nés,
a concentrar o olhar no essencial e superar as barreiras da indiferenga. A pobreza assume sempre rostos
diferentes, que exigem atenc¢ao a cada condigao particular: em cada uma destas, podemos encontrar o Senhor
Jesus, que revelou estar presente nos seus irmaos mais frageis (cf. Mt 25, 40).

1. Tomemos nas maos o Ben-Sira, um dos livros do Antigo Testamento. Nele encontramos as palavras dum
mestre da sabedoria que viveu cerca de duzentos anos antes de Cristo. Andava a procura da sabedoria que
torna os homens melhores e capazes de perscrutar profundamente as vicissitudes da vida. E fé-lo num periodo
de dura prova para o povo de Israel, um tempo de dor, luto e miséria por causa da dominagao de poténcias
estrangeiras. Sendo um homem de grande fé, enraizado nas tradi¢des dos pais, 0 seu primeiro pensamento foi
dirigir-se a Deus para Lhe pedir o dom da sabedoria. E o Senhor n&o Ihe deixou faltar a sua ajuda.

Desde as primeiras paginas do livro, Ben-Sira propde os seus conselhos sobre muitas situagdes concretas da
vida, sendo a pobreza uma delas. Insiste que, na contrariedade, € preciso ter confianga em Deus: «N&ao te
perturbes no tempo do infortunio. Conserva-te unido a Ele e nao te separes, para teres bom éxito no teu
momento derradeiro. Aceita tudo o que te acontecer e tem paciéncia nas vicissitudes da tua humilhacao, porque
no fogo se prova o ouro, e os eleitos de Deus no cadinho da humilhagdo. Nas doengas e na pobreza, confia
n’Ele. Confia em Deus e Ele te salvara, endireita os teus caminhos e espera n’Ele. Vos que temeis o Senhor,
esperai na sua misericordia, e ndo vos afasteis, para nao cairdes» (2, 2-7).

2. Pagina a pagina, descobrimos um precioso compéndio de sugestdes sobre o modo de agir a luz duma
relagédo intima com Deus, criador e amante da criagao, justo e providente para com todos os seus filhos. Mas, a
constante referéncia a Deus nao impede de olhar para o homem concreto; pelo contrario, as duas realidades
estao intimamente conexas.

Demonstra-o claramente o texto donde se tirou o titulo desta Mensagem (cf. 7, 29-36). Sao inseparaveis a
oragao a Deus e a solidariedade com os pobres e os enfermos. Para celebrar um culto agradavel ao Senhor, é
preciso reconhecer que toda a pessoa, mesmo a mais indigente e desprezada, traz gravada em si mesma a



19

imagem de Deus. De tal consciéncia deriva o dom da béngao divina, atraida pela generosidade praticada para
com os pobres. Por isso, o tempo que se deve dedicar a oragdo nao pode tornar-se jamais um alibi para
descuidar o proximo em dificuldade. E verdade o contrario: a béngao do Senhor desce sobre nés e a oragéo
alcanga o seu objetivo, quando sdo acompanhadas pelo servigo dos pobres.

3. Como permanece atual, também para nds, este ensinamento! Na realidade, a Palavra de Deus ultrapassa o
espago, o tempo, as religides e as culturas. A generosidade que apoia o vulneravel, consola o aflito, mitiga os
sofrimentos, devolve dignidade a quem dela esta privado, € condi¢gdo para uma vida plenamente humana. A
opgao de prestar atengdo aos pobres, as suas muitas e variadas caréncias, ndo pode ser condicionada pelo
tempo disponivel ou por interesses privados, nem por projetos pastorais ou sociais desencarnados. Nao se
pode sufocar a forga da graga de Deus pela tendéncia narcisista de se colocar sempre a si mesmo no primeiro
lugar.

Manter o olhar voltado para o pobre ¢é dificil, mas tdo necessario para imprimir a justa diregdo a nossa vida
pessoal e social. Nao se trata de gastar muitas palavras, mas antes de comprometer concretamente a vida,
impelidos pela caridade divina. Todos os anos, com o Dia Mundial dos Pobres, volto a esta realidade
fundamental para a vida da Igreja, porque os pobres estdo e sempre estardo connosco (cf. Jo 12, 8) para nos
ajudar a acolher a companhia de Cristo na existéncia do dia a dia.

4. O encontro com uma pessoa em condi¢des de pobreza ndo cessa de nos provocar e questionar. Como
podemos contribuir para eliminar ou pelo menos aliviar a sua marginalizagao e o seu sofrimento? Como
podemos ajuda-la na sua pobreza espiritual? A comunidade crista é chamada a coenvolver-se nesta
experiéncia de partilha, ciente de que néo é licito delega-la a outros. E, para servir de apoio aos pobres, &
fundamental viver pessoalmente a pobreza evangélica. Ndo podemos sentir-nos tranquilos, quando um membro
da familia humana é relegado para a retaguarda, reduzindo-se a uma sombra. O clamor silencioso de tantos
pobres deve encontrar o povo de Deus na vanguarda, sempre e em toda parte, para lhes dar voz, defendé-los e
solidarizar-se com eles face a tanta hipocrisia e tantas promessas nao cumpridas, e para os convidar a
participar na vida da comunidade.

Everdade que a Igreja ndo tem solugdes globais a propor, mas oferece, com a graca de Cristo, o seu
testemunho e gestos de partilha. Além disso, sente-se obrigada a apresentar os pedidos de quantos ndo tém o
necessario para viver. Lembrar a todos o grande valor do bem comum €&, para o povo cristdo, um compromisso
vital, que se concretiza na tentativa de ndo esquecer nenhum daqueles cuja humanidade ¢é violada nas suas
necessidades fundamentais.

5. Estender a méo leva a descobrir, antes de tudo a quem o faz, que dentro de nos existe a capacidade de
realizar gestos que dao sentido a vida. Quantas maos estendidas se veem todos os dias! Infelizmente, sucede
sempre com maior frequéncia que a pressa faz cair num turbilhdo de indiferenga, a tal ponto que se deixa de
reconhecer todo o bem que se realiza diariamente no siléncio e com grande generosidade. Assim, s6 quando
acontecem factos que transtornam o curso da nossa vida € que os olhos se tornam capazes de vislumbrar a
bondade dos santos «ao pé da porta», «daqueles que vivem perto de nos e sdo um reflexo da presenca de
Deus» (Francisco, Exort. ap. Gaudete et exsultate, 7), mas dos quais ninguém fala. As mas noticias abundam
de tal modo nas paginas dos jornais, nos sites da internet e nos visores da televisdo, que faz pensar que o mal
reine soberano. Mas nao é assim. Certamente nao faltam a malvadez e a violéncia, a prepoténcia e a
corrupgao, mas a vida esta tecida por atos de respeito e generosidade que n&o sé compensam o mal, mas
impelem a ultrapassa-lo permanecendo cheios de esperanga.

6. Estender a mao € um sinal: um sinal que apela imediatamente a proximidade, a solidariedade, ao amor.
Nestes meses, em que o mundo inteiro foi dominado por um virus que trouxe dor e morte, desconforto e
perplexidade, pudemos ver tantas maos estendidas! A mao estendida do médico que se preocupa de cada
paciente, procurando encontrar o remédio certo. A mao estendida da enfermeira e do enfermeiro que
permanece, muito para além dos seus horarios de trabalho, a cuidar dos doentes. A mao estendida de quem
trabalha na administragéo e providencia os meios para salvar o maior numero possivel de vidas. A mao
estendida do farmacéutico exposto a inimeros pedidos num arriscado contacto com as pessoas. A mao



20

estendida do sacerdote que, com o coragao partido, continua a abencgoar. A mao estendida do voluntario que
socorre quem mora na rua e a quantos, embora possuindo um teto, ndo tém nada para comer. A mao estendida
de homens e mulheres que trabalham para prestar servigos essenciais e seguranca. E poderiamos enumerar
ainda outras maos estendidas, até compor uma ladainha de obras de bem. Todas estas maos desafiaram o
contagio e o medo, a fim de dar apoio e consolagao.

7. Esta pandemia chegou de improviso e apanhou-nos impreparados, deixando uma grande sensagao de
desorientamento e impoténcia. Mas, a mao estendida ao pobre ndo chegou de improviso. Antes, da testemunho
de como nos preparamos para reconhecer o pobre a fim de o apoiar no tempo da necessidade. Nao nos
improvisamos instrumentos de misericordia. Requer-se um treino diario, que parte da consciéncia de quanto
nos préprios, em primeiro lugar, precisamos duma méao estendida em nosso favor.

Este periodo que estamos a viver colocou em crise muitas certezas. Sentimo-nos mais pobres e mais
vulneraveis, porque experimentamos a sensacgao da limitagdo e a restricdo da liberdade. A perda do emprego,
dos afetos mais queridos, como a falta das relagdes interpessoais habituais, abriu subitamente horizontes que
ja nao estavamos acostumados a observar. As nossas riquezas espirituais € materiais foram postas em questao
e descobrimo-nos amedrontados. Fechados no siléncio das nossas casas, descobrimos como é importante a
simplicidade e o manter os olhos fixos no essencial. Amadureceu em nds a exigéncia duma nova fraternidade,
capaz de ajuda reciproca e estima mutua. Este € um tempo favoravel para «voltar a sentir que precisamos uns
dos outros, que temos uma responsabilidade para com os outros € o mundo (...). Vivemos ja muito tempo na
degradacao moral, baldando-nos a ética, a bondade, a fé, a honestidade (...). Uma tal destruigao de todo o
fundamento da vida social acaba por colocar-nos uns contra os outros na defesa dos préprios interesses,
provoca o despertar de novas formas de violéncia e crueldade e impede o desenvolvimento duma verdadeira
cultura do cuidado do meio ambiente» (Francisco, Carta enc. Laudato si’, 229). Enfim, as graves crises
economicas, financeiras e politicas nao cessarao enquanto permitirmos que permanega em letargo a
responsabilidade que cada um deve sentir para com o proximo e toda a pessoa.

8. «Estende a mao ao pobre» &, pois, um convite a responsabilidade, sob forma de empenho direto, de quem
se sente parte do mesmo destino. E um encorajamento a assumir os pesos dos mais vulneraveis, como recorda
S&o Paulo: «Pelo amor, fazei-vos servos uns dos outros. E que toda a Lei se cumpre plenamente nesta Unica
palavra: ama o teu proximo como a ti mesmo. (...) Carregai as cargas uns dos outros» (Gal 5, 13-14; 6, 2). O
Apostolo ensina que a liberdade que nos foi dada com a morte e ressurreicdo de Jesus Cristo €, para cada um
de nos, uma responsabilidade para colocar-se ao servigo dos outros, sobretudo dos mais frageis. Nao se trata
duma exortagao facultativa, mas duma condi¢ao da autenticidade da fé que professamos.

E aqui volta o livro de Ben-Sira em nossa ajuda: sugere agdes concretas para apoiar os mais vulneraveis e usa
também algumas imagens sugestivas. Primeiro, toma em consideragao a debilidade de quantos estao tristes:
«Na&o fujas dos que choram» (7, 34). O periodo da pandemia constrangeu-nos a um isolamento forgado,
impedindo-nos até de poder consolar e estar junto de amigos e conhecidos atribulados com a perda dos seus
entes queridos. E, depois, afirma o autor sagrado: «Nao sejas preguicoso em visitar um doente» (7, 35).
Experimentamos a impossibilidade de estar junto de quem sofre e, ao mesmo tempo, tomamos consciéncia da
fragilidade da nossa existéncia. Enfim, a Palavra de Deus nunca nos deixa tranquilos e continua a estimular-nos
para o bem.

9. «Estende a mao ao pobre» faz ressaltar, por contraste, a atitude de quantos conservam as maos nos bolsos
e nao se deixam comover pela pobreza, da qual frequentemente sao cumplices também eles. A indiferenca € o
cinismo sao o seu alimento diario. Que diferenga relativamente as maos generosas que acima descrevemos!
Com efeito, existem maos estendidas para premer rapidamente o teclado dum computador e deslocar somas
de dinheiro duma parte do mundo para outra, decretando a riqueza de restritas oligarquias e a miséria de
multiddes ou a faléncia de nagdes inteiras. Ha maos estendidas a acumular dinheiro com a venda de armas que
outras maos, incluindo maos de criangas, utilizardo para semear morte e pobreza. Existem maos estendidas
que, na sombra, trocam doses de morte para se enriquecer e viver no luxo € num efémero desregramento.
Existem maos estendidas que as escondidas trocam favores ilegais para um lucro facil e corruto. E ha também
maos estendidas que, numa hipdcrita respeitabilidade, estabelecem leis que eles mesmos n&o observam.



21

Neste cenario, «os excluidos continuam a esperar. Para se poder apoiar um estilo de vida que exclui os outros
ou mesmo entusiasmar-se com este ideal egoista, desenvolveu-se uma globalizagdo da indiferenga. Quase
sem nos dar conta, tornamo-nos incapazes de nos compadecer ao ouvir os clamores alheios, ja ndo choramos
a vista do drama dos outros, nem nos interessamos por cuidar deles, como se tudo fosse uma responsabilidade
de outrem, que ndo nos incumbe» (Francisco, Exort. ap Evangelii gaudium, 54). Nao poderemos ser felizes
enquanto estas maos que semeiam morte nao forem transformadas em instrumentos de justi¢ca e paz para o
mundo inteiro.

10. «kEm todas as tuas obras, lembra-te do teu fim» (Sir 7, 36): tal € a frase com que Ben-Sira conclui a sua
reflexao. O texto presta-se a uma dupla interpretacao. A primeira destaca que precisamos de ter sempre
presente o fim da nossa existéncia. A lembranga do nosso destino comum pode ajudar a conduzir uma vida sob
o signo da atengdo a quem € mais pobre e ndo teve as mesmas possibilidades que nds. Mas existe também
uma segunda interpretacdo, que evidencia principalmente a finalidade, o objetivo para o qual tende cada um. E
a finalidade da nossa vida que exige um projeto a realizar e um caminho a percorrer sem se cansar. Pois bem!
O objetivo de cada agédo nossa s6 pode ser o amor: tal é o objetivo para onde caminhamos, e nada deve
distrair-nos dele. Este amor € partilha, dedicacao e servico, mas comeca pela descoberta de que primeiro
fomos nés amados e despertados para o amor. Esta finalidade aparece no momento em que a crianga se cruza
com o sorriso da mae, sentindo-se amada pelo proprio facto de existir. De igual modo um sorriso que
partilhamos com o pobre é fonte de amor e permite viver na alegria. Possa entdo a méao estendida enriquecer-
se sempre com o sorriso de quem nao faz pesar a sua presenga nem a ajuda que presta, mas alegra-se apenas
em viver o estilo dos discipulos de Cristo.

Neste caminho de encontro diario com os pobres, acompanha-nos a Mae de Deus que €, mais do que qualquer
outra, a Mae dos pobres. A Virgem Maria conhece de perto as dificuldades e os sofrimentos de quantos estao
marginalizados, porque Ela mesma Se viu a dar a luz o Filho de Deus num estabulo. Devido a ameaga de
Herodes, fugiu, juntamente com José, seu esposo, e o Menino Jesus, para outro pais e, durante alguns anos, a
Sagrada Familia conheceu a condi¢ao de refugiados. Possa a oragdo a Mae dos pobres acomunar estes seus
filhos prediletos e quantos os servem em nome de Cristo. E a oragao transforme a méo estendida num abracgo
de partilha e reconhecida fraternidade.

Roma, em Sao Joao de Latrao, na Memodria liturgica de Santo Anténio, 13 de junho de 2020.
FRANCISCO
[00754-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

‘Wyciagnij reke do ubogiego” (Syr7, 32)

“Wyciagnij reke do ubogiego” (Syr 7, 32). Starozytna madros¢ postawita przed nami te stowa jako uswiecony
kodeks do wprowadzania w zycie. Brzmig one dzi$ z catg swojg znaczeniowg mocg, pomagajgc nam
skoncentrowac¢ wzrok na tym, co istotne i przekroczy¢ bariere obojetnosci. Ubdstwo ma rézne twarze, ktére
domagajg sie uwagi pod jednym, szczegdélnym wzgledem: w kazdej z nich mozemy spotka¢ Pana Jezusa, ktéry
objawit nam, ze jest obecny w swoich najmniejszych braciach (por. Mt 25, 40).

1. Wezmy do rgk Ksiege Syracydesa ze Starego Testamentu. Znajdujemy tu stowa jednego z mistrzow
madrosci, ktéry zyt prawie dwiescie lat przed przyjsciem Chrystusa. Poszukiwat on madrosci, ktéra czyni ludzi
lepszymi i zdolniejszymi do dogtebnej obserwacji wydarzen zyciowych. Czynit to w chwilach ciezkich préb, przez
ktére przechodzit lud Izraela, w czasie bdlu, zatoby oraz biedy z powodu obcej dominacji. Bedgc cztowiekiem
wielkiej wiary, zakorzenionym w tradycji przodkéw, Syracydes pomyslat najpierw o tym, by zwrdécic sie do Boga i
poprosi¢ Go o dar madrosci. A Pan nie pozbawit go tej pomocy.



22

Juz od pierwszych stron Ksiegi, Syracydes przedstawia rady dotyczace wielu konkretnych sytuacji zyciowych, a
wsrod nich ubdstwa. Nalega on, aby w niebezpieczenstwie poktada¢ ufnos¢ w Bogu: ,Zachowaj spokdj serca i
badz cierpliwy, a nie tra¢ rownowagi w czasie utrapienia! Przylgnij do Niego, a nie odstepuj, abys byt
wywyzszony w twoim dniu ostatnim. Przyjmij wszystko, co przyjdzie na ciebie, a w zmiennych losach utrapienia
badz wytrzymaty! Bo w ogniu doswiadcza sie ztoto, a ludzi mitych Bogu - w piecu ponizenia. Badz Mu wierny, a
On zajmie sie toba, prostuj swe drogi i Jemu zaufaj! Ktérzy boicie sie Pana, oczekujcie Jego zmitowania, nie
zbaczajcie z drogi, abyscie nie upadli” (Syr 2, 2-7).

2. Strona po stronie odkrywamy cenny zbiér rad odnosnie do sposobu postepowania w swietle intymnej relacji z
Bogiem Stworzycielem, ktory kocha swoje stworzenie, jest sprawiedliwy i opatrznosciowy dla swoich synéw.
Ciggte odnoszenie sie do Boga nie odwraca jednak wzroku od konkretnego cztowieka, przeciwnie, te dwie
rzeczy sg ze sobg scisle potgczone.

Ukazuje to jasno fragment, z ktérego zaczerpniety jest tytut niniejszego Oredzia (zob. Syr 7, 29-36). Modlitwa do
Boga i solidarnosc z ubogimi i cierpigcymi sg nieroztgczne. Aby sprawowac kult Panu przyjemny, konieczne jest,
zeby rozpoznac w kazdej osobie, rowniez w tej najbardziej potrzebujgcej i odrzuconej, obraz Boga, ktéry w nigj
jest odcisniety. Dzieki temu otrzymujemy dar btogostawienstwa Bozego, ktéry jest przyciagniety szczodroscig
okazywang potrzebujacemu. Z tego tez powodu czas poswiecany na modlitwe, nie moze nigdy stac sie
wymowka dla zaniedbania blizniego w trudnosciach. Wrecz przeciwnie: btogostawienstwo Pana sptywa na nas,
a nasza modlitwa osigga swoj cel wtedy, gdy towarzyszy im stuzba ubogim.

3. Jakze aktualne jest to starotestamentalne nauczanie réwniez dla nas! Stowo Boga przekracza czas,
przestrzen, religie i kultury. Szczodros¢, ktdra wspiera stabego, pociesza ucisnionego, tagodzi cierpienia i
przywraca godnos¢ temu, kto zostat jej pozbawiony, jest warunkiem zycia w petni ludzkiego. Poswiecenie naszej
uwagi ubogim oraz ich wielorakim potrzebom, nie moze by¢ uwarunkowane posiadanym czasem lub prywatnymi
zainteresowaniami, ani bezdusznymi projektami pastoralnymi czy spotecznymi. Sity, ktora jest w fasce Boga, nie
mozna zdtawi¢ tendencjg narcystycznag, ktéra zawsze stawia nas samych na pierwszym miejscu.

Trudno jest utrzymac wzrok na ubogim, ale jest to konieczne, aby obra¢ w naszym zyciu osobistym i
spotecznym stuszny kierunek. Nie chodzi tu o wielomoéwstwo, ale przede wszystkim o konkretne zaangazowanie
zycia poruszonego przez mito$¢ Boga. Co roku, podczas Swiatowego Dnia Ubogich, powracam do tej
fundamentalnej dla zycia Kosciota rzeczywistosci, poniewaz ubodzy sg i zawsze bedg z nami (por. J 12, 8), aby
pomoc nam przyjaé towarzystwo Chrystusa w codziennosci.

4. Zawsze spotkanie osoby ubogiej jest dla nas wyzwaniem i pytaniem. Co mozemy zrobi¢, aby wyeliminowac¢
lub przynajmniej zmniejszy¢ jej marginalizacje i cierpienie? Jak mozemy pomdéc jej w ubostwie duchowym?
Wspdlnota chrzescijahska jest wezwana do zaangazowania sie w to doswiadczenie dzielenia sig, majgc
Swiadomosc tego, ze nie moze ona delegowac tego zadania innym. Aby by¢ wsparciem dla ubogich,
fundamentalng rzeczg jest osobiste zycie ubostwem ewangelicznym. Nie mozemy czuc sie ,w porzadku”, kiedy
cztonek naszej rodziny ludzkiej jest zepchniety na tyty i staje sie cieniem. Krzyk milczenia wielu ubogich musi
dociera¢ do Ludu Bozego bedgcego zawsze i wszedzie w gotowosci, by dac¢ im gtos, aby solidaryzowac sie z
nimi i broni¢ ich przed hipokryzja oraz wieloma obietnicami bez pokrycia, a takze by zaprosi¢ ich do udziatu w
zyciu wspolnoty.

Prawdg jest, ze Kosciét nie ma do zaproponowania rozwigzan kompleksowych, ale oferuje, z taskg Pana, swoje
Swiadectwo oraz gesty wspotdziatania. Ponadto, Kosciét czuje sie w obowigzku wskazywac na potrzeby tych,
ktérzy nie majg tego, co jest konieczne do zycia. Przypominanie wszystkim o wielkiej wartosci dobra wspdélnego
jest zyciowym zobowigzaniem ludu chrzescijanskiego, ktore realizuje sie w probie ocalenia od zapomnienia tych
wszystkich, ktérych cztowieczenstwo jest naruszone w ich podstawowych potrzebach.

5. Wycigganie reki pozwala odkry¢ przede wszystkim temu, ktéry to robi, ze istnieje w nas zdolnos¢ do
wykonywania gestow, ktére nadajg zyciu sens. llez wyciggnietych rgk widzimy codziennie! Niestety, coraz
czesciej zdarza sig, ze pospiech wcigga nas w wir obojetnosci do takiego stopnia, ze nie potrafimy docenic
ogromu dobra, ktére codziennie dokonuje sie w ciszy i z wielkg szczodroscia. Zdarza sie, iz dopiero wtedy, gdy



23

dziejg sie rzeczy wywracajace kurs naszego zycia, nasze oczy stajg sie zdolne do zobaczenia dobroci ,$wietych
z sgsiedztwa”, ktérzy ,zyjq blisko nas i sg odblaskiem obecnosci Boga” (Adhort. apost. Gaudete et esultate, 7),
ale o ktorych nikt nie méwi. Zte wiadomosci sg obficie obecne na stronach gazet, w internecie, na ekranach
telewizoréw, do tego stopnia, ze wydaje sie, iz zto kroluje niezwyciezone. Tak jednak nie jest. Z pewnoscig nie
brakuje ztosci i przemocy, naduzywania wtadzy oraz korupcji, ale zycie jest utkane przede wszystkim aktami
szacunku i szczodrosci, ktore nie tylko rownowazg zto, ale popychajg do wzniesienia sie ponad i do bycia
petnymi nadziei.

6. Wyciggniecie reki jest znakiem: to znak, ktéry natychmiast przywotuje do bliskosci, solidarnosci i mitosci. W
ostatnich miesigcach, w ktérych caly swiat byt jakby przyttoczony przez wirusa przynoszacego bol i Smierc,
zniechecenie oraz zagubienie, ilez wyciggnietych rak moglismy widzie¢! Wyciagnieta reka lekarza, ktéry
przejmuje sie kazdym pacjentem, starajgc sie znalez¢ wtasciwe lekarstwo. Wyciggnieta reka pielegniarki i
pielegniarza, ktorzy nie patrzac na godziny pracy, zostajg, aby troszczy¢ sie o chorych. Wyciggnieta reka tych,
ktoérzy pracujg w administracji i organizuja srodki, aby ocali¢ jak najwiecej ludzkich istnien. Wyciggnieta reka
aptekarza, realizujgcego tak wiele prosb, wystawiajgc sie jednoczesnie na ryzykowny kontakt z ludzmi.
Wyciagnieta reka kaptana, ktory btogostawi ze scisnietym sercem. Wyciggnieta reka wolontariusza, ktory
pomaga tym, ktorzy zyjg na ulicy, ale tez i tym, ktérzy majg dach nad gtowg, ale nie majg co jes¢. Wyciggnieta
reka kobiet i mezczyzn, ktoérzy pracujg, aby zapewni¢ konieczne ustugi i bezpieczehstwo. | jeszcze wiele innych
wyciggnietych rak, ktore moglibysmy tu wylicza¢, az do skomponowania litanii dobrych dziet. Wszystkie te rece
rzucity wyzwanie zarazie oraz strachowi, aby da¢ wsparcie i pocieche.

7. Ta pandemia nadeszta nagle i zastata nas nieprzygotowanych, pozostawiajac wielkie poczucie dezorientacji i
niemocy. Wyciggnieta reka w strone ubogiego nie pojawita sie jednak znikad i niespodziewanie. Ten gest
zaswiadcza raczej o tym, iz przygotowujemy sie do rozpoznania ubogiego i do wsparcia go wtedy, gdy zacznie
potrzebowac pomocy. Nie improwizuje sie narzedzi mitosierdzia. Konieczny jest codzienny trening, ktéry
rozpoczyna sie od swiadomosci tego, jak bardzo my sami, jako pierwsi, potrzebujemy wyciggnietej reki w naszg
strone.

Ta chwila, ktorg teraz przezywamy, podata w watpliwos¢ wiele pewnikow. Czujemy sie biedniejsi i stabsi,
poniewaz doswiadczyliSmy poczucia granic wtasnych mozliwosci oraz ograniczenia wolnosci. Utrata pracy,
czutosci naszych bliskich, jak rowniez brak zwyczajnych relacji miedzyosobowych, otwarty nagle horyzonty,
ktére odzwyczailismy sie juz dostrzega¢. Nasze bogactwa duchowe i materialne zostaty postawione pod
znakiem zapytania, i odkryliSmy strach. Zamknieci w ciszy naszych domoéw, odkrylismy, jak bardzo jest wazna
prostota oraz zwrécenie oczu na to, co istotne. DojrzeliSmy do potrzeby nowego braterstwa, zdolnego do
wzajemnej pomocy i szacunku. Teraz jest czas pomysiny, aby ,odczué, ze potrzebujemy siebie nawzajem, ze
jestesmy odpowiedzialni za innych i za Swiat, [...]. Zbyt dlugo pozostawaliSmy w stanie degradacji moralnej,
drwigc z etyki, dobroci, wiernosci, uczciwosci. [...] To zniszczenie wszelkich podstaw zycia spotecznego
prowadzi do wzajemnej konfrontacji w imie obrony swoich intereséw. Powoduje pojawienie sie nowych form
przemocy i okrucienstwa oraz uniemozliwia rozwoj prawdziwej kultury troski o sSrodowisko naturalne” (Enc.
Laudato si’, 229). W koncu, ciezkie kryzysy ekonomiczne, finansowe i polityczne nie ustgpig dotad, dopoki
pozwolimy, ze bedzie pozostawac w letargu odpowiedzialnos¢, ktérg kazdy powinien odczuwac¢ w odniesieniu
do blizniego i kazdej osoby ludzkie;.

8. “Wyciagnij reke do ubogiego” jest zatem zaproszeniem do odpowiedzialnosci bedacej bezposrednim
zaangazowaniem tych, ktoérzy czuja, ze dzielg ten sam los. To jest wezwanie do wziecia na siebie ciezaréw osob
najstabszych, jak przypomina sw. Pawet: ,MitoScig ozywieni stuzcie sobie wzajemnie! Bo cate Prawo wypetnia
sie w tym jednym nakazie: Bedziesz mitowat blizniego swego jak siebie samego. [...] Jeden drugiego brzemiona
noscie” (Ga 5, 13-14; 6, 2). Apostot Pawet naucza, ze wolnos¢, ktéra zostata nam dana przez smier¢ i
zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa, jest dla kazdego z nas odpowiedzialnoscia, by zaangazowac sie w stuzbie
innym, przede wszystkim najstabszym. Nie jest to jaka$ opcjonalna zacheta, ale warunek autentycznosci wiary,
ktéra wyznajemy.

Ksiega Syracydesa przychodzi nam tu z pomoca: sugeruje konkretne dziatania na rzecz najubozszych i
przywotuje rowniez pewne sugestywne obrazy. Najpierw rozwaza stabosc tych, ktérzy sg smutni: ,Nie usuwaj
sie od ptaczacych” (Syr7, 34). Czas pandemii zmusit nas do izolacji, uniemozliwiajgc nam nawet niesienie



24

pociechy i przebywanie blisko naszych przyjaciét i znajomych cierpigcych z powodu straty swoich bliskich. Dalej
kontynuuje autor natchniony: ,Nie ociggaj sie z odwiedzeniem chorego cztowieka” (Syr 7, 35). DoswiadczyliSmy
niemozliwosci przebywania obok tego, kto cierpi, jednoczesnie uswiadomiliSmy sobie kruchos$¢ naszej
egzystencji. Zatem, Stowo Boze nigdy nie daje nam spokoju i pobudza nas do dobra.

9. “Wyciagnij reke do ubogiego” uwydatnia, przez kontrast, zachowanie tych, ktérzy trzymajg rece w kieszeni i
nie pozwalajg sobie na wspotczucie spowodowane widokiem ubdstwa, do ktérego czesto takze i oni
przyczyniajg sie. Obojetnos¢ i cynizm sg ich chlebem powszednim. Jakaz réznica w poréwnaniu do szczodrych
rak, ktore opisalismy! Sg bowiem rece wyciaggniete, aby pisa¢ szybko na klawiaturze komputera i przesuwac
sumy pieniedzy z jednej strony $wiata na druga, dekretujac bogactwo waskich grup oligarchéw i biede mas, a
nawet upadek catych narodow. Sg rece wyciagniete do zagarniania pieniedzy poprzez sprzedaz broni, ktérej
inne rece, réwniez te dzieciece, uzyjg do siania Smierci i ubdstwa. Sg wyciggniete rece, ktére w cieniu
wymieniajg dawki Smierci, aby wzbogacic¢ sie i zy¢ w luksusie oraz ulotnym nieuporzadkowaniu. Sg tez rece
wyciggniete, ktére w ukryciu wymieniajg nielegalne przystugi, aby zarobi¢ tatwo dzieki korupcji. Sg takze
wyciggniete rece tych, ktorzy z powazng twarza hipokrytow uchwalajg prawa, ktérych sami nie przestrzegaja.

W tym przegladzie ludzkich zachowan ,wykluczeni nadal czekajg. W celu utrzymania stylu zycia wykluczajgcego
innych, albo zeby méc entuzjazmowac sie tym egoistycznym ideatem, rozwineta sie globalizacja obojetnosci.
Nie zdajgc sobie z tego sprawy, stajemy sie niezdolni do wspotczucia wobec krzyku bolesci innych, nie
ptaczemy juz wobec dramatu innych, ani nie interesuje nas troska o nich, tak jakby odpowiedzialnos¢ za to nie
dotyczyta nas” (Adhort. apost. Evangelii gaudium, 54). Nie mozemy by¢ zadowoleni, dopoki rece, ktére siejg
Smier¢, nie przemienig sie w narzedzia sprawiedliwosci i pokoju dla catego swiata.

10. ,We wszystkich sprawach pamietaj o swym kresie” (Syr 7, 36). Tym zdaniem Syracydes konczy swojg
refleksje. Tekst ten pozwala na dwojakg interpretacje. Po pierwsze ukazuje, ze potrzebujemy zawsze mie¢
Swiadomos¢ konca naszej egzystencji. Pamie¢ o wspolnym przeznaczeniu moze by¢ pomocna, aby prowadzi¢
zycie petne uwagi poswieconej temu, kto jest ubozszy i nie miat tych samych mozliwosci, jakie my mielismy.
Istnieje rowniez druga mozliwos¢ interpretaciji, ktéra uwydatnia przede wszystkim kres, cel, w strone ktérego
dazymy. Tenze kres naszego zycia ukazuje, jak nieodzownym jest posiadanie projektu do zrealizowania w zyciu
oraz drogi, po ktorej sie kroczy, nie ulegajgc zmeczeniu. Ostatecznie kresem kazdej naszej dziatalnosci nie
moze by¢ nic innego, jak mito$¢. To jest cel, w strone ktérego wyruszylismy i nic nie powinno nas od niego
odciggnaé. Ta mitos¢ jest wspotudziatem, oddaniem i stuzbg, ale zaczyna sie od odkrycia, ze my najpierw
zostaliSmy ukochani i obudzeni do mitosci. Kres ten pojawia sie w momencie, w ktérym dziecko spotyka sie z
usmiechem mamy i czuje sie kochane tylko ze wzgledu na to, ze istnieje. Réwniez usmiech, ktory dzielimy z
ubogim, jest zrodtem mitosci i pozwala zy¢ w radosci. Reka wyciggnieta moze zawsze ubogaci¢ sie usmiechem
tego, ktéry nie mierzy swojej obecnosci i pomocy, ktorg ofiaruje, ale cieszy sie wytacznie z zycia w stylu uczniow
Chrystusa.

W tej drodze codziennego spotykania sie z ubogimi towarzyszy nam Matka Boga, ktora bardziej niz wszystkie
inne jest Matkg ubogich. Panna Maryja zna dobrze trudnosci tych, ktérzy sg zmarginalizowani, poniewaz ona
sama znalazta sie w podobnej sytuacji, wydajgc na swiat Syna Bozego w stajni. Ze wzgledu na grozby Heroda
uciekfa do innego kraju wraz z J6zefem, swoim mezem oraz z matym Jezusem, a sytuacja uchodzcéw
naznaczyta na kilka lat Swietg Rodzine. Niech modlitwa do Matki ubogich pozwoli przystapié jej synom
umitowanym oraz tym wszystkim, ktorzy stuzg im w imie Chrystusa. A modlitwa niech przemieni wyciagnietg
reke w przytulenie, ktére swiadczy o wspoétuczestnictwie i 0 odnalezionym braterstwie.

Rzym, u Sw. Jana na Lateranie, 13 czerwca 2020, we wspomnienie $w. Antoniego z Padwy.
FRANCISZEK
[00754-PL.01] [Testo originale: ltaliano]

Traduzione in linqua araba




25

Jwldé Blgws Idolol Yyogwsuy
weuluwwd IUsspe IJeldps Ilwe JJSE)le
IJiz> 15 09U pulouinse IJelos 2020
Touwh ' $5I IISZS" Ol uwes 7. 32)

o9 aclil uy wiso 00ilB dliay olalSUl 038 dagaall eS| ciog ad) (32 (7 uw .1y) "udall Uiy Loyl
ol g0Vl e Uk 5855 (9 Loyl o backus S Lizo o dlaxi b JSu o lalSUl 038 pgill 35,0 6Ll
liSoy eio JS 9 1aols dl> Js Jl oVl Lo dalise Bg>9 Ll Laall i, .6YkeMI j2le> Llass 99
(40 25 s 1)) o LisYI aig3] (9 59200 @il Lialel sl cgguy o Jb Laibi ol

Jsd Lile canSl U9 ploo olalS ad as . padd]l ag=ll Hlawl 2>l gl o Eouin ssuw Lyl G 33W 1
Sl ol (8 ol e ooy Jiadl Lol Jem (il daSl 8 coy olS . dw ko 9y auaoll
dina® oty puddls 039 AV SBT3 Julwl it Lgr saw (il dwwlall el olBsl (9 5 Jois ol

aio Lllay S all JI eoxll JoVI asloidl oIS eVl aylss (8 Dizio GuS Olayl 15 U aigS .ade dwinl 598
a9E o a0,y ) 9 daSHl dass

98 2819 cdwgalall 8L glogl o nasdl Gliy dizas 2 iy (LLSU JoVl o)l o ¢l o Iy

SJ a26Y9 @y clins 63l 83 8 G oS5 V" talll s ol vz wilaidl U8 olus¥l ol Lle Juayg Bl
S L9 3oy LI G guisgll W ollssi e [ilo oS aldld AU lago .31l 6 Ll gai

lo_daisl Lol Cediall gl el ad Jely Al psd9 S alde S5 IVl goil (§ Gulll Lo i ally
(7 -2 2) "lgladius W 19235 V9 din>

w209 Gl alll go dopa> @BVe co0 9 Wil @asS Jo> dasd by a3 ax (5,3 gl dxan 2
olus¥l JI il e oVl s ¥ all I 6 jaimall 6LaYl oS .aily] gaa> ol uaally Uslelly (sl
Ggg bls)l olag o oVl ol (i Y (ugalall

al oMl o Juaddl Say Y (36 -29 .7 1) @l )l 038 olgic aio 334, sVl glasall (5 zoiogs N> Ixi9
AV i pasi JS ol i ol $u9ll po ol Lo 83be Gulas LS omizally eliall go (oliaidly
ol eliul gy Ll ¥l aSl dass b ol 13D (o s 8 dcquno alll 6,00 Joxy ()lai>lg [29
iS5 0l ipao LuSellg zlizall i)l JdY Dic away ol 8Mall aw,Ss sl cdoll Soy WS 3 el aall
ehaall d0a3 lgouas boaic (g9a® gl LMoy lde =i ol

oboVlo wlojlls ool Llnzi «g8lgll (8 alll dalsd inyl W dwuidly canyasll pdleill 0id aJl> D o .3
9® gio wo9,xall | aol,SUl 22,9 SLleall 53919 comizall 329 ctuzall Kby S el .o Blailg
b9 ise 95 ol oSy ¥ ddlizally 62l aglrlisly clasll pladVl Uz . JolSIL dslus] b= o i

89 203 Ol ,asi ¥ dclaiz] 91 Cils dge) (@8loll e duse goliar V9 (doll pllasll 91 W 2lall el
ploNl e JoVI 58 ,0ll (S Wlgs gy e iz (il dww il lic iy alll dass

anasuil] Ll geuall oVl lass ol J21 oo @lell 59,60 aislg elyaall e bk elay] wall oo



26

9l aibileog iuog (o Lalzal 8 e luall liSay S . Jebui Loy lals lisiws i o ablis ol 4
o9 JLaVl Jl sge10 D dxpuall dclazdl Ol §U>9,l 0,89 9 aiacluws liSoy wasS Slagaass JSYI e
saall Giues ol 9,0l o elaall sl (9 o3 W aingess g 3 Y @il 8510 (03D &S, Lisall 6,3
o g S S apiadl 6l o 2,8 iy Losie "ol Lo e Ll josiall liSar ¥ L Ll
a0,9 pgios LS w0lo JS (89 lasly cdorsall (S alll wmiv a3 Ol vy ehasll (o aaell dolall & all o
523 (59 @l 988l o waslly Sl o Sl dgzlse S pgasis pgis £l aglool elawl
acloxll 8> S &S Liall

ole soVe a5, Lie Jlacly lgioleds aumall dasi (o2 lgiSUg g s dloliv Upl> ellov Y duniSUl 0l @anio
doglrell aogdlly guall LS Lol . Ginell pgosil lo GoSlay ¥ cuill ollis] weo Juogs ol lle &l jeis (U
g Loz Sl ol pac Job losie gaxyy Sbadl saad ol (ol oil) duuidly o9 plall 2llall

bl ol Yl 8 ais L]

Bl iso Lass Jlacl plall Lo 6)aa)l Wl (8 JUd ol e JS J89 Usl cauisSs Loy Ly 20s ol .5
i) 8YloMI dolgs § LisTs LisT s, Jlremwdl Ol dasdl eoud SU9 loss JS S5 6391000l s3Il (o @S
a2 ol el Ol Lo ooy 13889 S eluwg couay bogy gaxi sVl sl Ll s S B s ass o) Ll
sl sLinyVI) "l jeinx) GulSsil a9 lysds Ggdiums rill” MGuglrall" Guuall po &3, Jle 6,06
diadl LY iS5 . 2all V3 (e oIS 421 Y S Ll luo g3 90l &93> sie VI (7 daguls lo>8)]
2o 2gus Sl Ol JSas W) L4y Loy sl olils Jleg duig IVl gdloall les bxall wlran e
oLVl o Jlacl a>guio Ll ST oluallg dloleall couwg «ai=ll Layly S il cgadally .S u)
el b Llins V9 Ws Loz liedws Jy il o basd Joges V il eliullg

28 63900l SVl o oS .aally olailly yladl Jl jeall le geni doVe tdaoNe 9@ (3 W Ly aos ol .6
16,2019 Guldly woally Al 29 0wl plall Lo el 28 Lug,d oSy s 1y (il eVl 0d (8 Ll
calazio (agl 1920 G0 400l9 Lo soall . cuwliall 2Nl a3y ol Uslro Lag,e JSo pig LS 0y a0 walall
0o San 328 ST 31asY Jilwoll 49,9819 8,1591 (8 slasy cudll . iosall dile,y J21 o Sy Jasll olebu
oI . wlill go Llos oo awds (o249 63a2)l o)l e 25 899 o3 2o LJawall . agal 1930 219,V
ol G el e il Layly &)Ll (8 Gosinmy cndl acluy LS 02y 2o gobaiall .ld 6y JHly LS 0y a0
g1 1920 (50919 dpulwVl Cloasdl pyasil Gelow; clusg J>, .aiglsl b pga) L (pgrosy i pgid)

oo BoRlg s9a2)l wazi sVl 0@ JS 3l Jlagl (o dcgazo wlgid (oo 18 s ,31 5L canias ol liSay
clhi=lly acall pass J>I

acll 63910001 I oSJ9 Srelly glially bysisd cpamiso b 151299 2l JSin ixilall 010 ol 2a) 7
Vil 089 aoass LS sl Lo el bolasiwl &5 e sgis 5,0V Lol Jr o > le JSiy ol o
Lo izl o I STyl oo csillaio Loy i ol 9,0l oo adl,l ddglay da>, olosl oess ol LiSay

W 639300 3 I IFTIRES

wmoly ,adl Ll yeis (28 .Yl Li> "digaiaall" 100Vl (o sl dojl (S 351 18 ainss sil edoll 13D Ul
BVl I Syl sy (o loVl ely dalbgll laid Lol .6xaall d,2l9 &59axall _izo US| Y

Ll LasisTe solally >0l Ll LS 28 Lgud) Lo oolize iz o) BT 6155 lgxiad (65lizall duazill

b (9 Bazo Uk e blaxlly ablul awdl sao ks oo (8 Gsdltio 269 Ihaze LS| 289 .oeails



27

swanll D)lin &l ey sz S JS oo ke L aodumall ) sees WL LD "uadll I, loul" .8
olai OV (lae; pSias) leoas| axall Jiad," owles Gwadl] 4y S5 oS claziall clel Jaxi le to ail auwis
6 114 -13 5 M) " as; Il pSias; Jaod [...] cudd US> iy ,d Luml:61515)1 dalSIl 03 5 LIS asy il
gios S lio 2219 IS sl dd9dumo (D awmall goumn a0bdy cigan W calacl (il &l ol o)l ale (2

SVl GlopVl B cuii) b B i i sy cud 038 220V laww Y9 (3 d0as (9 luwssl
.4y OO s

vass Loyl paziuyg ooVl 635 kual dwsolo Ulacl ¢ id, 969 ¢ uw o E0din yow oo Lacluy 13D 99
a6, Ll 128 (34 .7) "uaSWI e lon V" iwgsxall o Usl jlaeYl usy 351 g0l el
olagal Ggally cuill B)leally cBaoYl o Gud sSs wls S Ol Lo i lisieg (g uudll @)l e

ol o ol il bl a8l (35 7) "ol 63ke e aelan ¥ 1 bsIl wlaall aze 253,9 . pgilol
ule Hloiwl biexig cuiialao [l WS,w Y all dols ol Glaist Lye>9 divliud US>l awss edgll 99 (weiles
ey

lo D& sl Laall 095k Y9 ager (9 agul wsiy cuill Gidss (Jiliall (9 om M piall Iy, lauul" .9
by il duull $3919 s3IVl 03D ou 59 o d b . poodl agolebd Lad dyZuully 6oV .y oS, Liy
Slejz Jlesz oo b @hs Jaig 4 s iswsSIl guilss d>g) padins (S 639100 oLl JUd 28ls)l 3

gaoxd) 62ia0 $L1 JUD LelaST J95 JwMB ol o wiSUl Jwig 63920 "aaSl> alsl" e dilso (ol oo
639100 $oL1 IUd aally oeall 55 LS Jabl sl i> w53 al leoadiuwiw (il axlwVl gy oo JlgoVl
1€ oloasdl Dol 83900 3] JUd .abll aislalally Bl 9 Liusig Liiss LS Sl (9 wgall ole,> Jobi

Nl P laio (wledll yeiay Lol (839000 $3b1 Lol D9 .6auwl8y dgw wuwlSo Guaxid dgslal]
Loz lg ugosil V9

giodll o1 SVl iy jine ooy e dndlaall J2l (o9 HUasYl S 9assimall cub” wolisdl 13D 9
asaidly Gulus Yl e B e lxwol «J)yn ol 1939 .8kl daloe camiwgs (aplll dlaell 01 go Ll
ad9gumo 98 e JS 0l o) LS (o cliieVl lings ¥ 10,3V lwlo plol (S a2s p) 3Vl 229 gL plol
SVl 03® Joxis osie Y| Lo ol LSy ¥ (54 (il 2,9 Lsaw )l L)) "luolais| oo canly e dy e
2ol pllall pMuly dlasl losl Jl weall &35 il

13D i Say 130 aloli ghuw ad piizy SVl =il @l (36 .7 L) "I3191 531 AWlach gro> 9" .10
bwae 356 ol k> ale Gil> bkl (9 gias of I dly Wl glas _JoVI aaylall .a29550 iyl Lail
S Loyl D .ol Sl Luss 1oy o9 Lo 4881 pd® il pig 269 6b> Linss ol (8 Lacluy 28 J il
leg ine il il Ll algi Lgil ad] 4219 Lo JS Goir sl o,y cayleill e 5,5V call laluy 31
99 138 .ol V] 0% ol oS Y Wlael gro> (o Bagll (JWL S5 0l 09> Lgolo] e 8 mu09 aduass lule
LS LiiST o Ty aiS) cdoa39 ilasg aS,)Line 98 ol 1idg .aic Ll ol vy e i Y9 095 i Sl Bagll
o) Lo aily =iy dol doluiwly Jalall Lail, baic &gl 018 gk .oov S Likdgl 189 gieme Usl Lily
ll s Ol i 259 (9 Linsll oy o> Huan (B cladll go lgSLis (il doluidl > 9290 wl

Jr oVl e e lggons, (il 6acluall Y9 a® 000> Sy ¥ il doluis] (o ( JWL il 639100l
ol 3405 ol pgine oo bnad (o> 4

s wes w



28
19U Golasl Guaadl 5,53 (8 2020 Glus> / ssgr 13 (LI sy Guaddl 0,8 oy, L9 Llacl
[00754-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[B0332-XX.02]



