2., SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0295
Giovedi 21.05.2020

Messaggio del Santo Padre Francesco alle Pontificie Opere Missionarie

Messaggio del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Pubblichiamo di seguito il Messaggio che il Santo Padre Francesco ha inviato alle Pontificie Opere Missionarie:

Messaggio del Santo Padre

Quelli dunque che erano con lui gli domandavano: «Signore, é questo il tempo nel quale ricostituirai il regno per
Israele?». Ma egli rispose: «Non spetta a voi conoscere tempi o momenti che il Padre ha riservato al suo potere,
ma riceverete forza dallo Spirito Santo che scendera su di voi, e di me sarete testimoni a Gerusalemme, in tutta
la Giudea e la Samaria e fino ai confini della terra». Detto questo, mentre lo guardavano, fu elevato in alto e una
nube lo sottrasse ai loro occhi (At 1,6-9).

Il Signore Gesu, dopo aver parlato con loro, fu elevato in cielo e sedette alla destra di Dio. Allora essi partirono e
predicarono dappertutto, mentre il Signore agiva insieme con loro e confermava la Parola con i segni che la
accompagnavano (Mc 16,19-20).

Poi li condusse fuori verso Betania e, alzate le mani, li benedisse. Mentre li benediceva, si stacco da loro e
veniva portato su, in cielo. Ed essi si prostrarono davanti a lui; poi tornarono a Gerusalemme con grande gioia e
stavano sempre nel tempio lodando Dio (Lc 24,50-53).



* % %

Cari fratelli e sorelle!

Quest’anno avevo deciso di partecipare alla vostra Assemblea generale annuale, giovedi 21 maggio, festa
dell’Ascensione del Signore. Poi 'Assemblea € stata annullata a causa della pandemia che ci coinvolge tutti. E
allora vorrei inviare a tutti voi questo messaggio, per farvi giungere comunque le cose che avevo in cuore di
dirvi. Questa festa cristiana, nei tempi inimmaginabili che stiamo vivendo, mi appare ancora piu feconda di
suggestioni per il cammino e la missione di ognuno di noi e di tutta la Chiesa.

Celebriamo 'Ascensione come una festa, eppure essa commemora il congedo di Gesu dai suoi discepoli e da
questo mondo. Il Signore ascende in Cielo, € la liturgia orientale racconta lo stupore degli angeli nel vedere un
uomo che con la sua carne sale alla destra del Padre. Eppure, mentre Cristo € sul punto di ascendere al cielo, i
discepoli — che pure lo hanno visto risorto — non sembrano ancora aver capito bene che cosa & accaduto. Lui sta
per dare inizio al compimento del suo Regno, € loro si perdono ancora dietro alle proprie congetture. Gli
chiedono se sta per restaurare il regno d’Israele (cfr At 1,6). Ma quando Cristo li lascia, invece di essere ftristi,
tornano a Gerusalemme «pieni di gioia», come scrive Luca (cfr 24,52). Sarebbe una stranezza, se non fosse
accaduto qualcosa. E infatti Gesu ha gia promesso loro la forza dello Spirito Santo, che scendera su di essi a
Pentecoste. Questo €& il miracolo che cambia le cose. E loro diventano piu sicuri, quando affidano tutto al
Signore. Sono pieni di gioia. E la gioia in loro & la pienezza della consolazione, la pienezza della presenza del
Signore.

Paolo scrive ai Galati che la pienezza di gioia degli Apostoli non & I'effetto di emozioni che soddisfano e rendono
allegri. E una gioia traboccante che si pud sperimentare solo come frutto e dono dello Spirito Santo (cfr 5,22).
Ricevere la gioia dello Spirito & una grazia. Ed & 'unica forza che possiamo avere per predicare il Vangelo, per
confessare la fede nel Signore. La fede € testimoniare la gioia che ci dona il Signore. Una gioia cosi, uno non se
la puo dare da solo.

Gesu, prima di andar via, ha detto ai suoi che avrebbe mandato loro lo Spirito, il Consolatore. E cosi ha
consegnato allo Spirito anche I'opera apostolica della Chiesa, per tutta la storia, fino al suo ritorno. Il mistero
dell’Ascensione, insieme all’effusione dello Spirito nella Pentecoste, imprime e trasmette per sempre alla
missione della Chiesa il suo tratto genetico piu intimo: quello di essere opera dello Spirito Santo e non
conseguenza delle nostre riflessioni e intenzioni. E questo il tratto che puod rendere feconda la missione e
preservarla da ogni presunta autosufficienza, dalla tentazione di prendere in ostaggio la carne di Cristo — asceso
al Cielo — per i propri progetti clericali di potere.

Quando nella missione della Chiesa non si coglie e riconosce I'opera attuale ed efficace dello Spirito Santo, vuol
dire che perfino le parole della missione — anche le piu esatte, anche le piu pensate — sono diventate come
“discorsi di umana sapienza”, usati per dar gloria a sé stessi o rimuovere e mascherare i propri deserti interiori.

LA GIOIA DEL VANGELO

La salvezza ¢ l'incontro con Gesu, che ci vuole bene e ci perdona, inviandoci lo Spirito che ci consola e ci
difende. La salvezza non € la conseguenza delle nostre iniziative missionarie, e nemmeno dei nostri discorsi
sull'incarnazione del Verbo. La salvezza per ognuno puo accadere solo attraverso lo sguardo dell’incontro con
Lui, che ci chiama. Per questo il mistero della predilezione inizia e non puo iniziare che in uno slancio di gioia, di
gratitudine. La gioia del Vangelo, la “gioia grande” delle povere donne che la mattina di Pasqua erano andate al
Sepolcro di Cristo e lo avevano trovato vuoto, e che poi per prime incontrarono Gesu risorto e corsero a dirlo
agli altri (cfr Mt 28,8-10). Solo cosi questo essere scelti e prediletti pud testimoniare davanti a tutto il mondo, con
le nostre vite, la gloria di Cristo risorto.

| testimoni, in ogni situazione umana, sono coloro che attestano cid che viene compiuto da qualcun altro. In
questo senso, e solo in questo senso noi possiamo essere testimoni di Cristo e del suo Spirito. Dopo
I’Ascensione, come racconta il finale del Vangelo di Marco, gli apostoli e i discepoli «partirono e predicarono



dappertutto, mentre il Signore agiva insieme con loro e confermava la Parola con i segni che
I'accompagnavano» (16,20). Cristo, con il suo Spirito, testimonia sé stesso mediante le opere che compie in noi
e con noi. La Chiesa — spiegava gia Sant’/Agostino — non pregherebbe il Signore per chiedere che la fede sia
donata a quelli che non conoscono Cristo, se non credesse che & Dio stesso a rivolgere e attirare verso di sé la
volonta degli uomini. La Chiesa non farebbe pregare i suoi figli per chiedere al Signore di perseverare nella fede
in Cristo, se non credesse che € proprio il Signore ad avere in mano i nostri cuori. Infatti, se la Chiesa chiedesse
a Lui queste cose, ma pensasse di potersele dare da sé stessa, vorrebbe dire che tutte le sue preghiere non
sono autentiche, ma sono formule vuote, dei “modi di dire”, dei convenevoli imposti dal conformismo
ecclesiastico (cfr Il dono della perseveranza. A Prospero e llario, 23, 63).

Se non si riconosce che la fede & un dono di Dio, anche le preghiere che la Chiesa rivolge a Lui non hanno
senso. E non si esprime attraverso di esse nessuna sincera passione per la felicita e la salvezza degli altri, e di
quelli che non riconoscono Cristo risorto, anche se si passa il tempo a organizzare la conversione del mondo al
cristianesimo.

Elo Spirito Santo ad accendere e custodire la fede nei cuori, e riconoscere questo fatto cambia tutto. Infatti, & lo
Spirito che accende e anima la missione, le imprime dei connotati “genetici”, accenti e movenze singolari che
rendono I'annuncio del Vangelo e la confessione delle fede cristiana un’altra cosa rispetto ad ogni proselitismo
politico o culturale, psicologico o religioso.

Ho richiamato molti di questi tratti distintivi della missione nella Esortazione apostolica Evangelii gaudium. Ne
riprendo alcuni.

Attrattiva. |l mistero della Redenzione € entrato e continua a operare nel mondo attraverso un’attrattiva, che puo
avvincere il cuore degli uomini e delle donne perché € e appare piu attraente delle seduzioni che fanno presa
sull’egoismo, conseguenza del peccato. «Nessuno pud venire a me, se non lo attira il Padre che mi ha
mandato», dice Gesu nel Vangelo di Giovanni (6,44). La Chiesa ha sempre ripetuto che per questo si segue
Gesu e si annuncia il suo Vangelo: per la forza dell’attrazione operata da Cristo stesso e dal suo Spirito. La
Chiesa - ha affermato Papa Benedetto XVI — cresce nel mondo per attrazione e non per proselitismo (cfr Omelia
nella Messa di apertura della V Conferenza Gen. dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, Aparecida, 13
maggio 2007: AAS 99 [2007], 437). Sant’Agostino diceva che Cristo si rivela a noi attirandoci. E, per dare
un’immagine di questa attrattiva, citava il poeta Virgilio, secondo il quale ciascuno & attratto da cid che gli piace.
Gesu non solo convince la nostra volonta, ma attira il nostro piacere (Commento al Vangelo di Giovanni, 26, 4).
Se si segue Gesu felici di essere attratti da lui, gli altri se ne accorgono. E possono stupirsene. La gioia che
traspare in coloro che sono attirati da Cristo e dal suo Spirito € cido che puo rendere feconda ogni iniziativa
missionaria.

Gratitudine e gratuita. La gioia di annunciare il Vangelo brilla sempre sullo sfondo di una memoria grata. Gli
Apostoli non hanno mai dimenticato il momento in cui Gesu tocco loro il cuore: «Erano circa le quattro del
pomeriggio» (Gv1,39). La vicenda della Chiesa risplende quando in essa si manifesta la gratitudine per la
gratuita iniziativa di Dio, perché «& lui che ha amato noi» per primo (7 Gv4,10), perché «& Dio solo che fa
crescere» (1 Cor3,7). La predilezione amorosa del Signore ci sorprende, e lo stupore, per sua natura, non puo
essere posseduto né imposto da noi. Non ci si puo “stupire per forza”. Solo cosi pu0 fiorire il miracolo della
gratuita, del dono gratuito di sé. Anche il fervore missionario non si pué mai ottenere in conseguenza di un
ragionamento o di un calcolo. Il mettersi “in stato di missione” & un riflesso della gratitudine. E la risposta di chi
dalla gratitudine viene reso docile allo Spirito, e quindi & libero. Senza percepire la predilezione del Signore, che
rende grati, perfino la conoscenza della verita e la stessa conoscenza di Dio, ostentati come un possesso da
raggiungere con le proprie forze, diventerebbero di fatto “lettera che uccide” (cfr 2 Cor 3,6), come hanno
mostrato per primi San Paolo e Sant’Agostino. Solo nella liberta della gratitudine si conosce veramente |l
Signore.Mentre non serve a niente e soprattutto non € appropriato insistere nel presentare la missione e
I'annuncio del Vangelo come se fossero un dovere vincolante, una specie di “obbligo contrattuale” dei battezzati.

Umilta. Se la verita e la fede, se la felicita e la salvezza non sono un nostro possesso, un traguardo raggiunto
per meriti nostri, il Vangelo di Cristo puo essere annunciato solo con umilta. Mai si pud pensare di servire la


http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070513_conference-brazil_it.html

missione della Chiesa esercitando arroganza come singoli e attraverso gli apparati, con la superbia di chi
snatura anche il dono dei sacramenti e le parole piu autentiche della fede cristiana come un bottino che ci si &
meritato. Si pud essere umili non per buona educazione, non per voler apparire accattivanti. Si € umili se si
segue Cristo, che ai suoi ha detto: «Imparate da me, che sono mite e umile di cuore» (Mt 11,29). Sant’/Agostino
si chiede come mai, dopo la Risurrezione, Gesu si € fatto vedere solo dai suoi discepoli e non invece da chi lo
aveva crocifisso; e risponde che Gesu non voleva dare I'impressione di «sfidare in qualche modo i suoi uccisori.
Per lui era infatti piu importante insegnare I'umilta agli amici, piuttosto che rinfacciare la verita ai nemici»
(Discorso 284, 6).

Facilitare, non complicare. Un altro tratto dell’'autentica opera missionaria € quello che rimanda alla pazienza di
Gesu, che anche nei racconti del Vangelo accompagnava sempre con misericordia i passi di crescita delle
persone. Un piccolo passo, in mezzo a grandi limiti umani, puo far contento il cuore di Dio piu delle ampie
falcate di chi procede nella vita senza grandi difficolta. Un cuore missionario riconosce la condizione reale in cui
si trovano le persone reali, con i loro limiti, i peccati, le fragilita, e si fa «debole con i deboli» (7 Cor9,22). “Uscire’
in missione per giungere alle periferie umane non vuol dire errare senza una direzione e senza senso, come
venditori impazienti che si lamentano perché la gente € troppo rozza e primitiva per essere interessata alla loro
merce. A volte si tratta di rallentare il passo, per accompagnare chi € rimasto al bordo della strada. A volte c’é
da imitare il padre della parabola del figlio prodigo, che lascia le porte aperte e scruta ogni giorno I'orizzonte
aspettando il ritorno di suo figlio (cfr Lc 15,20). La Chiesa non & una dogana, e chi in qualsiasi modo partecipa
alla missione della Chiesa & chiamato a non aggiungere pesi inutili sulle vite gia affaticate delle persone, a non
imporre cammini di formazione sofisticati e affannosi per godere di cio che il Signore dona con facilita. Non
mettere ostacoli al desiderio di Gesu, che prega per ognuno di noi € vuole guarire tutti, salvare tutti.

Prossimita nella vita “in atto”. Gesu ha incontrato i suoi primi discepoli sulle rive del lago di Galilea, mentre erano
intenti al loro lavoro. Non i ha incontrati a un convegno, o a un seminario di formazione, o al tempio. Da sempre,
I'annuncio di salvezza di Gesu raggiunge le persone |i dove sono e cosi come sono, nelle loro vite in atto.
L'ordinarieta della vita di tutti, nella partecipazione alle necessita, alle speranze e ai problemi di tutti, € il luogo e
la condizione in cui chi ha riconosciuto 'amore di Cristo e ricevuto il dono dello Spirito Santo puo rendere
ragione, a coloro che lo chiedono, della fede, della speranza e della carita. Camminando insieme con gli altri, al
fianco di tutti. Soprattutto nel tempo in cui viviamo, non si tratta di inventare percorsi di addestramento “dedicati”,
di creare mondi paralleli, di costruire bolle mediatiche in cui far riecheggiare i propri slogan, le proprie
dichiarazioni d’intenti, ridotte a rassicuranti “nominalismi dichiarazionisti”. Ho ricordato altre volte, a titolo di
esempio, che nella Chiesa c’& chi continua a far riecheggiare con enfasi lo slogan «E I'ora dei laici!», ma intanto
I'orologio sembra essersi fermato.

Il “sensus fidei” del Popolo di Dio. C’€ una realta nel mondo che ha una specie di “fiuto” per lo Spirito Santo € la
sua azione. E il Popolo di Dio, chiamato e prediletto da Gesu, e che a sua volta continua a cercare Lui e
domanda sempre di Lui negli affanni della vita. Il Popolo di Dio mendica il dono del suo Spirito: affida la sua
attesa alle parole semplici delle preghiere, e mai si accomoda nella presunzione della propria autosufficienza. Il
santo Popolo di Dio radunato e unto dal Signore, in virtu di questa unzione & resoinfallibile “in credendo”, come
insegna la Tradizione della Chiesa. Il lavoro dello Spirito Santo dota il Popolo dei fedeli di un “istinto” della fede—
ilsensus fidei~ che lo aiuta a non sbagliare quando crede le cose di Dio, anche se non conosce ragionamenti e
formule teologiche per definire i doni che sperimenta. Il mistero del popolo pellegrino, che con la sua spiritualita
popolare cammina verso i santuari e si affida a Gesu, a Maria e ai santi, attinge e si mostra connaturale alla
libera e gratuita iniziativa di Dio, senza dover seguire piani di mobilitazione pastorale.

Predilezione per i piccoli e i poveri. Ogni slancio missionario, se € mosso dallo Spirito Santo, manifesta la
predilezione per i poveri e i piccoli come segno e riflesso della preferenza del Signore verso di loro. Le persone
coinvolte direttamente in iniziative e strutture missionarie della Chiesa non dovrebbero mai giustificare la loro
disattenzione verso i poveri con la scusa — molto usata in certi ambienti ecclesiastici — di dover concentrare le
proprie energie su incombenze prioritarie per la missione. La predilezione per i poveri non € per la Chiesa
un’opzione facoltativa.

Le dinamiche e gli approcci sopra descritti fanno parte della missione della Chiesa, animata dallo Spirito Santo.
Di solito, negli enunciati e nei discorsi ecclesiastici, la necessita dello Spirito Santo come sorgente della



5

missione della Chiesa viene riconosciuta e affermata. Ma accade anche che tale riconoscimento si riduca a una
specie di “omaggio formale” alla Santissima Trinita, una formula convenzionale introduttiva per interventi
teologici e piani pastorali. Ci sono nella Chiesa tante situazioni in cui il primato della grazia rimane solo come un
postulato teorico, una formula astratta. Succede che tante iniziative e organismi legati alla Chiesa, invece di
lasciar trasparire I'operare dello Spirito Santo, finiscono per attestare solo la propria autoreferenzialita. Tanti
apparati ecclesiastici, ad ogni livello, sembrano risucchiati dall'ossessione di promuovere sé stessi e le proprie
iniziative. Come se fosse quello I'obiettivo e I'orizzonte della loro missione.

Fin qui ho voluto riprendere e riproporre criteri € spunti sulla missione della Chiesa, che avevo gia esposto in
maniera piu distesa nell’Esortazione apostolica Evangelii gaudium. L’ho fatto perché credo che anche per le
POM sia utile e fecondo — e non rinviabile — confrontarsi con quei criteri e suggerimenti, in questo tratto del loro
cammino.

LE POM E IL TEMPO PRESENTE.
TALENTI DA SVILUPPARE, TENTAZIONI E MALATTIE DA EVITARE

Dove conviene guardare, per il presente e il futuro delle POM? Quali zavorre rischiano invece di appesantirne il
cammino?

Nella fisionomia, direi nell'identita delle Pontificie Opere Missionarie si colgono certi tratti distintivi — alcuni, per
cosi dire, genetici, altri acquisiti lungo il percorso storico — che vengono spesso trascurati o considerati come
scontati. Eppure proprio quei tratti possono custodire e rendere prezioso, soprattutto nel tempo presente, il
contributo di questa “rete” alla missione universale cui € chiamata tutta la Chiesa.

- Le Opere Missionarie sono nate spontaneamente, dal fervore missionario espresso dalla fede dei battezzati.
C’e e permane una consonanza intima, una familiarita tra le Opere Missionarie e il sensus fidei infallibile in
credendo del Popolo fedele di Dio.

- Le Opere Missionarie, fin dall'inizio, sono andate avanti procedendo su due “binari”’, o meglio lungo due argini
che corrono sempre paralleli, e nella loro elementarita sono da sempre familiari al cuore del Popolo di Dio:
quello della preghiera e quello della carita, nella forma dell’elemosina, che «salva dalla morte e purifica da ogni
peccato» (Tb 12,9), la «carita fervente» che «copre una moltitudine di peccati» (7Pt 4,8). Gli iniziatori delle
Opere Missionarie, a partire da Pauline Jaricot, non inventarono le preghiere e le opere a cui affidare i loro
desideri riguardo all’'annuncio del Vangelo, ma li trassero semplicemente dal tesoro inesauribile dei gesti piu
familiari e abituali per il Popolo di Dio in cammino nella storia.

- Le Opere Missionarie, sorte in maniera gratuita nella trama di vita del popolo di Dio, per la loro configurazione
semplice e concreta sono state riconosciute e stimate dalla Chiesa di Roma e dai suoi Vescovi, i quali nell’ultimo
secolo hanno chiesto di poterle adottare come peculiare strumento del servizio da essi reso alla Chiesa
universale. Per questa via & stato attribuita a tali Opere la qualifica di “Pontificie”. Da quel momento, risalta nella
fisionomia delle POM la loro caratteristica di strumento di servizio a sostegno delle Chiese particolari, nell’opera
di annuncio del Vangelo. Per questa medesima via le Pontificie Opere Missionarie si sono offerte con docilita
come strumento di servizio alla Chiesa, in seno al ministero universale svolto dal Papa e dalla Chiesa di Roma,
che «presiede nella carita». In questo modo, con il loro stesso percorso, e senza entrare in complesse dispute
teologiche, le POM hanno smentito gli argomenti di chi, anche negli ambienti ecclesiastici, contrappone in
maniera impropria carismi e istituzioni, leggendo sempre i rapporti tra queste realta attraverso una ingannevole
“dialettica dei principi”. Mentre nella Chiesa anche gli elementi strutturali permanenti — come i sacramenti, il
sacerdozio e la successione apostolica — vanno continuamente ricreati dallo Spirito Santo, € non sono a
disposizione della Chiesa come un oggetto di possesso acquisito (cfr Card. J. Ratzinger, | movimenti ecclesiali e
la loro collocazione teologica. Intervento al Convegno mondiale dei movimenti ecclesiali, Roma, 27-29 maggio
1998).

- Le Opere missionarie, fin dalla loro prima diffusione, si sono strutturate come una rete capillare diffusa nel
Popolo di Dio, pienamente ancorata e di fatto “immanente” alla rete delle preesistenti istituzioni e realta della vita



6

ecclesiale, come le diocesi, le parrocchie, le comunita religiose. La vocazione peculiare delle persone coinvolte
nelle Opere Missionarie non € mai stata vissuta e percepita come una via alternativa, un’appartenenza “esterna”
rispetto alle forme ordinarie della vita delle Chiese particolari. La sollecitazione a pregare e raccogliere risorse
per la missione & sempre stata esercitata come un servizio alla comunione ecclesiale.

- Le Opere Missionarie, diventate col tempo rete diffusa in tutti i Continenti, riflettono per la loro stessa
configurazione la varieta di accenti, condizioni, problemi e doni che connotano la vita della Chiesa nei diversi
luoghi del mondo. Una pluralita che pud proteggere da omologazioni ideologiche e unilateralismi culturali. In
questo senso, anche attraverso le POM si pud sperimentare il mistero dell’'universalita della Chiesa, in cui
I'opera incessante dello Spirito Santo crea I'armonia tra le voci diverse, mentre il Vescovo di Roma, con il suo
servizio di carita, esercitato anche attraverso le Pontificie Opere Missionarie, custodisce I'unita nella fede.

Tutte le caratteristiche fin qui descritte possono aiutare le Pontificie Opere Missionarie a sottrarsi alle insidie e
patologie incombenti sul loro cammino e su quello di tante altre istituzioni ecclesiali. Ne segnalo alcune.

INSIDIE DA EVITARE

Autoreferenzialita. Organizzazioni ed entita ecclesiastiche, al di la delle buone intenzioni dei singoli, finiscono
talvolta per ripiegarsi su sé stesse, dedicando energie e attenzioni soprattutto alla propria auto-promozione e
alla celebrazione in chiave pubblicitaria delle proprie iniziative. Altre sembrano dominate dall’'ossessione di
ridefinire continuamente la propria rilevanza e i propri spazi in seno alla Chiesa, con la giustificazione di voler
rilanciare al meglio la propria missione. Per queste vie — ha detto una volta 'allora Cardinale Joseph Ratzinger —
si alimenta anche l'idea ingannevole che una persona sia tanto piu cristiana quanto piu € impegnata in strutture
intra-ecclesiali, mentre in realta quasi tutti i battezzati vivono la fede, la speranza e la carita nelle loro vite
ordinarie, senza essere mai comparsi in comitati ecclesiastici e senza occuparsi degli ultimi sviluppi di politica
ecclesiastica (cfr Una compagnia sempre riformanda, Conferenza al Meeting di Rimini, 1 settembre 1990).

Ansia di comando. A volte capita che istituzioni e organismi sorti per aiutare le comunita ecclesiali, servendo i
doni suscitati in esse dallo Spirito Santo, col tempo pretendano di esercitare supremazie e funzioni di controllo
nei confronti delle comunita che dovrebbero servire. Questo atteggiamento si accompagna quasi sempre con la
presunzione di esercitare il ruolo di “depositari” dispensatori di patenti di legittimita nei confronti degli altri. Di
fatto, in questi casi ci si comporta come se la Chiesa fosse un prodotto delle nostre analisi, dei nostri programmi,
accordi e decisioni.

Elitarismo. Tra chi fa parte di organismi e realta organizzate nella Chiesa, prende piede diverse volte un
sentimento elitario, I'idea non detta di appartenere a un’aristocrazia. Una classe superiore di specialisti che
cerca di allargare i propri spazi in complicita o in competizione con altre elite ecclesiastiche, e addestra i suoi
membri secondo i sistemi e le logiche mondani della militanza o della competenza tecnico-professionale,
sempre con l'intento primario di promuovere le proprie prerogative oligarchiche.

Isolamento dal popolo. La tentazione elitista in alcune realta connesse alla Chiesa si accompagna talvolta a un
sentimento di superiorita e di insofferenza verso la moltitudine dei battezzati, verso il popolo di Dio che magari
frequenta le parrocchie e i santuari, ma non &€ composto di “attivisti” occupati in organizzazioni cattoliche. In
questi casi, anche il popolo di Dio viene guardato come una massa inerte, che ha sempre bisogno di essere
rianimata e mobilitata attraverso una “presa di coscienza” da stimolare attraverso ragionamenti, richiami,
insegnamenti. Si agisce come se la certezza della fede fosse conseguenza di un discorso persuasivo o di
metodi di addestramento.

Astrazione. Organismi e realta legate alla Chiesa, quando diventano autoreferenziali, perdono il contatto con la
realta e si ammalano di astrazione. Si moltiplicano inutili luoghi di elaborazione strategica, per produrre progetti
e linee-guida che servono solo come strumenti di autopromozione di chi li inventa. Si prendono i problemi e li si
seziona in laboratori intellettuali, dove tutto viene addomesticato, verniciato secondo le chiavi ideologiche di
preferenza. Dove tutto, fuori dal contesto reale, pud essere cristallizzato in simulacro, anche i riferimenti alla
fede o i richiami verbali a Gesu e allo Spirito Santo.



7

Funzionalismo. Le organizzazioni autoreferenziali ed elitarie, anche nella Chiesa, finiscono spesso per puntare
tutto sull'imitazione dei modelli di efficienza mondani, come quelli imposti dalla esasperata competizione
economica e sociale. La scelta del funzionalismo garantisce l'illusione di “sistemare i problemi” con equilibrio,
tenere le cose sotto controllo, accrescere la propria rilevanza, migliorare I'ordinaria amministrazione
dell’'esistente. Ma come gia vi dissi nell'incontro che abbiamo avuto nel 2016, una Chiesa che ha paura di
affidarsi alla grazia di Cristo e punta sull’efficientismo degli apparati € gia morta, anche se le strutture e i
programmi a favore dei chierici e dei laici “auto-occupati” dovessero durare ancora per secoli.

CONSIGLI PER IL CAMMINO

Guardando al presente e al futuro, e cercando anche nel percorso delle POM le risorse per superare le insidie
del cammino e andare avanti, mi permetto di dare alcuni suggerimenti, per aiutare il vostro discernimento. Dal
momento che avete intrapreso anche un percorso di riconsiderazione delle POM, che volete sia ispirato dalle
indicazioni del Papa, offro alla vostra attenzione criteri e spunti generali, senza entrare nei dettagli, anche
perché i diversi contesti possono richiedere adattamenti e varianti.

1) Per quello che potete, e senza farci sopra troppe congetture, custodite o riscoprite I'inserimento delle POM in
seno al Popolo di Dio, la loro immanenza alla trama di vita reale in cui sono nate. Fara bene una piu intensa
“immersione” nella vita reale delle persone, cosi com’é. Fa bene a tutti uscire dal chiuso delle proprie
problematiche interne, quando si segue Gesu. Conviene calarsi nelle circostanze e nelle condizioni concrete,
anche curando o provando a reintegrare la capillarita dell’azione e dei contatti delle POM, nel suo intrecciarsi
alla rete ecclesiale (diocesi, parrocchie, comunita, gruppi). Se si privilegia la propria immanenza al Popolo di
Dio, con le sue luci e le sue difficolta, si riesce a sfuggire meglio anche all'insidia dell’astrazione. Occorre dare
risposte a domande ed esigenze reali, piu che formulare e moltiplicare proposte. Forse nel corpo a corpo con la
vita in atto, e non dai cenacoli chiusi, o dalle analisi teoriche sulle proprie dinamiche interne, possono arrivare
anche intuizioni utili per cambiare e migliorare le proprie procedure operative, adattandole ai diversi contesti e
alle diverse circostanze.

2) Suggerisco di fare in modo che I'impianto essenziale delle POM rimanga quello legato alle pratiche della
preghiera e della raccolta di risorse per la missione, prezioso e caro proprio per la sua elementarita e la sua
concretezza. Esso esprime I'affinita delle POM con la fede del Popolo di Dio. Con tutta la flessibilita e gli
adattamenti richiesti, conviene che questo disegno elementare delle POM non venga dimenticato o stravolto.
Preghiere al Signore perché apra Lui i cuori al Vangelo, e suppliche a tutti affinché sostengano anche
concretamente I'opera missionaria: c'é in questo una semplicita e una concretezza che tutti possono avvertire
con godimento nel tempo presente, in cui anche nella circostanza del flagello della pandemia si avverte
dovunque il desiderio di incontrare e rimanere vicino a tutto cid che &€ semplicemente Chiesa. Cercate pure
nuove strade, nuove forme per il vostro servizio; ma, nel fare questo, non serve complicare cio che &€ semplice.

3) Le POM sono e vanno vissute come uno strumento di servizio alla missione nelle Chiese particolari,
nell'orizzonte della missione della Chiesa, che abbraccia sempre tutto il mondo. In questo consiste il loro
contributo sempre prezioso all’annuncio del Vangelo. Siamo tutti chiamati a custodire per amore e gratitudine,
anche con le vostre opere, i germogli di vita teologale che lo Spirito di Cristo fa sbocciare e crescere dove vuole
Lui, anche nei deserti. Per favore, nella preghiera chiedete per prima cosa che il Signore ci renda tutti piu pronti
a cogliere i segni del suo operare, per poi indicarli a tutto il mondo. Questo solo pud essere utile: chiedere che
per noi, per I'intimo del nostro cuore, l'invocazione allo Spirito Santo non sia ridotta a un postulato sterile e
ridondante delle nostre riunioni e delle nostre omelie. Mentre non serve fare congetture e teorizzare su super-
strateghi o “centrali direttive” della missione, a cui delegare, come a presunti e immodesti “depositari” della
dimensione missionaria della Chiesa, I'impresa di ridestare lo spirito missionario o di dare patenti di
missionarieta agli altri. Se in alcune situazioni il fervore della missione viene meno, € segno che sta venendo
meno la fede. E, in quei casi, la pretesa di rianimare la fiamma che si spegne con strategie e discorsi finisce per
indebolirla ancora di piu, e fa avanzare solo il deserto.

4) Il servizio svolto dalle POM porta per sua natura gli operatori a contatto con innumerevoli realta, situazioni ed
eventi che fanno parte del grande flusso della vita della Chiesa, in tutti i Continenti. In questo flusso ci si puo



8

imbattere in tante pesantezze e sclerosi che accompagnano la vita ecclesiale, ma anche nei doni gratuiti di
guarigione e consolazione che lo Spirito Santo dissemina nella vita quotidiana di quella che si potrebbe
chiamare la “classe media della santita”. E voi potete rallegrarvi ed esultare, gustando gli incontri che vi possono
capitare grazie al lavoro delle POM, lasciandovi sorprendere da essi. Penso ai racconti ascoltati di tanti miracoli
che accadono tra i bambini, che magari incontrano Gesu attraverso le iniziative proposte dall’'Infanzia
missionaria. Per questo la vostra € un’opera che non va mai “sterilizzata” in una dimensione esclusivamente
burocratico-professionale. Non possono esistere burocrati o funzionari della missione. E la vostra gratitudine
puo diventare a sua volta un dono e una testimonianza per tutti. Potete indicare per il conforto di tutti, con i
mezzi che avete, senza artificiosita, le vicende di persone e comunita che voi potete incontrare con piu facilita di
altri, persone e comunita in cui risplende gratuitamente il miracolo della fede, della speranza e della carita.

5) La gratitudine davanti ai prodigi che opera il Signore tra i suoi prediletti, i poveri e i piccoli a cui Lui rivela le
cose nascoste ai sapienti (cfr Mt 11,25-26), pud rendere piu facile anche per voi sottrarsi alle insidie dei
ripiegamenti autoreferenziali e uscire da sé stessi, seguendo Gesu. L'idea di una missionarieta autoreferenziale,
che passa il tempo a contemplare e auto-incensarsi per le proprie iniziative, sarebbe in sé stessa un assurdo.
Non consumate troppo tempo e risorse a “guardarvi addosso”, a elaborare piani auto-centrati sui meccanismi
interni, su funzionalita e competenze del proprio apparato. Guardate fuori, non guardatevi allo specchio.
Rompete tutti gli specchi di casa. | criteri da seguire, anche nella realizzazione dei programmi, puntino ad
alleggerire, a rendere flessibili strutture e procedure, piuttosto che appesantire con ulteriori elementi di apparato
la rete delle POM. Ad esempio, ogni direttore nazionale, durante il suo mandato, si impegni a individuare le
figure di qualche potenziale successore, avendo come unico criterio quello di segnalare non persone del suo
giro di amici o compagni di “cordata” ecclesiastica, ma persone che gli sembrano avere piu fervore missionario
di lui.

6) Riguardo alla raccolta di risorse per aiutare la missione, in occasione dei nostri incontri passati ho gia
richiamato il rischio di trasformare le POM in una ONG tutta votata al reperimento e allo stanziamento dei fondi.
Questo dipende dal cuore con cui si fanno le cose, piu che dalle cose che si fanno. Nella raccolta di fondi pud
essere certo consigliabile e addirittura opportuno utilizzare con creativita anche metodologie aggiornate di
reperimento dei finanziamenti da parte di potenziali e benemeriti sovventori. Ma se in alcune aree la raccolta di
donazioni viene meno, anche per I'affievolirsi della memoria cristiana, in quei casi puo venire la tentazione di
risolvere noi il problema “coprendo” la realta e puntando su qualche sistema di raccolta piu efficace, che vada
alla ricerca dei grandi donatori. Invece la sofferenza per il venir meno della fede e anche per il calare delle
risorse non va rimossa, va messa nelle mani del Signore. E comunque € bene che la richiesta di offerte per le
missioni continui a essere rivolta prioritariamente a tutta la moltitudine dei battezzati, anche puntando in maniera
nuova sulla colletta per le missioni che si effettua nelle chiese di tutti i Paesi a ottobre, in occasione della
Giornata Missionaria Mondiale. La Chiesa continua da sempre ad andare avanti anche grazie all'obolo della
vedova, al contributo di tutta quella schiera innumerevole di persone che si sentono guarite e consolate da Gesu
e che per questo, per il traboccare della gratitudine, donano quello che hanno.

7) Riguardo all’'uso delle donazioni ricevute, vagliate sempre con appropriato sensus Ecclesiae |a redistribuzione
dei fondi a sostegno di strutture e progetti che realizzano in vario modo la missione apostolica e I'annuncio del
Vangelo nelle diverse parti del mondo. Si tenga sempre conto delle reali necessita primarie delle comunita, e nel
contempo si evitino forme di assistenzialismo, che invece di offrire strumenti al fervore missionario finiscono per
intiepidire i cuori e alimentare anche nella Chiesa fenomeni di clientelismo parassitario. Con il vostro contributo
puntate a dare risposte concrete a esigenze oggettive, senza dilapidare risorse in iniziative connotate da
astrattezza, auto-referenzialita o partorite dal narcisismo clericale di qualcuno. Non cedete a complessi di
inferiorita o tentazioni di emulazione verso quelle organizzazioni super-funzionali che raccolgono fondi per cause
giuste, poi utilizzati in buona percentuale per finanziare il proprio apparato e per fare pubblicita al proprio
marchio. Anche quella a volte diventa una strada per curare innanzitutto i propri interessi, pur mostrando di
operare a vantaggio dei poveri e di chi € nel bisogno.

8) Riguardo ai poveri, anche voi non dimenticatevi di loro. Questa fu la raccomandazione che, al Concilio di
Gerusalemme, gli apostoli Pietro, Giovanni e Giacomo diedero a Paolo, Barnaba e Tito, venuti a discutere della
loro missione tra i non circoncisi: «Ci pregarono soltanto di ricordarci dei poveri» (Gal 2,10). Dopo quella
raccomandazione, Paolo organizzo le collette in favore dei fratelli della Chiesa di Gerusalemme (cfr 7 Cor 16,1).



9

La predilezione per i poveri e i piccoli fa parte fin dall’inizio della missione di annunciare il Vangelo. Le opere di
carita spirituale e corporale verso di loro manifestano una “preferenza divina” che interpella la vita di fede di tutti
i cristiani, chiamati ad avere gli stessi sentimenti di Gesu (cfr Fil 2,5).

9) Le POM, con la loro rete diffusa in tutto il mondo, rispecchiano la ricca varieta del “popolo dai mille volti’
raccolto dalla grazia di Cristo, con il suo fervore missionario. Fervore che non & intenso e vivace sempre e
dovunque alla stessa maniera. E comunque, nel condividere la stessa urgenza di confessare Cristo morto e
risorto, si esprime con accenti diversi, adattandosi a diversi contesti. La rivelazione del Vangelo non si identifica
con nessuna cultura e, nell'incontro con nuove culture che non hanno accolto la predicazione cristiana, non
bisogna imporre una determinata forma culturale insieme con la proposta evangelica. Oggi, anche nel lavoro
delle POM, conviene non portare bagagli pesanti; conviene custodire il loro profilo vario e il loro comune
riferimento ai tratti essenziali della fede. Puo fare ombra all’'universalita della fede cristiana anche la pretesa di
standardizzare la forma dell’'annuncio, magari puntando tutto su cliché e slogan che vanno di moda in certi
circoli di certi Paesi culturalmente o politicamente dominanti. A questo riguardo, anche il rapporto speciale che
unisce le POM al Papa e alla Chiesa di Roma rappresenta una risorsa e un sostegno di liberta, che aiuta tutti a
sottrarsi a mode passeggere, appiattimenti su scuole di pensiero unilaterali o omologazioni culturali di impronta
neo-colonialista. Fenomeni che purtroppo si registrano anche in contesti ecclesiastici.

10) Le POM non sono nella Chiesa un’entita a sé stante, sospesa nel vuoto. Tra le loro specificita che conviene
sempre coltivare e rinnovare c’¢ il vincolo speciale che le unisce al Vescovo della Chiesa di Roma, che presiede
nella carita. E bello e confortante riconoscere che questo vincolo si manifesta in un lavoro condotto in letizia,
senza cercare applausi o0 accampare pretese. Un’opera che proprio nella sua gratuita si intreccia con il servizio
del Papa, servo dei servi di Dio. Vi chiedo che il carattere distintivo della vostra vicinanza al Vescovo di Roma
sia proprio questo: la condivisione dell’amore alla Chiesa, riflesso per 'amore verso Cristo, vissuto ed espresso
nel silenzio, senza gonfiarsi, senza marcare i “propri territori”. Con un lavoro quotidiano che attinga alla carita e
al suo mistero di gratuita. Con un’opera che sostenga innumerevoli persone interiormente grate, ma che magari
non sanno nemmeno chi ringraziare, perché delle POM non conoscono neanche il nome. Il mistero della carita,
nella Chiesa, si realizza cosi. Continuiamo ad andare avanti insieme, contenti di avanzare tra le prove grazie ai
doni e alle consolazioni del Signore. Mentre, ad ogni passo, riconosciamo in letizia di essere tutti servi inutili, a
partire da me.

CONCLUSIONE

Partite con slancio: nel cammino che vi aspetta ci sono tante cose da fare. Se ci sono cambiamenti da
sperimentare nelle procedure, &€ bene che essi puntino ad alleggerire, € non ad aumentare i pesi; che siano volti
a guadagnare flessibilita operativa, e non a produrre ulteriori apparati rigidi e sempre minacciati di introversione.
Tenendo presente che un’eccessiva centralizzazione, anziché aiutare, puoé complicare la dinamica missionaria.
E anche un’articolazione su scala puramente nazionale delle iniziative mette a repentaglio la fisionomia stessa
della rete delle POM, nonché lo scambio di doni tra Chiese e comunita locali vissuto come frutto e segno
tangibile della carita tra i fratelli, nella comunione con il Vescovo di Roma.

In ogni caso, chiedete sempre che ogni considerazione riguardante I'assetto operativo delle POM sia illuminata
dall'unica cosa necessaria: un po’ d’amore vero alla Chiesa, come riflesso dell’'amore a Cristo. Il vostro € un
servizio reso al fervore apostolico, cioé a uno slancio di vita teologale che solo lo Spirito Santo pu® operare nel
Popolo di Dio. Voi pensate a fare bene il vostro lavoro, «come se tutto dipendesse da voi, sapendo che in realta
tutto dipende da Dio» (S. Ignazio di Loyola). Come vi ho gia detto in un nostro incontro, abbiate la prontezza di
Maria. Quando ando da Elisabetta, Maria non lo fece come un gesto proprio: andd come una serva del Signore
Gesu, che portava in grembo. Di sé stessa non disse nulla, soltanto porto il Figlio e lodo Dio. Non era lei la
protagonista. Andava come la serva di Colui che € anche I'unico protagonista della missione. Ma non perse
tempo, ando di fretta, a fare cose per accudire la sua congiunta. Lei ci insegna questa prontezza, la fretta della
fedelta e dell’adorazione.

La Madonna custodisca voi e le Pontificie Opere Missionarie, e vi benedica suo Figlio, il Signore Nostro Gesu
Cristo. Lui, prima di salire al Cielo, ci ha promesso di stare sempre con noi. Fino alla fine del tempo.



10

Dato a Roma, presso San Giovanni in Laterano, il 21 maggio 2020, Solennita dell’Ascensione del Signore

FRANCESCO

[00656-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Etant donc réunis, ils l'interrogeaient ainsi : « Seigneur, est-ce maintenant, le temps ou tu vas restaurer la
royauté d’Israél ? » Il leur répondit : « Il ne vous appartient pas de connaitre les temps et les moments que le
Pére a fixés de sa seule autorité. Mais vous allez recevoir une force, celle de I'Esprit Saint qui descendra sur
vous. Vous serez alors mes témoins a Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie, et jusqu’aux extrémités de
la terre. » A ces mots, sous leurs regards, il s’éleva, et une nuée le déroba a leurs yeux (Ac 1, 6-9).

Or, le Seigneur Jésus, aprés leur avoir parlé, fut enlevé au ciel et il s’assit a la droite de Dieu. Alors, les disciples
s’en allerent précher en tout lieu. Le Seigneur agissait avec eux, confirmant la Parole par les signes qui
I'accompagnaient (Mc 16, 19-20).

Puis il les emmena vers Béthanie et, levant les mains, il les bénit. Et il advint, comme il les bénissait, qu'il se
sépara d’eux et fut emporté au ciel. Pour eux, s’étant prosternés devant lui, ils retournérent a Jérusalem en
grande joie, et ils étaient continuellement dans le temple a louer Dieu (Lc 24, 50-53).

Chers fréres et sceurs!

Cette année, j'avais décidé de participer a votre Assemblée Générale annuelle, le jeudi 21 mai, Féte de
I’Ascension du Seigneur. Puis, I'Assemblée a été annulée en raison de la pandémie qui nous implique tous.
C’est ainsi que je voudrais envoyer a tous ce message, afin de vous communiquer les choses que j'avais a
cceur de vous dire. Cette féte chrétienne, dans les temps inimaginables que nous vivons, me semble encore
plus riche en suggestions pour le cheminement et la mission de chacun de nous et de toute I'Eglise.

Nous célébrons I'’Ascension comme une féte, et pourtant elle commémore la séparation de Jésus d’avec ses
disciples et d’avec ce monde. Le Seigneur monte au Ciel, et la liturgie orientale raconte I'émerveillement des
anges en voyant un homme qui, avec sa chair, s’éléve a droite du Pére. Cependant, alors que le Christ est sur
le point de monter au ciel, les disciples - qui I'ont pourtant vu ressuscité - ne semblent pas encore avoir bien
compris ce qui s’est passé. Jésus commence I'accomplissement de son Royaume, et ses disciples se perdent
encore en conjectures. lIs lui demandent s’il va restaurer la royauté d’Israél (cf. Ac1, 6). Mais, lorsque le Christ
les quitte, au lieu d'étre tristes, ils retournent a Jérusalem "en grande joie", comme I'écrit Luc (cf. 24, 52). Ce fait
serait étrange si quelque chose ne s'était pas passé. En fait, Jésus leur a déja promis la force du Saint-Esprit,
qui descendra sur eux a la Pentecote. Ceci est le miracle qui change tout. lls deviennent plus assurés lorsqu'ils
confient tout au Seigneur. lIs sont pleins de joie. Et la joie en eux est la plénitude de la consolation, la plénitude
de la présence du Seigneur.

Paul écrit aux Galates que la plénitude de joie des Apdtres n'est pas I'effet d’émotions qui procurent satisfaction
et rendent joyeux. C'est une joie débordante qui ne peut étre vécue que comme fruit et don du Saint-Esprit (cf.
5, 22). Recevoir la joie de I'Esprit est une grace. Elle est la seule force que nous puissions avoir pour précher
I'Evangile, pour professer la foi au Seigneur. La foi, c'est témoigner de la joie que le Seigneur nous donne. Une
telle joie, personne ne peut se la donner a soi-méme.

Avant de quitter ses disciples, Jésus leur a dit qu'il leur enverrait I'Esprit, le Consolateur. Ainsi, il a confié aussi a
I'Esprit I'ceuvre apostolique de I'Eglise, tout au long de I'histoire, jusqu'a son retour. Le mystére de I'Ascension,
avec l'effusion de I'Esprit & la Pentecote, imprime et transmet & la mission de I'Eglise son caractére génétique le



11

plus intime a tout jamais: celui d’étre I'ceuvre du Saint-Esprit et non la conséquence de nos réflexions et
intentions. C'est ce caractére qui la rend féconde et la préserve de toute autosuffisance présumeée, de la
tentation de prendre en otage la chair du Christ - monté au Ciel - en vue de ses propres projets cléricaux de
pouvoir.

Lorsque, dans la mission de I'Eglise, on ne saisit pas et on ne reconnait pas I'ceuvre actuelle et efficace du
Saint-Esprit, cela signifie que méme les paroles de la mission - voire les plus exactes ou les plus réfléchies - ne
sont plus que des "discours de sagesse humaine", utilisés pour se donner la gloire ou pour refouler et masquer
ses déserts intérieurs.

LA JOIE DE L'EVANGILE

Le salut est la rencontre avec Jésus, qui nous aime et nous pardonne, en nous envoyant I'Esprit qui nous
console et nous défend. Le salut n'est pas la conséquence de nos initiatives missionnaires, ni méme de nos
discours sur l'incarnation du Verbe. Le salut de chacun ne peut arriver que par le regard de la rencontre avec
Lui, qui nous appelle. Pour cette raison, le mystére de la prédilection commence et ne peut commencer que
dans un élan de joie, de gratitude. La joie de I'Evangile, cette "grande joie" des pauvres femmes qui, au matin de
Paques, étaient allées au Sépulcre du Christ et I'avaient trouvé vide; et qui, ayant rencontré les premieres Jésus
ressuscité, avaient couru le dire aux autres (cf. Mt 28, 8-10). C’est seulement de cette maniére que le fait d’étre
choisis et aimés peut témoigner, par nos vies, la gloire du Christ ressuscité devant le monde entier.

Les témoins, dans toute situation humaine, sont ceux qui attestent ce qui a été fait par quelqu'un d'autre. Dans
ce sens, et seulement dans ce sens, nous pouvons étre témoins du Christ et de son Esprit. Aprés I'Ascension,
comme le raconte la fin de I'Evangile de Marc, les Apétres et les disciples «s’en allérent précher en tout lieu. Le
Seigneur agissait avec eux, confirmant la Parole par les signes qui I'accompagnaient” (16, 20). Le Christ, par
son Esprit, donne son propre témoignage a travers les ceuvres qu'il accomplit en nous et avec nous. L'Eglise -
Saint Augustin I'expliquait déja - ne prierait pas le Seigneur pour demander que la foi soit donnée a ceux qui ne
connaissent pas le Christ, si elle ne croyait pas que c'est Dieu lui-méme qui convertit et attire a lui les volontés
des hommes; I'Eglise ne ferait pas prier ses enfants pour demander au Seigneur de persévérer dans la foi au
Christ si elle ne croyait pas que le Seigneur a lui-méme nos cceurs en son pouvoir. Car si I'Eglise lui demandait
ces choses, mais pensait pouvoir se les donner a elle-méme, cela voudrait dire que toutes ces priéres ne sont
pas authentiques mais sont des formules vides, des “maniéres de dire”, des convenances imposées par le
conformisme ecclésiastique (cf. Le don de la persévérance. A Prosper et a Hilaire, 23, 63).

Si on ne reconnait pas que la foi est un don de Dieu, méme les priéres que I'Eglise lui adresse n'ont aucun sens.
Et on n'exprime a travers elles aucune passion sincére pour le bonheur et le salut des autres, et de ceux qui ne
reconnaissent pas le Christ ressuscité, méme si on consacre du temps a organiser la conversion du monde au
christianisme.

C'est le Saint-Esprit qui enflamme et garde la foi dans les cceurs, et le fait de reconnaitre cela change tout. En
fait, c'est I'Esprit qui enflamme et anime la mission, il 'imprégne des connotations "génétiques”, des accents et
des mouvements singuliers qui font de I'annonce de I'Evangile et de la confession de la foi chrétienne une autre
chose par rapport a tout prosélytisme politique ou culturel, psychologique ou religieux.

J'ai rappelé bon nombre de ces traits distinctifs de la mission dans I'Exhortation apostolique Evangelii gaudium.
J'en reprends ici certains.

Attraction. Le mystére de la Rédemption est entré dans le monde et continue d'y opérer grace a une attraction
qui peut gagner le coeur des hommes et des femmes parce qu'elle est et semble plus attrayante que les
séductions qui ont prise sur I'égoisme, conséquence du péché. «Nul ne peut venir a moi si le Pére qui m'a
envoyé ne l'attire», dit Jésus dans I'Evangile de Jean (6, 44). L'Eglise a toujours répété que c'est pour cette
raison qu’on suit Jésus et qu’on annonce son Evangile: la puissance d'attraction exercée par le Christ lui-méme
et par son Esprit. L'Eglise - a déclaré le Pape Benoit XVI - croit dans le monde par attraction et non par
prosélytisme (cf. Homélie de la messe d'ouverture de la Cinquiéme Conférence Générale de I'Episcopat



12

d’Amérique latine et des Caraibes, Aparecida, 13 mai 2007: AAS 99 [2007], 437). Saint Augustin disait que le
Christ se révele a nous en nous attirant. Et, pour donner une image de cette attraction, il citait le poéte Virgile,
selon lequel chacun est attiré par ce qui lui plait. Jésus non seulement convainc notre volonté, mais attire notre
plaisir (Commentaire sur I'Evangile de Jean, 26, 4). Si I'on suit Jésus, heureux d'étre attiré par lui, les autres le
remarquent. Et ils peuvent s’en étonner. La joie qui transparait chez ceux qui sont attirés par le Christ et par son
Esprit, voila ce qui peut rendre féconde et fructueuse chaque initiative missionnaire.

Gratitude et gratuité. La joie d'annoncer I'Evangile brille toujours sur fond d’'une mémoire reconnaissante. Les
Apbtres n'ont jamais oublié le moment ou Jésus a touché leur cceur: «C’était environ la dixiéme heure, c’est-a-
dire quatre heures du soir» (Jn1, 39). L'histoire de I'Eglise brille lorsque la gratitude se manifeste en elle pour
l'initiative gratuite de Dieu, parce que «c'est lui qui nous a aimés» le premier (1 Jn 4, 10), parce que «c'est Dieu
seul qui donne la croissance» (1 Co 3, 7). La prédilection aimante du Seigneur nous surprend et
I'émerveillement, de par sa nature, ne peut pas étre possédé ou imposé par nous. On ne peut pas “s’émerveiller
par force”. Ce n'est que de cette maniére que le miracle de la gratuité, du don gratuit de soi-méme, peut
s’accomplir. Méme la ferveur missionnaire ne peut jamais étre obtenue a la suite d'un raisonnement ou d'un
calcul. Le fait de se mettre “en état de mission” est un reflet de la gratitude. C'est la réponse de celui qui par
gratitude se rend docile a I'Esprit, et donc est libre. Sans percevoir la prédilection du Seigneur, qui nous rend
reconnaissants, méme la connaissance de la vérité, voire la connaissance méme de Dieu, affichées comme une
propriété a atteindre par ses propres forces, deviendrait en fait une "lettre qui tue" (cf. 2 Co 3, 6), comme I'ont
montré in primis Saint Paul et Saint Augustin. Ce n'est que dans la liberté de la gratitude que I'on reconnait
vraiment le Seigneur. A l'inverse, il est inutile et surtout inapproprié d'insister a présenter la mission et la
proclamation de I'Evangile comme si elles étaient un devoir contraignant, une sorte “d'obligation contractuelle”
des baptisés.

Humilité. Si la vérité et la foi, si le bonheur et le salut ne sont pas notre propriété, un objectif a atteindre par nos
propres mérites, I'Evangile du Christ ne peut étre annoncé qu'avec humilité. On ne peut jamais penser servir la
mission de I'Eglise en faisant preuve d'arrogance en tant qu'individus et & travers les structures, avec l'orgueil de
celui qui dénature méme le don des sacrements et les paroles les plus authentiques de la foi chrétienne, les
considérant comme un butin qu’il nous a mérité. On peut étre humble non pas par bonne éducation, ni pour
vouloir paraitre attrayant. On est humble si on suit le Christ, qui a dit a ses disciples: «Apprenez de moi, que je
suis doux et humble de cceur» (Mt 11, 29). Saint Augustin se demande pourquoi, aprés la résurrection, Jésus ne
s'est fait voir qu’a ses disciples et non a ceux qui l'ont crucifié; et il répond que Jésus ne voulait pas donner
l'impression de «défier ses assassins d'une maniere ou d'une autre. En effet, il était plus important pour lui
d'enseigner I'humilité a ses amis plutét que d’exhiber la vérité a ses ennemis» (Discours 284, 6).

Faciliter, ne pas compliquer. Un autre trait de I'ceuvre missionnaire authentique est celui qui fait référence a la
patience de Jésus qui, aussi dans les récits de I'Evangile, a toujours accompagné les étapes de croissance des
personnes avec miséricorde. Un petit pas, au milieu de grandes limites humaines, peut rendre le coeur de Dieu
plus heureux que les grands pas de ceux qui avancent dans la vie sans grandes difficultés. Un coeur
missionnaire reconnait la condition réelle dans laquelle se trouvent les personnes réelles, avec leurs limites,
leurs péchés, leurs faiblesses, et se fait « faible avec les faibles » (1 Co 9, 22). “Sortir” en mission pour atteindre
les périphéries humaines ne signifie pas errer sans direction et sans sens, comme des vendeurs impatients qui
se plaignent parce que les gens sont trop frustes et primitifs pour s'intéresser a leur marchandise. 1l s'agit parfois
de ralentir le rythme, pour accompagner ceux qui sont restés au bord de la route. Parfois, il faut imiter le pére de
la parabole du fils prodigue, qui laisse les portes ouvertes et scrute I'horizon chaque jour en attendant le retour
de son fils (cf. Lc 15, 20). L'Eglise n'est pas une douane, et quiconque participe de quelque maniére que ce soit
a la mission de I'Eglise est appelé a ne pas ajouter des fardeaux inutiles & la vie déja chargée des gens, & ne
pas imposer des voies de formation sophistiquées et pénibles pour profiter de ce que le Seigneur donne avec
facilité. Ne pas mettre d'obstacles au désir de Jésus, qui prie pour chacun de nous et veut guérir et sauver tout
le monde.

Proximité dans la vie concréte. Jésus a rencontré ses premiers disciples sur les rives du lac de Galilée alors
gu'ils étaient occupés par leur travail. Il ne les a pas rencontrés lors d'une convention, d'un séminaire de
formation ou dans un temple. Depuis toujours, I'annonce du salut de Jésus atteint les gens la ou ils sont et tels
qu'ils sont, dans leur vie concréte. L'ordinaire de la vie de chacun, en participant aux besoins, aux espoirs et aux



13

problémes de tous, est le lieu et la condition dans lesquels ceux qui ont reconnu I'amour du Christ et ont recu le
don du Saint-Esprit peuvent rendre raison, a ceux qui le demandent, de la foi, de I'espérance et de la charité. Et
cela, en marchant avec les autres, au c6té de chacun. Surtout en ce temps-ci, il ne s'agit pas d'inventer des
formations "réservées", de créer des mondes paralléles, de construire des bulles médiatiques dans lesquelles
on fait écho a ses propres slogans, a ses propres déclarations d'intention, réduites a de rassurants
"nominalismes déclaratifs". J'ai rappelé en d'autres circonstances,  titre d'exemple, que dans I'Eglise, il y en a
qui continuent a lancer avec emphase le slogan: "C’est le temps des laics!", mais en attendant, I'horloge semble
s'étre arrétée.

Le "sensus fidei" du Peuple de Dieu. Il y a une réalité dans le monde qui a une espéce de “flair” pour le Saint-
Esprit et pour son action. C'est le Peuple de Dieu, appelé et aimé par Jésus, qui a son tour continue de Le
chercher et d’avoir recours a Lui dans les soucis de la vie. Le Peuple de Dieu mendie le don de son Esprit: il
confie son attente aux paroles simples des priéres et ne s'installe jamais dans la présomption de son
autosuffisance. Le saint Peuple de Dieu, rassemblé et oint par le Seigneur, est rendu infaillible "in credendo”, en
vertu de cette onction, comme I'enseigne la Tradition de I'Eglise. L'ceuvre du Saint-Esprit confére au Peuple des
fidéles un "instinct" de foi - le sensus fidei - qui I'aide a ne pas se tromper lorsqu'il croit aux choses de Dieu,
méme s'il ne connait pas les raisonnements et les formules théologiques pour définir les dons qu'il expérimente.
Le mystére du peuple pélerin, qui, avec sa spiritualité populaire, marche vers les sanctuaires et se confie a
Jésus, a Marie et aux saints, puise et se révéle connaturel a l'initiative libre et gratuite de Dieu, sans avoir a
suivre des plans de mobilisation pastorale.

Prédilection pour les petits et les pauvres. Tout élan missionnaire, s’il est animé par le Saint-Esprit, manifeste
une prédilection pour les pauvres et les petits comme signe et reflet de la préférence du Seigneur pour eux. Les
personnes directement impliquées dans les initiatives et les structures missionnaires de I'Eglise ne devraient
jamais justifier leur inattention aux pauvres avec I'excuse - largement utilisée dans certains cercles
ecclésiastiques - de devoir concentrer leurs énergies sur les taches prioritaires de la mission. La préférence
pour les pauvres n'est pas une option facultative pour I'Eglise.

Les dynamiques et les approches décrites ci-dessus font partie de la mission de I'Eglise, animée par le Saint-
Esprit. Habituellement, dans les déclarations et les discours ecclésiastiques, on reconnait et on affirme la
nécessité du Saint-Esprit comme source de la mission de I'Eglise. Mais, il arrive aussi que cette reconnaissance
se réduise a une sorte “d’hommage formel” a la Trés Sainte Trinité, a une formule conventionnelle d’introduction
aux interventions théologiques et aux plans pastoraux. Il existe de nombreuses situations dans I'Eglise ou la
primauté de la grace ne demeure qu'un postulat théorique, une formule abstraite. Il arrive que de nombreuses
initiatives et instances liées a I'Eglise, au lieu de laisser transparaitre I'ceuvre du Saint-Esprit, finissent par n’étre
qu’autoréférentiels. De nombreuses structures ecclésiastiques, a tous les niveaux, semblent étre en proie a
I'obsession de se promouvoir elles-mémes et leurs propres initiatives. Comme si tel était le but et I'norizon de
leur mission.

Jusqu'a présent, j'ai voulu reprendre et proposer de nouveau les critéres et les points d’attraction sur la mission
de I'Eglise que j'avais déja formulés de maniére plus détaillée dans I'Exhortation apostolique Evangelii gaudium.
Je l'ai fait parce que je pense qu'il est également utile et fructueux, voire urgent, pour les OPM de se mesurer
avec ces critéres et suggestions, a ce niveau de leur parcours.

LES OPM ET LE TEMPS PRESENT.
TALENTS A DEVELOPPER, TENTATIONS ET MALADIES A EVITER

Vers quelle direction devons-nous regarder pour le présent et pour I'avenir des OPM? Quels obstacles risquent
par contre d’en alourdir le cheminement?

Dans la physionomie, je dirais dans l'identité, des CEuvres Pontificales Missionnaires, on distingue quelques
traits spécifiques - certains, pour ainsi dire, génétiques, et d'autres acquis au long du parcours historique - qui
sont souvent négligés ou tenus pour sdrs. Or, précisément, ces traits peuvent sauvegarder et rendre précieuse,
surtout & I'neure actuelle, la contribution de ce “réseau” & la mission universelle a laquelle toute I'Eglise est



14

appelée.

- Les CEuvres Missionnaires sont nées spontanément de la ferveur missionnaire exprimée par la foi des
baptisés. Il existe et demeure une consonance profonde, une familiarité entre les CEuvres Missionnaires et le
sensus fidei infaillible in credendo du Peuple fidéle de Dieu.

- Les CEuvres Missionnaires, depuis le début, ont avancé en marchant sur deux “voies”, ou plutdt sur deux
routes, toujours paralléles, qui, dans leur simplicité, ont toujours été familieres au coeur du Peuple de Dieu: la
voie de la priere et celle de la charité, sous la forme de 'auméne, qui «sauve de la mort et purifie de tout péché»
(Tb 12, 9), la «charité fervente» qui «recouvre une multitude de péchés» (1P 4, 8). Les initiateurs des CEuvres
Missionnaires, a commencer par Pauline Jaricot, n‘ont pas inventé les priéres et les ceuvres a qui confier leurs
désirs concernant la proclamation de I'Evangile, mais ils les ont simplement tirées du trésor inépuisable des
gestes les plus familiers et habituels du Peuple de Dieu en marche dans ['histoire.

- Les CEuvres Missionnaires, nées de maniéere gratuite dans la vie du peuple de Dieu, de par leur configuration
simple et concréte, ont été reconnues et estimées par I'Eglise de Rome et par ses Evéques, lesquels ont
demandé, au siecle dernier, de pouvoir les adopter comme un instrument particulier du service rendu par elles a
I'Eglise universelle. De cette facon, le qualificatif "Pontificales" a été attribué & ces CEuvres. Dés lors, les OPM se
distinguent comme instrument de service en soutien aux Eglises particuliéres, dans I'ceuvre d’annonce de
I'Evangile. De la méme maniére, les CEuvres Pontificales Missionnaires se sont offertes avec docilité comme
instrument au service de I'Eglise, dans le ministére universel exercé par le Pape et par I'Eglise de Rome, qui
"préside dans la charité". En ce sens, suivant leur propre chemin, et sans entrer dans des conflits théologiques
complexes, les OPM ont contredit les arguments de ceux qui, méme dans les cercles ecclésiastiques, opposent
indiment charismes et institutions, lisant toujours les relations entre ces réalités a travers une "dialectique des
principes"trompeuse ; alors que dans I'Eglise, méme les éléments structurels permanents - tels que les
sacrements, le sacerdoce et la succession apostolique - doivent étre continuellement recréés par I'Esprit Saint
et ne sont pas & la disposition de I'Eglise comme des biens acquis (cf. Card. J. RATZINGER, Les mouvements
ecclésiaux et leur situation théologique. Discours a la Conférence mondiale des mouvements ecclésiaux, Rome,
27-29 mai 1998).

- Les CEuvres Missionnaires, depuis leur premiére diffusion, se sont structurées comme un réseau capillaire
répandu dans le Peuple de Dieu, pleinement ancré et de fait "ajusté" au réseau des institutions antérieures et
des réalités de la vie ecclésiale, telles que les dioceses, les paroisses, communautés religieuses. La vocation
particuliere des personnes impliquées dans les CEuvres Missionnaires n'a jamais été vécue et pergue comme
une voie alternative, une appartenance “externe” par rapport aux formes de vie ordinaires des Eglises
particulieres. L’invitation a prier et a collecter des fonds pour la mission a toujours été vécue comme un service
a la communion ecclésiale.

- Les CEuvres Missionnaires, devenues au fil du temps un réseau étendu sur tous les continents, reflétent par
leur configuration méme la variété d’accents, de conditions, de problémes et de dons qui caractérisent la vie de
I'Eglise dans les différents lieux du monde. Une pluralité qui peut protéger contre les récupérations idéologiques
et les unilatéralismes culturels. En ce sens, le mystére de l'universalité de I'Eglise peut également étre vécu a
travers les OPM, dans lesquelles le travail incessant du Saint-Esprit crée I'harmonie entre les différentes voix,
tandis que I'Evéque de Rome, par son service de charité, exercé également par le biais des CEuvres Pontificales
Missionnaires, garantit I'unité dans la foi.

Toutes les caractéristiques décrites jusqu'ici peuvent aider les CEuvres Pontificales Missionnaires a éviter les
pieges et les pathologies qui entravent leur cheminement et celui de nombreuses autres institutions ecclésiales.
Je voudrais en souligner quelques-uns.

PIEGES A EVITER



15

Autoréférencialité. Au-dela des bonnes intentions des individus, certaines organisations et entités ecclésiales
finissent parfois par se replier sur elles-mémes, dépensant énergies et attention avant tout a leur autopromotion
et a la célébration publicitaire de leurs initiatives. D'autres semblent étre dominées par I'obsession de redéfinir
continuellement leur importance et leurs espaces au sein de I'Eglise, avec la justification de vouloir mieux
relancer leur mission. En conséquence - disait alors le cardinal Joseph Ratzinger - s’alimente la trompeuse idée
qu'une personne est d'autant plus chrétienne qu'elle est plus engagée dans des structures intra-ecclésiales,
alors qu'en réalité presque tous les baptisés vivent la foi, I'espérance et la charité dans leur vie ordinaire, sans
jamais apparaitre dans les comités ecclésiastiques et sans se soucier des derniers développements de politique
ecclésiastique (cf. Une Société a réformer sans cesse, Conférence au Meeting de Rimini, 1er septembre 1990).

Souci de commander. |l arrive parfois que des institutions et des organismes, nés pour aider les communautés
ecclésiales, en servant les dons suscités en eux par I'Esprit Saint, prétendent, au fil du temps, exercer la
suprématie et les fonctions de contréle sur les communautés qu’ils devraient servir. Cette attitude s’accompagne
presque toujours de la présomption d’exercer envers les autres le role de “détenteurs” et dispensateurs de
licences de légitimité. De fait, dans ces cas, on se comporte comme si I'Eglise était le fruit de nos analyses, de
nos programmes, de nos accords et de nos décisions.

Elitisme. Parmi les personnes qui font partie d’organismes et de réalités organisées dans I'Eglise, s’installe
souvent un sentiment élitiste, cette idée inavouée d’appartenir a une aristocratie; une classe supérieure de
spécialistes qui cherche a élargir ses propres espaces en complicité ou en concurrence avec d’autres élites
ecclésiastiques, et qui forme ses membres suivant les systémes et les logiques mondains du militantisme ou de
la compétence technico-professionnelle, toujours avec l'intention principale de promouvoir ses propres
prérogatives oligarchiques.

Isolement du peuple. La tentation élitiste, dans certaines structures liées a I'Eglise, s’accompagne parfois d’un
sentiment de supériorité et d'impatience a I'égard de la multitude des baptisés, envers le peuple de Dieu qui
fréquente peut-étre les paroisses et les sanctuaires, mais qui n’est pas composé de “militants” engagés dans
des organisations catholiques. Dans ces cas, le peuple de Dieu est également considéré comme une masse
inerte, qui a toujours besoin d’étre relancée et mobilisée a travers une “prise conscience” a stimuler par des
raisonnements, des rappels, des enseignements. On agit comme si la certitude de la foi était le résultat d’'un
discours de persuasion ou de méthodes de formation.

Abstraction. Des organismes et des réalités liés a I'Eglise, lorsqu'ils deviennent autoréférentiels, perdent contact
avec la réalité et tombent dans la maladie de I'abstraction. On multiplie des lieux inutiles d'élaboration
stratégique pour produire des projets et des lignes directrices qui ne servent qu’a I'autopromotion de leurs
auteurs. Les problémes pris en compte sont alors fractionnés dans des laboratoires intellectuels, ou tout est
maitrisé et interprété selon les clés idéologiques préférées. Extrait du contexte réel, tout peut étre transformé en
simulacre, méme les références a la foi, les appels verbaux a Jésus et au Saint-Esprit.

Fonctionnalisme. Les organisations autoréférentielles et élitistes, y compris dans I'Eglise, finissent souvent par
tout miser sur l'imitation des modéles mondains d'efficacité, tels ceux imposés par la concurrence économique
et sociale exacerbée. Le choix du fonctionnalisme garantit I'illusion de "résoudre les problémes" avec équilibre,
de garder les choses sous contrdle, d'augmenter sa propre importance, d'améliorer I'administration ordinaire de
ce qui existe. Cependant, comme je vous |'ai déja dit lors de notre rencontre de 2016, une Eglise qui a peur de
compter sur la grace du Christ et qui se concentre sur l'efficacité de son organisation est déja morte, méme si
les structures et les programmes en faveur des clercs et des laics “auto-engagés” devaient durer des siécles.

CONSEILS POUR LE CHEMINEMENT

Regardant le présent et vers 'avenir, et en recherchant aussi dans le parcours des OPM les ressources pour
surmonter les pieges qui se dressent sur leur cheminement afin d’avancer, je me permets de faire quelques
suggestions pour aider votre discernement. Puisque vous vous étes aussi engagés dans une voie de réexamen
des OPM, que vous voulez inspiré par les indications du Pape, je propose a votre attention quelques critéres et
traits généraux, sans entrer dans les détails, étant donné que les différents contextes peuvent requérir des



16

adaptations et des variations.

1) Autant que possible, et sans faire trop de conjectures a ce sujet, maintenez ou redécouvrez l'insertion des
OPM au sein du Peuple de Dieu, leur ajustement dans la trame de la vie réelle dans laquelle elles sont nées.
Une plus profonde "immersion" dans la vie réelle des personnes telles qu’elles sont fera du bien. Cela fait du
bien a chacun de sortir du renfermement de ses problématiques personnelles, lorsqu’on suit Jésus. Il faut
descendre dans les circonstances et les conditions concrétes, méme en veillant ou en essayant de réintégrer la
capillarité de I'action et des contacts des OPM, dans son entrelacement avec le réseau ecclésial (dioceses,
paroisses, communautés, groupes). En privilégiant I'ajustement au Peuple de Dieu, avec ses lumiéres et ses
difficultés, on échappe mieux au piege de I'abstraction. Il faut répondre a des questions et a des besoins réels,
plutét que de formuler et de multiplier des propositions. Peut-étre dans le corps a corps avec la vie concréte, et
non pas a partir des cercles fermés ou des analyses théoriques sur leurs dynamiques internes, des intuitions
utiles pourraient surgir pour changer et améliorer leurs procédures de fonctionnement, en les adaptant aux
différents contextes et circonstances.

2) Je suggere de veiller a ce que la structure essentielle des OPM reste celle liée aux pratiques de la priere et
de la collecte de fonds pour la mission. Cette structure est précieuse et chére précisément en raison de sa
nature simple et concréte. Elle exprime I'affinité des OPM avec la foi du Peuple de Dieu. Avec toute la flexibilité
et les adaptations requises, il convient que cette conception de base des OPM ne soit pas oubliée ou déformée.
Priéres au Seigneur car c’est lui qui ouvre les cceurs a I'Evangile, et invitations & tous afin qu'ils soutiennent
aussi concretement I'ceuvre missionnaire: il y a en cela une simplicité et un caractére concret que chacun peut
ressentir avec plaisir en ce temps présent ou, méme dans les circonstances du fléau de la pandémie, se fait
sentir partout le désir de trouver et de rester proche de tout ce qu’est simplement I'Eglise. Recherchez donc de
nouvelles voies, de nouvelles formes pour votre service; mais, ce faisant, il n'est pas nécessaire de compliquer
ce qui est simple.

3) Les OPM sont et doivent étre vécues comme un instrument au service de la mission dans les Eglises
particulieres, dans I'horizon de la mission de I'Eglise qui embrasse toujours le monde entier. En cela réside leur
contribution toujours précieuse pour I'annonce de I'Evangile. Nous sommes tous appelés & sauvegarder, par
amour et gratitude, méme a travers vos ceuvres, les germes de la vie théologale que I'Esprit du Christ fait éclore
et croitre ou il veut, méme dans les lieux désertiques. S'il vous plait, dans la priére, demandez d'abord au
Seigneur de nous rendre tous davantage préts a saisir les signes de son ceuvre, pour ensuite les faire connaitre
au monde entier. Seul ceci peut étre utile: demander pour nous, pour le fond de notre cceur, que l'invocation du
Saint-Esprit ne se réduise pas a un postulat stérile et redondant de nos rencontres et homélies. Il n'est pas utile
de spéculer et de théoriser sur de super stratégies ou sur les "directives centralisées" de la mission, a qui
confier, comme a des "gardiens" présumés et immodestes de dimension missionnaire de I'Eglise, la tache de
réveiller I'esprit missionnaire ou de donner aux autres des licences pour la mission. Si dans certaines situations
la ferveur de la mission diminue, c'est le signe que la foi faiblit. Dans ces cas, la prétention a raviver la flamme
qui s'éteint par des stratégies et des discours finit par I'affaiblir encore plus, et ne fait que faire avancer le désert.

4) De par sa nature, le service assuré par les OPM permet aux opérateurs d’entrer en contact avec
d'innombrables réalités, situations et événements qui font partie du grand flux de la vie de I'Eglise dans tous les
continents. Dans ce flux, on peut tomber sur de nombreuses pesanteurs et scléroses qui accompagnent la vie
ecclésiale, mais aussi sur des dons gratuits de guérison et de consolation que le Saint-Esprit répand dans la vie
quotidienne de ce que I'on pourrait appeler la "classe moyenne de sainteté". Quant a vous, réjouissez-vous et
exultez de joie a cause des rencontres que vous expérimentez grace au travail des OPM, vous laissant
surprendre par ces rencontres. Je pense aux récits entendus de tant de miracles qui se produisent chez les
enfants, qui rencontrent peut-étre Jésus a travers les initiatives proposées par I'Enfance missionnaire. C'est
pourquoi votre travail ne doit jamais étre “stérilisé” dans une dimension exclusivement bureaucratico-
professionnelle. Il ne peut pas y avoir de bureaucrates ou de fonctionnaires de la mission. Votre gratitude peut a
son tour devenir un don et un témoignage pour tout le monde. Vous pouvez raconter pour le réconfort de tous,
par les moyens dont vous disposez et sans artifice, les histoires de personnes et de communautés que vous
pouvez rencontrer avec plus de facilité que d'autres; des personnes et des communautés sur lesquelles brille
gratuitement le miracle de la foi, de I'espérance et de la charité.



17

5) La gratitude devant les merveilles que le Seigneur opére parmi ses bien-aimés, les pauvres et les petits
auxquels il révéle les choses tenues cachées aux sages (cf. Mt 11, 25-26), peut aussi vous permettre
d'échapper plus facilement aux pieges des replis autoréférentiels, et de sortir de soi, en suivant Jésus. L'idée
d'une activité missionnaire autoréférentielle qui passe son temps a contempler ses propres initiatives et a s'auto-
encenser serait en soi absurde. Ne perdez pas trop de temps et d’énergies a vous "regarder dans la glace", a
élaborer des plans autocentrés sur des mécanismes internes, sur la fonctionnalité et les compétences de votre
structure. Portez votre regard a I'extérieur, ne vous regardez pas dans le miroir. Brisez tous les miroirs de la
maison. Les critéres a suivre, méme dans la mise en ceuvre des programmes, doivent viser a alléger, a
assouplir les structures et les procédures, plutét qu'a alourdir le réseau des OPM avec d'autres éléments
organisationnels. Par exemple, chaque Directeur national, au cours de son mandat, devrait s'engager a identifier
quelques potentiels successeurs, en ayant comme seul critére celui de ne pas choisir des personnes de son
cercle d'amis ou les membres de sa "coterie" ecclésiastique, mais plutot des personnes qui lui semblent avoir
plus de ferveur missionnaire que lui.

6) Concernant la collecte de fonds pour aider la mission, a I'occasion de nos précédentes rencontres j'avais
rappelé le risque de transformer les OPM en une ONG entiérement consacrée a la recherche et a la distribution
de fonds. Cela dépend du cceur avec lequel on fait les choses, plutdét que des choses que I'on fait. Dans la
collecte de fonds, il peut certainement étre conseillé et méme approprié d'utiliser avec créativité des
méthodologies mises a jour pour trouver des financements aupres d’éventuels mécénes méritants. Mais si, dans
certaines régions, la collecte de dons diminue, notamment en raison de la perte de la mémoire chrétienne, dans
ces cas, la tentation peut nous venir de vouloir résoudre le probléme en “couvrant” la réalité et en se focalisant
sur un systéme de collecte plus efficace qui va a la recherche de grands donateurs. Au contraire, la souffrance
pour la perte de foi et la baisse des fonds ne devrait pas étre occultée, elle doit étre placée entre les mains du
Seigneur. De toute fagon, il est bon que la demande d'offrandes pour les missions soit toujours adressée
prioritairement a la multitude des baptisés, en se concentrant également d'une maniére nouvelle sur la collecte
pour les missions qui est effectuée dans les églises de tous les pays en octobre, a I'occasion de la Journée
Missionnaire Mondiale. L'Eglise a avancé depuis toujours grace aussi a |'offrande de la veuve, & la contribution
de toutes ces innombrables personnes qui se sentent guéries et réconfortées par Jésus et qui, pour cette raison,
débordant de gratitude, donnent ce qu'elles ont.

7) En ce qui concerne l'utilisation des dons regus, examinez toujours, avec un sensus Ecclesiae approprié, la
redistribution des fonds qui soutiennent les structures et les projets qui ménent a bien, de maniéres variées, la
mission apostolique et 'annonce de I'Evangile dans diverses parties du monde. Tenez toujours compte de
véritables besoins essentiels des communautés, et évitez en méme temps les formes d'assistance qui, au lieu
d'offrir des outils a la ferveur missionnaire, finissent par refroidir les coeurs et alimenter des phénomeénes de
clientélisme parasitaire, aussi dans I'Eglise. Par votre contribution, visez & donner des réponses concrétes a des
besoins objectifs, sans gaspiller les ressources dans des initiatives caractérisées par I'abstraction,
I'autoréférentialité ou nées du narcissisme clérical de I'un ou de I'autre. Ne cédez pas aux complexes d'infériorité
ou aux tentations d'émulation envers ces organisations super-fonctionnelles qui collectent des fonds pour des
causes justes, utilisées ensuite, pour un bon pourcentage, afin de financer leur propre fonctionnement et faire la
publicité de leur marque. Méme cela devient parfois un moyen de prendre soin de ses propres intéréts, tout en
montrant qu’on travaille pour le bien des pauvres et des nécessiteux.

8) Quant aux pauvres, ne les oubliez pas vous non plus. Telle était la recommandation que, au Concile de
Jérusalem, les Apétres Pierre, Jean et Jacques ont donnée a Paul, Barnabé et Titus, venus discuter de leur
mission parmi les incirconcis: «lls nous ont seulement demandé de songer aux pauvres» (Ga 2, 10). Aprés cette
recommandation, Paul a organisé des collectes en faveur des fréres de I'Eglise de Jérusalem (cf. 1 Co 16, 1). La
prédilection pour les pauvres et les petits fait partie de la mission d'annoncer I'Evangile depuis le début. Les
ceuvres de charité spirituelle et corporelle envers eux témoignent d'une "préférence divine" qui défie la vie de foi
de tous les chrétiens, appelés a avoir les mémes sentiments que Jésus (cf. Ph 2, 5).

9) Que les OPM, avec leur réseau répandu dans le monde entier, reflétent la riche variété du "peuple aux mille
visages"rassemblé par la grace du Christ, avec sa ferveur missionnaire. Une ferveur qui n'est pas, toujours et

partout, intense et vive de la méme maniére. En tout cas, en partageant la méme urgence a confesser le Christ
mort et ressuscité, elle s’exprime avec des accents différents, s'adaptant aux différents contextes. La révélation



18

de I'Evangile ne s’identifie & aucune culture. Aussi, dans la rencontre de nouvelles cultures qui n'ont pas recu la
prédication chrétienne, il n’est pas nécessaire d’'imposer une forme culturelle spécifique avec la proposition
évangeélique. Aujourd'hui, méme dans le travail des OPM, il ne convient pas de porter de lourds bagages; il vaut
mieux que ces CEuvres gardent leur profil varié et leur référence commune aux traits essentiels de la foi. La
prétention de standardiser la forme de I'annonce peut étre aussi préjudiciable a l'universalité de la foi chrétienne,
en se concentrant entierement sur des clichés et des slogans a la mode dans quelques cercles de certains pays
culturellement ou politiquement dominants. A cet égard, la relation spéciale qui unit les OPM au Pape et &
I'Eglise de Rome représente également une ressource et un soutien a la liberté, qui aide tous a échapper aux
modes éphémeres, aux nivellements des écoles de pensée unilatérale ou aux uniformisations culturelles
d’empreinte néo-colonialiste. Des phénomeénes qui se produisent malheureusement méme dans des contextes
ecclésiaux.

10) Les OPM ne sont pas une entité en soi dans I'Eglise, suspendue dans le vide. Elles en font partie. Parmi
leurs spécificités, qui doivent toujours étre cultivées et renouvelées, figure le lien spécial qui les unit a I'Evéque
de I'Eglise de Rome, qui préside & la charité. Il est beau et réconfortant de reconnaitre que ce lien se manifeste
dans un travail accompli dans la joie, sans rechercher des applaudissements ni afficher des prétentions. Une
ceuvre qui, dans sa gratuité méme, se relie au service du Pape, serviteur des serviteurs de Dieu. Je vous
demande que le caractére distinctif de votre proximité avec I'Evéque de Rome consiste précisément en ceci: le
partage de I'amour de I'Eglise, reflet de I'amour envers le Christ, vécu et exprimé en silence, sans s’enfler, sans
marquer "ses propres territoires". Par un travail de chaque jour qui puise dans la charité et dans son mystére de
gratuité; par un travail qui soutient d'innombrables personnes qui sont intérieurement reconnaissantes, mais ne
savent méme pas qui remercier, car ne connaissant rien des OPM, pas méme le nom. Le mystére de la charité
dans I'Eglise se réalise de cette maniére. Continuons d'avancer ensemble, heureux de marcher au milieu des
épreuves grace aux dons et aux consolations du Seigneur. Cependant, a chaque étape, reconnaissons dans la
joie de n’étre tous que des serviteurs inutiles, a commencer par moi.

CONCLUSION

Allez avec enthousiasme: au long du cheminement qui vous attend, il y a beaucoup de choses a faire. S'il y a
des changements a apporter dans les procédures, il est bon qu'ils visent a alléger, et non a augmenter les poids;
qu’ils visent a faire gagner en flexibilité opérationnelle, et non a produire de nouveaux systémes rigides et
toujours menacés d’introversion. Ayez a I'esprit qu'une centralisation excessive, au lieu d'aider, peut compliquer
la dynamique missionnaire. Et aussi, une articulation des initiatives a I'échelle purement nationale met en péril la
physionomie méme du réseau des OPM, tout comme I'échange de dons entre Eglises et communautés locales,
vécu comme le fruit et le signe tangible de charité entre fréres, en communion avec I'Evéque de Rome.

Dans tous les cas, demandez toujours que toute considération concernant la structure opérationnelle des OPM
soit éclairée par la seule chose nécessaire: un peu d'amour vrai pour I'Eglise, comme reflet de I'amour pour le
Christ. Votre travail est un service rendu a la ferveur apostolique, c'est-a-dire a un élan de vie théologale que
seul le Saint-Esprit peut opérer dans le Peuple de Dieu. Quant a vous, pensez a bien faire votre travail «comme
si tout dépendait de vous, sachant qu'en réalité tout dépend de Dieu» (Saint Ignace de Loyola). Comme je vous
I'ai déja dit lors d'une rencontre, ayez la promptitude et la disponibilité de Marie. Lorsqu'elle est allée voir
Elisabeth, Marie n'a pas agi a titre personnel: elle est allée en tant que servante du Seigneur Jésus qu'elle
portait dans ses entrailles. Elle n'a rien dit d'elle-méme, elle n'a fait que porter le Fils et louer Dieu. Ce n’était pas
elle la protagoniste. Elle est allée comme la servante du seul protagoniste de la mission. Mais elle n'a pas perdu
de temps, elle est allée en toute hate pour assister sa parente. Elle nous enseigne cette disponibilité, cette
promptitude, cette hate de la fidélité et de I'adoration.

Que la Vierge vous garde, vous et les CEuvres Pontificales Missionnaires, et que son Fils, Notre Seigneur Jésus-
Christ, vous bénisse. Avant de monter au Ciel, il nous a promis d'étre toujours avec nous. Jusqu'a la fin des
temps.

Donné a Rome, prés Saint Jean de Latran, le 21 mai 2020, Solennité de I'Ascension du Seigneur



19
FRANCOIS

[00656-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

When they had come together, they asked him, “Lord, will you at this time restore the kingdom to Israel?” He
said to them, “It is not for you to know times or seasons which the Father has fixed by his own authority. But you
shall receive power when the Holy Spirit has come upon you; and you shall be my witnesses in Jerusalem and in
all Judea and Samaria and to the end of the earth”. When he had said this, as they were looking on, he was
lifted up, and a cloud took him out of their sight (Acts 1:6-9).

The Lord Jesus, after he spoke to them, was taken up into heaven and took his seat at the right hand of God.
Nonetheless, they went forth and preached everywhere, while the Lord worked with them and confirmed the
word through accompanying signs (Mk 16:19-20).

Then he led them [out] as far as Bethany, raised his hands, and blessed them. As he blessed them, he parted
from them and was taken up to heaven. They did him homage and then returned to Jerusalem with great joy,
and they were continually in the temple praising God (Lk 24:50-53).

Dear brothers and sisters,

This year | had decided to participate in your annual General Assembly on Thursday, 21 May, the feast of the
Ascension of the Lord. The Assembly was subsequently cancelled because of the pandemic that affects us all. |
would now like to send this Message in order to share what | had intended to say to you personally. This
Christian feast, in the remarkable times in which we are living, appears to me even more fruitful as a source of
reflection for the journey and mission belonging to each one of us and to the entire Church.

We celebrate the Ascension as a feast, yet it commemorates the departure of Jesus from his disciples and from
this world. The Lord ascends to heaven and the Eastern liturgy narrates the astonishment of the angels in
seeing a man who in his flesh rises to be seated at the right hand of the Father. Even so, while Christ is at the
point of ascending to heaven, the disciples, who had seen him risen, still do not seem to understand what is
happening. He is about to bring his Kingdom to fulfilment and they are still caught up in their own ideas. They
ask him if he is going to restore the kingdom to Israel (cf. Acts 1:6). Yet, when Christ leaves them, instead of
being sad, they return to Jerusalem “with great joy”, as Luke tells us (cf. 24:52). It would be odd if something had
not occurred. Indeed, Jesus had already promised them the power of the Holy Spirit, who was to descend upon
them at Pentecost. This is the miracle that changes everything. They become more confident when they entrust
everything to the Lord. They are filled with joy. Moreover, that joy is the fullness of consolation, the fullness of
the presence of the Lord.

Paul writes to the Galatians that the Apostles’ fullness of joy is not the effect of pleasant feelings that make them
happy. It is an overflowing joy that can only be experienced as a fruit and gift of the Holy Spirit (cf. 5:22).
Receiving the joy of the Spirit is a grace. Moreover, it is the only force that enables us to preach the Gospel and
to confess our faith in the Lord. Faith means bearing witness to the joy that the Lord gives to us. A joy such as
this cannot be the result of our own efforts.

Jesus told his disciples that he would send them the Spirit, the Comforter, prior to his departure. In this way, he
also entrusted the apostolic work of the Church to the Spirit for all time, until his return. The mystery of the
Ascension, together with the outpouring of the Spirit at Pentecost, indelibly marks the mission of the Church: it is
the work of the Holy Spirit and not the consequence of our ideas and projects. This is the feature that makes
missionary activity bear fruit and preserves it from the presumption of self-sufficiency, much less the temptation



20

to commandeer Christ’s flesh, ascended to heaven, for narrowly “clerical” projects and aims.

When the ongoing work and efficacy of the Holy Spirit is not appreciated in the Church’s mission, it means that
even the most carefully chosen missionary language becomes like “words of human wisdom” aimed at glorifying
oneself or concealing one’s own interior deserts.

THE JOY OF THE GOSPEL

Salvation is an encounter with Jesus, who loves and forgives us by sending the Spirit who comforts and defends
us. Salvation is not the consequence of our missionary initiatives nor of our talking about the incarnation of the
Word. For each one of us, salvation can take place only through the lens of an encounter with the one who calls
us. For this reason, the mystery of predilection begins and can only begin with an outburst of joy and gratitude.
The joy of the Gospel is that “great joy” of the poor women who on Easter morning went to the tomb of Christ,
found it empty, then encountered the risen Jesus and raced home to tell the others (cf. Mt 28:8-10). Only
because we have been chosen and singled out can we bear witness to the glory of the risen Christ before the
entire world.

In every human context witnesses are those who vouch for what someone else has done. In this sense, and only
in this sense, can we be witnesses of Christ and his Spirit. As described in the conclusion of the Gospel of Mark,
after the Ascension the apostles and disciples “went forth and preached everywhere, while the Lord worked with
them and confirmed the word through accompanying signs” (16:20). By his Spirit, Christ testifies to himself
through the works that he fulfils in and with us. As Saint Augustine explains, the Church would not pray to the
Lord to ask that faith be given to those who do not know Christ unless she believed that it is God himself who
directs and draws our wills towards himself. The Church would not make her children pray to the Lord to
persevere in the faith of Christ if she did not believe that it is the Lord himself who possesses our hearts. Indeed,
if she asked him for these things, but thought that she could give them to herself, it would mean that all her
prayers would be empty words, rote formulas or platitudes imposed by ecclesiastical custom rather than
authentic prayer (cf. On the Gift of Perseverance. To Prosper and Hilary, 23, 63).

Unless we realize that faith is a gift of God, even the prayers which the Church raises to God are meaningless.
Nor do they reflect a sincere passion for the happiness and salvation of others and for those who do not
recognize the risen Christ, however much time we may spend on planning for the conversion of the world to
Christianity.

If we recognize that the Holy Spirit ignites and preserves the faith in our hearts, everything changes. Indeed, the
Spirit enkindles and enlivens the Church’s mission, bestowing all those individual accents and styles that make
the proclamation of the Gospel and the confession of the Christian faith something different from all political,
cultural, psychological or religious forms of proselytism.

| considered many of these features of mission in my Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, and here | shall
recall a few of them.

Attractiveness. The mystery of the Redemption entered into and continues to work in the world through an
attraction that can draw the hearts of men and women because it is and appears more alluring than the
seductions which appeal to the selfishness that is a result of sin. As Jesus says in the Gospel of John, “No one
can come to me unless the Father who sent me draw him” (6:44). The Church has always insisted that this is the
reason why we follow Jesus and proclaim his Gospel: through the force of attraction wrought by Christ himself
and by his Spirit. The Church, as Pope Benedict XVI has said, grows in the world through attraction and not
through proselytism (cf. Homily, Mass for the Inauguration of the Fifth General Conference of the Bishops of
Latin America and the Caribbean, Aparecida, 13 May 2007: AAS 99 [2007], 437). Saint Augustine says that
Christ reveals himself by attracting us. Moreover, he cites the poet Virgil, who states that all are attracted to what
gives them pleasure. Jesus does not just persuade our wills, but awakens our pleasure (Commentary on the
Gospel of John, 26, 4). If one follows Jesus, happy to be attracted by him, others will take notice. They may even
be astonished. The joy that radiates from those attracted by Christ and by his Spirit is what can make any



21

missionary initiative fruitful.

Gratitude and Gratuitousness. The joy of proclaiming the Gospel always shines brightly against the backdrop of
a grateful memory. The Apostles never forgot the moment that Jesus touched their hearts: “It was about four in
the afternoon” (Jn 1:39). The reality of the Church shines forth whenever gratitude is manifested within her by
the free initiative of God, for “he loved us” first (7 Jn 4:10) and “it is only God who gives the growth” (7 Cor 3:7).
The loving predilection of God surprises us, and surprise by its very nature cannot be owned or imposed by us.
One cannot be “necessarily surprised”. Only in this way can the miracle of gratuitousness, the gratuitous gift of
self, blossom. Nor can missionary fervour ever be obtained as the result of reasoning or calculation. To be “in a
state of mission” is a reflection of gratitude. It is the response of one who by gratitude is made docile to the Spirit
and is therefore free. Without a recognition of the predilection of the Lord, who inspires gratitude in us, even
knowledge of the truth and of God himself would, presented as a goal to be achieved by our own efforts, in fact
become a “letter that brings death” (cf. 2 Cor 3:6), as Saint Paul and Saint Augustine were the first to point out.
Only in the freedom of gratitude can one truly know the Lord, whereas it is useless and above all improper to
insist on presenting missionary activity and the proclamation of the Gospel as if they were a binding duty, a kind
of “contractual obligation” on the part of the baptized.

Humility. Since truth and faith, happiness and salvation are not our own possessions, a goal achieved by our
own merits, then the Gospel of Christ can be proclaimed with humility. One can never think of serving the
Church’s mission by employing arrogance as individuals and through bureaucracies, with the pride of one who
misunderstands even the gift of the sacraments and the most authentic words of the Christian faith, seeing them
as merited rewards. One cannot be humble out of good manners or the desire to appear attractive. We are
humble when we follow Christ, who said to his disciples: “Learn from me, for | am meek and humble of heart” (Mt
11:29). Saint Augustine asks why, after the resurrection, Jesus let himself be seen by his disciples and not by
those who had crucified him, concluding that Jesus did not want to give the impression of “challenging his killers
in some way. For Jesus, it was actually more important to teach humility to his friends, rather than uphold the
truth before his enemies” (Sermon 284, 6).

To facilitate, not to complicate. Another authentic feature of missionary work is its imitation of the patience of
Jesus, who always showed mercy to others as they continued to grow. A small step forward in the midst of great
human limitations can be more pleasing before God than the great strides made by those who go through life
without great difficulties. A missionary heart recognizes the real condition of real people, with their own limits,
sins and frailties in order to become “weak among the weak” (cf. 7 Cor 9:22). “Going forth” on mission to reach
human peripheries does not mean wandering without direction and meaning, like those frustrated vendors who
complain that people are too unsophisticated to be interested in their wares. Sometimes this means slowing our
pace in order to lead a person who is still by the wayside. At times this means imitating the father in the parable
of the prodigal son, who leaves the doors open and looks out each day awaiting the return of his son (cf. Lk
15:20). The Church is not a customs office and anyone who participates in the mission of the Church is called
not to impose unnecessary burdens on people already worn out or to require demanding programmes of
formation in order to enjoy what the Lord gives easily, or to erect obstacles to the will of Jesus, who prays for
each of us and wants to heal and save everyone.

Proximity to life “in progress”. Jesus met his first disciples on the shore of the Sea of Galilee while they were
focused on their work. He did not meet them at a convention, a training workshop, or in the Temple. It has
always been the case that the proclamation of Jesus’ salvation reaches people right where they are and just how
they are in the midst of their lives in progress. Amid the needs, hopes and problems of everyday life we find the
place where one who has acknowledged the love of Christ and received the gift of the Holy Spirit can offer an
account of his or her faith, hope, and charity to those who ask for it. By journeying together with others,
alongside everyone. Especially given the times in which we live, this has nothing to do with designing
“specialized” training programmes, creating parallel worlds, or constructing “slogans” that merely echo our own
thoughts and concerns. | have elsewhere spoken of those in the Church who proclaim loudly that “this is the
hour of the laity”, while in the meantime the clock seems to have stopped.

The “sensus fidei” of the People of God. There is one reality in the world that has a kind of “feel” for the Holy
Spirit and his workings. It is the People of God, called and loved by Jesus, who for their part continue to seek



22

him amid the difficulties of their lives. The People of God beg for the gift of his Spirit: entrusting their expectation
to the simple words of their prayers and never entertaining the presumption of their own self-sufficiency. The
holy People of God are gathered together and anointed by the Lord, and in virtue of this anointing are made
infallible “in credendo”, as the Tradition of the Church teaches. The working of the Holy Spirit equips the faithful
People with an ‘instinct” of faith, the sensus fidei, which helps them not to err when believing the things of God,
even if they do not know the theological arguments and formulas that define the gifts they experience. The
mystery of the pilgrim people, who with their popular piety travel to shrines and entrust themselves to Jesus,
Mary and the saints, draws from this and shows that it is connatural to the free and gratuitous initiative of God,
apart from our pastoral planning.

A special care for the little ones and the poor. Any missionary impulse, if derived from the Holy Spirit, manifests
predilection for the poor and vulnerable as a sign and reflection of the Lord’s own preference for them. Those
directly involved with the Church’s missionary initiatives and structures should never justify their lack of concern
for the poor with the excuse, widely used in particular ecclesiastical circles, of having to concentrate their
energies on certain priorities for the mission. For the Church, a preference for the poor is not optional.

All these demands and approaches are part of the Church’s mission, guided by the Holy Spirit. Normally, in
ecclesiastical language and speech, the necessity of the Holy Spirit as the source of the Church’s missionary
activity is acknowledged and affirmed. Yet this acknowledgement can at times be reduced to a type of
“ceremonial nod” to the Most Holy Trinity, a stock introductory preface to our theological discussions and
pastoral plans. There are many situations in the Church where the primacy of grace appears to be no more than
a theoretical concept or an abstract formulation. Instead of leaving room for the working of the Holy Spirit, many
initiatives and entities connected to the Church end up being concerned only with themselves. Many
ecclesiastical establishments, at every level, seem to be swallowed up by the obsession of promoting
themselves and their own initiatives, as if that were the objective and goal of their mission.

To this point, | have sought to reiterate criteria and starting points for the missionary activity of the Church that |
explained in greater detail in my Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium. | have done so because | believe that
for the PMS it is beneficial and fruitful — and indeed urgently necessary — to discuss these criteria and
suggestions in this stage of their journey.

THE PMS AT THE PRESENT TIME.
TALENTS TO DEVELOP, TEMPTATIONS AND MALADIES TO AVOID

Where should we look in considering the present and future of the PMS? What are the dead weights that risk
burdening the journey?

The identity of the Pontifical Mission Societies has certain hallmarks. In a manner of speaking, some are genetic,
whereas others have developed through a lengthy historical process and are often overlooked or taken for
granted. Yet these features can safeguard and enhance, above all in the present time, the contribution of this
“network” to the universal mission to which the entire Church is called.

- The Missionary Societies arose spontaneously from missionary fervour expressed by the faith of the baptized.
There has always been a deep relationship between the Missionary Societies and the infallible sensus fidei in
credendo of the faithful People of God.

- The Missionary Societies, since their beginning, have moved along two “tracks”, or better along two parallel
channels, that in their simplicity have always been close to the heart of the People of God: those of prayer and of
charity in the form of almsgiving which “saves from death, and purges all sin” (Tob 12:9), the “intense love” that
“covers a multitude of sins” (7 Pet 4:8). The founders of the Mission Societies, beginning with Pauline Jaricot, did
not invent the prayers and works to which they entrusted their hopes for the proclamation of the Gospel. They
simply drew them from the infinite treasury of those familiar and habitual gestures of the People of God on its
pilgrimage through history.



23

- The Mission Societies, which arose spontaneously from the life of the People of God, in their simple and
concrete configuration were recognized by the Church of Rome and her Bishops, who in the last century sought
to adopt them as a unique expression of their own service to the universal Church. Hence the title “Pontifical”
was conferred upon these Societies. From that time on, the PMS have always shown themselves to be an
instrument of service in support of the particular Churches in the work of proclaiming the Gospel. In this same
way, the Pontifical Mission Societies have readily served the Church as part of the universal ministry exercised
by the Pope and by the Church of Rome, which “presides in charity”. In this way, carrying out their work and
without becoming embroiled in complex theological disputes, the PMS have countered the claims of those who,
also in ecclesiastical circles, wrongly contrast charisms and institutions, reading their relationship through the
lens of a fallacious “dialectic of principles”. For in the Church even permanent structural elements, such as the
sacraments, the priesthood, and apostolic succession are continuously to be recreated by the Holy Spirit and are
not simply realities at the Church’s disposal (cf. Card. J. Ratzinger, The Theological Locus of Ecclesial
Movements, Address given at the World Congress of Ecclesial Movements, Rome, 27-29 May 1998).

- The Missionary Societies, since their initial diffusion, have been structured as a widespread network spread
throughout the People of God, wholly anchored and indeed “immanent” in the network of preexisting institutions
and realities in the Church’s life, such as dioceses, parishes, and religious communities. The particular vocation
of persons engaged in the Missionary Societies has never been lived or perceived as an alternative path, a
relationship “external” to the ordinary forms of the life of the particular Churches. The summons to pray and
gather resources for the missions has always been exercised as a service to ecclesial communion.

- The Missionary Societies, which in time became a network spread throughout the world, mirror in their own
configuration the variety of accents, situations, problems, and gifts that characterize the life of the Church in the
various parts of the world. This plurality can serve as a safeguard against ideological homogenization and
cultural unilateralism. In this sense, the PMS reflect the mystery of the universality of the Church, in which the
incessant work of the Holy Spirit creates harmony from different voices, even as the Bishop of Rome, in his
service of charity, exercised also through the Pontifical Mission Societies, safeguards unity in faith.

All the characteristics described above can help the Pontifical Mission Societies to avoid certain pitfalls and
pathologies on their journey and that of many other ecclesial institutions. Let me present a few of these.

PITFALLS TO AVOID

Self-absorption. Church organizations and agencies, quite apart from the good intentions of their individual
members, sometimes end up turning in on themselves, devoting energy and attention primarily to promoting
themselves and to advertising their own initiatives. Some seem to be dominated by an obsession to continually
redefine their own importance and their own bailiwicks within the Church, under the guise of relaunching their
specific mission. In this way, as Cardinal Joseph Ratzinger once said, they can foster the misleading idea that a
person is somehow more Christian if he or she is occupied with intra-ecclesial structures, whereas in reality
nearly all the baptized are daily living lives of faith, hope, and charity, without ever participating in Church
committees or concerned for the latest news about ecclesiastical politics (cf. Una compagnia sempre riformanda,
Speech at the IX Meeting in Rimini, 1 September 1990).

Control anxiety. Institutions and agencies sometimes set out to help ecclesial communities by employing the
gifts generated in them by the Holy Spirit, yet over time they presume to exercise supremacy and control over
the very communities they are meant to serve. This attitude is almost always accompanied by the claim that they
are exercising the role of “overseers” called to determine the legitimacy of other groups. They end up acting as if
the Church was a product of our own calculations, plans, agreements and decisions.

Elitism. An elitist feeling, the unspoken notion of belonging to an aristocracy, takes hold at times among those
who are part of groups and organized institutions in the Church: a superior class of specialists who strive to
increase their own influence in collusion or in competition with other ecclesiastical elites, and train their members
according to secular notions of activism or technical-professional competence, but always with the main goal of
promoting their own oligarchic privileges.



24

Isolation from the people. The elitist temptation in some organizations connected to the Church can be
accompanied at times by a sentiment of superiority and of intolerance towards the rest of the baptized, towards
the people of God who may attend parishes and visit shrines, but are not “activists” busy in Catholic
organizations. The People of God is viewed as an inert mass, always in need of being awakened and mobilized
through a “consciousness-raising” consisting in arguments, appeals and teachings. As if the certainty of faith
was the consequence of persuasive speech or training methods.

Abstraction. Once they become self-absorbed, institutions and entities connected to the Church lose contact with
reality and fall prey to abstraction. They needlessly multiply instances of strategic planning in order to produce
projects and guidelines that serve only as means of self-promotion for those who come up with them. They take
problems and dissect them in intellectual laboratories where everything has been domesticated and is viewed
through the lens of their own ideology. Everything, even references to the faith or verbal appeals to Jesus and
the Holy Spirit, once taken outside of their proper context, can thus end up rigidified and unreal.

Functionalism. Self-absorbed and elitist organizations, even within the Church, often end up staking everything
on the imitation of secular models of worldly efficiency, like those rooted in competition, whether economic or
social. Opting for functionalism gives the illusion of being able to “sort matters out” in a balanced way, keeping
things under control, maximizing one’s own relevance, and improving the everyday management of existing
structures. However, as | already said to you at our 2016 meeting, a Church afraid of entrusting herself to the
grace of Christ and focusing on the efficiency of its bureaucracy is already dead, even if structures and
programmes that favour the interest of “self-absorbed” clergy or lay people linger for centuries.

RECOMMENDATIONS FOR THE JOURNEY

Looking at the present and towards the future, and considering the resources needed for the PMS to overcome
the pitfalls of the journey and move forward, | would like to offer a few suggestions as an aid for your
discernment. Since you have undertaken your own process of re-evaluation of the PMS, which you would like to
be guided by the thinking of the Pope, | offer for your attention some general criteria and starting points, without
entering into details, not least because different situations may require adaptations and modifications.

1) To the best of your ability, and without undue speculation about the future, preserve or recover the role of the
PMS as part of the larger People of God from which they arose. It would prove beneficial to seek a greater
“immersion” in the reality of people’s lives. Following Jesus means emerging from our own problems and
concerns. It would be worthwhile to enter into concrete circumstances and conditions, while seeking to
reintegrate the capillary effect of actions and contacts of the PMS within the greater network of Church
institutions (dioceses, parishes, communities, and groups). By prioritizing your specific presence in the People of
God, with its bright spots and difficulties, you can better elude the pitfall of abstraction. One must provide
answers to real questions and not just formulate and multiply proposals. Perhaps concrete contact with real life
situations, and not just discussions in boardrooms or theoretical analyses of our own internal dynamics, will
generate useful insights for changing and improving operating procedures and adapting them to different
contexts and circumstances.

2) | suggest proceeding in such a way that the essential structure of the PMS remains bound to the practice of
prayer and of gathering resources for mission, in all its simplicity and practicality. This would clearly demonstrate
the relationship of the PMS to the faith of the People of God. With all necessary flexibility and adaptations, this
basic design of the PMS should neither be forgotten nor distorted. Asking the Lord to open hearts to the Gospel
and asking everyone to tangibly support missionary work: these are simple and practical things that everyone
can readily do in this present time when, even amid the scourge of this pandemic, there is a great desire to
encounter and remain close to the heart of the Church’s life. So seek new paths, new forms of service, but try
not to complicate what in reality is quite simple.

3) The PMS are and must be experienced as an instrument of service for the mission of the particular Churches,
against the backdrop of the mission of the universal Church. This is the ever-precious contribution that the
Societies make to the spread of the Gospel. All of us are called to nurture by means of love and gratitude, as



25

well as by our works, the seeds of divine life that the Spirit of Christ causes to blossom and grow where he wills,
even in the deserts. Please, in your prayer ask above all that the Lord make everyone better prepared to
recognize the signs of his activity, in order then to reveal them to the whole world. Even this can be helpful: to
ask that, in the depths of our own hearts, our prayer to the Holy Spirit may not be reduced to a mere formality in
our meetings and homilies. It is not helpful to theorize about super-strategies or mission “core guidelines” as a
means of reviving missionary spirit or giving missionary patents to others. If, in some cases, missionary fervour
is fading, it is a sign that faith itself is fading. In such cases, the attempt to revive the flame by strategies and
speeches will end up only weakening it all the more, causing the desert to expand.

4) The service undertaken by the PMS naturally brings its staff into contact with countless realities, situations
and events that are part of the great ebb and flow of the life of the Church on every continent. In this contact, we
may encounter numerous problems and forms of inertia that can mark ecclesial life, but also the gratuitous gifts
of healing and consolation that the Holy Spirit disseminates in daily life, in what might be called the “middle class
of holiness”. Rejoice and savour these encounters that you experience thanks to the work of the PMS, and let
yourselves be astonished by them. | think of the reports of many miracles that happen to children, who perhaps
encounter Jesus thanks to the initiatives proposed by the Holy Childhood. Yours is a labour that can never be
reduced to an exclusively bureaucratic-professional scope. When it comes to mission, bureaucracies or
functionaries should never exist. Your gratitude can in turn become a gift and witness for all. With the means that
you have at your disposal, and quite naturally, you can recount the comforting story of persons and communities
in which the miracle of faith gratuitously shines with hope and charity.

5) Gratitude for the wonders worked by the Lord among his chosen ones, the poor and the little ones to whom
he reveals those things hidden from the wise (cf. Mt 11:25-26), can make it easier for you too fo avoid the pitfalls
of self-absorption and leave yourselves behind as you follow Jesus. The very notion of a self-centred missionary
effort, which spends time contemplating and celebrating its own initiatives, would be absurd. Do not waste time
and resources, then, in looking at yourself in a mirror, devising plans centred on internal mechanisms,
functionality and the efficiency of your own bureaucracy. Look outside. Do not look at yourselves in the mirror.
Break every mirror in the house! The criteria employed in implementing programmes should aim not at
burdening the network of the PMS but at making structures and procedures more flexible. National Directors, for
example, should be working to identify potential successors, taking as their sole criterion proposing persons with
great missionary zeal, not just members of their own small group.

6) Regarding the collection of resources to help the missions, | have already spoken during our past gatherings
about the risk of turning the PMS into an NGO, where everything is devoted to locating and appropriating funds.
This depends more on the attitude with which things are done than the goals that are achieved. It can certainly
be advisable and even appropriate when fundraising to use creativity and even updated methods for seeking
funding from potential and worthy sources. However, if in some areas the collection of donations lessens, even
because of the waning of Christian memory, the temptation may arise to resolve the problem ourselves by
“covering up” the situation and gambling on some better fundraising system developed by groups specializing in
large donors. Our pain at the loss of faith and the reduction of resources should not be covered up but rather
placed in the hands of the Lord. In any case, asking for offerings for the missions should continue to be directed
first and foremost to the larger body of the baptized, also through different ways of taking up the collection for the
missions carried out in every country in October on the occasion of World Mission Day. The Church continues to
advance thanks to the widow’s mite and the contributions of innumerable people healed and consoled by Jesus,
who for this reason, overflowing with gratitude, donate whatever they have.

7) The use of the donations received is always to be evaluated with an appropriate sensus Ecclesiae regarding
the distribution of funds in support of structures and projects capable of advancing the apostolic mission and the
preaching of the Gospel in various ways and in diverse parts of the world. Attention should always be paid to the
most fundamental necessities of communities while at the same time avoiding a welfare culture, which instead of
assisting missionary zeal ends up making hearts lukewarm and feeding phenomena of parasitic dependency,
also within the Church. Your contribution should aim at giving concrete answers to objective needs, without
squandering resources in initiatives marked by abstraction, self-absorption or generated by clerical narcissism.
Do not yield to inferiority complexes or the temptation to imitate those super-functional organizations that collect
funds for good causes and then use a good percentage of them to finance their own bureaucracy and to



26

publicize their brand name. Even publicity can at times become a way of promoting one’s own interests by
showing how one works for the poor and those in need.

8) As for the poor, you too must not forget them. This was the recommendation at the Council of Jerusalem that
the apostles Peter, James and John passed on to Paul, Barnabas and Titus, who came to discuss their mission
among the uncircumcised: “Only, we were to be mindful of the poor” (Gal 2:10). Following that recommendation,
Paul organized collections for the benefit of the brethren of the Church of Jerusalem (cf. 7 Cor 16:1). The
preferential option for the poor and the little ones has always been present since the origins of the mission of
proclaiming the Gospel. Works of spiritual and corporal charity on their behalf are expressions of a “divine
preference” that serves as a constant challenge to the faith of all Christians, who are called to have the same
attitude as that of Jesus (cf. Phil 2:5).

9) The PMS, in their worldwide network, reflect the rich variety of the “people with a thousand faces”, gathered
together by the grace of Christ and marked by missionary fervour. That zeal is not always intense and lively in
the same way everywhere. Even so, the same urgency of confessing Christ dead and resurrected finds
expression in a variety of accents and adapts to diverse contexts. The revelation of the Gospel is not identified
with any one culture and when it encounters new cultures that have not yet received the Christian message, a
specific cultural form must not be imposed along with the preaching of the Gospel. Today, also in the work of the
PMS, there is no need for extra baggage but rather the effort to value differences and relate them to the
essentials of the faith we share. Any attempt to standardize the form of our message may obscure the
universality of the Christian faith, even promoting clichés and slogans fashionable in certain circles and in
particular countries that are culturally and politically dominant. In this regard, the special relationship that unites
the PMS to the Pope and to the Church of Rome represents a resource and a support for freedom from fleeting
fads, certain unilateral schools of thought or the cultural homogenization associated with neo-colonialism. These
are phenomena that, regrettably, are not absent from ecclesiastical contexts.

10) The PMS are not an autonomous entity in the Church, acting in a vacuum. Among their distinctive features
always to be cultivated and renewed is the special bond uniting them to the Bishop of the Church of Rome,
which presides in charity. It is comforting to know that this bond manifests itself in a work carried out joyfully,
without seeking applause or staking claims. A work that precisely in its gratuitousness is intertwined with service
to the Pope, the servant of the servants of God. | would ask that the distinctive sign of your closeness to the
Bishop of Rome be precisely this: the sharing of the love of the Church, a reflection of her own love for Christ,
experienced and expressed quietly, without pride or a concern for “turf wars”. Daily efforts born of charity and the
mystery of gratuitousness, which support countless persons who remain deeply thankful, yet perhaps even
unaware of whom to thank, since they may never have heard of the PMS. The mystery of charity, within the
Church, works in this way. We continue to advance together, even amid trials, thanks to the gifts and the
consolations of the Lord. In the meantime, and at every step, we joyfully acknowledge that all of us are useless
servants, beginning with myself.

CONCLUSION

Move forward with enthusiasm! There is much to do on the journey that awaits you. If there are changes to make
in procedures, it is good that these point towards unburdening rather than increasing the load, aiming at
operational flexibility and not producing more rigid bureaucracies that involve the threat of introversion. An
excessive centralization, rather than helping, can complicate missionary outreach. Even a purely national
organization of initiatives can jeopardize the nature of the PMS network, as well as the exchange of gifts
between the Churches and local communities lived as the tangible fruit and sign of charity among brothers and
sisters in communion with the Bishop of Rome.

In any event, always demand that every consideration regarding the operational aspect of the PMS be
illuminated by the one thing necessary: a spark of true love for the Church as a reflection of love for Christ.
Yours is a service rendered to apostolic fervour, namely to that impulse of Christian life which only the Holy Spirit
can bring about within the People of God. Think about doing your work well, “as if everything depended on you,
while knowing that everything in fact depends on God” (Saint Ignatius of Loyola). As | already mentioned to you



27

in one of our encounters, imitate the ready spirit of Mary. When she visited Elizabeth, Mary did not do so on her
own: she went as a servant of the Lord Jesus, whom she carried in her womb. She said nothing about herself,
but simply brought her Son and praised God. It was not about her. She went as the servant of the One who is
the sole protagonist of missionary activity. Nonetheless, she wasted no time, going in haste and doing what was
needed to look after her kinswoman. She teaches us this same readiness, the haste born of fidelity and
adoration.

May Our Lady watch over you and the Pontifical Mission Societies, and may her Son, the Lord Jesus Christ,
bless you. For before ascending to heaven, he promised to be with us always, to the end of time.

Given in Rome, at Saint John Lateran, the 21st of May 2020, the Solemnity of the Ascension of the Lord.

FRANCIS

[00656-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua spagnola

Los que se habian reunido, le preguntaron, diciendo: «Sefior, ;es ahora cuando vas a restaurar el reino a
Israel?». Les dijo: «No os toca a vosotros conocer los tiempos o momentos que el Padre ha establecido con su
propia autoridad; en cambio, recibiréis la fuerza del Espiritu Santo que va a venir sobre vosotros y seréis mis
testigos en Jerusalén, en toda Judea y Samaria y hasta el confin de la tierra». Dicho esto, a la vista de ellos, fue
elevado al cielo, hasta que una nube se lo quito de la vista (Hch 1,6-9).

Después de hablarles, el Serior Jesus fue llevado al cielo y se sento a la derecha de Dios. Ellos se fueron a
predicar por todas partes, y el Sefior cooperaba confirmando la palabra con las sefiales que los acompafaban
(Mc 16,19-20).

Y los saco hasta cerca de Betania y, levantando sus manos, los bendijo. Y mientras los bendecia, se separd de
ellos, y fue llevado hacia el cielo. Ellos se postraron ante El y se volvieron a Jerusalén con gran alegria; y
estaban siempre en el templo bendiciendo a Dios (Lc 24,50-53).

Queridos hermanos y hermanas:

Este afo habia decidido participar en vuestra Asamblea general anual, el jueves 21 de mayo, fiesta de la
Ascension del Sefior, pero se ha cancelado a causa de la pandemia que nos afecta a todos. Por eso, deseo
enviaros a todos vosotros este mensaje, para haceros llegar, igualmente, lo que tengo en el corazon para
deciros. Esta fiesta cristiana, en estos tiempos inimaginables que estamos viviendo, me parece aun mas rica de
sugerencias para el camino y la misiéon de cada uno de nosotros y de toda la Iglesia.

Celebramos la Ascension como una fiesta y, sin embargo, en ella se conmemora la despedida de Jesus de sus
discipulos y de este mundo. El Sefior asciende al Cielo, y la liturgia oriental narra el estupor de los angeles al
ver a un hombre que con su cuerpo sube a la derecha del Padre. No obstante, mientras Cristo estaba para
ascender al Cielo, los discipulos —que, ademas, lo habian visto resucitado— no parecian que hubiesen
entendido aun lo sucedido. El iba a dar inicio al cumplimiento de su Reino y ellos se perdian todavia en sus
propias conjeturas. Le preguntaban si iba a restaurar el reino de Israel (cf. Hch 1,6). Pero, cuando Cristo los
dejo, en vez de quedarse tristes, volvieron a Jerusalén «con gran alegria», como escribe Lucas (24,52). Seria
extrafo que no hubiera ocurrido nada. En efecto, JesuUs ya les habia prometido la fuerza del Espiritu Santo, que
descenderia sobre ellos en Pentecostés. Este es el milagro que cambio las cosas. Y ellos cobraron seguridad,
porque confiaron todo al Sefior. Estaban llenos de alegria. Y la alegria en ellos era la plenitud de la consolacion,
la plenitud de la presencia del Sefior.



28

Pablo escribe a los Galatas que la plenitud del gozo de los Apostoles no es el efecto de unas emociones que
satisfacen y alegran. Es un gozo desbordante que se puede experimentar solamente como fruto y como don del
Espiritu Santo (cf. 5,22). Recibir el gozo del Espiritu Santo es una gracia. Y es la unica fuerza que podemos
tener para predicar el Evangelio, para confesar la fe en el Sefor. La fe es testimoniar la alegria que nos da el
Sefior. Un gozo como ese no nos lo podemos dar nosotros solos.

Jesus, antes de irse, dijo a los suyos que les mandaria el Espiritu, el Consolador. Y asi entregd también al
Espiritu la obra apostodlica de la Iglesia, durante toda la historia, hasta su venida. El misterio de la Ascensién,
junto con la efusion del Espiritu en Pentecostés, imprime y confiere para siempre a la mision de la Iglesia su
rasgo genético mas intimo: el de ser obra del Espiritu Santo y no consecuencia de nuestras reflexiones e
intenciones. Y este es el rasgo que puede hacer fecunda la mision y preservarla de cualquier presunta
autosuficiencia, de la tentacién de tomar como rehén la carne de Cristo —que asciende al Cielo— para los
propios proyectos clericales de poder.

Cuando, en la mision de la Iglesia, no se acoge ni se reconoce la obra real y eficaz del Espiritu Santo, quiere
decir que, hasta las palabras de la misién —incluso las mas exactas y las mas reflexionadas— se han
convertido en una especie de “discursos de sabiduria humana”, usados para auto glorificarse o para quitar y
ocultar los propios desiertos interiores.

LA ALEGRIA DEL EVANGELIO

La salvacioén es el encuentro con Jesus, que nos ama y nos perdona, enviandonos el Espiritu, que nos consuela
y nos defiende. La salvacién no es la consecuencia de nuestras iniciativas misioneras, ni siquiera de nuestros
razonamientos sobre la encarnacion del Verbo. La salvacion de cada uno puede ocurrir solo a través de la
perspectiva del encuentro con El, que nos llama. Por esto, el misterio de la predileccion inicia —y no puede no
iniciar— con un impulso de alegria, de gratitud. La alegria del Evangelio, esa “alegria grande” de las pobres
mujeres que, en la manana de Pascua, fueron al sepulcro de Cristo y lo hallaron vacio, y que luego fueron las
primeras en encontrarse con Jesus resucitado y corrieron a decirselo a los demas (cf. Mt 28,8-10). Solo asi, el
ser elegidos y predilectos puede testimoniar ante todo el mundo, con nuestras vidas, la gloria de Cristo
resucitado.

Los testigos, en cualquier situacién humana, son aquellos que certifican lo que otro ha hecho. En este sentido
—y solo asi—, podemos nosotros ser testigos de Cristo y de su Espiritu. Después de la Ascensién, como
cuenta el final del Evangelio de Marcos, los apéstoles y los discipulos «se fueron a predicar por todas partes, y
el Sefor cooperaba confirmando la palabra con las sefiales que los acompanaban» (16,20). Cristo, con su
Espiritu, da testimonio de si mismo mediante las obras que lleva a cabo en nosotros y con nosotros. La Iglesia
—explicaba ya san Agustin— no rogaria al Sefior que les concediera la fe a aquellos que no conocen a Cristo,
si no creyera que es Dios mismo el que dirige y atrae hacia si la voluntad de los hombres. La Iglesia no haria
rezar a sus hijos para pedir al Sefior la perseverancia en la fe en Cristo, si no creyese que es el mismo Sefior
quien tiene en su mano nuestros corazones. En efecto, si la Iglesia le rogase estas cosas, pero pensara que se
las puede dar a si misma, significaria que sus oraciones no serian auténticas, sino solamente formulas vacias,
frases hechas, formalismos impuestos por el conformismo eclesiastico (cf. E/ don de la perseverancia. A
Prospero y a Hilario, 23.63).

Si no se reconoce que la fe es un don de Dios, tampoco tendrian sentido las oraciones que la Iglesia le dirige. Y
no se manifestaria a través de ellas ninguna sincera pasion por la felicidad y por la salvacién de los demas y de
aquellos que no reconocen a Cristo resucitado, aunque se dedique mucho tiempo a organizar la conversion del
mundo al cristianismo.

Es el Espiritu Santo quien enciende y custodia la fe en los corazones, y reconocer este hecho lo cambia todo.
En efecto, es el Espiritu el que suscita y anima la mision, le imprime connotaciones “genéticas”, matices y
movimientos particulares que hacen del anuncio del Evangelio y de la confesidn de la fe cristiana algo distinto a
cualquier proselitismo politico o cultural, psicolégico o religioso.



29

He recordado muchos de estos rasgos distintivos de la mision en la Exhortacion apostolica Evangelii gaudium;
retomo algunos de ellos.

Atractivo. El misterio de la Redencién entr6 y continia obrando en el mundo a través de un atractivo que puede
fascinar el corazén de los hombres y de las mujeres, porque es y parece mas atrayente que las seducciones
basadas en el egoismo, consecuencia del pecado. «Nadie puede venir a mi si no lo atrae el Padre que me ha
enviadoy, dice Jesus en el Evangelio de Juan (6,44). La Iglesia siempre ha repetido que seguimos a Jesus y
anunciamos su Evangelio por esto: por la fuerza de atraccién que ejercen el mismo Cristo y su Espiritu. La
Iglesia —afirmo el Papa Benedicto XVI— crece en el mundo por atraccion y no por proselitismo (cf. Homilia en
la Misa de apertura de la VV Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Aparecida, 13
mayo 2007: AAS 99 [2007], 437). San Agustin decia que Cristo se nos revela atrayéndonos. Y, para poner un
ejemplo de este atractivo, citaba al poeta Virgilio, segun el cual toda persona es atraida por aquello que le
gusta. Jesus no solo es atrayente para nuestra voluntad, sino también para nuestro gusto (cf. Comentario al
Evangelio de San Juan, 26, 4). Cuando uno sigue a Jesus, contento por ser atraido por El, los demas se daran
cuenta y podran asombrarse de ello. La alegria que se transparenta en aquellos que son atraidos por Cristo y
por su Espiritu es lo que hace fecunda cualquier iniciativa misionera.

Gratitud y gratuidad. La alegria de anunciar el Evangelio brilla siempre sobre el fondo de una memoria
agradecida. Los apdstoles nunca olvidaron el momento en el que Jesus les tocé el corazon: «Era como la hora
décimay» (Jn 1,39). El acontecimiento de la Iglesia resplandece cuando en él se manifiesta el agradecimiento
por la iniciativa gratuita de Dios, porque «El nos amé» primero (1 Jn 4,10), porque «fue Dios quien hizo crecer»
(7 Co 3,6). La predilecciéon amorosa del Sefior nos sorprende, y el asombro —por su propia naturaleza— no
podemos poseerlo por nosotros mismos ni imponerlo. No es posible “asombrarse a la fuerza”. Soélo asi puede
florecer el milagro de la gratuidad, el don gratuito de si. Tampoco el fervor misionero puede obtenerse como
consecuencia de un razonamiento o de un calculo. Ponerse en “estado de mision” es un efecto del
agradecimiento, es la respuesta de quien, en funcidn de su gratitud, se hace décil al Espiritu Santo y, por tanto,
es libre. Si no se percibe la predileccion del Sefor, que nos hace agradecidos, incluso el conocimiento de la
verdad y el conocimiento mismo de Dios —ostentados como posesion que hay que adquirir con las propias
fuerzas— se convertirian, de hecho, en “letra que mata” (cf. 2 Co 3,6), como demostraron por vez primera san
Pablo y san Agustin. Sélo en la libertad del agradecimiento se conoce verdaderamente al Sefior. Y resulta inutil
—y, mas que nada, inapropiado— insistir en presentar la mision y el anuncio del Evangelio como si fueran un
deber vinculante, una especie de “obligacion contractual” de los bautizados.

Humildad. Si la verdad y la fe, la felicidad y la salvacion no son una posesion nuestra, una meta alcanzada por
nuestros méritos, entonces el Evangelio de Cristo se puede anunciar solamente desde la humildad. Nunca se
podra pensar en servir a la mision de la Iglesia con la arrogancia individual y a través de la ostentacién, con la
soberbia de quien desvirtua también el don de los sacramentos y las palabras mas auténticas de la fe, haciendo
de ellos un botin que ha merecido. No se puede ser humilde por buena educacién o por querer parecer
cautivadores. Se es humilde si se sigue a Cristo, que dijo a los suyos: «Aprended de mi, que soy manso y
humilde de corazén» (Mt 11,29). San Agustin se pregunta como es posible que, después de la Resurreccion,
Jesus se dejo ver solo por sus discipulos y no, en cambio, por los que lo habian crucificado. Responde que
Jesus no queria dar la impresion de querer «burlarse de quienes le habian dado muerte. Era mas importante
ensefiar la humildad a los amigos que echar en cara a los enemigos la verdad» (Discurso 284, 6).

Facilitar, no complicar. Otro rasgo de la auténtica obra misionera es el que nos remite a la paciencia de Jesus,
qgue también en las narraciones del Evangelio acompafaba siempre con misericordia las etapas de crecimiento
de las personas. Un pequefio paso, en medio de las grandes limitaciones humanas, puede alegrar el corazon
de Dios mas que las zancadas de quien va por la vida sin grandes dificultades. Un corazén misionero reconoce
la condicién actual en la que se encuentran las personas reales, con sus limites, sus pecados, sus debilidades,
y se hace «débil con los débiles» (1 Co 9,22). “Salir” en misién para llegar a las periferias humanas no quiere
decir vagar sin direccion ni sentido, como vendedores impacientes que se quejan de que la gente es muy ruda y
anticuada como para interesarse por su mercancia. A veces se trata de aminorar el paso para acompanar a
quien se ha quedado al borde del camino. A veces hay que imitar al padre de la parabola del hijo prédigo, que
deja las puertas abiertas y otea todos los dias el horizonte, con la esperanza de la vuelta de su hijo (cf. Lc
15,20). La Iglesia no es una aduana, y quien participa de algun modo en la mision de la Iglesia esta llamado a



30

no afadir cargas inutiles a las vidas ya dificiles de las personas, a no imponer caminos de formacion
sofisticados y pesados para gozar de aquello que el Senor da con facilidad. No pongamos obstaculos al deseo
de Jesus, que ora por cada uno de nosotros y nos quiere curar a todos, salvar a todos.

Cercania en la vida “cotidiana’. Jesus encontré a sus primeros discipulos en la orilla del lago de Galilea,
mientras estaban ocupados en su trabajo. No los encontré en un convenio, ni en un seminario de formacion, ni
en el templo. Desde siempre, el anuncio de salvacion de Jesus llega a las personas alli donde se encuentran y
asi como son en la vida de cada dia. La vida ordinaria de todos, la participacion en las necesidades,
esperanzas y problemas de todos, es el lugar y la condicién en la que quien ha reconocido el amor de Cristo y
ha recibido el don del Espiritu Santo puede dar razén a quien le pregunte de la fe, de la esperanza y de la
caridad. Caminando juntos, con los demas. Principalmente en este tiempo en el que vivimos, no se trata de
inventar itinerarios de adiestramiento “dedicados”, de crear mundos paralelos, de construir burbujas mediaticas
en las que hacer resonar los propios esloganes, las propias declaraciones de intenciones, reducidas a
tranquilizadores “nominalismos declaratorios”. He recordado ya otras veces —a modo de ejemplo—, que en la
Iglesia hay quien continua a evocar enfaticamente el eslogan: “Es la hora de los laicos”, pero mientras tanto
parece que el reloj se hubiera parado.

El “sensus fidei” del Pueblo de Dios. Hay una realidad en el mundo que tiene una especie de “olfato” para el
Espiritu Santo y su accion. Es el Pueblo de Dios, predilecto y llamado por Jesus, que, a su vez, sigue
buscandolo y clama siempre por El en las angustias de la vida. El Pueblo de Dios mendiga el don de su
Espiritu; confia su espera a las sencillas palabras de las oraciones y hunca se acomoda en la presuncion de la
propia autosuficiencia. El santo Pueblo de Dios reunido y ungido por el Sefor, en virtud de esta uncion, se hace
infalible “in credendo”, como ensefa la Tradicion de la Iglesia. La accion del Espiritu Santo concede al Pueblo
de los fieles un “instinto” de la fe —el sensus fidei— que le ayuda a no equivocarse cuando cree lo que es de
Dios, aunque no conozca los razonamientos ni las formulaciones teologicas para definir los dones que
experimenta. Es el misterio del pueblo peregrino que, con su espiritualidad popular, camina hacia los santuarios
y se encomienda a Jesus, a Maria y a los santos; que recurre y se revela connatural a la libre y gratuita
iniciativa de Dios, sin tener que seguir un plan de movilizacion pastoral.

Predileccion por los pequefios y por los pobres. Todo impulso misionero, si esta movido por el Espiritu Santo,
manifiesta predileccion por los pobres y por los pequefios, como signo y reflejo de la preferencia que el Senor
tiene por ellos. Las personas directamente implicadas en las iniciativas y estructuras misioneras de la Iglesia no
deberian justificar nunca su falta de atencion a los pobres con la excusa —muy usada en ciertos ambientes
eclesiasticos— de tener que concentrar sus propias energias en los cometidos prioritarios de la mision. La
predileccion por los pobres no es algo opcional en la Iglesia.

Las dinamicas y los criterios arriba descritos forman parte de la mision de la Iglesia, animada por el Espiritu
Santo. Normalmente, en los enunciados y en los discursos eclesiasticos, se reconoce y afirma la necesidad del
Espiritu Santo como fuente de la misién de la Iglesia, pero también sucede que tal reconocimiento se reduce a
una especie de “homenaje formal” a la Santisima Trinidad, una férmula introductoria convencional para las
intervenciones teoldgicas y para los planes pastorales. Hay en la Iglesia muchas situaciones en las que el
primado de la gracia se reduce a un postulado teorico, a una formula abstracta. Sucede que muchos proyectos
y organismos vinculados a la Iglesia, en vez de dejar que se transparente la obra del Espiritu Santo, acaban
confirmando solamente la propia autorreferencialidad. Muchos mecanismos eclesiasticos a todos los niveles
parecen estar absorbidos por la obsesidn de promocionarse a si mismos y sus propias iniciativas, como si ese
fuera el objetivo y el horizonte de su mision.

Hasta aqui he querido retomar y volver a proponer criterios y sugerencias sobre la mision de la Iglesia que ya
habia expuesto de forma mas extensa en la Exhortacion apostolica Evangelii gaudium. Lo he hecho porque
creo que también para las OMP puede ser util y fecundo —y no aplazable— confrontarse con esos criterios y
sugerencias en esta etapa de su camino.

LAS OMP Y EL TIEMPO PRESENTE:
TALENTOS A DESARROLLAR, TENTACIONES Y ENFERMEDADES A EVITAR



31

¢ Hacia dénde conviene mirar de cara al presente y al futuro de las OMP? ;Cuales son los estorbos que hacen
el camino mas gravoso?

En la fisionomia, es decir, en la identidad de las Obras Misionales Pontificias, se aprecian ciertos rasgos
distintivos —algunos, por asi decirlo, genéticos; otros, adquiridos durante el largo recorrido histérico— que con
frecuencia se descuidan o se dan por supuestos. Pues bien, esos rasgos justamente pueden custodiar y hacer
preciosa —sobre todo en el momento presente— la contribucién de esta “red” a la misién universal, a la que
toda la Iglesia esta llamada.

- Las Obras Misionales nacieron de forma espontanea del fervor misionero manifestado por la fe de los
bautizados. Existe y permanece una intima afinidad, una familiaridad entre las Obras Misionales y el sensus
fidei infalible in credendo del Pueblo fiel de Dios.

- Las Obras Misionales, desde el principio, avanzaron sobre dos “binarios” o, mejor dicho, sobre dos vias que
van siempre paralelas y que, en su sencillez, han sido siempre familiares al corazén del Pueblo de Dios: la
oraciony la caridad, en la forma de limosna, que «libra de la muerte y purifica del pecado» (Tb 12,9), el «xamor
intenso» que «tapa multitud de pecados» (cf. 71 P 4,8). Los fundadores de las Obras Misionales, empezando por
Pauline Jaricot, no se inventaron las oraciones y las obras a las que confiar sus intenciones de anunciar el
Evangelio, sino que las tomaron simplemente del tesoro inagotable de los gestos mas cercanos y habituales
para el Pueblo de Dios en camino por la historia.

- Las Obras Misionales, surgidas de forma gratuita en la trama de la vida del Pueblo de Dios, por su
configuracion simple y concreta, han sido reconocidas y valoradas por la Iglesia de Roma y por sus obispos,
quienes, en el ultimo siglo, han pedido poder adoptarlas como peculiar instrumento del servicio que ellos
prestan a la Iglesia universal. De aqui que se haya atribuido a tales Obras la calificacion de “Pontificias”. Desde
ese momento, resalta en la fisionomia de las OMP su caracteristica de instrumento de servicio para sostener a
las Iglesias particulares en la obra del anuncio del Evangelio. De este modo, las Obras Misionales Pontificias se
ofrecieron con docilidad como instrumento de servicio a la Iglesia, dentro del ministerio universal desempenado
por el Papa y por la Iglesia de Roma, que “preside en la caridad”. Asi, con su propio itinerario y sin entrar en
complicadas disputas teoldgicas, las OMP han desmentido los argumentos de aquellos que, también en los
ambientes eclesiasticos, contraponen de modo inadecuado carismas e instituciones, leyendo siempre las
relaciones entre ambas realidades a través de una engafiosa “dialéctica de principios”. En cambio, en la Iglesia,
incluso los elementos estructurales permanentes —como los sacramentos, el sacerdocio y la sucesion
apostolica— son continuamente recreados por el Espiritu Santo y no estan a disposicion de la Iglesia como un
objeto de posesion adquirida (cf. Card. J. Ratzinger, Los movimientos eclesiales y su colocacion teoldgica.
Intervencion durante el Convenio mundial de movimientos eclesiales, Roma, 27-29 mayo 1998).

- Las Obras Misioneras, desde su primera difusion, se estructuraron como una red capilar extendida en el
Pueblo de Dios, totalmente sujeta y, de hecho, “inmanente” a las redes de las instituciones y realidades ya
presentes en la vida eclesial, como las diécesis, las parroquias, las comunidades religiosas. La vocacion
peculiar de las personas implicadas en las Obras Misionales nunca se ha vivido ni percibido como una via
alternativa, como una pertenencia “externa” a las formas ordinarias de la vida de las Iglesias particulares. La
invitacion a la oracion y a la colecta de recursos para la mision siempre se ha ejercido como un servicio a la
comunién eclesial.

- Las Obras Misionales, convertidas con el tiempo en una red extendida por todos los continentes, manifiestan
por su propia configuracion la variedad de matices, condiciones, problemas y dones que caracterizan la vida de
la Iglesia en los diferentes lugares del mundo. Una pluralidad que puede proteger contra homogenizaciones
ideolodgicas y unilateralismos culturales. En este sentido, también a través de las OMP se puede experimentar el
misterio de la universalidad de la Iglesia, en la que la obra incesante del Espiritu Santo crea armonia entre las
distintas voces, mientras que el Obispo de Roma, con su servicio de caridad, ejercido también a través de las
Obras Misionales Pontificias, custodia la unidad de la fe.

Todas las caracteristicas hasta aqui descritas pueden ayudar a las Obras Misionales Pontificias a evitar las



32

insidias y patologias que amenazan su camino y el de otras muchas instituciones eclesiales. Sefalaré algunas
de ellas.

INSIDIAS A EVITAR

Autorreferencialidad. Las organizaciones y los entes eclesiasticos, mas alla de las buenas intenciones de cada
particular, acaban a veces replegandose sobre si mismos, dedicando sus fuerzas y su atencion, sobre todo, a
su propia promocion y a la celebracién de sus propias iniciativas en clave publicitaria. Otros parecen dominados
por la obsesion de redefinir continuamente su propia relevancia y sus propios espacios en el seno de la Iglesia,
con la justificacion de querer relanzar mejor su propia mision. Por estas vias —dijo una vez el entonces
cardenal Joseph Ratzinger— se alimenta también |la idea falsa de que una persona es mas cristiana si esta mas
comprometida en estructuras intraeclesiales, cuando en realidad casi todos los bautizados viven la fe, la
esperanza y la caridad en su vida ordinaria, sin haber formado parte nunca de comisiones eclesiasticas y sin
interesarse por las ultimas novedades de politica eclesial (cf. Una compariia siempre reformable, Conferencia
en el “Meeting de Rimini”, 1 septiembre 1990).

Ansia de mando. Sucede a veces que las instituciones y los organismos surgidos para ayudar a la comunidad
eclesial, poniendo al servicio los dones suscitados en ellos por el Espiritu Santo, pretenden ejercer con el
tiempo supremacias y funciones de control en las comunidades a las que deberian servir. Esta postura suele ir
acompafada por la presuncion de ejercitar el papel de “depositarios” dispensadores de certificados de
legitimidad hacia los demas. De hecho, en estos casos, se comportan como si la Iglesia fuera un producto de
nuestros analisis, de nuestros programas, acuerdos y decisiones.

Elitismo. Entre aquellos que forman parte de organismos o entidades estructuradas de la Iglesia, gana terreno,
en diversas ocasiones, un sentimiento elitista, la idea no declarada de pertenecer a una aristocracia, a una
clase superior de especialistas que busca ampliar sus propios espacios en complicidad o competencia con otras
élites eclesiasticas, y que adiestra a sus miembros con los sistemas y las l6gicas mundanas de la militancia o
de la competencia técnico-profesional, con el propdsito principal de promover siempre sus propias prerrogativas
oligarquicas.

Aislamiento del pueblo. La tentacion elitista en algunas realidades vinculadas a la Iglesia va a veces
acompafiada por un sentimiento de superioridad y de intolerancia hacia la multitud de los bautizados, hacia el
Pueblo de Dios que quizas asiste a las parroquias y a los santuarios, pero que no esta compuesto de
“activistas” comprometidos en organizaciones catélicas. En estos casos, también se mira al Pueblo de Dios
como a una masa inerte, que tiene siempre necesidad de ser reanimada y movilizada por medio de una “toma
de conciencia” que hay que estimular a través de razonamientos, llamadas de atencion, ensefianzas. Se actua
como si la certeza de la fe fuera consecuencia de palabras persuasivas o de métodos de adiestramiento.

Abstraccion. Los organismos y las realidades vinculadas a la Iglesia, cuando son autorreferenciales, pierden el
contacto con la realidad y se enferman de abstraccion. Se multiplican encuentros inutiles de planificacion
estratégica, para producir proyectos y directrices que solo sirven como instrumentos de autopromocién de quien
los inventa. Se toman los problemas y se seccionan en laboratorios intelectuales donde todo se manipula y se
barniza segun las claves ideoldgicas de preferencia; donde todo, se puede convertir en simulacro fuera de su
contexto real, incluso las referencias a la fe y las menciones a Jesus y al Espiritu Santo.

Funcionalismo. Las organizaciones autorreferenciales y elitistas, incluso en la Iglesia, frecuentemente acaban
dirigiendo todo hacia la imitacion de los modelos de eficiencia mundanos, como aquellos impuestos por la
exacerbada competencia econdmica y social. La opcién por el funcionalismo garantiza la ilusién de “solucionar
los problemas” con equilibrio, de tener las cosas bajo control, de acrecentar la propia relevancia, de mejorar la
administracion ordinaria de lo que se tiene. Pero, como ya os dije en el encuentro que tuvimos en 2016, una
Iglesia que tiene miedo a confiarse a la gracia de Cristo y que apuesta por la eficacidad del sistema esta ya
muerta, aun cuando las estructuras y los programas en favor de clérigos y laicos “auto-afanados” durase
todavia siglos.



33
CONSEJOS PARA EL CAMINO

Mirando al presente y al futuro, y buscando también dentro del itinerario de las OMP los recursos para superar
las insidias del camino y seguir adelante, me permito daros algunas sugerencias, para ayudaros en vuestro
discernimiento. Puesto que habéis iniciado también un proceso de reconsideracién de las OMP que queréis que
esté inspirado por las indicaciones del Papa, ofrezco a vuestra consideracion criterios y sugerencias generales,
sin entrar en detalles, porque los contextos diferentes pueden requerir de igual modo adaptaciones y
variaciones.

1) En la medida en que podais, y sin hacer demasiadas conjeturas, custodiad o redescubrid la insercion de las
OMP en el seno del Pueblo de Dios, su inmanencia respecto a la trama de la vida real en que nacieron. Seria
buena una “inmersién” mas intensa en la vida real de las personas, tal como es. A todos nos hace bien salir de
la cerrazon de las propias problematicas internas cuando se sigue a Jesus. Conviene adentrarse en las
circunstancias y en las condiciones concretas, cuidando o procurando también restituir la capilaridad de la
accion y de los contactos de las OMP en su entrelazamiento con la red eclesial —didcesis, parroquias,
comunidades, grupos—. Si se da preferencia a la propia inmanencia al Pueblo de Dios, con sus luces y sus
dificultades, se puede huir mejor de la insidia de la abstraccion. Es necesario dar respuesta a las preguntas y a
las exigencias reales, mas que formular o multiplicar propuestas. Quizas, desde el cuerpo a cuerpo con la vida
ordinaria, y no desde cenaculos cerrados o a partir de analisis tedricos sobre las propias dinamicas internas,
podran surgir ademas intuiciones utiles para cambiar y mejorar los propios procedimientos operativos,
adaptandolos a los diversos contextos y a las diversas circunstancias.

2) Mi sugerencia es encontrar el modo en el que la estructura esencial de las OMP siga unida a las practicas de
la oracion y de la colecta de recursos para las misiones, algo valioso y apreciado, debido a su elementalidad y
concrecion. Esto manifiesta la afinidad de las OMP con |a fe del Pueblo de Dios. Aun con toda la flexibilidad y
demas adaptaciones que se requieran, conviene que este modelo elemental de las OMP no se olvide ni se
altere. Orar al Sefior para que El abra los corazones al Evangelio y suplicar a todos para que sostengan
también en lo concreto la obra misionera. En esto hay una sencillez y una concreciéon que todos pueden percibir
con gozo en el tiempo presente, en el cual, incluso en la circunstancia del flagelo de la pandemia, se nota por
todas partes el deseo de estar y de quedarse cerca de todo aquello que es, simplemente, Iglesia. Buscad
también nuevos caminos, nuevas formas para vuestro servicio; pero, al hacerlo, no es necesario complicar lo
que es simple.

3) Las OMP son —y asi deben experimentarse— un instrumento de servicio a la mision de las Iglesias
particulares, en el horizonte de la mision de la Iglesia, que abarca siempre todo el mundo. En esto consiste su
contribucion siempre preciosa al anuncio del Evangelio. Todos estamos llamados a custodiar por amor y
gratitud, también con nuestras obras, los brotes de vida teologal que el Espiritu de Cristo hace germinar y
crecer donde El quiere, incluso en los desiertos. Por favor, en la oracién, pedid primero que el Sefior nos
disponga a discernir las sefales de su obrar, para después indicarselas a todo el mundo. Sélo esto puede ser
util: pedir que, para nosotros, en lo intimo de nuestro corazon, la invocacion al Espiritu Santo no se reduzca a
un postulado estéril y redundante de nuestras reuniones y de nuestras homilias. Sin embargo, no es util hacer
conjeturas y teorias sobre grandes estrategias o “directivas centrales” de la mision a las que delegar, como a
presuntos y fatuos “depositarios” de la dimensidn misionera de la Iglesia, la tarea de volver a despertar el
espiritu misionero o de dar licencias misioneras a los demas. Si, en alguna situacion, el fervor de la mision
disminuye, es signo de que esta menguando la fe. Y, en tales casos, la pretension de reanimar la llama que se
apaga con estrategias y discursos acaba por debilitarla aun mas y hace avanzar solo el desierto.

4) El servicio llevado a cabo por las OMP, por su naturaleza, pone a los agentes en contacto con innumerables
realidades, situaciones y acontecimientos que forman parte del gran flujo de la vida de la Iglesia en todos los
continentes. En este flujo podemos encontrarnos con muchas lentitudes y esclerosis que acompafan a la vida
eclesial, pero también con los dones gratuitos de curacion y consolacion que el Espiritu Santo esparce en la
vida cotidiana de lo que podria llamarse la “clase media de la santidad”. Y vosotros podéis alegraros y exultar
saboreando los encuentros que puedan surgir gracias al trabajo de las OMP, dejandoos sorprender por ellos.
Pienso en las historias que he escuchado de muchos milagros que ocurren entre los nifios, que quizas se
encuentran con Jesus a través de las iniciativas propuestas por la Infancia misionera. Por eso, vuestra accion



34

no se puede “esterilizar” en una dimensién exclusivamente burocratica-profesional. No pueden existir
burécratas o funcionarios de la misidn. Y vuestra gratitud puede hacerse a la vez don y testimonio para todos.
Podeéis indicar para el consuelo de todos —con los medios que tenéis, sin artificiosidad—, las vicisitudes de
personas y comunidades que vosotros podéis encontrar con mayor facilidad que otros; personas y
comunidades en las que brilla gratuitamente el milagro de la fe, de la esperanza y de la caridad.

5) La gratitud ante los prodigios que realiza el Sefor entre sus predilectos, los pobres y los pequefios a los que
El revela lo que es escondido a los sabios (cf. Mt 11,25-26), también os puede ayudar a sustraeros de las
insidias de los replegamientos autorreferenciales y a salir de vosotros mismos en el seguimiento a Jesus. La
idea de una accion misionera autorreferencial, que se pasa el tiempo contemplandose e incensandose por sus
propias iniciativas, seria en si misma un absurdo. No dediquéis demasiado tiempo y recursos a “miraros” y a
redactar planes centrados en los propios mecanismos internos, en la funcionalidad y en las competencias del
propio sistema. Mirad hacia fuera, no os miréis al espejo. Romped todos los espejos de vuestra casa. Los
criterios a seguir, también en la realizacion de los programas, tienen que mirar a aligerar, a hacer mas flexibles
las estructuras y los procesos, mas que a cargar con adicionales elementos estructurales la red de las OMP.
Por ejemplo, que cada director nacional, durante su mandato, se comprometa a individuar algun potencial
sucesor, teniendo como unico criterio el de indicar no a personas de su circulo de amigos o compafieros de
“cordada” eclesiastica, sino a personas que le parezca que tienen mas fervor misionero que él.

6) Con referencia a la colecta de recursos para ayudar a la mision, ya en ocasion de otros encuentros pasados,
llamé la atencion sobre el riesgo de transformar las OMP en una ONG dedicada solo a la recaudacion y a la
asignacion de fondos. Esto depende del animo con que se hacen las cosas, mas que de lo que se hace. En
cuanto a la recaudacion de fondos puede ser ciertamente aconsejable, y aun mas oportuno, utilizar con
creatividad incluso metodologias actualizadas de busqueda de financiaciones por parte de potenciales y
benemeéritos patrocinadores. Pero, si en algunas zonas disminuye la recaudacion de donativos —también por el
debilitamiento de la memoria cristiana—, en esos casos, podemos estar tentados de resolver nosotros el
problema “cubriendo” la realidad y poniendo todo el esfuerzo en un sistema de colecta mas eficaz, que busque
grandes donantes. Sin embargo, el sufrimiento por la pérdida de la fe y por la disminucién de los recursos no
hay que eliminarlo, sino hay que ponerlo en las manos del Sefior. Y, de todas formas, es bueno que la peticion
de donativos para las misiones siga dirigiéndose prioritariamente a toda la multitud de los bautizados, buscando
también una forma nueva para la colecta en favor de las misiones que se realiza en las Iglesias de todos los
paises en octubre, con ocasion de la Jornada Mundial de las Misiones. La Iglesia continua, desde siempre,
yendo hacia adelante también gracias al 6bolo de la viuda, a la contribucion de toda la multitud de personas que
se sienten sanadas y consoladas por Jesus y que, por ello, por su inmensa gratitud, donan lo que tienen.

7) Con respecto al uso de las donaciones recibidas, discernid siempre con un apropiado sensus Ecclesiae la
distribucion de los fondos, para sostener las estructuras y los proyectos que, de distintos modos, realizan la
misién apostolica y el anuncio del Evangelio en las distintas partes del mundo. Tened siempre en cuenta las
verdaderas necesidades primarias de las comunidades y, al mismo tiempo, evitad formas de asistencialismo
que, en vez de ofrecer instrumentos al fervor misionero, acaban por entibiar los corazones y alimentar también
dentro de la Iglesia fendmenos de clientela parasitaria. Con vuestra contribucion, buscad dar respuestas
concretas a exigencias objetivas, sin dilapidar los recursos en iniciativas con connotaciones abstractas,
replegadas sobre si mismas o fabricadas por el narcisismo clerical de alguien. No cedais al complejo de
inferioridad ni a las tentaciones de imitar a aquellas organizaciones tan funcionales que recogen fondos para
causas justas y luego destinan un buen porcentaje de ellos para financiar su estructura y promocionar su propia
identidad. También esto se convierte a veces en un modo para cuidar los propios intereses, aunque hagan ver
que trabajan en favor de los pobres y necesitados.

8) Por lo que respecta a los pobres, no os olvidéis de ellos tampoco vosotros. Esta fue la recomendacion que,
en el Concilio de Jerusalén, los apodstoles Pedro, Juan y Santiago dieron a Pablo, Bernabé y Tito, que discutian
sobre su misién entre los incircuncisos: «So6lo nos pidieron que nos acordaramos de los pobres» (Ga 2,10).
Después de aquella recomendacion, Pablo organizé las colectas en favor de los hermanos de la Iglesia de
Jerusalén (cf. 1 Co 16,1). La predileccion por los pobres y los pequefios es parte de la mision de anunciar el
Evangelio, que esta desde el principio. Las obras de caridad espirituales y corporales hacia ellos manifiestan
una “preferencia divina” que interpela la vida de fe de todo cristiano, llamado a tener los mismos sentimientos



35
de Jesus (cf. Fip 2,5).

9) Las OMP, con su red difundida por todo el mundo, reflejan la rica variedad del “pueblo con muchos rostros”
reunido por la gracia de Cristo, con su fervor misionero. Fervor que no es igual de intenso ni vivaz en todo
tiempo y lugar. Y, ademas, la misma urgencia compartida de confesar a Cristo muerto y resucitado, se
manifiesta con tonos diversos, segun los diversos contextos. La revelacion del Evangelio no se identifica con
ninguna cultura y, en el encuentro con nuevas culturas que no han acogido la predicacion cristiana, no es
necesario imponer una forma determinada cultural junto con la propuesta evangélica. Hoy, también en el trabajo
de las OMP, conviene no llevar cargas pesadas; conviene custodiar su perfil variado y su referencia comun a
los rasgos esenciales de la fe. También puede ofuscar la universalidad de la fe cristiana la pretensién de
estandarizar la forma del anuncio, tal vez orientado todo hacia clichés o a esléganes que estan de moda en
algunos circulos de ciertos paises cultural o politicamente dominantes. A este respecto, también la relacion
especial que une a las OMP con el Papa y con la Iglesia de Roma representa un recurso y un apoyo a la
libertad, que ayuda a todos a sustraerse de modas pasajeras, de servilismos a escuelas de pensamiento
unilateral o0 a homogeneizaciones culturales con caracteristicas neocolonialistas; fendmenos que, por desgracia,
se dan también en contextos eclesiasticos.

10) Las OMP no son en la Iglesia un ente independiente, suspendido en el vacio. Dentro de su especificidad,
que conviene cultivar y renovar siempre, esta el vinculo especial que las une al Obispo de la Iglesia de Roma,
que preside en la caridad. Es hermoso y confortante reconocer que este vinculo se manifiesta en una labor
llevada a cabo con la alegria, sin buscar aplausos o reclamar pretensiones; una obra que, justamente en su
gratuidad, se entrelaza con el servicio del Papa, siervo de los siervos de Dios. Os pido que el caracter distintivo
de vuestra cercania al Obispo de Roma sea precisamente este: compartir el amor a la Iglesia, reflejo del amor a
Cristo, vivido y manifestado en el silencio, sin jactarse, sin delimitar el “terreno propio”; con un trabajo cotidiano
gue se inspire en la caridad y en su misterio de gratuidad; con una obra que sostenga a innumerables personas
interiormente agradecidas, pero que quizas no saben a quién dar las gracias, porque desconocen hasta el
nombre de las OMP. El misterio de la caridad en la Iglesia se lleva a cabo asi. Sigamos caminando juntos hacia
adelante, felices de avanzar en medio de las pruebas, gracias a los dones y a las consolaciones del Sefior.
Mientras tanto, reconocemos con alegria en cada paso, que todos somos siervos inutiles, empezando por mi.

CONCLUSION

Id con ardor: en el camino que os espera hay mucho que hacer. Si hubiera que experimentar cambios en los
procedimientos, seria bueno que estos mirasen a aligerar y no a aumentar los pesos; que se dirigiesen a ganar
flexibilidad operativa y no a producir nuevos sistemas rigidos y siempre amenazados de introversion; teniendo
presente que una excesiva centralizacion, mas que ayudar, puede complicar la dinamica misionera. Y también
que una articulacion a escala puramente nacional de las iniciativas pondria en peligro la fisionomia misma de la
red de las OMP, ademas del intercambio de dones entre las Iglesias y comunidades locales, algo que se
experimenta como fruto y signo tangible de la caridad entre hermanos, en comunién con el Obispo de Roma.

En cualquier caso, pedid siempre que toda consideracion relativa a la organizacion operativa de las OMP esté
iluminada por lo Unico necesario: un poco de amor verdadero a la Iglesia, como reflejo del amor a Cristo.
Vuestra tarea se realiza al servicio del fervor apostdlico, es decir, al impulso de vida teologal que sélo el Espiritu
Santo puede operar en el Pueblo de Dios. Preocupaos de hacer bien vuestro trabajo, «como si todo dependiese
de vosotros, sabiendo que, en realidad, todo depende de Dios» (S. Ignacio de Loyola). Como ya os dije en otro
encuentro, tened la prontitud de Maria. Cuando fue a casa de Isabel, Maria no lo hizo como un gesto propio: fue
como sierva del Sefior Jesus, al que llevaba en su seno. No dijo nada de si misma, soélo llevé al Hijo y alabé a
Dios. Ella no era la protagonista. Fue como la sierva de aquel que es también el unico protagonista de la mision.
Pero no perdi6 el tiempo, fue de prisa, para asistir a su pariente. Ella nos ensefa esta prontitud, la prisa de la
fidelidad y de la adoracion.

Que la Virgen os custodie a vosotros y a las Obras Misionales Pontificias, y que su Hijo, Nuestro Sefior
Jesucristo, os bendiga. El, antes de subir al Cielo, nos prometié que estaria siempre con nosotros hasta el final
de los tiempos.



36

Dado en Roma, en San Juan de Letran, el 21 de mayo de 2020, Solemnidad de la Ascension del Sefior.

FRANCISCO

[00656-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

«Estavam todos reunidos, quando Lhe perguntaram: “Senhor, é agora que vais restaurar o Reino de Israel?”
Respondeu-lhes: “Ndo vos compete saber os tempos nem os momentos que o Pai fixou com a sua autoridade.
Mas ides receber uma forga, a do Espirito Santo, que descera sobre vOs, e sereis minhas testemunhas em
Jerusalém, por toda a Judeia e Samaria e até aos confins do mundo”. Dito isto, elevou-Se a vista deles e uma
nuvem subtraiu-O a seus olhos» (At 1, 6-9).

«O Senhor Jesus, depois de lhes ter falado, foi arrebatado ao Céu e sentou-Se a direita de Deus. Eles,
partindo, foram pregar por toda a parte; o Senhor cooperava com eles, confirmando a Palavra com os sinais
que a acompanhavam» (Mc 16, 19-20).

«Depois, levou-os até junto de Betania e, erguendo as méos, abengoou-os. Enquanto os abengoava, separou-
Se deles e elevava-Se ao Céu. E eles, depois de se terem prostrado diante d’Ele, voltaram para Jerusalém com
grande alegria. E estavam continuamente no templo a bendizer a Deus» (Lc 24, 50-53).

* * %

Queridos irmaos e irmas!

Neste ano, havia decidido participar na vossa Assembleia Geral anual, prevista para 21 de maio, uma quinta-
feira e festa da Ascensdo do Senhor. Mas, depois, a Assembleia foi cancelada por causa da pandemia que nos
afeta a todos. Quero, porém, enviar a todos vés esta Mensagem para de algum modo dar a conhecer as coisas
que tinha no coragéo para vos dizer. Esta festa cristd, em tempos inimaginaveis como os que estamos a viver,
parece-me ainda mais fecunda em sugestdes para o caminho e a missdo de cada um de nos e de toda a Igreja.

Celebramos a Ascensao como uma festa e, todavia, comemora a despedida de Jesus dos seus discipulos e
deste mundo. O Senhor eleva-Se até ao Céu (a Liturgia oriental descreve a maravilha dos anjos ao verem um
homem que sobe, com a sua carne, para a direita do Pai). Quanto aos discipulos, apesar de O terem visto
ressuscitado, parecem nao ter ainda entendido o que aconteceu, mesmo agora que Cristo esta prestes a subir
ao Céu; esta para dar inicio a realizagdo do seu Reino, e eles ainda se perdem atras das suas conjeturas.
Perguntam-Lhe se é agora que vai restaurar o Reino de Israel (cf. At 1, 6). Contudo, quando Cristo os deixa, em
vez de ficar tristes, voltam para Jerusalém — como escreve Lucas (cf. 24, 52) — «com grande alegria». Isto seria
estranho, se algo nao tivesse acontecido pelo meio. Efetivamente, Jesus ja Ihes prometeu a for¢a do Espirito
Santo, que descera sobre eles no Pentecostes. Este é o milagre que muda a situagdo. E tornam-se mais
seguros, quando confiam tudo ao Senhor. Estao cheios de alegria. E a alegria neles é a plenitude da
consolacao, a plenitude da presencga do Senhor.

Tendo presente aquilo que Paulo escreve aos Galatas, sabemos que a plenitude da alegria dos Apostolos nao
¢é efeito de emocgdes que deleitam e os fazem rejubilar; mas trata-se duma alegria transbordante que s6 se pode
experimentar como fruto e dom do Espirito (cf. Gal 5, 22). Receber a alegria do Espirito € uma graga; e € a
Unica forca que podemos ter para pregar o Evangelho, confessar a fé no Senhor. Fé é testemunhar a alegria
que nos da o Senhor. Alegria assim, uma pessoa nao a pode conseguir s6 por si mesma.

Antes de partir, Jesus disse aos seus discipulos que havia de Ihes mandar o Espirito, o Consolador. E de igual
modo deixou entregue ao Espirito também a obra apostdlica da Igreja ao longo da historia até ao seu retorno. O
mistério da Ascenséo, juntamente com a efusdo do Espirito no Pentecostes, imprime e transmite para sempre a



37

missao da Igreja o seu delineamento mais intimo: o de ser obra do Espirito Santo, e ndo consequéncia das
nossas reflexdes e intengdes. Este € o trago que pode tornar fecunda a missao e preserva-la de qualquer
suposta autossuficiéncia, da tentagao de tomar como refém a carne de Cristo — elevado ao Céu — para os seus
projetos clericais de poder.

Quando nao se vé nem reconhece a obra atual e eficaz do Espirito Santo na missao da Igreja, isso quer dizer
que as proprias palavras da missao — incluindo as mais exatas, as mais pensadas — se tornaram como que
«discursos de sabedoria humanay, usadas para dar gléria a si mesmo ou encobrir € mascarar os préoprios
desertos interiores.

A ALEGRIA DO EVANGELHO

A salvagao € o encontro com Jesus, que nos ama e perdoa, enviando-nos o Espirito que nos consola e
defende. A salvagéo ndo é consequéncia das nossas iniciativas missionarias, nem dos nossos discursos sobre
a encarnacgao do Verbo. A salvacao so6 pode vir para cada um mediante o olhar do encontro com Ele, que nos
chama. Por isso, o mistério da predilegdo tem inicio e sé pode comegar num impeto de gratiddo, de alegria: a
alegria do Evangelho, a «grande alegria» daquelas pobres mulheres que, ao amanhecer do domingo de
Pascoa, tinham ido ao sepulcro de Cristo e acharam-no vazio, mas depois foram as primeiras a encontrar Jesus
ressuscitado e correram a dizé-lo aos outros (cf. Mt 28, 8-10). Sé assim, apesar de escolhidos e prediletos,
poderemos testemunhar ao mundo inteiro, com as nossas vidas, a gléria de Cristo ressuscitado.

Em qualquer situacdo humana, as testemunhas atestam o que foi feito por outra pessoa. S neste sentido é
que podemos ser testemunhas de Cristo e do seu Espirito. Depois da Ascensdo, como aparece narrado na
conclusado do Evangelho de Marcos, os apostolos e os discipulos «foram pregar por toda a parte; e o Senhor
cooperava com eles, confirmando a Palavra com os sinais que a acompanhavamy (16, 20). Cristo, com o seu
Espirito, da testemunho de Si proprio através das obras que realiza em nés e connosco. Ja explicava Santo
Agostinho que a Igreja nao suplicaria ao Senhor que a fé fosse concedida aqueles que ndo conhecem a Cristo,
se nao acreditasse que € o proprio Deus a revirar e atrair para Si mesmo a vontade dos homens. A Igreja nao
levaria os seus filhos a rezarem ao Senhor para perseverar na fé em Cristo, se ndo acreditasse que é
precisamente o Senhor que detém na sua mao os nossos coragdes. De facto, se a Igreja mandasse pedir a
Cristo estas coisas, mas pensando que ela mesma as poderia dar, isso significava que todas as suas oragoes
ndo eram auténticas, mas férmulas vazias, «<modos de falar», conveniéncias ditadas pelo conformismo
eclesiastico (cf. O dom da perseverancga. A Préspero e Hilario, 23, 63).

Se nao se reconhece que a fé € um dom de Deus, as proprias oragdes que a lgreja Lhe dirige ndo teriam
sentido. Através delas, ndo se manifestaria qualquer paixao sincera pela felicidade e a salvacédo dos outros,
daqueles que n&o reconhecem Cristo ressuscitado, mesmo que transcorra o tempo a organizar a conversao do
mundo ao cristianismo.

Eo Espirito Santo que acende e guarda a fé nos coracdes: o reconhecimento deste dado muda tudo.
Efetivamente, é o Espirito que inflama e anima a missao, imprimindo-lhe feicbes «genéticas», acentuagdes e
andamentos singulares que tornam o anuncio do Evangelho e a confissao da fé cristd uma coisa diferente de
qualquer proselitismo politico ou cultural, psicolégico ou religioso.

Recordei muitos destes tragos distintivos da missdo, na Exortagdo apostélica Evangelii gaudium. Retomo
alguns.

Atracdo. O mistério da Redengao entrou e continua a operar no mundo através duma atragao, que pode
conquistar o coragdo dos homens e mulheres, porque €, e se manifesta, mais atraente do que as sedugodes que
fazem apelo ao egoismo, consequéncia do pecado. «Ninguém pode vir a Mim se o Pai que Me enviou o nao
atrair», diz Jesus no Evangelho de Jodo (6, 44). A Igreja sempre reafirmou que segue-se Jesus e anuncia-se 0
seu Evangelho pela forga da atragao exercida pelo proprio Cristo e pelo seu Espirito. O Papa Bento XVI afirmou
que a Igreja cresce no mundo, nao por proselitismo, mas por atragao (cf. Homilia na Missa de abertura da V/
Conferéncia Geral do Episcopado da América Latina e do Caribe, Aparecida, 13/V/2007). Santo Agostinho dizia



38

que Cristo revela-Se a nés atraindo-nos. E, para dar uma imagem desta atracao, citava o poeta Virgilio segundo
o qual cada um é atraido por aquilo que lhe agrada. Jesus ndo s6 convence a nossa vontade, mas atrai o nosso
prazer (Comentario sobre o Evangelho de Joao, 26, 4). Quando uma pessoa segue feliz Jesus, porque se sente
atraida por Ele, os outros dao-se conta disso; e podem maravilhar-se. A alegria que transparece nas pessoas
que sao atraidas por Cristo e pelo seu Espirito € o que pode tornar fecunda qualquer iniciativa missionaria.

Gratiddo e gratuidade. A alegria de anunciar o Evangelho sempre brilha no horizonte duma memoaria
agradecida. Os dois primeiros discipulos nunca esqueceram o momento em que Jesus Ihes tocou o coragao:
«Eram as quatro da tarde» (Jo 1, 39). A histéria da Igreja resplandece, quando nela se manifesta a gratidao
pela iniciativa gratuita de Deus, porque «foi Ele mesmo que nos amou» primeiro (7 Jo 4, 10), porque «s6 Deus
[é] que faz crescer» (1 Cor 3, 7). A predilegdo amorosa do Senhor surpreende-nos e gera maravilha; esta, por
sua natureza, nao pode ser possuida nem imposta por nés. Nao é possivel «maravilhar-se a forca». S6 assim
pode florir o milagre da gratuidade, do dom gratuito de si mesmo. O préprio ardor missionario nunca se pode
obter em consequéncia dum raciocinio ou dum calculo. Colocar-se «em estado de missdo» € um reflexo da
gratiddo. Trata-se da resposta duma pessoa que, por gratidao, se torna décil ao Espirito e, consequentemente,
€ livre. Se ndo nos apercebermos da predilegdo do Senhor, que nos torna agradecidos, até o conhecimento da
verdade e o proprio conhecimento de Deus, ostentados como uma possessao alcangavel com as proprias
forgas, se tornariam de facto «letra [que] mata» (2 Cor 3, 6), como demonstraram primeiramente Sao Paulo e
Santo Agostinho. S6 na liberdade da gratiddo € que se conhece verdadeiramente o Senhor. Por isso, ndo vale
nada e sobretudo ndo € apropriado insistir na apresentacéo da missao e do anuncio do Evangelho como se
fossem um dever vinculante, uma espécie de «obrigagao contratual» dos batizados.

Humildade. Se a verdade e a fé, se a felicidade e a salvagdo ndo sao nossa possessdao nem uma meta
alcangada pelos nossos méritos, o Evangelho de Cristo s6 pode ser anunciado com humildade. Jamais se pode
pensar em servir a missao da Igreja cultivando a arrogancia, seja como individuos seja através dos organismos,
com a altivez de quem distorce até o dom dos Sacramentos e as palavras mais auténticas da fé cristd como se
fossem um espolio que ganhamos. Nao se pode ser humilde por boa educagao, nem por desejar aparecer
cativante; uma pessoa € humilde, se seguir Cristo, que disse aos seus: «Aprendei de Mim, porque sou manso e
humilde de coragao» (Mt 11, 29). Santo Agostinho interroga-se por que motivo Jesus, depois da Ressurreigao,
Se fez ver apenas aos seus discipulos, e ndo aqueles que O crucificaram; responde ele que Jesus nio queria
dar a impressao de «desafiar de alguma maneira os seus assassinos. Efetivamente, para Ele, era mais
importante ensinar a humildade aos amigos do que langar a verdade a cara dos inimigos» (Discurso 284, 6).

Facilitar, ndo complicar. Outra carateristica do trabalho missionario auténtico é a que alude a paciéncia de
Jesus, que, nas proprias narragdes do Evangelho, acompanhava sempre com misericordia os passos de
crescimento das pessoas. Um pequeno passo, no meio de grandes limitagdes humanas, pode fazer o coragéo
de Deus mais feliz do que os largos passos de quem avanga na vida sem grandes dificuldades. Um coragao
missionario reconhece a condi¢ao real em que se encontram as pessoas reais, com as suas limitagdes,
pecados, fragilidades, e faz-se «fraco com os fracos» (1 Cor 9, 22). «Sair» em missao para alcangar as
periferias humanas néo significa vagar sem diregdo nem sentido, como vendedores impacientes que se
lamentam porque a gente € demasiado rude e primitiva para se interessar pela sua mercadoria. Umas vezes,
trata-se de abrandar o passo, para acompanhar quem ficou na beira da estrada; outras vezes, € preciso imitar o
pai da parabola do filho proédigo, que deixa as portas abertas e perscruta, diariamente, o horizonte enquanto
espera o regresso do filho (cf. Lc 15, 20). A Igreja ndo € uma alfandega e quem participa de algum modo na
missao da Igreja € chamado a n&o acrescentar pesos inuteis as vidas ja afadigadas das pessoas, a ndo impor
percursos sofisticados e trabalhosos de formagao para usufruir daquilo que o Senhor concede com facilidade.
Nao se coloquem obstaculos ao desejo de Jesus, que reza por cada um de nds e quer curar a todos, salvar a
todos.

Aproximacgé&o a vida real. Jesus encontrou os seus primeiros discipulos nas margens do lago da Galileia,
quando estavam ocupados no seu trabalho. Nao os encontrou num congresso, num seminario de preparagao
nem no Templo. O anuncio de salvagao de Jesus alcanga as pessoas sempre onde estdo e como estao, nas
suas vidas reais. A normalidade da vida comum, tomando parte nas necessidades, esperancas e problemas de
todos, é o lugar e a condi¢ado onde quem reconheceu o amor de Cristo e recebeu o dom do Espirito Santo pode
dar razao da sua fé, esperancga e caridade aqueles que |lha pedirem; caminhando juntamente com os outros, ao



39

lado de todos. Sobretudo neste tempo em que vivemos, nao se trata de inventar percursos de preparacao
«reservadosy, criar mundos paralelos, criar bolhas mediaticas onde fazer ressoar os préprios slogans, as
proprias declaragdes de intentos, reduzidas a pacatos «nominalismos declaratorios». A titulo de exemplo, como
ja tenho recordado outras vezes, na Igreja continua a haver quem apregoe o slogan «é a hora dos leigos», mas
o relogio parece ter parado...

O «sensus fidei» do povo de Deus. No mundo, ha um povo que possui uma espécie de «olfato» que pressente
o Espirito Santo e a sua acdo. E o povo de Deus, chamado e querido a Jesus, o qual, por sua vez, continua a
procura-Lo e sempre recorre a Ele nas afligdes da vida. O povo de Deus suplica o dom do seu Espirito: confia a
espera por Este as palavras simples das oragdes, e nunca se acomoda na presuncao da sua autossuficiéncia.
O santo povo de Deus é reunido e ungido pelo Senhor; e, em virtude desta uncéo, torna-se infalivel «in
credendo», como ensina a Tradigdo da Igreja. A agédo do Espirito Santo dota o povo fiel com um «instinto» da fé
— 0 sensus fidei—, que o ajuda a ndo se enganar nas coisas de Deus que cré, embora nao conhega raciocinios
e formulas teoldgicas para definir os dons que experimenta. O mistério do povo peregrino, que, na sua
espiritualidade popular, caminha rumo aos santuarios e se consagra a Jesus, a Maria e aos Santos, bebe e
adere de forma conatural a iniciativa livre e gratuita de Deus, sem precisar de seguir planos de mobilizagéo
pastoral.

Predilegcao pelos humildes e os pobres. Todo o ardor missionario, se for guiado pelo Espirito Santo, mostra uma
predilecao pelos pobres e os humildes como sinal e reflexo da preferéncia que o Senhor tem por eles. As
pessoas diretamente envolvidas em iniciativas e estruturas missionarias da Igreja nunca deveriam justificar a
sua falta de atencao aos pobres com a desculpa — muito usada em certos circulos eclesiasticos — de ter que
concentrar as suas energias em tarefas prioritarias para a missédo. A preferéncia pelos pobres n&o € uma opgao
facultativa para a Igreja.

As dindmicas e abordagens anteriormente descritas fazem parte da missao da Igreja, animada pelo Espirito
Santo. Habitualmente é reconhecida e afirmada, nas declaragbes e discursos eclesiasticos, a necessidade do
Espirito Santo como fonte da missao da Igreja. Mas sucede também que tal reconhecimento se reduza a uma
espécie de «homenagem formal» a Santissima Trindade, uma férmula introdutéria convencional para
intervencdes teologicas e planos pastorais. Na Igreja, ha muitas situagdes em que o primado da graca
permanece apenas como um postulado tedrico, uma férmula abstrata. Acontece que muitas iniciativas e
organismos ligados a Igreja, em vez de deixar transparecer a atividade do Espirito Santo, acabam por dar
testemunho apenas da sua autorreferencialidade. Muitos sistemas eclesiasticos, em todos os niveis, parecem
absorvidos pela obsessao de se promover a si mesmos € as suas iniciativas; como se isto fosse o objetivo e o
horizonte da sua misséo.

Até aqui limitei-me a tomar e repropor critérios e ideias sobre a missado da Igreja, que expusera de forma mais
desenvolvida na Exortagdo apostolica Evangelii gaudium. Fi-lo por acreditar que seria util e fecundo — e
inadiavel — também para as Pontificias Obras Missionarias (POM) confrontar-se com tais critérios e sugestoes,
neste trecho do seu caminho.

AS POME O TEMPO PRESENTE.
TALENTOS A DESENVOLVER, TENTACOES E DOENCAS A EVITAR

Que perspetivas se abrem para o presente e o futuro das POM? Que lastro se arrisca a sobrecarregar-lhes o
caminho?

Na fisionomia, eu diria na identidade, das Pontificias Obras Missionarias, aparecem certos tracos distintivos —
alguns, por assim dizer, genéticos, outros adquiridos ao longo do seu percurso histérico — que muitas vezes séo
transcurados ou vistos como um dado adquirido. Ora, s&o precisamente tais tragos que podem salvaguardar e
tornar preciosa, sobretudo no tempo presente, a contribuicdo desta «rede» para a missao universal a que é
chamada toda a Igreja.

— As Obras Missionarias nasceram, espontaneamente, do ardor missionario manifestado pela fé dos batizados.



40

Ha e permanece uma consonancia intima, uma familiaridade entre as Obras Missionarias e o sensus fidei
infalivel in credendo do povo fiel de Deus.

— As Obras Missionarias, desde o inicio, avangaram sobre dois «trilhos», ou melhor, ao longo de duas margens
que seguem sempre paralelas e, no seu carater elementar, sempre se apresentaram familiares ao coragao do
povo de Deus: a oragdo e a caridade, sob a forma da esmola, que «livra da morte e limpa de todo o pecado»
(Tob 12, 9), a «caridade intensa» que «cobre a multiddo dos pecados» (7 Ped 4, 8). Os fundadores das Obras
Missionarias, a comecar por Pauline Jaricot, ndo inventaram as oracdes nem as obras as quais confiaram os
seus anseios a proposito do anuncio do Evangelho, mas limitaram-se a extrai-las do tesouro inexaurivel dos
gestos mais familiares e habituais que tem o povo de Deus no seu caminho ao longo da historia.

— As Obras Missionarias, surgidas de maneira gratuita na trama vital do povo de Deus, pela sua configuragao
simples e concreta foram reconhecidas e tao estimadas pela Igreja de Roma e seus Bispos, que estes, no
século passado, pediram para poder adota-las como instrumento peculiar do servigo por eles prestado a Igreja
universal. Este caminho levou a atribuir a tais Obras a designacao de «Pontificias». Desde entao sobressai, na
fisionomia das POM, a sua carateristica de instrumentos de servigo as Igrejas particulares apoiando-as na obra
de anuncio do Evangelho. Seguindo o mesmo caminho, as Pontificias Obras Missionarias ofereceram-se
docilmente como instrumentos de servigo a Igreja, no seio do ministério universal realizado pelo Papa e pela
Igreja de Roma, que «preside na caridade». Assim, pelo seu préprio percurso e sem entrar em complexas
disputas teoldgicas, as POM refutaram os argumentos de quem, mesmo em ambientes eclesiasticos, contrapde
de maneira improépria carisma e instituicao, lendo sempre as relagbes entre as duas realidades através duma
equivocada «dialética dos principios». Efetivamente, na Igreja, os proprios elementos estruturais permanentes —
tais como os Sacramentos, o sacerdécio e a sucessao apostoélica — ndo estao a disposigao da Igreja como um
objeto de posse adquirida, mas devem ser continuamente recriados pelo Espirito Santo (cf. Card. J. Ratzinger,
Os movimentos eclesiais e a sua colocagdo teologica. Intervengao no Congresso mundial dos movimentos
eclesiais, Roma, 27-29/V/1998).

— As Obras Missionarias, desde a sua difuséo inicial, estruturaram-se como uma rede capilar espalhada no seio
do povo de Deus, plenamente ancorada e efetivamente «imanente» a rede das instituigdes e realidades da vida
eclesial pré-existentes, como as dioceses, as paroquias, as comunidades religiosas. A vocagao peculiar das
pessoas envolvidas nas Obras Missionarias nunca foi vivida e sentida como um caminho alternativo, uma
pertenca «externa» relativamente as formas comuns da vida das Igrejas particulares. A solicitagdo no sentido
de rezar e angariar recursos para a missao sempre foi feita como um servigo a comunhao eclesial.

— As Obras Missionarias, tornando-se com o decorrer do tempo uma rede espalhada por todos os Continentes,
refletem pela sua prépria configuragao a variedade de acentos, condigdes, problemas e dons que conotam a
vida da Igreja nos diferentes lugares do mundo. Uma pluralidade que pode proteger contra assimilagdes
ideoldgicas e unilateralismos culturais. Nesta linha € possivel experimentar, também através das POM, o
mistério da universalidade da Igreja: enquanto a obra incessante do Espirito Santo cria a harmonia entre as
diferentes vozes, o Bispo de Roma, com o seu servigo de caridade exercido inclusivamente através das
Pontificias Obras Missionarias, salvaguarda a unidade na fé.

Todas as carateristicas descritas até agora podem ajudar as Pontificias Obras Missionarias a subtrairem-se as
armadilhas e patologias que pairam sobre o caminho delas e de tantas outras instituigdes eclesiais. Assinalo
algumas delas.

ARMADILHAS A EVITAR

Autorreferencialidade. Sem pretender negar as boas intengdes dos individuos, organizagdes e entidades
eclesiais, as vezes acabam fechadas em si mesmas, dedicando energias e atengao sobretudo a sua
autopromogao e a celebragdo em chave publicitaria das suas iniciativas. Outras parecem dominadas pela
obsesséao de redefinir continuamente a sua relevancia e os seus espagos dentro da Igreja, com a justificagao de
quererem relangar o melhor possivel a sua missdo. Desta maneira, como disse uma vez o entdo Cardeal
Joseph Ratzinger, alimenta-se a ideia enganadora de que uma pessoa seria tanto mais cristd quanto mais



41

estivesse empenhada em estruturas intraeclesiais, quando na realidade quase todos os batizados vivem a fé, a
esperanga e a caridade na sua vida normal, sem nunca aparecer em comissoes eclesiais nem se ocupar dos
ultimos desenvolvimentos de politica eclesiastica (cf. Uma companhia sempre em reforma, Conferéncia no
Encontro de Rimini, 01/1X/1990).

Ansia de comando. Sucede as vezes que instituicdes e organismos surgidos para ajudar as comunidades
eclesiais, pondo ao servico destas os dons que neles suscitou o Espirito Santo, pretendam com o passar do
tempo exercer supremacias e funcoes de controle sobre as comunidades que deveriam servir. Este
comportamento é quase sempre acompanhado pela presuncgao de exercer o papel de «depositarios»,
distribuidores de licengas de legitimidade a respeito dos outros. Efetivamente, nestes casos, comportam-se
como se a Igreja fosse um produto das nossas analises, dos nossos programas, acordos e decisées.

Elitismo. Varias vezes se apodera daqueles que fazem parte de organismos e realidades organizadas na Igreja
um sentimento elitista, a ideia tacita de pertencer a uma aristocracia. Uma classe superior de especialistas que
procura ampliar os seus espagos em cumplicidade ou em concorréncia com outras elites eclesiasticas, e
prepara os seus membros segundo os sistemas e as légicas mundanas da militAncia ou da competéncia
técnico-profissional, sempre com a intengao principal de promover as suas prerrogativas oligarquicas.

Isolamento do povo. Nalgumas realidades ligadas a Igreja, a tentacao elitista € as vezes acompanhada por um
sentimento de superioridade e impaciéncia face a multiddo dos batizados, ao povo de Deus, que talvez
frequente as paroquias e os santuarios, mas ndo se compde de «ativistas» ocupados em organizagdes
catdlicas. Nestes casos, o proprio povo de Deus € visto como uma massa inerte, que precisa incessantemente
de ser reanimada e mobilizada através duma «tomada de consciéncia» que se deve estimular por meio de
argumentagdes, apelos, ensinamentos. Comportam-se como se a certeza da fé fosse consequéncia de um
discurso persuasivo ou de métodos de preparagao.

Abstragdo. Organismos e realidades ligadas a Igreja, quando se tornam autorreferenciais, perdem o contacto
com a realidade e adoecem de abstragdo. Multiplicam-se inuteis locais de elaboracao estratégica, para produzir
projetos e diretrizes que servem apenas como instrumentos de autopromog¢ao de quem os inventa. Tomam-se
os problemas e seccionam-se em laboratdrios intelectuais, onde tudo acaba domesticado e envernizado
segundo as chaves ideoldgicas de preferéncia; onde tudo, fora do contexto real, pode ser cristalizado num
simulacro, incluindo as referéncias a fé ou os apelos verbais a Jesus e ao Espirito Santo.

Funcionalismo. As organizagdes autorreferenciais e elitistas, mesmo na Igreja, acabam frequentemente por
apostar tudo na imitagdo dos modelos mundanos de eficiéncia, como os impostos por uma competicao
economica e social exacerbada. A opgéo do funcionalismo garante a ilusdo de «resolver os problemas» com
equilibrio, ter as coisas sob controle, aumentar a sua relevancia, melhorar a administracao ordinaria do que
existe. Mas, como ja vos disse no encontro que tivemos em 2016, uma Igreja que tem medo de se abandonar a
graca de Cristo e aposta na eficiéncia do sistema, ja esta morta, mesmo que as estruturas e programas a favor
dos clérigos e leigos «auto-ocupados» possam ainda durar séculos.

CONSELHOS PARA O CAMINHO

Perscrutando o presente e o futuro e procurando também no percurso das POM os recursos para superar as
armadilhas do caminho e continuar para diante, permito-me dar algumas sugestdes para ajudar o vosso
discernimento. Tendo vés empreendido um percurso de reavaliagdo das proprias POM, que quereis que seja
inspirado nas indicagdes do Papa, proponho a vossa atencao critérios e ideias gerais, sem entrar em detalhes,
até porque os diferentes contextos poderao exigir adaptagdes e variagoes.

1) Na medida das vossas possibilidades e sem vos perderdes em demasiadas conjeturas, salvaguardai ou
redescobri a insercdo das POM no seio do povo de Deus, a sua imanéncia na trama da vida real em que
nasceram. Sera util uma «imersao» mais intensa na vida real das pessoas, tal como €. Quando se segue a
Jesus, faz bem a todos sair do ambiente fechado das préprias problematicas internas. Convém mergulhar nas
circunstancias e condi¢des concretas, inclusive procurando ou tentando reintegrar a capilaridade da acao e dos



42

contactos das POM no seu entrelagamento com a rede eclesial (dioceses, paréquias, comunidades, grupos). Se
se privilegiar a propria imanéncia no povo de Deus, com as suas luzes e dificuldades, consegue-se também
fugir melhor da armadilha da abstragao. Mais do que formular e multiplicar propostas, é preciso dar respostas a
perguntas e exigéncias reais. Talvez seja a partir duma luta corpo a corpo com a vida em ato, € ndo dos
cenaculos fechados ou das analises teoricas sobre as proprias dindmicas internas, que poderdo chegar as
intuicdes Uteis para mudar e melhorar os procedimentos operacionais, adaptando-os aos variados contextos e
as diferentes circunstancias.

2) Sugiro proceder de modo que o sistema essencial das POM permaneca ligado as praticas da oracdo e da
coleta de recursos para a missdo, um sistema valido e estimado precisamente pela sua natureza elementar e
concreta. Expressa a afinidade das POM com a fé do povo de Deus. Com toda a flexibilidade e as necessarias
adaptagdes, convém que nao seja esquecido nem distorcido este tragado elementar das POM: oragdes ao
Senhor, para que Ele abra os coragdes ao Evangelho, e suplicas a todos, para que sustentem também de
forma concreta a obra missionaria. Ha nisto uma simplicidade e um concretismo que todos podem apreciar no
momento atual, pois, mesmo nas circunstancias ditadas pelo flagelo da pandemia, se sente por todo o lado o
desejo de encontrar e permanecer proximo de tudo o que é simplesmente Igreja. Procurai também novas
estradas, novas formas para o vosso servigo, mas, para o conseguir, ndo adianta complicar o que é simples.

3) As POM sao e devem comportar-se como um instrumento de servigo a missao nas Igrejas particulares, tendo
por horizonte a missao da Igreja que sempre abraga o mundo inteiro. Esta nisto a sua contribuigdo, sempre
valiosa, para o anuncio do Evangelho. Todos somos chamados a guardar por amor e gratidao, mesmo com as
nossas obras, os germes de vida teologal que o Espirito de Cristo faz desabrochar e crescer onde Ele quer,
mesmo nos desertos. Por favor, na oragao, a primeira coisa a pedir ao Senhor € que nos torne a todos mais
prontos a captar os sinais do seu agir para depois os indicar ao mundo inteiro. S¢ isto pode ser util: pedir que
em nos, no intimo do nosso coragao, a invocagao do Espirito Santo ndo se reduza a um postulado estéril e
redundante das nossas reunides e homilias; pelo contrario, ndo adianta fazer conjeturas e teorizar a propésito
de super-estrategas ou «centrais dirigentes» da missao, a quem delegar, como a presumidos e enfatuados
«guardides» da dimensao missionaria da Igreja, a tarefa de despertar o espirito missionario ou conceder
licengas para missionar os outros. Se, nalgumas situagdes, definha o ardor pela missao, € sinal de que esta a
desfalecer a fé. E, neste caso, a pretensao de reanimar a chama que se apaga com estratégias e discursos,
acaba por enfraquecé-la ainda mais, fazendo apenas avangar o deserto.

4) Por sua natureza, o servigo prestado pelas POM coloca os seus executores em contacto com inumeras
realidades, situacoes e eventos que fazem parte do grande fluxo da vida da Igreja, em todos os Continentes.
Neste fluxo, pode-se embater ndo s6 em muitos gravames e escleroses que acompanham a vida eclesial, mas
também nos dons gratuitos de cura e consolagéo que o Espirito Santo semeia na vida diaria daquela que
poderia chamar-se a «classe média da santidade». E podeis alegrar-vos e exultar, saboreando os encontros
qgue vos acontecem, gragas ao trabalho das POM, e deixando-vos maravilhar por eles. Penso nas narragdes
que ouvi de tantos milagres sucedidos com as criangas, que encontraram Jesus talvez através das iniciativas
propostas pela Infancia Missionaria. Por isso, nunca deixeis que o vosso trabalho acabe «esterilizado» numa
dimensao exclusivamente burocratico-profissional. Nao pode haver burocratas nem funcionarios da misséo. E a
vossa gratidao pode tornar-se, por sua vez, um dom e um testemunho para todos. Para conforto de todos,
podeis, com os meios de que dispondes e sem artificialismos, referir os casos de pessoas e comunidades que
pudestes encontrar mais facilmente do que outras, por resplandecer gratuitamente nelas o milagre da fé, da
esperancga e da caridade.

5) A gratidao a vista dos prodigios operados pelo Senhor entre os seus prediletos — os pobres e os pequeninos
a quem Ele revela as coisas ocultas aos sabios (cf. Mt 11, 25-26) — pode tornar mais facil, também para vos,
subtrair-vos as armadilhas das retiradas autorreferenciais e sair de vés mesmos, seguindo a Jesus. A ideia
duma atividade missionaria autorreferencial, que passa o tempo a contemplar e autoincensar-se pelas suas
iniciativas, seria em si mesma um absurdo. N&o gasteis demasiado tempo nem recursos a «olhar para vos
mesmos», a elaborar planos autocentrados nos mecanismos internos, na funcionalidade e capacidades do seu
organigrama. Olhai para fora, ndo vos olheis ao espelho. Quebrai todos os espelhos de casa. Os critérios a
seguir, mesmo na realizagdo dos programas, tenham em vista aliviar, tornar mais flexiveis estruturas e
procedimentos, em vez de sobrecarregar com outros elementos do sistema a rede das POM. Por exemplo,



43

cada diretor nacional, durante o seu mandato, esforce-se por identificar as figuras de um possivel sucessor,
tendo como unico critério ndo assinalar pessoas do seu circulo de amigos ou companheiros de «agregagao»
eclesiastica, mas pessoas que lhe parecem ter mais ardor missionario do que ele proprio.

6) Quanto a angariacdo de recursos para ajudar a missdo, por ocasido dos nossos encontros anteriores, ja
chamei a atengéo para o risco de transformar as POM numa ONG inteiramente dedicada a busca e atribuigao
dos fundos. Isso depende mais do coracdo com que se fazem as coisas, do que das coisas que se fazem. Na
recolha de fundos, certamente pode ser aconselhavel e até oportuno recorrer criativamente a metodologias
atualizadas para se obter financiamentos da parte de potenciais e beneméritos doadores. Mas quando,
nalgumas areas, a coleta de doagdes falha, devido também ao declinio da memodria crista, entao pode vir a
tentacdo de resolvermos nés o problema «encobrindo» a realidade e apostando nalgum sistema de angariagao
mais eficaz, que vai a procura dos grandes doadores. Ao contrario, o sofrimento pela perda da fé e também
pela diminuigdo dos recursos nao se deve descartar, mas colocar nas maos do Senhor. Em todo o caso, € bom
que o pedido de ofertas para as missdes continue a ser feito prioritariamente a toda a multidao dos batizados,
inclusive apostando de maneira nova na coleta para as missdes que se realiza nas igrejas de todos os paises,
em outubro, por ocasido do Dia Mundial das Missées. A Igreja sempre continuou a avangar gragas também ao
obolo da viluva, a contribuicdo daquela série inumeravel de pessoas que se sentem curadas e consoladas por
Jesus e, consequentemente, pelo transbordar da sua gratidao, dao o que tém.

7) Quanto ao uso das doacgbes recebidas, avaliai sempre com apropriado sensus Ecclesiae a distribuicao dos
fundos para apoio de estruturas e projetos que realizam de variados modos a missao apostolica € o anuncio do
Evangelho nas diferentes partes do mundo. Tenha-se sempre em conta reais necessidades primarias das
comunidades e, ao mesmo tempo, evitem-se formas de assistencialismo que, em vez de oferecer instrumentos
ao ardor missionario, acabam por entibiar os coragdes e alimentar na propria Igreja fendmenos de clientelismo
parasitario. Com a vossa contribui¢do, procurai dar respostas concretas a exigéncias objetivas, sem
desperdicar recursos em iniciativas caraterizadas pela abstracdo, autorreferéncia ou produzidas pelo narcisismo
clerical de alguém. Nao cedais a complexos de inferioridade nem tentagdes de emulagdo com organizagoes
super-funcionais que arrecadam fundos para causas justas e depois uma boa percentagem dos mesmos €&
utilizada para financiar o sistema e fazer publicidade da propria marca. Mesmo isso torna-se as vezes uma
estrada para cuidar primeiro dos proéprios interesses, embora mostrando que se esta a trabalhar em beneficio
dos pobres e necessitados.

8) A propdsito dos pobres, também vds ndo vos esquegais deles. Esta foi a recomendagao que os apoéstolos
Pedro, Jodo e Tiago deram, no Concilio de Jerusalém, a Paulo, Barnabé e Tito que la se tinham deslocado para
debater a sua missao entre os incircuncisos: «Sé nos disseram que nos deviamos lembrar dos pobres» (Gal 2,
10). Na sequéncia de tal recomendagédo, Paulo organizou as coletas a favor dos irmaos da Igreja de Jerusalém
(cf. 1 Cor 16, 1). Desde o inicio, a predilegao pelos pobres e os pequeninos faz parte da missdo de anunciar o
Evangelho. As obras de caridade espiritual e corporal em seu favor manifestam uma «preferéncia divina» que
interpela a vida de fé de todos os cristdos, chamados a ter os mesmos sentimentos de Jesus (cf. Fip 2, 5).

9) As POM, com a sua rede espalhada por todo o mundo, refletem a rica variedade do «povo de mil rostos»
reunido pela graga de Cristo, com o seu ardor missionario; um ardor, que ndo € sempre intenso e vigoroso da
mesma maneira em toda parte. Entretanto, ao partilhar a mesma urgéncia de confessar Cristo morto e
ressuscitado, expressa-se com acentuagoes diferentes, adaptando-se aos varios contextos. A revelagao do
Evangelho nao se identifica com nenhuma cultura e, no encontro com novas culturas que ainda nao receberam
a pregacao crista, € preciso ndo impor uma determinada forma cultural juntamente com a proposta do
Evangelho. Hoje, no proprio trabalho das POM, convém n&o levar bagagens pesadas; € melhor cingir aos
tracos essenciais da fé o seu perfil diferenciado e o seu referimento comum. Também pode ofuscar a
universalidade da fé crista a pretensao de estandardizar a forma do anuncio, apostando tudo talvez sobre
esteredtipos e slogans que estdo na moda em certos circulos de determinados paises cultural ou politicamente
dominantes. A proposito, a propria relagao especial que une as POM ao Papa e a Igreja de Roma constitui um
recurso e um sustentaculo de liberdade, que a todos ajuda a subtrair-se de modas passageiras, da restrigdo a
escolas de pensamento unilaterais ou de homologacdes culturais de cunho neocolonialista: fenémenos que,
infelizmente, se registam também em contextos eclesiasticos.



44

10) As POM néo séo, na Igreja, uma entidade fechada em si mesma, suspensa no vazio. Entre as suas
especificidades, que sempre se devem cultivar e renovar, esta o vinculo especial que as une ao Bispo da Igreja
de Roma, que preside na caridade. E belo e reconfortante reconhecer que este vinculo se manifesta num
trabalho realizado com alegria, sem procurar aplausos nem avangar reivindicagées. Uma obra que,
precisamente na sua gratuidade, se entrelaga com o servigo do Papa, servo dos servos de Deus. Pego-vos que
o carater distintivo da vossa proximidade ao Bispo de Roma seja precisamente este: a partilha do amor a Igreja,
reflexo do amor a Cristo, vivido e traduzido no siléncio, sem enfatuar-se nem assinalar «os préprios territorios»;
com um trabalho diario que beba na caridade e no seu mistério de gratuidade; com uma atividade que apoia
inumeras pessoas, interiormente gratas mas que talvez ndo saibam sequer a quem agradecer, pois nem
conhecem pelo nome as POM. O mistério da caridade na Igreja, realiza-se assim. Continuemos a caminhar
juntos, felizes de avancgar por entre provagoes, gragas aos dons e consolagdes do Senhor. Entretanto
reconhegamos com alegria que somos todos — a comegar por mim — servos inuteis.

CONCLUSAO

Ide com entusiasmo: no caminho que vos espera, ha tanto a fazer. Se houver mudangas a experimentar nos
procedimentos, € bom que as mesmas procurem aliviar, € ndo aumentar o peso; visem ganhar flexibilidade
operacional, e ndo produzir sistemas rigidos adicionais e sempre ameagados de introversao. Tende presente,
por um lado, que uma centralizagao excessiva, em vez de ajudar, pode complicar a dindmica missionaria e, por
outro, que uma articulagdo puramente nacional das iniciativas pde em risco a prépria fisionomia da rede das
POM, bem como o intercambio de dons entre as Igrejas e comunidades locais, vivido como fruto e sinal tangivel
da caridade entre os irmaos, na comunhao com o Bispo de Roma.

Em todo o caso, rezai sempre para que toda a consideragao relativa a estrutura operacional das POM seja
iluminada pela Unica coisa necessaria: um pouco de verdadeiro amor a Igreja, como reflexo do amor a Cristo. O
VOSSO € um servigo prestado ao ardor apostolico, isto €, a um impeto de vida teologal que s6 o Espirito Santo
pode operar no povo de Deus. Procurai fazer bem o vosso trabalho «como se tudo dependesse de vos,
sabendo que, na realidade, tudo depende de Deus» (Santo Inacio de Loyola). Como vos disse anteriormente,
durante um dos nossos encontros, tende a prontidao de Maria. Quando foi ter com Isabel, Maria nao o fez por
interesse proprio: foi como serva do Senhor Jesus, que levava no seio. De Si mesma, nada disse; apenas levou
o Filho e louvou a Deus. Nao era Ela a protagonista. Fora como a serva d’Aquele que é também o Unico
protagonista da missdo. Mas nao perdeu tempo, foi apressadamente trabalhar para ajudar a sua parenta. Ela
ensina-nos esta prontidao, a pressa da fidelidade e da adoragéo.

Nossa Senhora guarde a vos e as Pontificias Obras Missionarias e vos abengoe o seu Filho, o Senhor nosso
Jesus Cristo. Ele, antes de subir ao Céu, prometeu estar sempre connosco... até ao fim dos tempos.

Dado em Roma, em Sao Jodo de Latrao, na Solenidade da Ascensao do Senhor, 21 de maio de 2020.
FRANCISCO
[00656-P0O.01] [Texto original: Italiano]

[B0295-XX.02]



