SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0234

Domenica 19.04.2020

Santa Messa nella Festa della Divina Misericordia

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 11.00 di oggi, nella Chiesa di Santo Spirito in Sassia, il Santo Padre Francesco ha celebrato, in forma
privata, la Santa Messa nel ventesimo anniversario della canonizzazione di Suor Faustina Kowalska e
dell'istituzione della Domenica della Divina Misericordia.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Papa ha pronunciato nel corso della Celebrazione Eucaristica

Omelia del Santo Padre

Domenica scorsa abbiamo celebrato la risurrezione del Maestro, oggi assistiamo alla risurrezione del discepolo.
E passata una settimana, una settimana che i discepoli, pur avendo visto il Risorto, hanno trascorso nel timore,
stando «a porte chiuse» (Gv 20,26), senza nemmeno riuscire a convincere della risurrezione I'unico assente,
Tommaso. Che cosa fa Gesu davanti a questa incredulita timorosa? Ritorna, si mette nella stessa posizione, «in
mezzo» ai discepoli, e ripete lo stesso saluto: «Pace a voil» (Gv 20,19.26). Ricomincia da capo. La risurrezione
del discepolo inizia da qui, da questa misericordia fedele e paziente, dalla scoperta che Dio non si stanca di



2

tenderci la mano per rialzarci dalle nostre cadute. Egli vuole che lo vediamo cosi: non come un padrone con cui
dobbiamo regolare i conti, ma come il nostro Papa che ci rialza sempre. Nella vita andiamo avanti a tentoni,
come un bambino che inizia a camminare, ma cade; pochi passi e cade ancora; cade e ricade, e ogni volta il
papa lo rialza. La mano che ci rialza sempre € la misericordia: Dio sa che senza misericordia restiamo a terra,
che per camminare abbiamo bisogno di essere rimessi in piedi.

E tu puoi obiettare: “Ma io non smetto mai di cadere!”. Il Signore lo sa ed & sempre pronto a risollevarti. Egli non
vuole che ripensiamo continuamente alle nostre cadute, ma che guardiamo a Lui, che nelle cadute vede dei figli
da rialzare, nelle miserie vede dei figli da amare con misericordia. Oggi, in questa chiesa diventata santuario
della misericordia in Roma, nella Domenica che vent’anni fa san Giovanni Paolo Il dedico alla Misericordia
Divina, accogliamo fiduciosi questo messaggio. A santa Faustina Gesu disse: «lo sono I'amore e la misericordia
stessa; non c’é miseria che possa misurarsi con la mia misericordia» (Diario, 14 settembre 1937). Una volta, poi,
la santa disse a Gesu, con soddisfazione, di avergli offerto tutta la vita, tutto quel che aveva. Ma la risposta di
Gesu la spiazzd: «Non mi hai offerto quello che & effettivamente tuo». Che cosa aveva trattenuto per sé quella
santa suora? Gesu le disse con amabilita: «Figlia, dammi /a tua miseria» (10 ottobre 1937). Anche noi possiamo
chiederci: “Ho dato la mia miseria al Signore? Gli ho mostrato le mie cadute perché mi rialzi?”. Oppure c’'e€
qualcosa che tengo ancora dentro di me? Un peccato, un rimorso del passato, una ferita che ho dentro, un
rancore verso qualcuno, un’idea su una determinata persona... |l Signore attende che gli portiamo le nostre
miserie, per farci scoprire la sua misericordia.

Torniamo ai discepoli. Avevano abbandonato il Signore durante la Passione e si sentivano colpevoli. Ma Gesu,
incontrandoli, non fa lunghe prediche. A loro, che erano feriti dentro, mostra le sue piaghe. Tommaso puo
toccarle e scopre I'amore, scopre quanto Gesu aveva sofferto per lui, che lo aveva abbandonato. In quelle ferite
tocca con mano la vicinanza tenera di Dio. Tommaso, che era arrivato in ritardo, quando abbraccia la
misericordia supera gli altri discepoli: non crede solo alla risurrezione, ma all’'amore sconfinato di Dio. E fa la
confessione di fede piu semplice e piu bella: «Mio Signore e mio Dio!» (v. 28). Ecco la risurrezione del
discepolo: si compie quando la sua umanita fragile e ferita entra in quella di Gesu. Li si dissolvono i dubbi, i Dio
diventa il mio Dio, |i si ricomincia ad accettare sé stessi e ad amare la propria vita.

Cari fratelli e sorelle, nella prova che stiamo attraversando, anche noi, come Tommaso, con i nostri timori e i
nostri dubbi, ci siamo ritrovati fragili. Abbiamo bisogno del Signore, che vede in noi, al di la delle nostre fragilita,
una bellezza insopprimibile. Con Lui ci riscopriamo preziosi nelle nostre fragilita. Scopriamo di essere come dei
bellissimi cristalli, fragili e preziosi al tempo stesso. E se, come il cristallo, siamo trasparenti di fronte a Lui, la
sua luce, la luce della misericordia, brilla in noi e, attraverso di noi, nel mondo. Ecco il motivo per essere, come
ci ha detto la Lettera di Pietro, «ricolmi di gioia, anche se ora [...], per un po’ di tempo, afflitti da varie prove» (1
Pt 1,6).

In questa festa della Divina Misericordia I'annuncio piu bello giunge attraverso il discepolo arrivato piu tardi.
Mancava solo lui, Tommaso. Ma il Signore lo ha atteso. La misericordia non abbandona chi rimane indietro. Ora,
mentre pensiamo a una lenta e faticosa ripresa dalla pandemia, si insinua proprio questo pericolo: dimenticare
chi & rimasto indietro. Il rischio & che ci colpisca un virus ancora peggiore, quello dell’egoismo indifferente. Si
trasmette a partire dall'idea che la vita migliora se va meglio a me, che tutto andra bene se andra bene per me.
Si parte da qui e si arriva a selezionare le persone, a scartare i poveri, a immolare chi sta indietro sull’altare del
progresso. Questa pandemia ci ricorda perd che non ci sono differenze e confini tra chi soffre. Siamo tutti fragili,
tutti uguali, tutti preziosi. Quel che sta accadendo ci scuota dentro: & tempo di rimuovere le disuguaglianze, di
risanare l'ingiustizia che mina alla radice la salute dell'intera umanita! Impariamo dalla comunita cristiana delle
origini, descritta nel libro degli Atti degli Apostoli. Aveva ricevuto misericordia e viveva con misericordia: «Tutti i
credenti avevano ogni cosa in comune; vendevano le loro proprieta e sostanze e le dividevano con tutti,
secondo il bisogno di ciascuno» (At 2,44-45). Non ¢ ideologia, € cristianesimo.

In quella comunita, dopo la risurrezione di Gesu, uno solo era rimasto indietro e gli altri lo aspettarono. Oggi
sembra il contrario: una piccola parte dell’'umanita & andata avanti, mentre la maggioranza & rimasta indietro. E
ognuno potrebbe dire: “Sono problemi complessi, non sta a me prendermi cura dei bisognosi, altri devono
pensarci!”. Santa Faustina, dopo aver incontrato Gesu, scrisse: «In un’anima sofferente dobbiamo vedere Gesu
Crocifisso e non un parassita e un peso... [Signore], ci dai la possibilita di esercitarci nelle opere di misericordia



3

e noi ci esercitiamo nei giudizi» (Diario, 6 settembre 1937). Lei stessa, pero, un giorno si lamentd con Gesu che,
ad esser misericordiosi, si passa per ingenui. Disse: «Signore, abusano spesso della mia bonta». E Gesu: «Non
importa, figlia mia, non te ne curare, tu sii sempre misericordiosa con tutti» (24 dicembre 1937). Con tutti: non
pensiamo solo ai nostri interessi, agli interessi di parte. Cogliamo questa prova come un’opportunita per
preparare il domani di tutti, senza scartare nessuno: di tutti. Perché senza una visione d’insieme non ci sara
futuro per nessuno.

Oggi I'amore disarmato e disarmante di Gesu risuscita il cuore del discepolo. Anche noi, come I'apostolo
Tommaso, accogliamo la misericordia, salvezza del mondo. E usiamo misericordia a chi € piu debole: solo cosi
ricostruiremo un mondo nuovo.

[00512-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Dimanche dernier, nous avons célébré la résurrection du Maitre. Aujourd’hui, nous assistons a la résurrection du
disciple. Une semaine s’est écoulée, une semaine que les disciples, bien qu’ayant vu le Ressuscité, ont passée
dans la peur, «les portes verrouillées» (Jn 20, 26), sans méme réussir a convaincre de la résurrection l'unique
absent, Thomas. Que fait Jésus face a cette incrédulitécraintive? Il revient, il se met dans la méme position, «au
milieu» des disciples et répéte la méme salutation: «La paix soit avec vous!» (Jn 20, 19.26). |l recommence tout
depuis le début. La résurrection du disciple commence ici, a partir de cette miséricorde fidele et patiente, a partir
de la découverte que Dieu ne se lasse pas de nous tendre la main pour nous relever de nos chutes. Il veut que
nous le voyions ainsi: non pas comme un patron a qui nous devons rendre des comptes, mais comme notre
Papa qui nous reléve toujours. Dans la vie, nous avangons a tatons, comme un enfant qui commence a marcher
mais qui tombe. Quelques pas et il tombe encore; il tombe et retombe, et chaque fois le papa le reléve. La main
qui nous reléve est toujours la miséricorde: Dieu sait que sans miséricorde, nous restons a terre, que pour
marcher, nous avons besoin d’étre remis debout.

Et tu peux objecter: “Mais je ne cesse jamais de tomber!”. Le Seigneur le sait et il est toujours prét a te relever.
Il ne veut pas que nous repensions sans arrét a nos chutes, mais que nous le regardions lui qui, dans les
chutes, voit des enfants a relever, dans les miséres voit des enfants a aimer avec miséricorde. Aujourd’hui, dans
cette église devenue sanctuaire de la miséricorde a Rome, en ce dimanche que saint Jean-Paul Il a consacré a
la Miséricorde Divine il y a vingt ans, accueillons avec confiance ce message. Jésus a dit a sainte Faustine: «Je
suis I'amour et la miséricorde méme; il n’est pas de misére qui puisse se mesurer avec ma miséricorde»
(Journal, 14 septembre 1937). Une fois, la Sainte a dit a Jésus, avec satisfaction, d’avoir offert toute sa vie, tout
ce qu’elle possédait. Mais la réponse de Jésus I'a bouleversée: «Tu ne m’as pas offert ce qui t'appartient
vraiment». Qu’est-ce que cette sainte religieuse avait gardé pour elle? Jésuslui dit avec douceur: « “Ma fille,
donne-moi ta misere”» (10 octobre 1937). Nous aussi, nous pouvons nous demander: “Ai-je donné ma misere
au Seigneur? Lui ai-je montré mes chutes afin qu’il me releve?” Ou alors il y a quelque chose que je garde
encorepour moi ? Un péché, un remords concernant le passe, une blessure que j’ai en moi, une rancoeur envers
quelqu’un, une idée sur une certaine personne. Le Seigneur attend que nous lui apportions nos miséres, pour
nous faire découvrir sa miséricorde.

Revenons aux disciples! lls avaient abandonné le Seigneur durant la passion et ils se sentaient coupables. Mais
Jésus, en les rencontrant, ne fait pas de longues prédications. A eux qui étaient blessés intérieurement, il
montre ses plaies. Thomas peut les toucher et il découvre 'amour; il découvre combien Jésus avait souffert pour
lui qui l'avait abandonné. Dans ces blessures, il touche du doigt la proximité amoureuse de Dieu. Thomas, qui
était arrivé en retard, quand il embrasse la miséricorde, dépasse les autres disciples: il ne croit pas seulement a
la résurrection, mais a 'amour sans limites de Dieu. Et il se livre a la confession de foi la plus simple et la plus
belle: «Mon Seigneur et mon Dieu!» (v. 28). Voila la résurrection du disciple: elle s’"accomplit quand son
humanité fragile et blessée entre dans celle de Jésus. L3, les doutes se dissipent, l1a Dieu devient mon Dieu, |la
on recommence a s’accepter soi-méme et a aimer sa propre vie.

Chers freres et sceurs, dans I'épreuve que nous sommes en train de traverser, nous aussi, comme Thomas,



4

avec nos craintes et nos doutes, nous nous sommes retrouvés fragiles. Nous avons besoin du Seigneur, qui voit
en nous, au-dela de nos fragilités, une beauté indélébile. Avec lui, nous nous redécouvrons précieux dans nos
fragilités. Nous découvrons que nous sommes comme de trés beaux cristaux, fragiles et en méme temps
précieux. Et si, comme le cristal, nous sommes transparents devant lui, sa lumiére, la lumiére de la miséricorde,
brille en nous, et a travers nous, dans le monde. Voila pourquoi il nous faut, comme nous I'a dit la Lettre de
Pierre, exulter de joie, méme si nous devons étre affligés, pour un peu de temps encore, par toutes sortes
d’épreuves (cf. 1P 1, 6).

En cette féte de la Miséricorde Divine, la plus belle annonce se réalise par l'intermédiaire du disciple arrivé en
retard. Manquait seul lui, Thomas. Mais le Seigneur I'a attendu. Sa miséricorde n’abandonne pas celui qui reste
en arriere. Maintenant, alors que nous pensons a une lente et pénible récupération suite a la pandémie, menace
précisément ce danger: oublier celui qui est resté en arriére. Le risque, c’est que nous infecte un virus pire
encore, celui de I'égoisme indifférent. |l se transmet a partir de I'idée que la vie s’améliore si cela va mieux pour
moi, que tout ira bien si tout ira bien pour moi. On part de la et on en arrive a sélectionner les personnes, a
écarter les pauvres, a immoler sur l'autel du progrés celui qui est en arriére. Cette pandémie nous rappelle
cependant qu’il n’y a ni différences ni frontiéres entre ceux qui souffrent. Nous sommes tous fragiles, tous
€gaux, tous précieux. Ce qui est en train de se passer nous secoue intérieurement: c’est le temps de supprimer
les inégalités, de remédier a l'injustice qui mine a la racine la santé de I'humanité tout entiére! Mettons-nous a
I'école de la communauté chrétienne des origines, décrite dans le livre des Actes des Apétres! Elle avait regu
miséricorde et vivait la miséricorde: «Tous les croyants vivaient ensemble, et ils avaient tout en commun ; ils
vendaient leurs biens et leurs possessions, et ils en partageaient le produit entre tous en fonction des besoins
de chacun» (Ac 2, 44-45). Ce n’est pas une idéologie, c’est le christianisme.

Dans cette communauté, apres la résurrection de Jésus, un seul était resté en arriére et les autres 'ont attendu.
Aujourd’hui, c’est le contrairequi semble se passer : une petite partie de 'humanité est allée de I'avant, tandis
que la majorité est restée en arriére. Et chacun pourrait dire: «Ce sont des problémes complexes, il ne me
revient pas de prendre soin des personnes dans le besoin, d’autres doivent y penser!”. Sainte Faustine, aprés
avoir rencontré Jésus, a écrit: «Dans une dme souffrante, nous devons voir Jésus crucifié et non un parasite et
un poids... [Seigneur], tu nous donnes la possibilité de pratiquer les ceuvres de miséricorde et nous nous livrons
a des jugements» (Journal, 6 septembre 1937). Cependant, elle-méme s’est plainte un jour a Jésus qu’en étant
miséricordieux on passe pour un naif. Elle a dit: «Seigneur, on abuse souvent de ma bonté». Et Jésus a
répondu: «Peu importe, ma fille, ne t'en soucie pas, toi, sois toujours miséricordieuse envers tout le monde» (24
décembre 1937). Envers tous: ne pensons pas uniquement a nos intéréts, aux intéréts partisans. Saisissons
cette épreuve comme une occasion pour préparer I'avenir de tous, sans écarter personne: de tous. En effet,
sans une vision d’ensemble, il N’y aura d’avenir pour personne.

Aujourd’hui, 'amour désarmé et désarmant de Jésus ressuscite le cceur du disciple. Nous aussi, comme I'apbtre
Thomas, accueillons la miséricorde, salut du monde. Et soyons miséricordieux envers celui qui est plus faible:
ce n’est qu’ainsi que nous construirons un monde nouveau.

[00512-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Last Sunday we celebrated the Lord’s resurrection; today we witness the resurrection of his disciple. It has
already been a week, a week since the disciples had seen the Risen Lord, but in spite of this, they remained
fearful, cringing behind “closed doors” (Jn 20:26), unable even to convince Thomas, the only one absent, of the
resurrection. What does Jesus do in the face of this timorous lack of belief? He returns and, standing in the
same place, “in the midst” of the disciples, he repeats his greeting: “Peace be with you!” (Jn 20:19, 26). He starts
all over. The resurrection of his disciple begins here, from this faithful and patient mercy, from the discovery that
God never tires of reaching out to lift us up when we fall. He wants us to see him, not as a taskmaster with
whom we have to settle accounts, but as our Father who always raises us up. In life we go forward tentatively,
uncertainly, like a toddler who takes a few steps and falls; a few steps more and falls again, yet each time his
father puts him back on his feet. The hand that always puts us back on our feet is mercy: God knows that



5

without mercy we will remain on the ground, that in order to keep walking, we need to be put back on our feet.

You may object: “But | keep falling!”. The Lord knows this and he is always ready to raise you up. He does not
want us to keep thinking about our failings; rather, he wants us to look to him. For when we fall, he sees children
needing to be put back on their feet; in our failings he sees children in need of his merciful love. Today, in this
church that has become a shrine of mercy in Rome, and on this Sunday that Saint John Paul Il dedicated to
Divine Mercy twenty years ago, we confidently welcome this message. Jesus said to Saint Faustina: “l am love
and mercy itself; there is no human misery that could measure up to my mercy” (Diary, 14 September 1937). At
one time, the Saint, with satisfaction, told Jesus that she had offered him all of her life and all that she had. But
Jesus’ answer stunned her: “You have not offered me the thing is truly yours”. What had that holy nun kept for
herself? Jesus said to her with kindness: “My daughter, give me your failings” (10 October 1937). We too can
ask ourselves: “Have | given my failings to the Lord? Have | let him see me fall so that he can raise me up?” Or
is there something | still keep inside me? A sin, a regret from the past, a wound that | have inside, a grudge
against someone, an idea about a particular person... The Lord waits for us to offer him our failings so that he
can help us experience his mercy.

Let us go back to the disciples. They had abandoned the Lord at his Passion and felt guilty. But meeting them,
Jesus did not give a long sermon. To them, who were wounded within, he shows his own wounds. Thomas can
now touch them and know of Jesus’ love and how much Jesus had suffered for him, even though he had
abandoned him. In those wounds, he touches with his hands God’s tender closeness. Thomas arrived late, but
once he received mercy, he overtook the other disciples: he believed not only in the resurrection, but in the
boundless love of God. And he makes the most simple and beautiful profession of faith: “My Lord and my God!”
(v. 28). Here is the resurrection of the disciple: it is accomplished when his frail and wounded humanity enters
into that of Jesus. There, every doubt is resolved; there, God becomes my God, there, we begin to accept
ourselves and to love life as it is.

Dear brothers and sisters, in the time of trial that we are presently undergoing, we too, like Thomas, with our
fears and our doubts, have experienced our frailty. We need the Lord, who sees beyond that frailty an
irrepressible beauty. With him we rediscover how precious we are even in our vulnerability. We discover that we
are like beautiful crystals, fragile and at the same time precious. And if, like crystal, we are transparent before
him, his light — the light of mercy — will shine in us and through us in the world. As the Letter of Peter said, this is
a reason for being “filled with joy, though now for a little while you may have to suffer various trials” (1 Pt 1:6).

On this feast of Divine Mercy, the most beautiful message comes from Thomas, the disciple who arrived late; he
was the only one missing. But the Lord waited for Thomas. Mercy does not abandon those who stay behind.
Now, while we are looking forward to a slow and arduous recovery from the pandemic, there is a danger that we
will forget those who are left behind. The risk is that we may then be struck by an even worse virus, that of
selfish indifference. A virus spread by the thought that life is better if it is better for me, and that everything will be
fine if it is fine for me. It begins there and ends up selecting one person over another, discarding the poor, and
sacrificing those left behind on the altar of progress. The present pandemic, however, reminds us that there are
no differences or borders between those who suffer. We are all frail, all equal, all precious. May we be
profoundly shaken by what is happening all around us: the time has come to eliminate inequalities, to heal the
injustice that is undermining the health of the entire human family! Let us learn from the early Christian
community described in the Acts of the Apostles. It received mercy and lived with mercy: “All who believed were
together and had all things in common; and they sold their possessions and goods and distributed them to all, as
any had need” (Acts 2:44-45). This is not some ideology: it is Christianity.

In that community, after the resurrection of Jesus, only one was left behind and the others waited for him. Today
the opposite seems to be the case: a small part of the human family has moved ahead, while the majority has
remained behind. Each of us could say: “These are complex problems, it is not my job to take care of the needy,
others have to be concerned with it!". Saint Faustina, after meeting Jesus, wrote: “In a soul that is suffering we
should see Jesus on the cross, not a parasite and a burden... [Lord] you give us the chance to practise deeds of
mercy, and we practise making judgements” (Diary, 6 September 1937). Yet she herself complained one day to
Jesus that, in being merciful, one is thought to be naive. She said, “Lord, they often abuse my goodness”. And
Jesus replied: “Never mind, don’t let it bother you, just be merciful to everyone always” (24 December 1937). To



everyone: let us not think only of our interests, our vested interests. Let us welcome this time of trial as an
opportunity to prepare for our collective future, a future for all without discarding anyone. Because without an all-
embracing vision, there will be no future for anyone.

Today the simple and disarming love of Jesus revives the heart of his disciple. Like the apostle Thomas, let us
accept mercy, the salvation of the world. And let us show mercy to those who are most vulnerable; for only in
this way will we build a new world.

[00512-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Am vergangenen Sonntag haben wir die Auferstehung des Meisters gefeiert, heute erleben wir die Auferstehung
des Jiingers. Eine Woche ist vergangen, eine Woche, die die Jiinger, obwohl sie den Auferstandenen gesehen
hatten, in Furcht und hinter »verschlossenen Tiren« (Joh 20,26) verbrachten, und es nicht einmal schafften, den
einzigen Abwesenden, Thomas, von der Auferstehung zu iberzeugen. Was tut Jesus angesichts dieser
angstlichen Unglaubigkeit? Er kehrt zurlick, begibt sich in dieselbe Position, »in die Mitte« der Jinger, und
wiederholt denselben Grul3: »Friede sei mit euch!« (Joh 20,19.26). Er fangt wieder von vorne an. Die
Auferstehung des Jiingers nimmt hier ihren Ursprung, in dieser treuen und geduldigen Barmherzigkeit, in der
Entdeckung, dass Gott nicht mide wird, seine Hand nach uns auszustrecken, um uns nach unseren
Niederlagen wiederaufzurichten. Er mochte, dass wir ihn so sehen: nicht als einen Gutsherrn, mit dem wir
abrechnen missen, sondern als unseren Vater, der uns immer wieder aufrichtet. Im Leben gehen wir tastend
weiter, wie ein Kind, das anfangt zu laufen, dann aber fallt; ein paar Schritte und es fallt wieder; es fallt und fallt
wieder, und jedes Mal hebt sein Vater es auf. Die Hand, die uns immer wieder aufrichtet, ist die Barmherzigkeit:
Gott weil}, dass wir ohne die Barmherzigkeit auf dem Boden liegen bleiben, dass wir wieder auf die Beine
gestellt werden missen, damit wir gehen kénnen.

Nun kénntest du einwenden: ,Aber ich werde auch in Zukunft immer wieder hinfallen! Der Herr weil das und ist
immer bereit, dich aufzurichten. Er will nicht, dass wir standig Gber unsere Niederlagen nachdenken, sondern
dass wir auf ihn schauen, auf ihn, der in uns Gefallenen Kinder sieht, denen er wieder aufhelfen will, und in
allem Elend sieht er Kinder, die er in seiner Barmherzigkeit liebt. In dieser Kirche, die zum Heiligtum der
Gottlichen Barmherzigkeit in Rom geworden ist, und heute, an diesem Sonntag, den Johannes Paul Il. vor
zwanzig Jahren der Géttlichen Barmherzigkeit widmete, nehmen wir diese Botschaft vertrauensvoll an. Jesus
sagte zur heiligen Faustina: »Ich bin lauter Liebe und Barmherzigkeit. Es gibt kein Elend, das sich mit meiner
Barmherzigkeit messen konnte« (Tagebuch, 14. September 1937). Einmal sagte die Heilige mit Genugtuung zu
Jesus, dass sie ihm ihr ganzes Leben Gbergeben habe, alles, was sie besal’. Doch die Antwort Jesu brachte sie
aus dem Konzept: »Du hast mir nicht geschenkt, was tatsachlich dein ist.« Was hatte die heilige Ordensfrau fur
sich zurlickbehalten? Jesus sagte gitig zu ihr: » Tochter, schenke mir dein Elend« (10. Oktober 1937). Auch wir
kdénnen uns fragen: ,Habe ich mein Elend dem Herrn ibergeben? Habe ich ihm meine Niederlagen gezeigt,
damit er mich aufrichtet?“ Oder gibt es etwas, das ich immer noch in mir trage? Eine Siinde, Gewissensbisse im
Blick auf die Vergangenheit, eine Wunde, die ich in mir trage, ein Groll gegen jemanden, eine Meinung Uber eine
bestimmte Person ... Der Herr wartet darauf, dass wir ihm unser Elend bringen, damit er uns seine
Barmherzigkeit zeigen kann.

Doch zuriick zu den Jingern. Sie hatten den Herrn wahrend seines Leidensweges im Stich gelassen, und nun
fuhlten sie sich schuldig. Aber als Jesus ihnen begegnet, halt ihnen keine langen Predigten. Denen, die innerlich
verwundet waren, zeigt er seine Wunden. Thomas darf sie beriihren, und er entdeckt, mit welcher Liebe Jesus
fur ihn gelitten hatte, fiir ihn, der ihn verlassen hatte. In diesen Wunden ist die liebevolle Nahe Gottes mit
Handen zu greifen. Thomas, der zu spat gekommen war, iberholte nun, da er diese Erfahrung der
Barmherzigkeit machte, die anderen Jiinger: Er glaubt nicht nur an die Auferstehung, sondern an die
grenzenlose Liebe Gottes. Und er legt ein ganz einfaches, aber sehr schénes Glaubensbekenntnis ab: »Mein
Herr und mein Gottl« (V. 28). Dies ist die Auferstehung des Jiingers, die sich ereignet, als sein zerbrechliches
und verwundetes Menschsein in das Menschsein Jesu hineingenommen wird. Dort |I6sen sich die Zweifel auf,
dort wird Gott zu ,meinem Gott*, dort beginnt man wieder, sich selbst anzunehmen und das eigene Leben zu



lieben.

Liebe Briider und Schwestern, in der Prifung, die wir gerade durchmachen, erleben auch wir, mit unseren
Angsten und Zweifeln, wie Thomas, unsere Zerbrechlichkeit. Wir brauchen den Herrn, der in uns, jenseits
unserer Schwache, eine unbandige Schonheit erkennt. Mit ihm entdecken wir, dass wir bei all unserer
Schwache wertvoll sind. Wir entdecken, dass wir wie wunderschdne Kristalle sind, zerbrechlich und kostbar
zugleich. Und wenn wir, wie der Kristall, vor ihm transparent sind, so leuchtet sein Licht, das Licht der
Barmherzigkeit, in uns und durch uns in die Welt hinein. Aus diesem Grund sind wir, wie es im Petrusbrief hiel3,
»voll Freude, wenn es fiir kurze Zeit jetzt sein muss, dass [wir] durch mancherlei Prifungen betriibt [werden]«
(71Petr 1,6).

An diesem Fest der Gottlichen Barmherzigkeit kommt die schonste Botschaft von dem Jlinger, der spater
eintraf. Nur er fehlte, Thomas. Aber der Herr wartete auf ihn. Die Barmherzigkeit I&sst die Zurlickgebliebenen
nicht im Stich. Jetzt, da wir an eine langsame und mihsame Erholung von der Pandemie denken, schleicht sich
genau diese Gefahr ein: dass man diejenigen vergisst, die zuriickgeblieben sind. Es besteht die Gefahr, dass
uns ein noch schlimmeres Virus trifft, und zwar das eines gleichgliltigen Egoismus. Es Ubertragt sich ausgehend
von der Idee, dass das Leben besser wird, wenn es besser wird flir mich, dass alles gut ausgeht, wenn es gut
ausgeht fir mich. Damit fangt es an, und schliel3lich gelangt man dazu, Menschen auszuwahlen, die Armen
auszusondern und diejenigen auf dem Altar des Fortschritts zu opfern, die dahinter zuriickbleiben. Diese
Pandemie erinnert uns jedoch daran, dass es keine Unterschiede und keine Grenzen zwischen den Betroffenen
gibt. Wir sind alle zerbrechlich, alle gleich, alle wertvoll. Das was geschieht, rlttelt uns auf. Es ist an der Zeit, die
Ungleichheit zu beseitigen, die Ungerechtigkeit zu heilen, die die Gesundheit der gesamten Menschheit bedroht!
Lernen wir von der urspriinglichen christlichen Gemeinschaft, wie sie in der Apostelgeschichte beschrieben wird.
Ihr wurde Barmherzigkeit zuteil und sie lebte diese Barmherzigkeit: »Und alle, die glaubten, [...] hatten alles
gemeinsam. Sie verkauften Hab und Gut und teilten davon allen zu, jedem so viel, wie er nétig hatte« (Apg 2,44-
45). Das ist keine Ideologie, das ist Christentum.

In dieser Gemeinschaft war nach der Auferstehung Jesu nur ein einziger zurlickgeblieben, und die anderen
warteten auf ihn. Heute scheint das Gegenteil der Fall zu sein: Ein kleiner Teil der Menschheit ist
vorausgegangen, wahrend die Mehrheit zurlckblieb. Und jeder kdnnte sagen: ,Das sind komplexe Probleme, es
ist nicht meine Aufgabe, mich um die Bedurftigen zu kimmern, das mussen andere tun!“ Die heilige Faustina
schrieb nach einer Begegnung mit Jesus: »In einer leidenden Seele sollten wir den gekreuzigten Herrn sehen
und nicht einen unniitzen Brotesser und eine Belastung ... Du [Herr], gibst uns Gelegenheit zur Ubung in Taten
der Barmherzigkeit und wir Glben uns im Urteilen« (Tagebuch, 6. September 1937). Sie selbst beklagte sich
jedoch eines Tages bei Jesus, dass man, wenn man barmherzig ist, fir naiv gehalten wird. Sie sagte: »Herr, sie
missbrauchen oft meine Gite.« Worauf Jesus sagte: »Das macht nichts, meine Tochter, dich soll das nichts
angehen, sei immer zu allen barmherzig« (24. Dezember 1937). Zu allen — denken wir nicht nur an unsere
eigenen Interessen, an die Interessen einzelner Gruppen. Nehmen wir diese Priifung zum Anlass, um fir alle
eine gute Zukunft vorzubereiten, ohne jemanden auszuschliefen — fiir alle. Denn ohne eine gemeinsame Vision
wird es flr niemanden eine Zukunft geben.

Heute lasst die entwaffnete und entwaffnende Liebe Jesu das Herz des Jiingers wieder auferstehen. Wie der
Apostel Thomas 6ffnen auch wir uns fir die Barmherzigkeit, die die Welt rettet. Und lassen wir Barmherzigkeit
walten gegenuber denen, die schwéacher sind. Nur so entsteht eine neue Welt.

[00512-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in linqua spagnola

El domingo pasado celebramos la resurreccion del Maestro, y hoy asistimos a la resurreccién del discipulo.
Habia transcurrido una semana, una semana que los discipulos, aun habiendo visto al Resucitado, vivieron con
temor, con «las puertas cerradas» (Jn 20,26), y ni siquiera lograron convencer de la resurreccion a Tomas, el
unico ausente. ¢, Qué hizo Jesus ante esa incredulidad temerosa? Regreso, se puso en el mismo lugar, «en
medio» de los discipulos, y repitié el mismo saludo: «Paz a vosotros» (Jn 20,19.26). Volvié a empezar desde el



8

principio. La resurreccién del discipulo comenzé en ese momento, en esa misericordia fiel y paciente, en ese
descubrimiento de que Dios no se cansa de tendernos la mano para levantarnos de nuestras caidas. El quiere
que lo veamos asi, no como un patrén con quien tenemos que ajustar cuentas, sino como nuestro Papa, que
nos levanta siempre. En la vida avanzamos a tientas, como un nifio que empieza a caminar, pero se cae; da
pocos pasos Y vuelve a caerse; cae y se cae una y otra vez, y el papa lo levanta de nuevo. La mano que
siempre nos levanta es la misericordia. Dios sabe que sin misericordia nos quedamos tirados en el suelo, que
para caminar necesitamos que vuelvan a ponernos en pie.

Y tu puedes objetar: “iPero yo sigo siempre cayendo!”. El Sefior lo sabe y siempre esta dispuesto a levantarnos.
El no quiere que pensemos continuamente en nuestras caidas, sino que lo miremos a El, que en nuestras
caidas ve a hijos a los que tiene que levantar y en nuestras miserias ve a hijos a los que tiene que amar con
misericordia. Hoy, en esta iglesia que se ha convertido en santuario de la misericordia en Roma, en el Domingo
que veinte afos atras san Juan Pablo Il dedico a la Divina Misericordia, acojamos con confianza este mensaje.
Jesus le dijo a santa Faustina: «Yo soy el amor y la misericordia misma; no existe miseria que pueda medirse
con mi misericordia» (Diario, 14 septiembre 1937). En otra ocasidn, la santa le dijo a Jesus, con satisfaccion,
que le habia ofrecido toda su vida, todo lo que tenia. Pero la respuesta de Jesus la desconcert6: «Hija mia, no
me has ofrecido lo que es realmente tuyo». ; Qué cosa habia retenido para si aquella santa religiosa? Jesus le
dijo amablemente: «Hija, dame tu miseria» (10 octubre 1937). También nosotros podemos preguntarnos: “;Le
he entregado mi miseria al Sefior? ;Le he mostrado mis caidas para que me levante?”. ; O hay algo que
todavia me guardo dentro? Un pecado, un remordimiento del pasado, una herida en mi interior, un rencor hacia
alguien, una idea sobre una persona determinada... El Sefor espera que le presentemos nuestras miserias,
para hacernos descubrir su misericordia.

Volvamos a los discipulos. Habian abandonado al Sefior durante la Pasion y se sentian culpables. Pero Jesus,
cuando fue a encontrarse con ellos, no les dio largos sermones. Sabia que estaban heridos por dentro, y les
mostrd sus propias llagas. Tomas pudo tocarlas y descubrio lo que Jesus habia sufrido por él, que lo habia
abandonado. En esas heridas tocd con sus propias manos la cercania amorosa de Dios. Tomas, que habia
llegado tarde, cuando abrazé la misericordia supero a los otros discipulos; no creyé sélo en su resurreccion,
sino también en el amor infinito de Dios. E hizo la confesion de fe mas sencilla y hermosa: «jSefior mio y Dios
miol» (v. 28). Asi se realiza la resurreccion del discipulo, cuando su humanidad fragil y herida entra en la de
Jesus. Alli se disipan las dudas, alli Dios se convierte en mi Dios, alli volvemos a aceptarnos a nosotros mismos
y a amar la propia vida.

Queridos hermanos y hermanas: En la prueba que estamos atravesando, también nosotros, como Tomas, con
nuestros temores y nuestras dudas, nos reconocemos fragiles. Necesitamos al Sefior, que ve en nosotros, mas
alla de nuestra fragilidad, una belleza perdurable. Con El descubrimos que somos valiosos en nuestra debilidad,
nos damos cuenta de que somos como cristales hermosisimos, fragiles y preciosos al mismo tiempo. Y si, como
el cristal, somos transparentes ante El, su luz, la luz de la misericordia brilla en nosotros y, por medio nuestro,
en el mundo. Ese es el motivo para alegrarse, como nos dijo la Carta de Pedro, «alegraos de ello, aunque
ahora sea preciso padecer un poco en pruebas diversas» (7 P 1,6).

En esta fiesta de la Divina Misericordia el anuncio mas hermoso se da a través del discipulo que llegd mas
tarde. Solo él faltaba, Tomas, pero el Sefor lo esperd. La misericordia no abandona a quien se queda atras.
Ahora, mientras pensamos en una lenta y ardua recuperacion de la pandemia, se insinlda justamente este
peligro: olvidar al que se quedo atras. El riesgo es que nos golpee un virus todavia peor, el del egoismo
indiferente, que se transmite al pensar que la vida mejora si me va mejor a mi, que todo ira bien si me va bien a
mi. Se parte de esa idea y se sigue hasta llegar a seleccionar a las personas, descartar a los pobres e inmolar
en el altar del progreso al que se queda atras. Pero esta pandemia nos recuerda que no hay diferencias ni
fronteras entre los que sufren: todos somos fragiles, iguales y valiosos. Que lo que esta pasando nos sacuda
por dentro. Es tiempo de eliminar las desigualdades, de reparar la injusticia que mina de raiz la salud de toda la
humanidad. Aprendamos de la primera comunidad cristiana, que se describe en el libro de los Hechos de los
Apostoles. Habia recibido misericordia y vivia con misericordia: «Los creyentes vivian todos unidos y tenian
todo en comun; vendian posesiones y bienes y los repartian entre todos, segun la necesidad de cada uno»
(Hch 2,44-45). No es ideologia, es cristianismo.



En esa comunidad, después de la resurreccion de Jesus, solo uno se habia quedado atras y los otros lo
esperaron. Actualmente parece lo contrario: una pequena parte de la humanidad avanzd, mientras la mayoria
se quedo atras. Y cada uno podria decir: “Son problemas complejos, no me toca a mi ocuparme de los
necesitados, son otros los que tienen que hacerse cargo”. Santa Faustina, después de haberse encontrado con
Jesus, escribid: «En un alma que sufre debemos ver a Jesus crucificado y no un parasito y una carga... [Sefior],
nos ofreces la oportunidad de ejercitarnos en las obras de misericordia y nosotros nos ejercitamos en los
juicios» (Diario, 6 septiembre 1937). Pero un dia, ella misma le presentoé sus quejas a Jesus, porque: ser
misericordiosos implica pasar por ingenuos. Le dijo: «Sefior, a menudo abusan de mi bondad», y Jesus le
respondio: «No importa, hija mia, no te fijes en eso, tu sé siempre misericordiosa con todos» (24 diciembre
1937). Con todos, no pensemos solo en nuestros intereses, en intereses particulares. Aprovechemos esta
prueba como una oportunidad para preparar el manana de todos, sin descartar a ninguno: de todos. Porque sin
una vision de conjunto nadie tendra futuro.

Hoy, el amor desarmado y desarmante de JesuUs resucita el corazén del discipulo. Que también nosotros, como
el apostol Tomas, acojamos la misericordia, salvacion del mundo, y seamos misericordiosos con el que es mas
débil. Sélo asi reconstruiremos un mundo nuevo.

[00512-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

No domingo passado, celebramos a ressurreicdo do Mestre, hoje assistimos a ressurrei¢do do discipulo.
Passou uma semana; semana esta, que os discipulos, apesar de ter visto o Ressuscitado, transcorreram cheios
de medo, mantendo «as portas fechadas» (Jo 20, 26), sem conseguir sequer convencer da ressurreigdo o unico
ausente, Tomé. Que faz Jesus perante esta incredulidade medrosa? Regressa, coloca-Se na mesma posigao,
«no meio» dos discipulos, e repete a mesma saudagdo: «A paz esteja convosco!» (Jo 20, 19.26). Comecga de
novo. A ressurreigao do discipulo comega daqui, desta misericordia fiel e paciente, da descoberta que Deus nao
Se cansa de estender-nos a mao para nos levantar das nossas quedas. Quer que O vejamos assim: ndo como
um patrdo com quem devemos ajustar contas, mas como o nosso Papa, que sempre nos levanta. Na vida,
caminhamos tateando, como uma crianga que comega a andar, mas cai; da alguns passos e cai novamente; cai
e volta a cair, mas sempre o pai a levanta. A m&o que nos levanta sempre é a misericordia: Deus sabe que,
sem misericordia, ficamos caidos no chao; ora, para caminhar, precisamos de ser postos de pé.

Podes objetar: «Mas, eu n&o paro mais de cair»! O Senhor sabe disso, e estd sempre pronto a levantar-te de
novo. Nao quer ver-nos a pensar continuamente nas nossas quedas, mas que olhemos para Ele, que, nas
quedas, Vvé filhos a levantar; nas misérias, vé filhos a amar com misericordia. Hoje, nesta igreja que se tornou
santuario da misericordia em Roma, no domingo que S&o Jodo Paulo Il dedicou a Misericordia Divina ha vinte
anos, acolhamos confiadamente esta mensagem. A Santa Faustina, disse Jesus: «Eu sou 0 amor e a
misericordia em pessoa; nao ha miséria que possa superar a minha misericordia» (Diario, 14/1X/1937). Outra
vez, quando a Santa confidenciava feliz a Jesus que Lhe oferecera toda a sua vida, tudo o que tinha, ouviu
d’Ele uma resposta que a surpreendeu: «Nao me ofereceste aquilo que é verdadeiramente teu». Que teria
entdo guardado para si a santa freira? Diz-lhe amavelmente Jesus: «Filha, da-me a tua miséria» (Diario,
10/X/1937). Podemos, também nds, interrogar-nos: «Dei a minha miséria ao Senhor? Mostrei-Lhe as minhas
quedas, para que me levante?» Ou ha algo que conservo ainda dentro de mim? Um pecado, um remorso do
passado, uma ferida que trago dentro, rancor contra alguém, magoa contra uma pessoa em particular... O
Senhor espera que Lhe levemos as nossas misérias, para nos fazer descobrir a sua misericérdia.

Voltemos aos discipulos... Durante a Paixao, tinham abandonado o Senhor e sentiam-se em culpa. Mas Jesus,
ao encontra-los, nao lhes prega um longo sermao. A eles, que estavam feridos dentro, mostra as suas chagas.
Tomé pode toca-las, e descobre o amor: descobre quanto Jesus sofrera por ele, que O tinha abandonado.
Naquelas feridas, toca com mao a terna proximidade de Deus. Tomé, que chegara atrasado, quando abracga a
misericordia, ultrapassa os outros discipulos: nao acredita s6 na ressurreigcdo, mas também no amor sem limites
de Deus. E faz a profissao de fé mais simples e mais bela: «<Meu Senhor e meu Deus!» (Jo 20, 28). Eis a
ressurrei¢gao do discipulo: realiza-se quando a sua humanidade, fragil e ferida, entra na de Jesus. Aqui



10

dissolvem-se as duvidas; aqui Deus torna-Se o meu Deus; aqui recomeca a aceitar-se a si mesmo e a amar a
prépria vida.

Queridos irmaos e irmas, na provacao que estamos a atravessar, também nos, com os nossos medos € as
nossas duvidas como Tomé, nos reconhecemos frageis. Precisamos do Senhor, que, mais além das nossas
fragilidades, vé em nds uma beleza indelével. Com Ele, descobrimo-nos preciosos nas nossas fragilidades.
Descobrimos que somos como belissimos cristais, simultaneamente frageis e preciosos. E se formos
transparentes diante d’Ele como o cristal, a sua luz — a luz da misericérdia — brilhara em nos e, por nosso
intermédio, no mundo. Eis aqui o motivo para exultarmos «de alegria — como diz a primeira Carta de Pedro —, se
bem que, por algum tempo, [tenhamos] de andar aflitos por diversas provacgoes» (1, 6).

Nesta festa da Divina Misericérdia, o anuncio mais encantador chega através do discipulo mais atrasado. S6
faltava ele, Tomé. Mas o Senhor esperou por ele. A misericordia nao abandona quem fica para tras. Agora,
enquanto pensamos numa recuperagao lenta e fadigosa da pandemia, € precisamente este perigo que se
insinua: esquecer quem ficou para tras. O risco € que nos atinja um virus ainda pior: o da indiferenga egoista.
Transmite-se a partir da ideia que a vida melhora se vai melhor para mim, que tudo correra bem se correr bem
para mim. Comegando daqui, chega-se a selecionar as pessoas, a descartar os pobres, a imolar no altar do
progresso quem fica para tras. Esta pandemia, porém, lembra-nos que nao ha diferengas nem fronteiras entre
aqueles que sofrem. Somos todos frageis, todos iguais, todos preciosos. Oxala mexa connosco dentro o que
esta a acontecer: é tempo de remover as desigualdades, sanar a injustica que mina pela raiz a saude da
humanidade inteira! Aprendamos com a comunidade crista primitiva, que recebera misericérdia e vivia usando
de misericordia, como descreve o livro dos Atos dos Apdstolos: os crentes «possuiam tudo em comum.
Vendiam terras e outros bens e distribuiam o dinheiro por todos, de acordo com as necessidades de cada um»
(At 2, 44-45). Isto nao é ideologia; € cristianismo.

Naquela comunidade, depois da ressurreicdo de Jesus, apenas um ficara para tras e os outros esperaram por
ele. Hoje parece dar-se o contrario: uma pequena parte da humanidade avangou, enquanto a maioria ficou para
tras. E alguém poderia dizer: «S&o problemas complexos, n&o cabe a mim cuidar dos necessitados; outros
devem pensar neles». Depois de encontrar Jesus, Santa Faustina escreveu: «Numa alma sofredora, devemos
ver Jesus Crucificado e ndo um parasita nem um fardo... [Senhor], dais-nos a possibilidade de nos exercitarmos
nas obras de misericordia, e nds exercitamo-nos nas murmuragdes» (Diario, 06/1X/1937). Mas, um dia, ela
prépria se lamentou com Jesus dizendo que, para ser misericordiosa, passava por ingénua: «Senhor, muitas
vezes abusam da minha bondade». E Jesus retorquiu: «Nao importa, minha filha! Nao te preocupes! Tu sé
sempre misericordiosa para com todos» (Diario, 24/X11/1937). Para com todos: ndo pensemos sO N0Ss NOSS0S
interesses, nos interesses parciais. Aproveitemos esta prova como uma oportunidade para preparar o amanha
de todos, sem descartar ninguém. De todos. Porque, sem uma visdo de conjunto, ndo havera futuro para
ninguém.

Hoje, o amor desarmado e convincente de Jesus ressuscita o coragao do discipulo. Também nos, como o
apostolo Tomé, acolhamos a misericordia, que € a salvagdo do mundo. E usemos de misericordia para com os
mais frageis: s6 assim reconstruiremos um mundo novo.

[00512-P0.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

W poprzednig niedziele obchodzilismy zmartwychwstanie Mistrza, dzi$ jesteSmy swiadkami zmartwychwstania
ucznia. Minagt tydzien, tydzien, ktory uczniowie, cho¢ widzieli Zmartwychwstatego, spedzili w obawie,
przebywajac ,za zamknigetymi drzwiami” (por. J 20, 26), nie potrafigc nawet przekonac¢ o zmartwychwstaniu
jedynego nieobecnego, Tomasza. Co czyni Jezus w obliczu tego bojazliwego niedowiarstwa? Wraca, staje w
tym samym miejscu, ,posrodku” uczniéw, i powtarza to samo pozdrowienie: ,Pokdj wam!” (J 20, 19.26). Zaczyna
wszystko od nowa. Zmartwychwstanie ucznia zaczyna sie od tego wiernego i cierpliwego mitosierdzia, od
odkrycia, ze Bog niestrudzenie wyciaga do nas reke, by nas podnie$¢ z naszych upadkéw. Chce, abysmy Go
postrzegali w ten sposob: nie jako pana, z ktorym musimy sie rozliczyc¢, ale jako naszego Ojca, ktory zawsze



11

nas podnosi. W zyciu chodzimy naprzdéd po omacku, jak dziecko, ktére zaczyna chodzi¢, ale upada; kilka
krokoéw i znowu upada; pada i znowu upada, i za kazdym razem, ojciec je podnosi. Reka, ktéra zawsze nas
podnosi, jest mitosierdzie: Bég wie, iz bez mitosierdzia zostajemy na ziemi, ze, abysmy chodzili, trzeba postawi¢
nas na nogi.

Mozesz miec obiekcje: ,Ale nigdy nie przestane upadac!”. Pan o tym wie i zawsze jest gotow cie podnies¢. Nie
chce, aby$my ciggle rozmyslali o naszych upadkach, ale abySmy spojrzeli na Niego, ktory w upadkach widzi
dzieci, ktore trzeba podnies¢, w nedzy widzi dzieci, ktére trzeba mitosiernie kochaé. Dzis, w tym kosciele, ktory
stat sie sanktuarium mitosierdzia w Rzymie, w niedziele, ktorg 20 lat temu swiety Jan Pawet Il poswiecit Bozemu
Mitosierdziu, ufnie przyjmujemy to oredzie. Do $w. Faustyny Jezus powiedziat: ,Jestem mitoscig i mitosierdziem
samym; nie masz nedzy, ktéra mogtaby mierzy¢ sie z mitosierdziem Moim” (Dzienniczek, 14 wrzesnia 1937 r.).
Pewnego razu swieta powiedziata do Jezusa, z satysfakcja, ze ofiarowata Mu swoje zycie, wszystko, co miata.
Ale odpowiedz Jezusa jg speszyta: ,Nie ofiarowatas mi tego, co jest istotnie twoim”. Coz ta sSwieta zakonnica
zatrzymata dla siebie? Jezus rzekt jej z faskawoscia: ,Corko moja, oddaj mi nedze twojg”’ (10 pazdziernika 1937
r.). My tez mozemy zadac sobie pytanie: ,Czy oddatem Panu mojg nedze? Czy pokazatem mu moje upadki,
zeby mnie podnidst?” A moze jest cos, co jeszcze trzymam w sobie? Grzech, wyrzuty sumienia z przesztosci,
rana, ktérg mam w sobie, uraza do kogos, wyobrazenie o jakiejs osobie... Pan oczekuje, abysmy zaniesli nasze
nedze i by mégt nam okaza¢ swoje mitosierdzie.

Wracamy do uczniéw. Opuscili Pana podczas Meki i czuli sie winni. Ale Jezus, spotykajac ich, nie wygtasza
diugich kazan. Tym, ktérzy byli poranieni wewnetrznie, pokazuje swe rany. Tomasz moze ich dotknaé¢ i odkrywa
mitos¢, odkrywa jak wiele Jezus cierpiat dla niego, ktéry Go opuscit. W tych ranach dotyka namacalnie czutej
bliskosci Boga. Tomasz, ktéry przybyt spdzniony, gdy przyjmuje mitosierdzie, przewyzsza innych uczniow:
wierzy nie tylko w zmartwychwstanie, ale w bezgraniczng mito$¢ Boga. | czyni najprostsze i najpiekniejsze
wyznanie wiary: ,Pan moj i Bog maj!” (w. 28). Oto zmartwychwstanie ucznia: dokonuje sie, gdy jego utomne i
poranione cziowieczenstwo wkracza w cztowieczenstwo Jezusa. Tam rozpraszajg sie watpliwosci, tam Bog
staje sie moim Bogiem, tam zaczyna sie na nowo akceptowac siebie i mitowacé swoje zycie.

Drodzy bracia i siostry, w przezywanej przez nas probie, takze i my, podobnie jak Tomasz, z naszymi obawami i
watpliwosciami, okazaliSmy sie kruchymi. Potrzebujemy Pana, ktéry widzi w nas, poza naszymi utomnosciami,
takze nieodparte piekno. Z Nim na nowo odkrywamy siebie jako cennych w naszych stabosciach. Odkrywamy,
ze jestesmy jak piekne krysztaty, kruche i cenne jednoczesénie. | jedli, jak krysztat, jesteSmy wobec Niego
przejrzysci, to jasnieje w nas Jego swiatto, swiatto mitosierdzia, a poprzez nas, jasnieje w Swiecie. To jest
powdd, aby, jak nam powiedziat List Sw. Piotra, ,radowac sie, cho¢ teraz musicie doznac [...] r6znorodnych
doswiadczen” (por. 1P 1, 6).

W to Swieto Bozego Mitosierdzia najpiekniejsza wies¢ przychodzi przez ucznia, ktéry przybyt najpdznie;.
Brakowato tylko jego, Tomasza. Ale Pan na niego czekat. Mitosierdzie nie porzuca tych, ktérzy zostali w tyle.
Teraz, gdy myslimy o powolnym i zmudnym wychodzeniu z pandemii, wkrada sie wiasnie to niebezpieczenstwo:
zapominanie o tych, ktérzy pozostali w tyle. Istnieje ryzyko, ze dotknie nas jeszcze gorszy wirus, wirus
obojetnego egoizmu. Przekazuje sie on wychodzac z idei, ze zycie sie poprawia, jesli jest lepsze dla mnie, ze
wszystko bedzie dobrze, jesli mnie bedzie dobrze. Zaczynamy od tego, a dochodzimy do selekcjonowania ludzi,
odrzucania biednych, skladania w ofierze na ottarzu postepu tych, ktérzy zostajg z tytlu. Obecna pandemia
przypomina nam jednak, ze nie ma roznic i granic miedzy tymi, ktérzy cierpig. Wszyscy jesteSmy utomni,
wszyscy rowni, wszyscy cenni. To, co sie dzieje, wstrzgsa nami wszystkimi: nadszedt czas, aby usungc¢
nierdbwnosci, uzdrowic¢ niesprawiedliwosc, ktdra podwaza u podstaw zdrowie catej ludzkosci! Uczmy sie od
pierwszej wspolnoty chrzescijanskiej, opisanej w Ksiedze Dziejéw Apostolskich. Otrzymata mitosierdzie i zyta
mitosierdziem: ,Ci wszyscy, co uwierzyli, przebywali razem i wszystko mieli wspélne. Sprzedawali majatki i
dobra i rozdzielali je kazdemu wedtug potrzeby” (Dz 2, 44-45). To nie ideologia, to jest chrzescijanstwo.

W tej wspolnocie, po zmartwychwstaniu Jezusa, tylko jeden pozostat w tyle, a inni na niego czekali. Dzi$ wydaje
sie, ze jest wrecz przeciwnie: niewielka czesc ludzkosci poszta naprzdd, podczas gdy wiekszosé pozostata w
tyle. | kazdy mogtby powiedziec: ,To ztozone problemy, nie do mnie nalezy zajmowanie sie potrzebujgcymi, inni
muszg o nich mysleé!”. Swieta Faustyna, po spotkaniu z Jezusem, napisata: ,W duszy cierpigcej powinnismy
widzie¢ Jezusa ukrzyzowanego, a nie darmozjada pasozyta i ciezar... [Panie], dajesz nam sposobnos¢ do



12

¢wiczenia sie w uczynkach mitosierdzia a my ¢wiczymy sie w sadach” (Dzienniczek, 6 wrzesnia 1937 r.). Ona
sama jednak pewnego dnia skarzyta sie Jezusowi, ze bedgc mitosiernymi uchodzimy za naiwnych. Powiedziata:
.Panie, czesto naduzywajg dobroci mojej”. A Jezus: ,,Corko Moja, niech cie to nie obchodzi, ty zawsze badz
mitosierna dla wszystkich” (24 grudnia 1937). Dla wszystkich: nie mysimy tylko o naszych wiasnych interesach,
o interesach partykularnych. Wykorzystajmy te probe jako okazje do przygotowania sie na jutro dla wszystkich,
bez odrzucania nikogo: dla wszystkich. Bo bez wizji catosciowej nie bedzie przysztosci dla nikogo.

Dzisiaj bezbronna i rozbrajajgca mitos¢ Jezusa wskrzesza serce ucznia. My rowniez, podobnie jak apostot
Tomasz, przyjmijmy mitosierdzie, zbawienie swiata. | bgdzmy mitosierni dla tych, ktérzy sa stabsi: tylko w ten
sposob odbudujemy nowy Swiat.

[00512-PL.02] [Testo originale: Italiano]

[B0234-XX.02]



