2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0091
Mercoledi 12.02.2020

Esortazione Apostolica post-sinodale del Santo Padre Francesco “Querida Amazonia”

Testo in lingua originale

Traduzione in linqua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Testo in lingua originale

EXHORTACION APOSTOLICA POSTSINODAL

QUERIDA AMAZONIA

DEL SANTO PADRE FRANCISCO

AL PUEBLO DE DIOS



Y A TODAS LAS PERSONAS DE BUENA VOLUNTAD

1. La querida Amazonia se muestra ante el mundo con todo su esplendor, su drama, su misterio. Dios nos
regald la gracia de tenerla especialmente presente en el Sinodo que tuvo lugar en Roma entre el 6 y el 27 de
octubre, y que concluy6 con un texto titulado Amazonia: nuevos caminos para la Iglesia y para una ecologia
integral.

El sentido de esta Exhortacion

2. Escuché las intervenciones durante el Sinodo y lei con interés las aportaciones de los circulos menores. Con
esta Exhortacién quiero expresar las resonancias que ha provocado en mi este camino de dialogo y
discernimiento. No desarrollaré aqui todas las cuestiones abundantemente expuestas en el Documento
conclusivo. No pretendo ni reemplazarlo ni repetirlo. Sélo deseo aportar un breve marco de reflexion que
encarne en la realidad amazonica una sintesis de algunas grandes preocupaciones que ya expresé en mis
documentos anteriores y que ayude y oriente a una armoniosa, creativa y fructifera recepcion de todo el camino
sinodal.

3. Al mismo tiempo quiero presentar oficialmente ese Documento, que nos ofrece las conclusiones del Sinodo,
en el cual han colaborado tantas personas que conocen mejor que yo y que la Curia romana la problematica de
la Amazonia, porque viven en ella, la sufren y la aman con pasion. He preferido no citar ese Documento en esta
Exhortacion, porque invito a leerlo integramente.

4. Dios quiera que toda la Iglesia se deje enriquecer e interpelar por ese trabajo, que los pastores, consagrados,
consagradas Yy fieles laicos de la Amazonia se empefien en su aplicacién, y que pueda inspirar de algun modo a
todas las personas de buena voluntad.

Suefios para la Amazonia

5. La Amazonia es una totalidad plurinacional interconectada, un gran bioma compartido por nueve paises:
Brasil, Bolivia, Colombia, Ecuador, Guyana, Peru, Surinam, Venezuela y Guayana Francesa. No obstante, dirijo
esta Exhortacion a todo el mundo. Por un lado, lo hago para ayudar a despertar el afecto y la preocupacion por
esta tierra que es también “nuestra” e invitarles a admirarla y a reconocerla como un misterio sagrado; por otro
lado, porque la atencion de la Iglesia a las problematicas de este lugar nos obliga a retomar brevemente
algunas cuestiones que no deberiamos olvidar y que pueden inspirar a otras regiones de la tierra frente a sus
propios desafios.

6. Todo lo que la Iglesia ofrece debe encarnarse de modo original en cada lugar del mundo, de manera que la
Esposa de Cristo adquiera multiformes rostros que manifiesten mejor la inagotable riqueza de la gracia. La
predicacion debe encarnarse, la espiritualidad debe encarnarse, las estructuras de la Iglesia deben encarnarse.
Por ello me atrevo humildemente, en esta breve Exhortacion, a expresar cuatro grandes suefios que la
Amazonia me inspira.

7. Suefio con una Amazonia que luche por los derechos de los mas pobres, de los pueblos originarios, de los
ultimos, donde su voz sea escuchada y su dignidad sea promovida.

Sueno con una Amazonia que preserve esa riqueza cultural que la destaca, donde brilla de modos tan diversos
la belleza humana.

Suefio con una Amazonia que custodie celosamente la abrumadora hermosura natural que la engalana, la vida
desbordante que llena sus rios y sus selvas.

Suerio con comunidades cristianas capaces de entregarse y de encarnarse en la Amazonia, hasta el punto de
regalar a la Iglesia nuevos rostros con rasgos amazonicos.



CAPITULO PRIMERO
UN SUENO SOCIAL

8. Nuestro suefio es el de una Amazonia que integre y promueva a todos sus habitantes para que puedan
consolidar un “buen vivir’. Pero hace falta un grito profético y una ardua tarea por los mas pobres. Porque, si
bien la Amazonia enfrenta un desastre ecoldgico, cabe destacar que «un verdadero planteo ecoldgico se
convierte siempre en un planteo social, que debe integrar la justicia en las discusiones sobre el ambiente, para
escuchar tanto el clamor de la tierra como el clamor de los pobres».[1] No nos sirve un conservacionismo «que
se preocupa del bioma pero ignora a los pueblos amazonicos».[2]

Injusticia y crimen

9. Los intereses colonizadores que expandieron y expanden —legal e ilegalmente— la extraccion de madera y
la mineria, y que han ido expulsando y acorralando a los pueblos indigenas, riberefios y afrodescendientes,
provocan un clamor que grita al cielo:

«Son muchos los arboles

donde habito la tortura

y bastos los bosques

comprados entre mil muertes».[3]

«Los madereros tienen parlamentarios

y nuestra Amazonia ni quién la defienda [...]
Exilian a los loros y a los monos [...]

Ya no sera igual la cosecha de la castafna».[4]

10. Esto alentd los movimientos migratorios mas recientes de los indigenas hacia las periferias de las ciudades.
Alli no encuentran una real liberacién de sus dramas sino las peores formas de esclavitud, de sometimiento y
miseria. En estas ciudades, caracterizadas por una gran desigualdad, donde hoy habita la mayor parte de la
poblacion de la Amazonia, crecen también la xenofobia, la explotacion sexual y el trafico de personas. Por eso
el grito de la Amazonia no brota solamente del corazén de las selvas, sino también desde el interior de sus
ciudades.

11. No es necesario que yo repita aqui los diagnosticos tan amplios y completos que fueron presentados antes
y durante el Sinodo. Recordemos al menos una de las voces escuchadas: «Estamos siendo afectados por los
madereros, ganaderos y otros terceros. Amenazados por actores econdmicos que implementan un modelo
ajeno en nuestros territorios. Las empresas madereras entran en el territorio para explotar el bosque, nosotros
cuidamos el bosque para nuestros hijos, tenemos la carne, pesca, remedios vegetales, arboles frutales [...]. La
construccion de hidroeléctricas y el proyecto de hidrovias impacta sobre el rio y sobre los territorios [...]. Somos
una region de territorios robados».[5]

12. Ya mi predecesor, Benedicto XVI, denunciaba «la devastacion ambiental de la Amazonia y las amenazas a
la dignidad humana de sus poblaciones».[6] Quiero agregar que muchos dramas estuvieron relacionados con
una falsa “mistica amazonica”. Notoriamente desde las ultimas décadas del siglo pasado, la Amazonia se
presentd como un enorme vacio que debe ocuparse, como una riqueza en bruto que debe desarrollarse, como
una inmensidad salvaje que debe ser domesticada. Todo esto con una mirada que no reconoce los derechos de
los pueblos originarios o sencillamente los ignora como si no existieran 0 como si esas tierras que ellos habitan
no les pertenecieran. Aun en los planes educativos de nifios y jovenes, los indigenas fueron vistos como
intrusos o usurpadores. Sus vidas, sus inquietudes, su manera de luchar y de sobrevivir no interesaban, y se los
consideraba mas como un obstaculo del cual librarse que como seres humanos con la misma dignidad de
cualquier otro y con derechos adquiridos.



13. Algunos esléganes aportaron a esta confusién, entre otros aquel de “no entregar”,[7] como si este
avasallamiento pudiera venir s6lo desde afuera de los paises, cuando también poderes locales, con la excusa
del desarrollo, participaron de alianzas con el objetivo de arrasar la selva —con las formas de vida que
alberga— de manera impune y sin limites. Los pueblos originarios muchas veces han visto con impotencia la
destruccion de ese entorno natural que les permitia alimentarse, curarse, sobrevivir y conservar un estilo de
vida y una cultura que les daba identidad y sentido. La disparidad de poder es enorme, los débiles no tienen
recursos para defenderse, mientras el ganador sigue llevandoselo todo, «los pueblos pobres permanecen
siempre pobres, y los ricos se hacen cada vez mas ricos».[8]

14. A los emprendimientos, nacionales o internacionales, que dafian la Amazonia y no respetan el derecho de
los pueblos originarios al territorio y a su demarcacion, a la autodeterminacion y al consentimiento previo, hay
que ponerles los nombres que les corresponde: injusticia y crimen. Cuando algunas empresas sedientas de
rédito facil se apropian de los territorios y llegan a privatizar hasta el agua potable, o cuando las autoridades
dan via libre a las madereras, a proyectos mineros o petroleros y a otras actividades que arrasan las selvas y
contaminan el ambiente, se transforman indebidamente las relaciones econdmicas y se convierten en un
instrumento que mata. Se suele acudir a recursos alejados de toda ética, como penalizar las protestas e incluso
quitar la vida a los indigenas que se oponen a los proyectos, provocar intencionalmente incendios forestales, o
sobornar a politicos y a los mismos indigenas. Esto viene acompafnado de graves violaciones de los derechos
humanos y de nuevas esclavitudes que afectan especialmente a las mujeres, de la peste del narcotrafico que
pretende someter a los indigenas, o de la trata de personas que se aprovecha de quienes fueron expulsados de
su contexto cultural. No podemos permitir que la globalizacion se convierta en «un nuevo tipo de
colonialismo».[9]

Indignarse y pedir perdon

15. Es necesario indignarse,[10] como se indignaba Moisés (cf. Ex 11,8), como se indignaba Jesus (cf. Mc 3,5),
como Dios se indigna ante la injusticia (cf. Am 2,4-8; 5,7-12; Sal 106,40). No es sano que nos habituemos al
mal, no nos hace bien permitir que nos anestesien la conciencia social mientras «una estela de dilapidacion, e
incluso de muerte, por toda nuestra region [...] pone en peligro la vida de millones de personas y en especial el
habitat de los campesinos e indigenas».[11] Las historias de injusticia y crueldad ocurridas en la Amazonia aun
durante el siglo pasado deberian provocar un profundo rechazo, pero al mismo tiempo tendrian que volvernos
mas sensibles para reconocer formas también actuales de explotacién humana, de atropello y de muerte. Con
respecto al pasado vergonzoso, recojamos, por ejemplo, una narracion sobre los padecimientos de los
indigenas de la época del caucho en la Amazonia venezolana: «A los indigenas no les daban plata, sélo
mercancia y cara, y nunca terminaban de pagarla, [...] pagaban pero le decian al indigena: “Ud. esta debiendo
tanto” y tenia que volver el indigena a trabajar [...]. Mas de veinte pueblos ye’kuana fueron enteramente
arrasados. Las mujeres ye’kuana fueron violadas y amputados sus pechos, las encintas desventradas. A los
hombres se les cortaban los dedos de las manos o las mufiecas a fin de que no pudieran navegar, [...] junto
con otras escenas del mas absurdo sadismo».[12]

16. Esta historia de dolor y de desprecios no se sana facilmente. Y la colonizacién no se detiene, sino que en
muchos lugares se transforma, se disfraza y se disimula,[13] pero no pierde la prepotencia contra la vida de los
pobres y la fragilidad del ambiente. Los Obispos de la Amazonia brasilefia recordaron que «la historia de la
Amazonia revela que siempre fue una minoria la que lucraba a costa de la pobreza de la mayoria y de la
depredacion sin escrupulos de las riquezas naturales de la region, dadiva divina para los pueblos que aqui
viven desde milenios y para los migrantes que llegaron a lo largo de los siglos pasados».[14]

17. Al mismo tiempo que dejamos brotar una sana indignacion, recordamos que siempre es posible superar las
diversas mentalidades de colonizacién para construir redes de solidaridad y desarrollo; «el desafio consiste en
asegurar una globalizacién en la solidaridad, una globalizacion sin dejar nadie al margen».[15] Se pueden
buscar alternativas de ganaderia y agricultura sostenibles, de energias que no contaminen, de fuentes dignas
de trabajo que no impliquen la destruccidon del medioambiente y de las culturas. Al mismo tiempo, hace falta
asegurar para los indigenas y los mas pobres una educacién adaptada que desarrolle sus capacidades y los
empodere. Precisamente en estos objetivos se juegan la verdadera astucia y la genuina capacidad de los
politicos. No sera para devolver a los muertos la vida que se les neg0, ni siquiera para compensar a los



sobrevivientes de aquellas masacres, sino al menos para ser hoy realmente humanos.

18. Nos alienta recordar que, en medio de los graves excesos de la colonizacién de la Amazonia, llena de
«contradicciones y desgarramientos»,[16] muchos misioneros llegaron alli con el Evangelio, dejando sus paises
y aceptando una vida austera y desafiante cerca de los mas desprotegidos. Sabemos que no todos fueron
ejemplares, pero la tarea de los que se mantuvieron fieles al Evangelio también inspiré «una legislacion como
las Leyes de Indias que protegian la dignidad de los indigenas contra los atropellos de sus pueblos y
territorios».[17] Dado que frecuentemente eran los sacerdotes quienes protegian de salteadores y abusadores a
los indigenas, los misioneros relatan: «Nos pedian con insistencia que no los abandonaramos y nos arrancaban
la promesa de volver nuevamente».[18]

19. En el momento actual la Iglesia no puede estar menos comprometida, y esta llamada a escuchar los
clamores de los pueblos amazonicos «para poder ejercer con transparencia su rol profético».[19] Al mismo
tiempo, ya que no podemos negar que el trigo se mezcloé con la cizafia y que no siempre los misioneros
estuvieron del lado de los oprimidos, me averglienzo y una vez mas «pido humildemente perddn, no solo por
las ofensas de la propia Iglesia sino por los crimenes contra los pueblos originarios durante la llamada
conquista de América»[20] y por los atroces crimenes que siguieron a través de toda la historia de la Amazonia.
A los miembros de los pueblos originarios, les doy gracias y les digo nuevamente que «ustedes con su vida son
un grito a la conciencia [...]. Ustedes son memoria viva de la misidon que Dios nos ha encomendado a todos:
cuidar la Casa comun».[21]

Sentido comunitario

20. La lucha social implica una capacidad de fraternidad, un espiritu de comunién humana. Entonces, sin
disminuir la importancia de la libertad personal, se evidencia que los pueblos originarios de la Amazonia tienen
un fuerte sentido comunitario. Ellos viven de ese modo «el trabajo, el descanso, las relaciones humanas, los
ritos y las celebraciones. Todo se comparte, los espacios privados —tipicos de la modernidad— son minimos.
La vida es un camino comunitario donde las tareas y las responsabilidades se dividen y se comparten en
funcion del bien comun. No hay lugar para la idea de individuo desligado de la comunidad o de su territorio».[22]
Esas relaciones humanas estan impregnadas por la naturaleza circundante, porque ellos la sienten y perciben
como una realidad que integra su sociedad y su cultura, como una prolongacion de su cuerpo personal, familiar

y grupal:

«Aquel lucero se aproxima

aletean los colibries

mas que la cascada truena mi corazén
con esos tus labios regaré la tierra
qgue en nosotros juegue el vientox».[23]

21. Esto multiplica el efecto desintegrador del desarraigo que viven los indigenas que se ven obligados a
emigrar a la ciudad, intentando sobrevivir, incluso a veces indignamente, en medio de los habitos urbanos mas
individualistas y de un ambiente hostil. ; Como sanar tanto dafo? ; Cémo recomponer esas vidas
desarraigadas? Frente a tal realidad, hay que valorar y acompafar todos los esfuerzos que hacen muchos de
estos grupos para conservar sus valores y estilo de vida, e integrarse en los contextos nuevos sin perderlos,
mas bien, ofreciéndolos como una contribucién propia al bien comun.

22. Cristo redimié al ser humano entero y quiere recomponer en cada uno su capacidad de relacion con los
otros. El Evangelio propone la caridad divina que brota del Corazén de Cristo y que genera una busqueda de
justicia que es inseparablemente un canto de fraternidad y de solidaridad, un estimulo para la cultura del
encuentro. La sabiduria de la manera de vivir de los pueblos originarios —aun con todos los limites que pueda
tener— nos estimula a profundizar este anhelo. Por esa razén los Obispos del Ecuador reclamaron «un nuevo
sistema social y cultural que privilegie las relaciones fraternas, en un marco de reconocimiento y valoracion de
las diversas culturas y de los ecosistemas, capaz de oponerse a toda forma de discriminacion y dominacién
entre los seres humanos».[24]



Instituciones danadas

23. En Laudato si’ recordabamos que «si todo esta relacionado, también la salud de las instituciones de una
sociedad tiene consecuencias en el ambiente y en la calidad de vida humana [...]. Dentro de cada uno de los
niveles sociales y entre ellos, se desarrollan las instituciones que regulan las relaciones humanas. Todo lo que
las dafe entraina efectos nocivos, como la pérdida de la libertad, la injusticia y la violencia. Varios paises se
rigen con un nivel institucional precario, a costa del sufrimiento de las poblaciones».[25]

24. ; Como estan las instituciones de la sociedad civil en la Amazonia? El Instrumentum laboris del Sinodo, que
recoge muchas aportaciones de personas y grupos de la Amazonia, se refiere a «una cultura que envenena al
Estado y sus instituciones, permeando todos los estamentos sociales, incluso las comunidades indigenas. Se
trata de un verdadero flagelo moral; como resultado se pierde la confianza en las instituciones y en sus
representantes, lo cual desprestigia totalmente la politica y las organizaciones sociales. Los pueblos
amazonicos no son ajenos a la corrupcion, y se convierten en sus principales victimas».[26]

25. No podemos excluir que miembros de la Iglesia hayan sido parte de las redes de corrupcion, a veces hasta
el punto de aceptar guardar silencio a cambio de ayudas econdémicas para las obras eclesiales. Precisamente
por esto han llegado propuestas al Sinodo que invitan a «prestar una especial atencion a la procedencia de
donaciones u otra clase de beneficios, asi como a las inversiones realizadas por las instituciones eclesiasticas o
los cristianos».[27]

Dialogo social

26. La Amazonia deberia ser también un lugar de didlogo social, especialmente entre los distintos pueblos
originarios, para encontrar formas de comunién y de lucha conjunta. Los demas estamos llamados a participar
como “invitados” y a buscar con sumo respeto caminos de encuentro que enriquezcan a la Amazonia. Pero si
queremos dialogar, deberiamos hacerlo ante todo con los ultimos. Ellos no son un interlocutor cualquiera a
quien hay que convencer, ni siquiera son uno mas sentado en una mesa de pares. Ellos son los principales
interlocutores, de los cuales ante todo tenemos que aprender, a quienes tenemos que escuchar por un deber de
justicia, y a quienes debemos pedir permiso para poder presentar nuestras propuestas. Su palabra, sus
esperanzas, sus temores deberian ser la voz mas potente en cualquier mesa de dialogo sobre la Amazonia, y la
gran pregunta es: ; Cédmo imaginan ellos mismos su buen vivir para ellos y sus descendientes?

27. El dialogo no solamente debe privilegiar la opcion preferencial por la defensa de los pobres, marginados y
excluidos, sino que los respeta como protagonistas. Se trata de reconocer al otro y de valorarlo “como otro”, con
su sensibilidad, sus opciones mas intimas, su manera de vivir y trabajar. De otro modo, lo que resulte sera,
como siempre, «un proyecto de unos pocos para unos pocos»,[28] cuando no «un consenso de escritorio 0 una
efimera paz para una minoria feliz».[29] Si esto sucede «es necesaria una voz profética»[30] y los cristianos
estamos llamados a hacerla oir.

De aqui nace el siguiente suefio.
CAPITULO SEGUNDO
UN SUENO CULTURAL

28. El asunto es promover la Amazonia, pero esto no implica colonizarla culturalmente sino ayudar a que ella
misma saque lo mejor de si. Ese es el sentido de la mejor tarea educativa: cultivar sin desarraigar, hacer crecer
sin debilitar la identidad, promover sin invadir. Asi como hay potencialidades en la naturaleza que podrian
perderse para siempre, lo mismo puede ocurrir con culturas que tienen un mensaje todavia no escuchado y que
hoy estan amenazadas mas que nunca.

El poliedro amazénico



7

29. En la Amazonia existen muchos pueblos y nacionalidades, y mas de 110 pueblos indigenas en aislamiento
voluntario (PIAV).[31] Su situacidén es muy fragil y muchos sienten que son los ultimos depositarios de un tesoro
encaminado a desaparecer, como si solo se les permitiera sobrevivir sin molestar, mientras la colonizacion
posmoderna avanza. Hay que evitar entenderlos como salvajes “incivilizados”. Simplemente ellos gestaron
culturas diferentes y otras formas de civilizacién que antiguamente llegaron a ser muy desarrolladas.[32]

30. Antes de la colonizacion, la poblacion se concentraba en los margenes de los rios y lagos, pero el avance
colonizador expulso a los antiguos habitantes hacia el interior de la selva. Hoy la creciente desertificacion
vuelve a expulsar a muchos que terminan habitando las periferias o las aceras de las ciudades a veces en una
miseria extrema, pero también en una fragmentacion interior a causa de la pérdida de los valores que los
sostenian. Alli suelen faltarles los puntos de referencia y las raices culturales que les daban una identidad y un
sentido de dignidad, y engrosan el sector de los desechados. Asi se corta la transmision cultural de una
sabiduria que fue traspasandose durante siglos de generacion en generacion. Las ciudades, que deberian ser
lugares de encuentro, de enriquecimiento mutuo, de fecundacion entre distintas culturas, se convierten en el
escenario de un doloroso descarte.

31. Cada pueblo que logro sobrevivir en la Amazonia tiene su identidad cultural y una riqueza Unica en un
universo pluricultural, debido a la estrecha relacion que establecen los habitantes con su entorno, en una
simbiosis —no determinista— dificil de entender con esquemas mentales externos:

«Una vez habia un paisaje que salia con su rio,

sus animales, sus nubes y sus arboles.

Pero a veces, cuando no se veia por ningun lado

el paisaje con su rio y sus arboles,

a las cosas les tocaba salir en la mente de un muchacho».[33]

«Del rio haz tu sangre [...].
Luego plantate,
germina y crece

que tu raiz

se aferre a la tierra
por siempre jamas

y por ultimo

sé canoa,

bote, balsa,

pate, tinaja,

tambo y hombre».[34]

32. Los grupos humanos, sus estilos de vida y sus cosmovisiones, son tan variados como el territorio, puesto
qgue han debido adaptarse a la geografia y a sus posibilidades. No son lo mismo los pueblos pescadores que los
pueblos cazadores y recolectores de tierra adentro o que los pueblos que cultivan las tierras inundables.
Todavia encontramos en la Amazonia miles de comunidades indigenas, afrodescendientes, riberefios y
habitantes de las ciudades que a su vez son muy diferentes entre si y albergan una gran diversidad humana. A
través de un territorio y de sus caracteristicas Dios se manifiesta, refleja algo de su inagotable belleza. Por lo
tanto, los distintos grupos, en una sintesis vital con su entorno, desarrollan un modo propio de sabiduria.
Quienes observamos desde afuera deberiamos evitar generalizaciones injustas, discursos simplistas o
conclusiones hechas solo a partir de nuestras propias estructuras mentales y experiencias.

Cuidar las raices

33. Quiero recordar ahora que «la vision consumista del ser humano, alentada por los engranajes de la actual
economia globalizada, tiende a homogeneizar las culturas y a debilitar la inmensa variedad cultural, que es un
tesoro de la humanidad».[35] Esto afecta mucho a los jovenes, cuando se tiende «a disolver las diferencias
propias de su lugar de origen, a convertirlos en seres manipulables hechos en serie».[36] Para evitar esta



dinamica de empobrecimiento humano, hace falta amar y cuidar las raices, porque ellas son «un punto de
arraigo que nos permite desarrollarnos y responder a los nuevos desafios».[37] Invito a los jévenes de la
Amazonia, especialmente a los indigenas, a «hacerse cargo de las raices, porque de las raices viene la fuerza
que los va a hacer crecer, florecer y fructificar».[38] Para los bautizados entre ellos, estas raices incluyen la
historia del pueblo de Israel y de la Iglesia hasta el dia de hoy. Conocerlas es una fuente de alegria y sobre todo
de esperanza que inspira acciones valientes y valerosas.

34. Durante siglos, los pueblos amazoénicos transmitieron su sabiduria cultural de modo oral, con mitos,
leyendas, narraciones, como ocurria con «esos primitivos habladores que recorrian los bosques llevando
historias de aldea en aldea, manteniendo viva a una comunidad a la que sin el cordén umbilical de esas
historias, la distancia y la incomunicacion hubieran fragmentado y disuelto».[39] Por eso es importante «dejar
que los ancianos hagan largas narraciones»[40] y que los jévenes se detengan a beber de esa fuente.

35. Mientras el riesgo de que se pierda esta riqueza cultural es cada vez mayor, gracias a Dios en los ultimos
anos algunos pueblos han comenzado a escribir para narrar sus historias y describir el sentido de sus
costumbres. Asi ellos mismos pueden reconocer de manera explicita que hay algo mas que una identidad
étnica y que son depositarios de preciosas memorias personales, familiares y colectivas. Me hace feliz ver que,
quienes han perdido el contacto con sus raices, intenten recuperar la memoria danada. Por otra parte, también
en los sectores profesionales fue desarrollandose un mayor sentido de identidad amazénica y aun para ellos,
muchas veces descendientes de inmigrantes, la Amazonia se convirtié en fuente de inspiracion artistica,
literaria, musical, cultural. Las diversas artes y destacadamente la poesia, se dejaron inspirar por el agua, la
selva, la vida que bulle, asi como por la diversidad cultural y por los desafios ecoldgicos y sociales.

Encuentro intercultural

36. Como toda realidad cultural, las culturas de la Amazonia profunda tienen sus limites. Las culturas urbanas
de occidente también los tienen. Factores como el consumismo, el individualismo, la discriminacion, la
desigualdad, y tantos otros, componen aspectos fragiles de las culturas supuestamente mas evolucionadas. Las
etnias que desarrollaron un tesoro cultural estando enlazadas con la naturaleza, con fuerte sentido comunitario,
advierten con facilidad nuestras sombras, que nosotros no reconocemos en medio del pretendido progreso. Por
consiguiente, recoger su experiencia de la vida nos hara bien.

37. Desde nuestras raices nos sentamos a la mesa comun, lugar de conversacion y de esperanzas
compartidas. De ese modo la diferencia, que puede ser una bandera o una frontera, se transforma en un
puente. La identidad y el dialogo no son enemigos. La propia identidad cultural se arraiga y se enriquece en el
didlogo con los diferentes y la auténtica preservacion no es un aislamiento empobrecedor. De ahi que no sea mi
intencion proponer un indigenismo completamente cerrado, ahistérico, estatico, que se niegue a toda forma de
mestizaje. Una cultura puede volverse estéril cuando «se encierra en si misma y trata de perpetuar formas de
vida anticuadas, rechazando cualquier cambio y confrontacién sobre la verdad del hombre».[41] Esto podria
parecer poco realista, ya que no es facil protegerse de la invasion cultural. Por ello, este interés en cuidar los
valores culturales de los grupos indigenas deberia ser de todos, porque su riqueza es también nuestra. Si no
crecemos en este sentido de corresponsabilidad ante la diversidad que hermosea nuestra humanidad, no cabe
exigir a los grupos de selva adentro que se abran ingenuamente a la “civilizaciéon”.

38. En la Amazonia, aun entre los diversos pueblos originarios, es posible desarrollar «relaciones interculturales
donde la diversidad no significa amenaza, no justifica jerarquias de poder de unos sobre otros, sino dialogo
desde visiones culturales diferentes, de celebracion, de interrelacion y de reavivamiento de la esperanza».[42]

Culturas amenazadas, pueblos en riesgo

39. La economia globalizada dafa sin pudor la rigueza humana, social y cultural. La desintegracién de las
familias, que se da a partir de migraciones forzadas, afecta la transmision de valores, porque «la familia es y ha
sido siempre la institucion social que mas ha contribuido a mantener vivas nuestras culturas».[43] Ademas,
«frente a una invasion colonizadora de medios de comunicacion masiva», es necesario promover para los



9

pueblos originarios «comunicaciones alternativas desde sus propias lenguas y culturas» y que «los propios
sujetos indigenas se hagan presentes en los medios de comunicacion ya existentes».[44]

40. En cualquier proyecto para la Amazonia «hace falta incorporar la perspectiva de los derechos de los
pueblos y las culturas, y asi entender que el desarrollo de un grupo social [...] requiere del continuado
protagonismo de los actores sociales locales desde su propia cultura. Ni siquiera la nocion de calidad de vida
puede imponerse, sino que debe entenderse dentro del mundo de simbolos y habitos propios de cada grupo
humano».[45] Pero si las culturas ancestrales de los pueblos originarios nacieron y se desarrollaron en intimo
contacto con el entorno natural, dificilmente puedan quedar indemnes cuando ese ambiente se dana.

Esto abre paso al siguiente suefio.
CAPITULO TERCERO
UN SUENO ECOLOGICO

41. En una realidad cultural como la Amazonia, donde existe una relaciéon tan estrecha del ser humano con la
naturaleza, la existencia cotidiana es siempre césmica. Liberar a los demas de sus esclavitudes implica
ciertamente cuidar su ambiente y defenderlo,[46] pero todavia mas ayudar al corazon del hombre a abrirse
confiadamente a aquel Dios que, no sélo ha creado todo lo que existe, sino que también se nos ha dado a si
mismo en Jesucristo. El Sefor, que primero cuida de nosotros, nos ensefia a cuidar de nuestros hermanos y
hermanas, y del ambiente que cada dia El nos regala. Esta es la primera ecologia que necesitamos. En la
Amazonia se comprenden mejor las palabras de Benedicto XVI cuando decia que «ademas de la ecologia de la
naturaleza hay una ecologia que podemos llamar “humana”, y que a su vez requiere una “ecologia social”. Esto
comporta que la humanidad [...] debe tener siempre presente la interrelacion ente la ecologia natural, es decir
el respeto por la naturaleza, y la ecologia humana».[47] Esa insistencia en que «todo esta conectado»[48] vale
especialmente para un territorio como la Amazonia.

42. Si el cuidado de las personas y el cuidado de los ecosistemas son inseparables, esto se vuelve
particularmente significativo alli donde «la selva no es un recurso para explotar, es un ser, o varios seres con
quienes relacionarse».[49] La sabiduria de los pueblos originarios de la Amazonia «inspira el cuidado y el
respeto por la creacion, con conciencia clara de sus limites, prohibiendo su abuso. Abusar de la naturaleza es
abusar de los ancestros, de los hermanos y hermanas, de la creacion, y del Creador, hipotecando el futuro».[50]
Los indigenas, «cuando permanecen en sus territorios, son precisamente ellos quienes mejor los cuidan»,[51]
siempre que no se dejen atrapar por los cantos de sirena y por las ofertas interesadas de grupos de poder. Los
dafos a la naturaleza los afectan de un modo muy directo y constatable, porque —dicen—: «Somos agua, aire,
tierra y vida del medio ambiente creado por Dios. Por lo tanto, pedimos que cesen los maltratos y el exterminio
de la Madre tierra. La tierra tiene sangre y se esta desangrando, las multinacionales le han cortado las venas a
nuestra Madre tierra».[52]

Este suefio hecho de agua

43. En la Amazonia el agua es la reina, los rios y arroyos son como venas, y toda forma de vida esta
determinada por ella:

«Alli, en la plenitud de los estios ardientes, cuando se diluyen, muertas en los aires inmoviles, las ultimas
rafagas del este, el termdmetro esta substituido por el higrometro en la definicion del clima. Las existencias
derivan de una alternativa dolorosa de bajantes y crecientes de los grandes rios. Estos se elevan siempre de
una manera asombrosa. El Amazonas, repleto, sale de su lecho, levanta en pocos dias el nivel de sus aguas
[...]. La creciente es una parada en la vida. Preso entre las mallas de los igarapies, el hombre aguarda
entonces, con raro estoicismo ante la fatalidad irrefrenable, el término de aquel invierno paradojico, de
temperaturas elevadas. La bajante es el verano. Es la resurreccion de la actividad rudimentaria de los que por
alli se agitan, de la unica forma de vida compatible con la naturaleza que se extrema en manifestaciones
dispares, tornando imposible la continuacion de cualquier esfuerzo».[53]



10

44. El agua deslumbra en el gran Amazonas, que recoge Y vivifica todo a su alrededor:

«Amazonas

capital de las silabas del agua,
padre patriarca, eres

la eternidad secreta

de las fecundaciones,

te caen rios como aves...».[54]

45. Es ademas la columna vertebral que armoniza y une: «El rio no nos separa, nos une, nos ayuda a convivir
entre diferentes culturas y lenguas».[55] Si bien es verdad que en este territorio hay muchas “Amazonias”, su
eje principal es el gran rio, hijo de muchos rios:

«De la altura extrema de la cordillera, donde las nieves son eternas, el agua se desprende y traza un esbozo
trémulo en la piel antigua de la piedra: el Amazonas acaba de nacer. Nace a cada instante. Desciende lenta,
sinuosa luz, para crecer en la tierra. Espantando verdes, inventa su camino y se acrecienta. Aguas
subterraneas afloran para abrazarse con el agua que desciende de Los Andes. De la barriga de las nubes
blanquisimas, tocadas por el viento, cae el agua celeste. Reunidas avanzan, multiplicadas en infinitos caminos,
bafiando la inmensa planicie [...]. Es la Gran Amazonia, toda en el trépico humedo, con su selva compacta y
atolondrante, donde todavia palpita, intocada y en vastos lugares jamas sorprendida por el hombre, la vida que
se fue urdiendo en las intimidades del agua [...]. Desde que el hombre la habita, se yergue de las profundidades
de sus aguas, y se escurre de los altos centros de su selva un terrible temor: de que esa vida esté, despacito,
tomando el rumbo del fin».[56]

46. Los poetas populares, que se enamoraron de su inmensa belleza, han tratado de expresar lo que este rio
les hace sentir y la vida que él regala a su paso, en una danza de delfines, anacondas, arboles y canoas. Pero
también lamentan los peligros que lo amenazan. Estos poetas, contemplativos y proféticos, nos ayudan a
liberarnos del paradigma tecnocratico y consumista que destroza la naturaleza y que nos deja sin una
existencia realmente digna:

«EI mundo sufre de la transformacion de los pies en caucho, de las piernas en cuero, del cuerpo en pafio y de
la cabeza en acero [...]. El mundo sufre la transformacion de la pala en fusil, del arado en tanque de guerra, de
la imagen del sembrador que siembra en la del automata con su lanzallamas, de cuya sementera brotan
desiertos. Solo la poesia, con la humildad de su voz, podra salvar a este mundo».[57]

El grito de la Amazonia

47. La poesia ayuda a expresar una dolorosa sensacion que hoy muchos compartimos. La verdad insoslayable
es que, en las actuales condiciones, con este modo de tratar a la Amazonia, tanta vida y tanta hermosura estan
“tomando el rumbo del fin”, aunque muchos quieran seguir creyendo que no pasa nada:

«Los que creyeron que el rio era un lazo para jugar se equivocaron.
El rio es una vena delgadita en la cara de la tierra. [...]

El rio es una cuerda de donde se agarran los animales y los arboles.
Si lo jalan muy duro, el rio podria reventarse.

Podria reventarse y lavarnos la cara con el agua y con la sangre».[58]

48. El equilibrio planetario depende también de la salud de la Amazonia. Junto con el bioma del Congo y del
Borneo, deslumbra por la diversidad de sus bosques, de los cuales también dependen los ciclos de las lluvias,
el equilibrio del clima y una gran variedad de seres vivos. Funciona como un gran filtro del didxido de carbono,
que ayuda a evitar el calentamiento de la tierra. En gran parte, su suelo es pobre en humus, por lo cual la selva
«crece realmente sobre el suelo y no del suelo».[59] Cuando se elimina la selva, esta no es reemplazada,
porque queda un terreno con pocos nutrientes que se convierte en territorio desértico o pobre en vegetacion.
Esto es grave, porque en las entrafas de la selva amazonica subsisten innumerables recursos que podrian ser



11

indispensables para la curacion de enfermedades. Sus peces, frutas y otros dones desbordantes enriquecen la
alimentacién humana. Ademas, en un ecosistema como el amazodnico, la importancia de cada parte en el
cuidado del todo se vuelve ineludible. Las tierras bajas y la vegetacion marina también necesitan ser fertilizadas
por lo que arrastra el Amazonas. El grito de la Amazonia alcanza a todos porque la «conquista y explotacion de
los recursos [...] amenaza hoy la misma capacidad de acogida del medioambiente: el ambiente como “recurso”
pone en peligro el ambiente como “casa’».[60] El interés de unas pocas empresas poderosas no deberia estar
por encima del bien de la Amazonia y de la humanidad entera.

49. No es suficiente prestar atencion al cuidado de las especies mas visibles en riesgo de extincion. Es crucial
tener en cuenta que en «el buen funcionamiento de los ecosistemas también son necesarios los hongos, las
algas, los gusanos, los insectos, los reptiles y la innumerable variedad de microorganismos. Algunas especies
poco numerosas, que suelen pasar desapercibidas, juegan un rol critico fundamental para estabilizar el
equilibrio de un lugar».[61] Esto facilmente es ignorado en la evaluacion del impacto ambiental de los proyectos
economicos de industrias extractivas, energéticas, madereras y otras que destruyen y contaminan. Por otra
parte, el agua, que abunda en la Amazonia, es un bien esencial para la sobrevivencia humana, pero las fuentes
de contaminacion son cada vez mayores.[62]

50. Es verdad que, ademas de los intereses econdémicos de empresarios y politicos locales, estan también «los
enormes intereses econdmicos internacionales».[63] La solucidn no esta, entonces, en una
“internacionalizacion” de la Amazonia,[64] pero se vuelve mas grave la responsabilidad de los gobiernos
nacionales. Por esta misma razoén «es loable la tarea de organismos internacionales y de organizaciones de la
sociedad civil que sensibilizan a las poblaciones y cooperan criticamente, también utilizando legitimos
mecanismos de presion, para que cada gobierno cumpla con su propio e indelegable deber de preservar el
ambiente y los recursos naturales de su pais, sin venderse a intereses espurios locales o internacionales».[65]

51. Para cuidar la Amazonia es bueno articular los saberes ancestrales con los conocimientos técnicos
contemporaneos, pero siempre procurando un manejo sustentable del territorio que al mismo tiempo preserve el
estilo de vida y los sistemas de valores de los pobladores.[66] A ellos, de manera especial a los pueblos
originarios, corresponde recibir —ademas de la formacion basica— la informacién completa y transparente de
los proyectos, de su alcance, de sus efectos y riesgos, para poder relacionar esta informacion con sus intereses
y con su propio conocimiento del lugar, y asi poder dar o no su consentimiento, o bien proponer alternativas.[67]

52. Los mas poderosos no se conforman nunca con las ganancias que obtienen, y los recursos del poder
economico se agigantan con el desarrollo cientifico y tecnoldgico. Por ello todos deberiamos insistir en la
urgencia de «crear un sistema normativo que incluya limites infranqueables y asegure la proteccion de los
ecosistemas, antes que las nuevas formas de poder derivadas del paradigma tecnoeconémico terminen
arrasando no sélo con la politica sino también con la libertad y la justicia».[68] Si el llamado de Dios necesita de
una escucha atenta del clamor de los pobres y de la tierra al mismo tiempo,[69] para nosotros «el grito de la
Amazonia al Creador, es semejante al grito del Pueblo de Dios en Egipto (cf. Ex 3,7). Es un grito de esclavitud y
abandono, que clama por la libertad».[70]

La profecia de la contemplacion

53. Muchas veces dejamos cauterizar la conciencia, porque «la distraccion constante nos quita la valentia de
advertir la realidad de un mundo limitado y finito».[71] Si se mira la superficie quizas parece «que las cosas no
fueran tan graves y que el planeta podria persistir por mucho tiempo en las actuales condiciones. Este
comportamiento evasivo nos sirve para seguir con nuestros estilos de vida, de produccion y de consumo. Es el
modo como el ser humano se las arregla para alimentar todos los vicios autodestructivos: intentando no verlos,
luchando para no reconocerlos, postergando las decisiones importantes, actuando como si nada ocurrierax».[72]

54. Mas alla de todo esto, quiero recordar que cada una de las distintas especies tiene un valor en si misma,
pero «cada afio desaparecen miles de especies vegetales y animales que ya no podremos conocer, que
nuestros hijos ya no podran ver, perdidas para siempre. La inmensa mayoria se extinguen por razones que
tienen que ver con alguna accién humana. Por nuestra causa, miles de especies ya no daran gloria a Dios con



12

su existencia ni podran comunicarnos su propio mensaje. No tenemos derecho».[73]

55. Aprendiendo de los pueblos originarios podemos contemplarla Amazonia y no sélo analizarla, para
reconocer ese misterio precioso que nos supera. Podemos amarlay no solo utilizarla, para que el amor
despierte un interés hondo y sincero. Es mas, podemos sentirnos intimamente unidos a ellay no sélo
defenderla, y entonces la Amazonia se volvera nuestra como una madre. Porque «el mundo no se contempla
desde fuera sino desde dentro, reconociendo los lazos con los que el Padre nos ha unido a todos los
seresy».[74]

56. Despertemos el sentido estético y contemplativo que Dios puso en nosotros y que a veces dejamos atrofiar.
Recordemos que «cuando alguien no aprende a detenerse para percibir y valorar lo bello, no es extrafio que
todo se convierta para €l en objeto de uso y abuso inescrupuloso».[75] En cambio, si entramos en comunion
con la selva, facilmente nuestra voz se unira a la de ella y se convertira en oraciéon: «Recostados a la sombra de
un viejo eucalipto nuestra plegaria de luz se sumerge en el canto del follaje eterno».[76] Esta conversion interior
es lo que podra permitirnos llorar por la Amazonia y gritar con ella ante el Sefor.

57. Jesus decia: «;No se venden cinco pajarillos por dos monedas? Pues bien, ninguno de ellos esta olvidado
ante Dios» (Lc 12,6). El Padre Dios, que cre6 cada ser del universo con infinito amor, nos convoca a ser sus
instrumentos en orden a escuchar el grito de la Amazonia. Si nosotros acudimos ante ese clamor desgarrador,
podra manifestarse que las creaturas de la Amazonia no han sido olvidadas por el Padre del cielo. Para los
cristianos, el mismo Jesus nos reclama desde ellas, «porque el Resucitado las envuelve misteriosamente y las
orienta a un destino de plenitud. Las mismas flores del campo y las aves que El contemplé admirado con sus
ojos humanos, ahora estan llenas de su presencia luminosa».[77] Por estas razones, los creyentes
encontramos en la Amazonia un lugar teoldgico, un espacio donde Dios mismo se muestra y convoca a sus
hijos.

Educacion y habitos ecoldgicos

58. Asi podemos dar un paso mas y recordar que una ecologia integral no se conforma con ajustar cuestiones
técnicas o con decisiones politicas, juridicas y sociales. La gran ecologia siempre incorpora un aspecto
educativo que provoca el desarrollo de nuevos habitos en las personas y en los grupos humanos.
Lamentablemente muchos habitantes de la Amazonia han adquirido costumbres propias de las grandes
ciudades, donde el consumismo y la cultura del descarte ya estan muy arraigados. No habra una ecologia sana
y sustentable, capaz de transformar algo, si no cambian las personas, si no se las estimula a optar por otro
estilo de vida, menos voraz, mas sereno, mas respetuoso, menos ansioso, mas fraterno.

59. Porque «mientras mas vacio esta el corazon de la persona, mas necesita objetos para comprar, poseer y
consumir. En este contexto, no parece posible que alguien acepte que la realidad le marque limites. [...] No
pensemos solo en la posibilidad de terribles fendmenos climaticos o en grandes desastres naturales, sino
también en catastrofes derivadas de crisis sociales, porque la obsesién por un estilo de vida consumista, sobre
todo cuando sdlo unos pocos puedan sostenerlo, sélo podra provocar violencia y destruccion reciproca».[78]

60. La Iglesia, con su larga experiencia espiritual, con su renovada consciencia sobre el valor de la creacion,
con su preocupacion por la justicia, con su opcién por los ultimos, con su tradicién educativa y con su historia de
encarnacion en culturas tan diversas de todo el mundo, también quiere aportar al cuidado y al crecimiento de la
Amazonia.

Esto da lugar al siguiente suefio, que quiero compartir mas directamente con los pastores y fieles catolicos.
CAPITULO CUARTO

UN SUENO ECLESIAL



13

61. La Iglesia esta llamada a caminar con los pueblos de la Amazonia. En América Latina este caminar tuvo
expresiones privilegiadas como la Conferencia de Obispos en Medellin (1968) y su aplicacion a la Amazonia en
Santarem (1972);[79] y luego en Puebla (1979), Santo Domingo (1992) y Aparecida (2007). El camino continua,
y la tarea misionera, si quiere desarrollar una Iglesia con rostro amazoénico, necesita crecer en una cultura del
encuentro hacia una «pluriforme armonia».[80] Pero para que sea posible esta encarnacion de la Iglesia y del
Evangelio debe resonar, una y otra vez, el gran anuncio misionero.

El anuncio indispensable en la Amazonia

62. Frente a tantas necesidades y angustias que claman desde el corazén de la Amazonia, podemos responder
a partir de organizaciones sociales, recursos técnicos, espacios de debate, programas politicos, y todo eso
puede ser parte de la solucidn. Pero los cristianos no renunciamos a la propuesta de fe que recibimos del
Evangelio. Si bien queremos luchar con todos, codo a codo, no nos avergonzamos de Jesucristo. Para quienes
se han encontrado con El, viven en su amistad y se identifican con su mensaje, es inevitable hablar de El y
acercar a los demas su propuesta de vida nueva: «jAy de mi si no evangelizo!» (7 Co 9,16).

63. La auténtica opcion por los mas pobres y olvidados, al mismo tiempo que nos mueve a liberarlos de la
miseria material y a defender sus derechos, implica proponerles la amistad con el Sefor que los promueve y
dignifica. Seria triste que reciban de nosotros un cédigo de doctrinas o un imperativo moral, pero no el gran
anuncio salvifico, ese grito misionero que apunta al corazén y da sentido a todo lo demas. Tampoco podemos
conformarnos con un mensaje social. Si damos la vida por ellos, por la justicia y la dignidad que ellos merecen,
no podemos ocultarles que lo hacemos porque reconocemos a Cristo en ellos y porque descubrimos la inmensa
dignidad que les otorga el Padre Dios que los ama infinitamente.

64. Ellos tienen derecho al anuncio del Evangelio, sobre todo a ese primer anuncio que se llama kerygmay que
«es el anuncio principal, ese que siempre hay que volver a escuchar de diversas maneras y ese que siempre
hay que volver a anunciar de una forma o de otra».[81] Es el anuncio de un Dios que ama infinitamente a cada
ser humano, que ha manifestado plenamente ese amor en Cristo crucificado por nosotros y resucitado en
nuestras vidas. Propongo releer un breve resumen sobre este contenido en el capitulo IV de la Exhortacion
Christus vivit. Este anuncio debe resonar constantemente en la Amazonia, expresado de muchas modalidades
diferentes. Sin este anuncio apasionado, cada estructura eclesial se convertira en una ONG mas, y asi no
responderemos al pedido de Jesucristo: «Vayan por todo el mundo y anuncien el Evangelio a toda la creacion»
(Mc 16,15).

65. Cualquier propuesta de maduracion en la vida cristiana necesita tener como eje permanente este anuncio,
porque «toda formacion cristiana es ante todo la profundizacion del kerygma que se va haciendo carne cada
vez mas y mejor».[82] La reaccién fundamental ante ese anuncio, cuando logra provocar un encuentro personal
con el Senor, es la caridad fraterna, ese «mandamiento nuevo que es el primero, el mas grande, el que mejor
nos identifica como discipulos».[83] Asi, el kerygma'y el amor fraterno conforman la gran sintesis de todo el
contenido del Evangelio que no puede dejar de ser propuesta en la Amazonia. Es lo que vivieron grandes
evangelizadores de América Latina como santo Toribio de Mogrovejo o san José de Anchieta.

La inculturacion

66. La Iglesia, al mismo tiempo que anuncia una y otra vez el kerygma, necesita crecer en la Amazonia. Para
ello siempre reconfigura su propia identidad en escucha y dialogo con las personas, realidades e historias de su
territorio. De esa forma podra desarrollarse cada vez mas un necesario proceso de inculturacién, que no
desprecia nada de lo bueno que ya existe en las culturas amazédnicas, sino que lo recoge vy lo lleva a la plenitud
a la luz del Evangelio.[84] Tampoco desprecia la riqueza de sabiduria cristiana transmitida durante siglos, como
si se pretendiera ignorar la historia donde Dios ha obrado de multiples maneras, porque la Iglesia tiene un rostro
pluriforme «no sélo desde una perspectiva espacial [...] sino también desde su realidad temporal».[85] Se trata
de la auténtica Tradicion de la Iglesia, que no es un depdsito estatico ni una pieza de museo, sino la raiz de un
arbol que crece.[86] Es la Tradicién milenaria que testimonia la accion divina en su Pueblo y «tiene la mision de
mantener vivo el fuego mas que conservar sus cenizas».[87]



14

67. San Juan Pablo Il ensefiaba que, al presentar su propuesta evangélica, «la Iglesia no pretende negar la
autonomia de la cultura. Al contrario, tiene hacia ella el mayor respeto», porque la cultura «no es solamente
sujeto de redencion y elevacion, sino que puede también jugar un rol de mediacion y de colaboracion».[88]
Dirigiéndose a los indigenas del Continente americano recordd que «una fe que no se haga cultura es una fe no
plenamente acogida, no totalmente pensada, no fielmente vivida».[89] Los desafios de las culturas invitan a la
Iglesia a «una actitud de vigilante sentido critico, pero también de atencion confiada».[90]

68. Cabe retomar aqui lo que ya expresé en la Exhortacién Evangelii gaudium acerca de la inculturacion, que
tiene como base la conviccion de que «la gracia supone la cultura, y el don de Dios se encarna en la cultura de
quien lo recibe».[91] Percibamos que esto implica un doble movimiento. Por una parte, una dinamica de
fecundacién que permite expresar el Evangelio en un lugar, ya que «cuando una comunidad acoge el anuncio
de la salvacion, el Espiritu Santo fecunda su cultura con la fuerza transformadora del Evangelio».[92] Por otra
parte, la misma Iglesia vive un camino receptivo, que la enriquece con lo que el Espiritu ya habia sembrado
misteriosamente en esa cultura. De ese modo, «el Espiritu Santo embellece a la Iglesia, mostrandole nuevos
aspectos de la Revelacion y regalandole un nuevo rostro».[93] Se trata, en definitiva, de permitir y de alentar
que el anuncio del Evangelio inagotable, comunicado «con categorias propias de la cultura donde es
anunciado, provoque una nueva sintesis con esa cultura».[94]

69. Por esto, «como podemos ver en la historia de la Iglesia, el cristianismo no tiene un Unico modo
cultural»[95] y «no haria justicia a la l6gica de la encarnacidn pensar en un cristianismo monocultural y
monocorde».[96] Sin embargo, el riesgo de los evangelizadores que llegan a un lugar es creer que no sélo
deben comunicar el Evangelio sino también la cultura en la cual ellos han crecido, olvidando que no se trata de
«imponer una determinada forma cultural, por mas bella y antigua que sea».[97] Hace falta aceptar con valentia
la novedad del Espiritu capaz de crear siempre algo nuevo con el tesoro inagotable de Jesucristo, porque «la
inculturacion coloca a la Iglesia en un camino dificil, pero necesario».[98] Es verdad que «aunque estos
procesos son siempre lentos, a veces el miedo nos paraliza demasiado» y terminamos como «espectadores de
un estancamiento infecundo de la Iglesia».[99] No temamos, no le cortemos las alas al Espiritu Santo.

Caminos de inculturacion en la Amazonia

70. Para lograr una renovada inculturacion del Evangelio en la Amazonia, la Iglesia necesita escuchar su
sabiduria ancestral, volver a dar voz a los mayores, reconocer los valores presentes en el estilo de vida de las
comunidades originarias, recuperar a tiempo las ricas narraciones de los pueblos. En la Amazonia ya hemos
recibido riquezas que vienen de las culturas precolombinas, «como la apertura a la accion de Dios, el sentido de
la gratitud por los frutos de la tierra, el caracter sagrado de la vida humana y la valoracion de la familia, el
sentido de solidaridad y la corresponsabilidad en el trabajo comun, la importancia de lo cultual, la creencia en
una vida mas alla de la terrenal, y tantos otros valores».[100]

71. En este contexto, los pueblos indigenas amazdnicos expresan la auténtica calidad de vida como un “buen
vivir’ que implica una armonia personal, familiar, comunitaria y césmica, y que se expresa en su modo
comunitario de pensar la existencia, en la capacidad de encontrar gozo y plenitud en medio de una vida austera
y sencilla, asi como en el cuidado responsable de la naturaleza que preserva los recursos para las siguientes
generaciones. Los pueblos aborigenes podrian ayudarnos a percibir lo que es una feliz sobriedad y en este
sentido «tienen mucho que ensefiarnos».[101] Ellos saben ser felices con poco, disfrutan los pequefios dones
de Dios sin acumular tantas cosas, no destruyen sin necesidad, cuidan los ecosistemas y reconocen que la
tierra, al mismo tiempo que se ofrece para sostener su vida, como una fuente generosa, tiene un sentido
materno que despierta respetuosa ternura. Todo eso debe ser valorado y recogido en la evangelizacion.[102]

72. Mientras luchamos por ellos y con ellos, estamos llamados «a ser sus amigos, a escucharlos, a
interpretarlos y a recoger la misteriosa sabiduria que Dios quiere comunicarnos a través de ellos».[103] Los
habitantes de las ciudades necesitan valorar esta sabiduria y dejarse “reeducar” frente al consumismo ansioso y
al aislamiento urbano. La Iglesia misma puede ser un vehiculo que ayude a esta recuperacion cultural en una
preciosa sintesis con el anuncio del Evangelio. Ademas, ella se convierte en instrumento de caridad en la
medida en que las comunidades urbanas no sélo sean misioneras en su entorno, sino también acogedoras ante



15

los pobres que llegan del interior acuciados por la miseria. Lo es igualmente en la medida en que las
comunidades estén cerca de los jovenes migrantes para ayudarles a integrarse en la ciudad sin caer en sus
redes de degradacion. Estas acciones eclesiales, que brotan del amor, son valiosos caminos dentro de un
proceso de inculturacion.

73. Pero la inculturacion eleva y plenifica. Ciertamente hay que valorar esa mistica indigena de la interconexion
e interdependencia de todo lo creado, mistica de gratuidad que ama la vida como don, mistica de admiracion
sagrada ante la naturaleza que nos desborda con tanta vida. No obstante, también se trata de lograr que esta
relacion con Dios presente en el cosmos se convierta, cada vez mas, en la relaciéon personal con un Tu que
sostiene la propia realidad y quiere darle un sentido, un Tu que nos conoce y nos ama:

«Flotan sombras de mi, maderas muertas.
Pero la estrella nace sin reproche

sobre las manos de este nifio, expertas,
que conquistan las aguas y la noche.

Me ha de bastar saber que Tu me sabes
entero, desde antes de mis dias».[104]

74. De igual modo, la relacion con Jesucristo, Dios y hombre verdadero, liberador y redentor, no es enemiga de
esta cosmovisién marcadamente cosmica que los caracteriza, porque El también es el Resucitado que penetra
todas las cosas.[105] Para la experiencia cristiana, «todas las criaturas del universo material encuentran su
verdadero sentido en el Verbo encarnado, porque el Hijo de Dios ha incorporado en su persona parte del
universo material, donde ha introducido un germen de transformacion definitiva».[106] El esta gloriosa y
misteriosamente presente en el rio, en los arboles, en los peces, en el viento, como el Sefor que reina en la
creacion sin perder sus heridas transfiguradas, y en la Eucaristia asume los elementos del mundo dando a cada
uno el sentido del don pascual.

Inculturacion social y espiritual

75. Esta inculturacion, dada la situacion de pobreza y abandono de tantos habitantes de la Amazonia,
necesariamente tendra que tener un perfume marcadamente social y caracterizarse por una firme defensa de
los derechos humanos, haciendo brillar ese rostro de Cristo que «ha querido identificarse con ternura especial
con los mas débiles y pobres».[107] Porque «desde el corazon del Evangelio reconocemos la intima conexion
que existe entre evangelizacion y promocién humana»,[108] y esto implica para las comunidades cristianas un
claro compromiso con el Reino de justicia en la promocion de los descartados. Para ello es sumamente
importante una adecuada formacién de los agentes pastorales en la Doctrina Social de la Iglesia.

76. Al mismo tiempo, la inculturacion del Evangelio en la Amazonia debe integrar mejor lo social con lo
espiritual, de manera que los mas pobres no necesiten ir a buscar fuera de la Iglesia una espiritualidad que
responda a los anhelos de su dimension trascendente. Por lo tanto, no se trata de una religiosidad alienante e
individualista que acalle los reclamos sociales por una vida mas digna, pero tampoco se trata de mutilar la
dimensién trascendente y espiritual como si al ser humano le bastara el desarrollo material. Esto nos convoca
no s6lo a combinar las dos cosas, sino a conectarlas intimamente. Asi brillara la verdadera hermosura del
Evangelio, que es plenamente humanizadora, que dignifica integramente a las personas y a los pueblos, que
colma el corazén y la vida entera.

Puntos de partida para una santidad amazonica

77. Asi podran nacer testimonios de santidad con rostro amazdnico, que no sean copias de modelos de otros
lugares, santidad hecha de encuentro y de entrega, de contemplacién y de servicio, de soledad receptiva y de
vida comun, de alegre sobriedad y de lucha por la justicia. A esta santidad la alcanza «cada uno por su
camino»,[109] y eso vale también para los pueblos, donde la gracia se encarna y brilla con rasgos distintivos.
Imaginemos una santidad con rasgos amazonicos, llamada a interpelar a la Iglesia universal.



16

78. Un proceso de inculturacion, que implica caminos no sélo individuales sino también populares, exige amor
al pueblo cargado de respeto y comprension. En buena parte de la Amazonia este proceso ya se ha iniciado.
Hace mas de cuarenta afos los Obispos de la Amazonia del Peru destacaban que en muchos de los grupos
presentes en esa region «el sujeto de evangelizacion, modelado por una cultura propia multiple y cambiante,
esta inicialmente evangelizado» ya que posee «ciertos rasgos de catolicismo popular que, aunque
primitivamente quizas fueron promovidos por agentes pastorales, actualmente son algo que el pueblo ha hecho
suyo y hasta les ha cambiado los significados y los transmite de generacion en generacion».[110] No nos
apresuremos en calificar de supersticion o de paganismo algunas expresiones religiosas que surgen
espontaneamente de la vida de los pueblos. Mas bien hay que saber reconocer el trigo que crece entre la
cizafa, porque «en la piedad popular puede percibirse el modo en que la fe recibida se encarné en una cultura
y se sigue transmitiendo».[111]

79. Es posible recoger de alguna manera un simbolo indigena sin calificarlo necesariamente de idolatria. Un
mito cargado de sentido espiritual puede ser aprovechado, y no siempre considerado un error pagano. Algunas
fiestas religiosas contienen un significado sagrado y son espacios de reencuentro y de fraternidad, aunque se
requiera un lento proceso de purificacion o de maduracion. Un misionero de alma trata de descubrir qué
inquietudes legitimas buscan un cauce en manifestaciones religiosas a veces imperfectas, parciales o
equivocadas, e intenta responder desde una espiritualidad inculturada.

80. Sera sin duda una espiritualidad centrada en el Unico Dios y Sefior, pero al mismo tiempo capaz de entrar
en contacto con las necesidades cotidianas de las personas que procuran una vida digna, que quieren disfrutar
de las cosas bellas de la existencia, encontrar la paz y la armonia, resolver las crisis familiares, curar sus
enfermedades, ver a sus hijos crecer felices. El peor peligro seria alejarlos del encuentro con Cristo por
presentarlo como un enemigo del gozo, o como alguien indiferente ante las busquedas y las angustias
humanas.[112] Hoy es indispensable mostrar que la santidad no deja a las personas sin «fuerzas, vida o
alegria».[113]

La inculturacion de la liturgia

81. La inculturacion de la espiritualidad cristiana en las culturas de los pueblos originarios tiene en los
sacramentos un camino de especial valor, porque en ellos se une lo divino y lo cosmico, la gracia y la creacion.
En la Amazonia no deberian entenderse como una separacion con respecto a lo creado. Ellos «son un modo
privilegiado de como la naturaleza es asumida por Dios y se convierte en mediacion de la vida
sobrenatural».[114] Son una plenificacién de lo creado, donde la naturaleza es elevada para que sea lugar e
instrumento de la gracia, para «abrazar el mundo en un nivel distinto».[115]

82. En la Eucaristia, Dios «en el colmo del misterio de la Encarnacién, quiso llegar a nuestra intimidad a través
de un pedazo de materia. [...] [Ella] une el cielo y la tierra, abraza y penetra todo lo creado».[116] Por esa razén
puede ser «motivacion para nuestras preocupaciones por el ambiente, y nos orienta a ser custodios de todo lo
creado».[117] Asi «no escapamos del mundo ni negamos la naturaleza cuando queremos encontrarnos con
Dios».[118] Esto nos permite recoger en la liturgia muchos elementos propios de la experiencia de los indigenas
en su intimo contacto con la naturaleza y estimular expresiones autdctonas en cantos, danzas, ritos, gestos y
simbolos. Ya el Concilio Vaticano Il habia pedido este esfuerzo de inculturacion de la liturgia en los pueblos
indigenas,[119] pero han pasado mas de cincuenta afios y hemos avanzado poco en esta linea.[120]

83. Al domingo, «la espiritualidad cristiana incorpora el valor del descanso y de la fiesta. El ser humano tiende a
reducir el descanso contemplativo al ambito de lo infecundo o innecesario, olvidando que asi se quita a la obra
que se realiza lo mas importante: su sentido. Estamos llamados a incluir en nuestro obrar una dimension
receptiva y gratuita».[121] Los pueblos originarios saben de esta gratuidad y de este sano ocio contemplativo.
Nuestras celebraciones deberian ayudarles a vivir esta experiencia en la liturgia dominical y a encontrarse con
la luz de la Palabra y de la Eucaristia que ilumina nuestras vidas concretas.

84. Los sacramentos muestran y comunican al Dios cercano que llega con misericordia a curar y a fortalecer a
sus hijos. Por lo tanto deben ser accesibles, sobre todo para los pobres, y nunca deben negarse por razones de



17

dinero. Tampoco cabe, frente a los pobres y olvidados de la Amazonia, una disciplina que excluya y aleje,
porque asi ellos son finalmente descartados por una Iglesia convertida en aduana. Mas bien, «en las dificiles
situaciones que viven las personas mas necesitadas, la Iglesia debe tener un especial cuidado para
comprender, consolar, integrar, evitando imponerles una serie de normas como si fueran una roca, con lo cual
se consigue el efecto de hacer que se sientan juzgadas y abandonadas precisamente por esa Madre que esta
llamada a acercarles la misericordia de Dios».[122] Para la Iglesia la misericordia puede volverse una mera
expresion romantica si no se manifiesta concretamente en la tarea pastoral.[123]

La inculturacion de la ministerialidad

85. La inculturacion también debe desarrollarse y reflejarse en una forma encarnada de llevar adelante la
organizacion eclesial y la ministerialidad. Si se incultura la espiritualidad, si se incultura la santidad, si se
incultura el Evangelio mismo, ¢,como evitar pensar en una inculturacion del modo como se estructuran y se
viven los ministerios eclesiales? La pastoral de la Iglesia tiene en la Amazonia una presencia precaria, debida
en parte a la inmensa extension territorial con muchos lugares de dificil acceso, gran diversidad cultural, serios
problemas sociales, y la propia opcién de algunos pueblos de recluirse. Esto no puede dejarnos indiferentes y
exige de la Iglesia una respuesta especifica y valiente.

86. Se requiere lograr que la ministerialidad se configure de tal manera que esté al servicio de una mayor
frecuencia de la celebracion de la Eucaristia, aun en las comunidades mas remotas y escondidas. En Aparecida
se invito a escuchar el lamento de tantas comunidades de la Amazonia «privadas de la Eucaristia dominical por
largos periodos».[124] Pero al mismo tiempo se necesitan ministros que puedan comprender desde dentro la
sensibilidad y las culturas amazénicas.

87. El modo de configurar la vida y el ejercicio del ministerio de los sacerdotes no es monolitico, y adquiere
diversos matices en distintos lugares de la tierra. Por eso es importante determinar qué es lo mas especifico del
sacerdote, aquello que no puede ser delegado. La respuesta esta en el sacramento del Orden sagrado, que lo
configura con Cristo sacerdote. Y la primera conclusion es que ese caracter exclusivo recibido en el Orden, lo
capacita solo a él para presidir la Eucaristia.[125] Esa es su funcidn especifica, principal e indelegable. Algunos
piensan que lo que distingue al sacerdote es el poder, el hecho de ser la maxima autoridad de la comunidad.
Pero san Juan Pablo Il explicé que aunque el sacerdocio se considere “jerarquico”, esta funcion no tiene el valor
de estar por encima del resto, sino que «esta ordenada totalmente a la santidad de los miembros del Cuerpo
mistico de Cristo».[126] Cuando se afirma que el sacerdote es signo de “Cristo cabeza”, el sentido principal es
que Cristo es la fuente de la gracia: El es cabeza de la Iglesia «porque tiene el poder de hacer correr la gracia
por todos los miembros de la Iglesia».[127]

88. El sacerdote es signo de esa Cabeza que derrama la gracia ante todo cuando celebra la Eucaristia, fuente y
culmen de toda la vida cristiana.[128] Esa es su gran potestad, que so6lo puede ser recibida en el sacramento
del Orden sacerdotal. Por eso Unicamente él puede decir: “Esto es mi cuerpo”. Hay otras palabras que solo él
puede pronunciar: “Yo te absuelvo de tus pecados”. Porque el perddn sacramental esta al servicio de una
celebracion eucaristica digna. En estos dos sacramentos esta el corazén de su identidad exclusiva.[129]

89. En las circunstancias especificas de la Amazonia, de manera especial en sus selvas y lugares mas remotos,
hay que encontrar un modo de asegurar ese ministerio sacerdotal. Los laicos podran anunciar la Palabra,
ensefar, organizar sus comunidades, celebrar algunos sacramentos, buscar distintos cauces para la piedad
popular y desarrollar la multitud de dones que el Espiritu derrama en ellos. Pero necesitan la celebracion de la
Eucaristia porque ella «hace la Iglesia»,[130] y llegamos a decir que «no se edifica ninguna comunidad cristiana
si esta no tiene su raiz y centro en la celebracion de la sagrada Eucaristia».[131] Si de verdad creemos que
esto es asi, es urgente evitar que los pueblos amazonicos estén privados de ese alimento de vida nueva y del
sacramento del perdon.

90. Esta acuciante necesidad me lleva a exhortar a todos los Obispos, en especial a los de América Latina, no
s6lo a promover la oracién por las vocaciones sacerdotales, sino también a ser mas generosos, orientando a los
gue muestran vocacion misionera para que opten por la Amazonia.[132] Al mismo tiempo conviene revisar a



18

fondo la estructura y el contenido tanto de la formacion inicial como de la formacidén permanente de los
presbiteros, para que adquieran las actitudes y capacidades que requiere el dialogo con las culturas
amazonicas. Esta formacion debe ser eminentemente pastoral y favorecer el desarrollo de la misericordia
sacerdotal.[133]

Comunidades repletas de vida

91. Por otra parte, la Eucaristia es el gran sacramento que significa y realiza la unidad de la Iglesia,[134] y se
celebra «para que de extranos, dispersos e indiferentes unos a otros, lleguemos a ser unidos, iguales y
amigos».[135] Quien preside la Eucaristia debe cuidar la comunién, que no es una unidad empobrecida, sino
que acoge la multiple riqueza de dones y carismas que el Espiritu derrama en la comunidad.

92. Por lo tanto, la Eucaristia, como fuente y culmen, reclama el desarrollo de esa multiforme riqueza. Se
necesitan sacerdotes, pero esto no excluye que ordinariamente los diaconos permanentes —que deberian ser
muchos mas en la Amazonia—, las religiosas y los mismos laicos asuman responsabilidades importantes para
el crecimiento de las comunidades y que maduren en el ejercicio de esas funciones gracias a un
acompafiamiento adecuado.

93 Entonces no se trata sélo de facilitar una mayor presencia de ministros ordenados que puedan celebrar la
Eucaristia. Este seria un objetivo muy limitado si no intentamos también provocar una nueva vida en las
comunidades. Necesitamos promover el encuentro con la Palabra y la maduracion en la santidad a través de
variados servicios laicales, que suponen un proceso de preparacion —biblica, doctrinal, espiritual y practica— y
diversos caminos de formacion permanente.

94. Una Iglesia con rostros amazodnicos requiere la presencia estable de lideres laicos maduros y dotados de
autoridad,[136] que conozcan las lenguas, las culturas, la experiencia espiritual y el modo de vivir en comunidad
de cada lugar, al mismo tiempo que dejan espacio a la multiplicidad de dones que el Espiritu Santo siembra en
todos. Porque alli donde hay una necesidad peculiar, El ya ha derramado carismas que permitan darle una
respuesta. Ello supone en la Iglesia una capacidad para dar lugar a la audacia del Espiritu, para confiar y
concretamente para permitir el desarrollo de una cultura eclesial propia, marcadamente laical. Los desafios de
la Amazonia exigen a la Iglesia un esfuerzo especial por lograr una presencia capilar que soélo es posible con un
contundente protagonismo de los laicos.

95. Muchas personas consagradas gastaron sus energias y buena parte de sus vidas por el Reino de Dios en la
Amazonia. La vida consagrada, capaz de dialogo, de sintesis, de encarnacion y de profecia, tiene un lugar
especial en esta configuracion plural y armoniosa de la Iglesia amazonica. Pero le hace falta un nuevo esfuerzo
de inculturacion, que ponga en juego la creatividad, la audacia misionera, la sensibilidad y la fuerza peculiar de
la vida comunitaria.

96. Las comunidades de base, cuando supieron integrar la defensa de los derechos sociales con el anuncio
misionero y la espiritualidad, fueron verdaderas experiencias de sinodalidad en el caminar evangelizador de la
Iglesia en la Amazonia. Muchas veces «han ayudado a formar cristianos comprometidos con su fe, discipulos y
misioneros del Sefor, como testimonia la entrega generosa, hasta derramar su sangre, de tantos miembros
suyos».[137]

97. Aliento la profundizacion de la tarea conjunta que se realiza a través de la REPAM y de otras asociaciones,
con el objetivo de consolidar lo que ya pedia Aparecida: «establecer, entre las iglesias locales de diversos
paises sudamericanos, que estan en la cuenca amazonica, una pastoral de conjunto con prioridades
diferenciadas».[138] Esto vale especialmente para la relacion entre las Iglesias fronterizas.

98. Finalmente, quiero recordar que no siempre podemos pensar proyectos para comunidades estables, porque
en la Amazonia hay una gran movilidad interna, una constante migracion muchas veces pendular, y «la region
se ha convertido de hecho en un corredor migratorio».[139] La «trashumancia amazdnica no ha sido bien
comprendida ni suficientemente trabajada desde el punto de vista pastoral».[140] Por ello hay que pensar en



19

equipos misioneros itinerantes y «apoyar la insercion y la itinerancia de los consagrados y las consagradas
junto a los mas empobrecidos y excluidos».[141] Por otro lado, esto desafia a nuestras comunidades urbanas,
que deberian cultivar con ingenio y generosidad, de forma especial en las periferias, diversas formas de
cercania y de acogida ante las familias y los jovenes que llegan del interior.

La fuerza y el don de las mujeres

99. En la Amazonia hay comunidades que se han sostenido y han transmitido la fe durante mucho tiempo sin
que algun sacerdote pasara por alli, aun durante décadas. Esto ocurrio gracias a la presencia de mujeres
fuertes y generosas: bautizadoras, catequistas, rezadoras, misioneras, ciertamente llamadas e impulsadas por
el Espiritu Santo. Durante siglos las mujeres mantuvieron a la Iglesia en pie en esos lugares con admirable
entrega y ardiente fe. Ellas mismas, en el Sinodo, nos conmovieron a todos con su testimonio.

100. Esto nos invita a expandir la mirada para evitar reducir nuestra comprension de la Iglesia a estructuras
funcionales. Ese reduccionismo nos llevaria a pensar que se otorgaria a las mujeres un status y una
participacion mayor en la Iglesia sdlo si se les diera acceso al Orden sagrado. Pero esta mirada en realidad
limitaria las perspectivas, nos orientaria a clericalizar a las mujeres, disminuiria el gran valor de lo que ellas ya
han dado y provocaria sutiimente un empobrecimiento de su aporte indispensable.

101. Jesucristo se presenta como Esposo de la comunidad que celebra la Eucaristia, a través de la figura de un
varon que la preside como signo del Unico Sacerdote. Este dialogo entre el Esposo y la esposa que se eleva en
la adoracion y santifica a la comunidad, no deberia encerrarnos en planteamientos parciales sobre el poder en
la Iglesia. Porque el Sefor quiso manifestar su poder y su amor a través de dos rostros humanos: el de su Hijo
divino hecho hombre y el de una creatura que es mujer, Maria. Las mujeres hacen su aporte a la Iglesia segun
su modo propio y prolongando la fuerza y la ternura de Maria, la Madre. De este modo no nos limitamos a un
planteamiento funcional, sino que entramos en la estructura intima de la Iglesia. Asi comprendemos
radicalmente por qué sin las mujeres ella se derrumba, como se habrian caido a pedazos tantas comunidades
de la Amazonia si no hubieran estado alli las mujeres, sosteniéndolas, conteniéndolas y cuidandolas. Esto
muestra cual es su poder caracteristico.

102. No podemos dejar de alentar los dones populares que han dado a las mujeres tanto protagonismo en la
Amazonia, aunque hoy las comunidades estan sometidas a nuevos riesgos que no existian en otras épocas. La
situacion actual nos exige estimular el surgimiento de otros servicios y carismas femeninos, que respondan a
las necesidades especificas de los pueblos amazdnicos en este momento historico.

103. En una Iglesia sinodal las mujeres, que de hecho desempefian un papel central en las comunidades
amazonicas, deberian poder acceder a funciones e incluso a servicios eclesiales que no requieren el Orden
sagrado y permitan expresar mejor su lugar propio. Cabe recordar que estos servicios implican una estabilidad,
un reconocimiento publico y el envio por parte del obispo. Esto da lugar también a que las mujeres tengan una
incidencia real y efectiva en la organizacion, en las decisiones mas importantes y en la guia de las
comunidades, pero sin dejar de hacerlo con el estilo propio de su impronta femenina.

Ampliar horizontes mas alla de los conflictos

104. Suele ocurrir que en un determinado lugar los agentes pastorales vislumbran soluciones muy diversas para
los problemas que enfrentan, y por ello proponen formas aparentemente opuestas de organizacion eclesial.
Cuando esto ocurre es probable que la verdadera respuesta a los desafios de la evangelizacién esté en la
superacion de las dos propuestas, encontrando otros caminos mejores, quizas no imaginados. El conflicto se
supera en un nivel superior donde cada una de las partes, sin dejar de ser fiel a si misma, se integra con la otra
en una nueva realidad. Todo se resuelve «en un plano superior que conserva en si las virtualidades valiosas de
las polaridades en pugna».[142] De otro modo, el conflicto nos encierra, «perdemos perspectivas, los horizontes
se limitan y la realidad misma queda fragmentada».[143]

105. Esto de ninguna manera significa relativizar los problemas, escapar de ellos o dejar las cosas como estan.



20

Las verdaderas soluciones nunca se alcanzan licuando la audacia, escondiéndose de las exigencias concretas
o buscando culpas afuera. Al contrario, la salida se encuentra por “desborde”, trascendiendo la dialéctica que
limita la visidn para poder reconocer asi un don mayor que Dios esta ofreciendo. De ese nuevo don acogido con
valentia y generosidad, de ese don inesperado que despierta una nueva y mayor creatividad, manaran como de
una fuente generosa las respuestas que la dialéctica no nos dejaba ver. En sus inicios, la fe cristiana se difundio
admirablemente siguiendo esta légica que le permitid, a partir de una matriz hebrea, encarnarse en las culturas
grecorromanas y adquirir a su paso distintas modalidades. De modo analogo, en este momento historico, la
Amazonia nos desafia a superar perspectivas limitadas, soluciones pragmaticas que se quedan clausuradas en
aspectos parciales de los grandes desafios, para buscar caminos mas amplios y audaces de inculturacion.

La convivencia ecumeénica e interreligiosa

106. En una Amazonia plurirreligiosa, los creyentes necesitamos encontrar espacios para conversar y para
actuar juntos por el bien comun y la promocioén de los mas pobres. No se trata de que todos seamos mas light o
de que escondamos las convicciones propias que nos apasionan para poder encontrarnos con otros que
piensan distinto. Si uno cree que el Espiritu Santo puede actuar en el diferente, entonces intentara dejarse
enriquecer con esa luz, pero la acogera desde el seno de sus propias convicciones y de su propia identidad.
Porque mientras mas profunda, sdlida y rica es una identidad, mas tendra para enriquecer a los otros con su
aporte especifico.

107. Los catodlicos tenemos un tesoro en las Sagradas Escrituras, que otras religiones no aceptan, aunque a
veces son capaces de leerlas con interés e incluso de valorar algunos de sus contenidos. Algo semejante
intentamos hacer nosotros ante los textos sagrados de otras religiones y comunidades religiosas, donde se
encuentran «preceptos y doctrinas que [...] no pocas veces reflejan un destello de aquella Verdad que ilumina a
todos los hombres».[144] También tenemos una gran riqueza en los siete sacramentos, que algunas
comunidades cristianas no aceptan en su totalidad o en idéntico sentido. Al mismo tiempo que creemos
firmemente en Jesus como Unico Redentor del mundo, cultivamos una profunda devocion hacia su Madre. Si
bien sabemos que esto no se da en todas las confesiones cristianas, sentimos el deber de comunicar a la
Amazonia la riqueza de ese calido amor materno del cual nos sentimos depositarios. De hecho terminaré esta
Exhortacién con unas palabras dirigidas a Maria.

108. Todo esto no tendria que convertirnos en enemigos. En un verdadero espiritu de dialogo se alimenta la
capacidad de comprender el sentido de lo que el otro dice y hace, aunque uno no pueda asumirlo como una
conviccion propia. Asi se vuelve posible ser sinceros, no disimular lo que creemos, sin dejar de conversar, de
buscar puntos de contacto, y sobre todo de trabajar y luchar juntos por el bien de la Amazonia. La fuerza de lo
que une a todos los cristianos tiene un valor inmenso. Prestamos tanta atencion a lo que nos divide que a veces
ya no apreciamos ni valoramos lo que nos une. Y eso que nos une es lo que nos permite estar en el mundo sin
qgue nos devoren la inmanencia terrena, el vacio espiritual, el egocentrismo cémodo, el individualismo
consumista y autodestructivo.

109. A todos los cristianos nos une la fe en Dios, el Padre que nos da la vida y nos ama tanto. Nos une la fe en
Jesucristo, el unico Redentor, que nos liberd con su bendita sangre y con su resurreccion gloriosa. Nos une el
deseo de su Palabra que guia nuestros pasos. Nos une el fuego del Espiritu que nos impulsa a la mision. Nos
une el mandamiento nuevo que Jesus nos dejo, la busqueda de una civilizacién del amor, la pasion por el Reino
que el Sefior nos llama a construir con El. Nos une la lucha por la paz y la justicia. Nos une la conviccién de que
no todo se termina en esta vida, sino que estamos llamados a la fiesta celestial donde Dios secara todas las
lagrimas y recogera lo que hicimos por los que sufren.

110. Todo esto nos une. ,Cémo no luchar juntos? ; Como no orar juntos y trabajar codo a codo para defender a
los pobres de la Amazonia, para mostrar el rostro santo del Sefor y para cuidar su obra creadora?

CONCLUSION

LA MADRE DE LA AMAZONIA



21

111. Después de compartir algunos suefios, aliento a todos a avanzar en caminos concretos que permitan
transformar la realidad de la Amazonia y liberarla de los males que la aquejan. Ahora levantemos la mirada a
Maria. La Madre que Cristo nos dejo, aunque es la unica Madre de todos, se manifiesta en la Amazonia de
distintas maneras. Sabemos que «los indigenas se encuentran vitalmente con Jesucristo por muchas vias; pero
el camino mariano ha contribuido mas a este encuentro».[145] Ante la maravilla de la Amazonia, que hemos
descubierto cada vez mejor en la preparacion y en el desarrollo del Sinodo, creo que lo mejor es culminar esta
Exhortacién dirigiéndonos a ella:

Madre de la vida,

en tu seno materno se fue formando Jesus,
que es el Serior de todo lo que existe.
Resucitado, El te transformé con su luz

y te hizo reina de toda la creacion.

Por eso te pedimos que reines, Maria,

en el corazoén palpitante de la Amazonia.

Muéstrate como madre de todas las creaturas,
en la belleza de las flores, de los rios,

del gran rio que la atraviesa

y de todo lo que vibra en sus selvas.

Cuida con tu carifio esa explosion de hermosura.

Pide a Jesus que derrame todo su amor
en los hombres y en las mujeres que alli habitan,
para que sepan admirarla y cuidarla.

Haz nacer a tu hijo en sus corazones

para que El brille en la Amazonia,

en sus pueblos y en sus culturas,

con la luz de su Palabra, con el consuelo de su amor,
con su mensaje de fraternidad y de justicia.

Que en cada Eucaristia

se eleve también tanta maravilla

para la gloria del Padre.

Madre, mira a los pobres de la Amazonia,
porque su hogar esta siendo destruido
por intereses mezquinos.

jCuanto dolor y cuanta miseria,

cuanto abandono y cuanto atropello

en esta tierra bendita,

desbordante de vida!

Toca la sensibilidad de los poderosos
porque aunque sentimos que ya es tarde
nos llamas a salvar

lo que todavia vive.

Madre del corazon traspasado

que sufres en tus hijos ultrajados

y en la naturaleza herida,

reina tu en la Amazonia

Jjunto con tu hijo.

Reina para que nadie mas se sienta duerio



22

de la obra de Dios.

En ti confiamos, Madre de la vida,
no nos abandones

en esta hora oscura.

Ameén.

Dado en Roma, junto a San Juan de Letran, el 2 de febrero, Fiesta de la Presentacion del Sefior, del afio 2020,
séptimo de mi Pontificado.

FRANCISCO

[1] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Instrumentum laboris, 45.

[3] Ana Varela Tafur, «Timareo», en Lo que no veo en visiones, Lima 1992.

[4] Jorge Vega Marquez, «Amazonia solitaria», en Poesia obrera, Cobija-Pando-Bolivia 2009, 39.

[5] Red Eclesial Panamazénica (REPAM), Brasil, Sintesis del aporte al Sinodo, 120; Instrumentum laboris, 45.

[6] Discurso a los jovenes, San Pablo - Brasil (10 mayo 2007), 2: L’'Osservatore Romano, ed. semanal en
lengua espafiola (18 mayo 2007), p. 6.

[7] Cf. Alberto C. Araujo, «Imaginario amazonico», en Amazonia real: amazoniareal.com.br (29 enero 2014).

[8] S. Pablo VI, Carta enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), 57: AAS 59 (1967), 285.

[9] S. Juan Pablo II, Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias Sociales (27 abril 2001), 4: AAS 93
(2001), 600.

[10] Cf. Instrumentum laboris, 41.

[11] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29 junio
2007), 473.

[12] Ramoén Iribertegui, Amazonas: El hombre y el caucho, ed. Vicariato Apostélico de Puerto Ayacucho -
Venezuela, Monografia, n. 4, Caracas 1987, 307ss.

[13] Cf. Amarilis Tupiassu, «Amazénia, das travessias lusitanas a literatura de até agora», en Estudos
Avangados, vol. 19, n. 53, San Pablo (enero/abril 2005): «De hecho, después del final de la primera
colonizacion, la Amazonia continué su camino como una region sujeta a la avaricia de siglos, ahora bajo nuevas
imposiciones retoricas [...] por parte de agentes “civilizadores” que ni siquiera necesitan una personificacion
para generar y multiplicar las nuevas facetas de la vieja destruccion, ahora a través de una muerte lenta».

[14] Obispos de la Amazonia de Brasil, Carta al Pueblo de Dios, Santarem - Brasil (6 julio 2012).

[15] S. Juan Pablo Il, Mensaje para la Jornada Mundial de la Paz 1998, 3: AAS 90 (1998), 150.



23

[16] Il Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Puebla (23 marzo
1979), 6.

[17] Instrumentum laboris, 6. EI Papa Pablo lll, con el Breve Veritas ipsa (2 junio 1537), condend las tesis
racistas, reconociendo a los indios, ya fuesen cristianos o no, la dignidad de la persona humana, les reconocié
el derecho a sus posesiones y prohibié que fuesen reducidos a esclavitud. Afirmaba: «Siendo hombres como
los demas, [...] no pueden ser absolutamente privados de su libertad y de la posesion de sus bienes, tampoco
aquellos que estan fuera de la fe de Jesucristo». Este magisterio fue reafirmado por los papas Gregorio XIV,
Bula Cum Sicuti (28 abril 1591); Urbano VIII, Bula Commissum Nobis (22 abril 1639); Benedicto XIV, Bula
Immensa Pastorum Principis, dirigida a los Obispos de Brasil (20 diciembre 1741); Gregorio XVI, Breve In
Supremo (3 diciembre 1839); Leon XIll, Epistola a los Obispos de Brasil sobre la esclavitud (5 mayo 1888); S.
Juan Pablo Il, Mensaje a los indigenas del Continente americano, Santo Domingo (12 octubre 1992), 2:
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafola (23 octubre 1992), p. 15.

[18] Frederico Benicio de Sousa Costa, Carta Pastoral (1909), ed. Imprenta del gobierno del Estado de
Amazonas, Manaos 1994, 83.

[19] Instrumentum laboris, 7.

[20] Discurso con motivo del Il Encuentro Mundial de los Movimientos Populares, Santa Cruz de la Sierra -
Bolivia (9 julio 2015): L’'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espanola (17 julio 2015), p. 9.

[21] Discurso con motivo del Encuentro con los Pueblos de la Amazonia, Puerto Maldonado - Pert (19 enero
2018): L’'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafiola (26 enero 2018), p. 3.

[22] Instrumentum laboris, 24.

[23] Yana Lucila Lema, Tamyahuan Shamakupani (Con la lluvia estoy viviendo), 1, en
http://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/

[24] Conferencia Episcopal Ecuatoriana, Cuidemos nuestro planeta (20 abril 2012), 3.

[25] N. 142: AAS 107 (2015), 904-905.

[26] N. 82.

[27] Ibid., 83.

[28] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 239: AAS 105 (2013), 1116.

[29] Ibid., 218: AAS 105 (2013), 1110.

[30] Ibid.

[31] Cf. Instrumentum laboris, 57.

[32] Cf. Evaristo Eduardo de Miranda, Quando o Amazonas corria para o Pacifico, Petropolis 2007, 83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, «Paisajes», en Amazonia y otros poemas, ed. Universidad Externado de Colombia,
Bogota 2011, 31.



24

[34] Javier Yglesias, «Llamado», en Revista peruana de literatura, n. 6 (junio 2007), 31.

[35] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 144: AAS 107 (2015), 905.

[36] Exhort. ap. postsin. Christus vivit (25 marzo 2019), 186.

[37] Ibid., 200.

[38] Videomensaje para el Encuentro Mundial de la Juventud Indigena, Soloy - Panama (18 enero 2019):
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espaiola (15 enero 2019), p. 10.

[39] Mario Vargas Llosa, Prélogo de El Hablador, Madrid (8 octubre 2007).

[40] Exhort. ap. postsin. Christus vivit (25 marzo 2019), 195.

[41] S. Juan Pablo II, Carta enc. Centesimus annus (1 mayo 1991), 50: AAS 83 (1991), 856.

[42] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29 junio
2007), 97.

[43] Discurso en el Encuentro con los Pueblos de la Amazonia, Puerto Maldonado - Peru (19 enero 2018):
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafiola (26 enero 2018), p. 3.

[44] Instrumentum laboris, 123, e.

[45] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 144: AAS 107 (2015), 906.

[46] Cf. Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 51: AAS 101 (2009), 687: «La naturaleza,
especialmente en nuestra época, esta tan integrada en la dinamica social y cultural que practicamente ya no
constituye una variable independiente. La desertizacion y el empobrecimiento productivo de algunas areas
agricolas son también fruto del empobrecimiento de sus habitantes y de su atraso».

[47] Mensaje para la Jornada Mundial de la Paz 2007, 8: Insegnamenti 2/2 (2006), 776.

[48] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 16, 91, 117, 138, 240: AAS 107 (2015), 854, 884, 894, 903, 941.

[49] Documento Bolivia: informe pais. Consulta presinodal (2019), 36; cf. Instrumentum laboris, 23.

[50] Instrumentum laboris, 26.

[51] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 146: AAS 107 (2015), 906.

[52] Documento con aportaciones al Sinodo de la Diocesis de San José del Guaviare y de la Arquidiocesis de
Villavicencio y Granada - Colombia; cf. Instrumentum laboris, 17.

[53] Euclides da Cunha, Los Sertones (Os Sertées), Buenos Aires 1946, 65-66.

[54] Pablo Neruda, «Amazonas», en Canto General (1938), I, IV.

[55] REPAM, Doc. Eje de Fronteras. Preparacion para el Sinodo de la Amazonia, Tabatinga - Brasil (13 febrero



25

2019), 3; cf. Instrumentum laboris, 8.

[56] Amadeu Thiago de Mello, Amazonas, patria da agua. Traduccién al espafiol de Jorge Timossi, en
http://letras-uruguay.espaciolatino.com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm

[57] Vinicius de Moraes, Para vivir un gran amor, Buenos Aires 2013, 166.

[58] Juan Carlos Galeano, «Los que creyeron», en Amazonia y otros poemas, ed. Universidad Externado de
Colombia, Bogota 2011, 44.

[59] Harald Sioli, A Amazénia, Petrépolis 1985, 60.

[60] S. Juan Pabilo Il, Discurso a los participantes en un Congreso Internacional sobre ‘“Ambiente y salud” (24
marzo 1997), 2. L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafola (11 abril 1997), p. 7.

[61] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 34: AAS 107 (2015), 860.

[62] Cf. ibid., 28-31: AAS 107 (2015), 858-859.

[63] Ibid., 38: AAS 107 (2015), 862.

[64] Cf. V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 86.

[65] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 38: AAS 107 (2015), 862.

[66] Cf. ibid., 144, 187: AAS 107 (2015), 905-906, 921.

[67] CF. ibid., 183: AAS 107 (2015), 920.

[68] Ibid., 53: AAS 107 (2015), 868.

[69] Cf. ibid., 49: AAS 107 (2015), 866.

[70] Documento preparatorio del Sinodo de los Obispos para la Asamblea Especial para la Region
Panamazdnica, 8.

[71] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 56: AAS 107 (2015), 869.

[72] Ibid., 59: AAS 107 (2015), 870.

[73] Ibid., 33: AAS 107 (2015), 860.

[74] Ibid., 220: AAS 107 (2015), 934.

[75] Ibid., 215: AAS 107 (2015), 932.

[76] Sui Yun, Cantos para el mendigo y el rey, Wiesbaden 2000.

[77] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 100: AAS 107 (2015), 887.



26
[78] Ibid., 204: AAS 107 (2015), 928.

[79] Cf. Documentos de Santarem (1972) y Manaos (1997), en Conferencia Nacional de los Obispos de Brasil,
Desafio missionario. Documentos da Igreja na Amazoénia, Brasilia 2014, 9-28, 67-84.

[80] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 220: AAS 105 (2013), 1110.

[81] Ibid., 164: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[82] Ibid., 165: AAS 105 (2013), 1089.

[83] Ibid., 161: AAS 105 (2013), 1087.

[84] Asi lo recoge el Concilio Vaticano Il en el n. 44 de la Constitucion Gaudium et spes cuando dice: «[La
Iglesia] desde el comienzo de su historia, aprendioé a expresar el mensaje de Cristo por medio de los conceptos
y de las lenguas de los distintos pueblos y procurd, ademas, ilustrarlo con la sabiduria de los filosofos, todo ello
con el fin de adaptar el Evangelio, en cuanto era conveniente, al nivel de la comprension de todos y de las
exigencias de los sabios. Ciertamente, esta predicaciéon acomodada de la palabra revelada debe mantenerse
como ley de toda evangelizacidon. Pues asi en todo pueblo se estimula el poder de expresar el mensaje de
Cristo a su modo y, al mismo tiempo, se promueve un vivo intercambio entre la Iglesia y las diferentes culturas
de los pueblosy.

[85] Carta al Pueblo de Dios que peregrina en Alemania (29 junio 2019), 9: L’'Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espanola (5 julio 2019), p. 9.

[86] Cf. S. Vicente de Lerins, Commonitorium primum, cap. 23: PL 50, 668: «Ut annis scilicet consolidetur,
dilatetur tempore, sublimetur aetate».

[87] Carta al Pueblo de Dios que peregrina en Alemania (29 junio 2019), 9. Cf. La expresion atribuida a Gustav
Mabhler: «La tradicion es la salvaguarda del futuro y no la conservacion de las cenizas».

[88] Discurso a los docentes universitarios y los hombres de cultura, Coimbra (15 mayo 1982), 5: L’'Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua espafiola (23 mayo 1982), p. 18.

[89] Mensaje a los indigenas del Continente americano, Santo Domingo (12 octubre 1992), 6: L’'Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua espafiola (23 octubre 1992), p. 15; cf. Discurso a los participantes en el
Congreso nacional del Movimiento eclesial de compromiso cultural (16 enero 1982), 2: Insegnamenti 5/1 (1982),
131.

[90] S. Juan Pabilo Il, Exhort. ap. postsin. Vita consecrata (25 marzo 1996), 98: AAS 88 (1996), 474-475.

[91] N. 115: AAS 105 (2013), 1068.

[92] Ibid., 116: AAS 105 (2013), 1068.

[93] Ibid.

[94] Ibid., 129: AAS 105 (2013), 1074.

[95] Ibid., 116: AAS 105 (2013), 1068.



27
[96] Ibid., 117: AAS 105 (2013), 1069.

[97] Ibid.

[98] S. Juan Pablo II, Discurso a la Asamblea plenaria del Pontificio Consejo para la Cultura (17 enero 1987), 5:
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espanola (1 febrero 1987), p. 21.

[99] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 129: AAS 105 (2013), 1074.

[100] IV Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Santo Domingo (12-
28 octubre 1992), 17.

[101] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[102] Cf. Vittorio Messori - Joseph Ratzinger, Informe sobre la fe, ed. BAC, Madrid 2015, 209-210.

[103] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[104] Pedro Casaldéliga, «Carta de navegar (Por el Tocantins amazonico)», en El tiempo y la espera, Santander
1986.

[105] Santo Tomas de Aquino lo explica de esta manera: «La triple manera como esta Dios en las cosas: Una
es comun, por esencia, presencia y potencia; otra por la gracia en sus santos; la tercera, singular en Cristo, por
la union» (Ad Colossenses, c. Il, 1. 2).

[106] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[107] Il Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Puebla (23 marzo
1979), 196.

[108] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 178: AAS 105 (2013), 1094.

[109] Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 11; cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 marzo 2018), 10-11.

[110] Vicariatos Apostolicos de la Amazonia Peruana, «Segunda asamblea episcopal regional de la selva», San
Ramon - Pert (5 octubre 1973), en Exodo de la Iglesia en la Amazonia. Documentos pastorales de la Iglesia en
la Amazonia peruana, lquitos 1976, 121.

[111] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 123: AAS 105 (2013), 1071.
[112] Cf. Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 126-127.

[113] Ibid., 32.

[114] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[115] Ibid.

[116] Ibid., 236: AAS 107 (2015), 940.



28
[117] Ibid.

[118] Ibid., 235: AAS 107 (2015), 939.

[119] Cf. Const. Sacrosanctum Concilium, sobre la sagrada liturgia, 37-40, 65, 77, 81.

[120] En el Sinodo surgi6 la propuesta de elaborar un “rito amazoénico”.

[121] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 237: AAS 107 (2015), 940.

[122] Exhort. ap. postsin. Amoris laetitia (19 marzo 2016), 49: AAS 108 (2016), 331; cf. ibid., 305: AAS 108
(2016), 436-437.

[123] Cf. ibid., 296, 308: AAS 108 (2016), 430-431, 438.

[124] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29 junio
2007), 100, e.

[125] Cf. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Carta Sacerdotium ministeriale, a los Obispos de la Iglesia
Catolica sobre algunas cuestiones concernientes al ministro de la Eucaristia (6 agosto 1983): AAS, 75 (1983),
1001-1009.

[126] Carta ap. Mulieris dignitatem (15 agosto 1988), 27: AAS 80 (1988), 1718.

[127] Sto. Tomas de Aquino, Summa Theologiae lll, q. 8, a. 1, resp.

[128] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Presbyterorum ordinis, sobre el ministerio y la vida de los presbiteros, 5; S.
Juan Pabilo I, Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 abril 2003), 22: AAS 95 (2003), 448.

[129] También es propio del sacerdote administrar la Uncion de los enfermos, por estar intimamente ligada al
perddn de los pecados: «Y si tuviera pecados le seran perdonados» (St 5,15).

[130] Catecismo de la Iglesia Catdlica, 1396; S. Juan Pablo Il, Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 abril
2003), 26: AAS 95 (2003), 451; cf. Henri de Lubac, Meditacion sobre la Iglesia, ed. Desclée de Brouwer, Bilbao
1958, 130.

[131] Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Presbyterorum ordinis, sobre el ministerio y la vida de los presbiteros, 6.

[132] Llama la atencidén que en algunos paises de la cuenca amazonica hay mas misioneros para Europa o para
Estados Unidos que para auxiliar a los propios Vicariatos de la Amazonia.

[133] También en el Sinodo se hablé sobre la carencia de seminarios para la formacién sacerdotal de personas
indigenas.

[134] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 3.

[135] S. Pablo VI, Homilia en la Solemnidad del Corpus Christi (17 junio 1965): Insegnamenti 3 (1965), 358.

[136] Es posible, por escasez de sacerdotes, que el obispo encomiende «una participacion en el ejercicio de la
cura pastoral de la parroquia a un diacono o a otra persona que no tiene el caracter sacerdotal, o a una
comunidad» (Codigo de Derecho Cancnico, 517 §2).



29

[137] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29 junio
2007), 178.

[138] Ibid., 475.

[139] Instrumentum laboris, 65.

[140] Ibid., 63.

[141] Ibid., 129, d, 2.

[142] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 228: AAS 105 (2013), 1113.

[143] Ibid., 226: AAS 105 (2013), 1112.

[144] Concilio Vaticano I, Declaracién Nostra Aetate, sobre las relaciones de la Iglesia con las religiones no
cristianas, 2.

[145] CELAM, Il Simposio latinoamericano sobre Teologia india, Ciudad de Guatemala (23-27 octubre 2006).

[00189-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in lingua italiana

ESORTAZIONE APOSTOLICA POSTSINODALE

QUERIDA AMAZONIA

DEL SANTO PADRE FRANCESCO

AL POPOLO DI DIO

E A TUTTE LE PERSONE DI BUONA VOLONTA

1. L’amata Amazzonia si mostra di fronte al mondo con tutto il suo splendore, il suo dramma, il suo mistero. Dio
ci ha donato la grazia di averla presente in maniera speciale nel Sinodo che ha avuto luogo a Romatrail 6 e il
27 ottobre e che si & concluso con un testo intitolato Amazzonia: nuovi cammini per la Chiesa e per un’ecologia
integrale.

Il senso di questa Esortazione

2. Ho ascoltato gli interventi durante il Sinodo e ho letto con interesse i contributi dei circoli minori. Con questa
Esortazione desidero esprimere le risonanze che ha provocato in me questo percorso di dialogo e
discernimento. Non sviluppero qui tutte le questioni abbondantemente esposte nel Documento conclusivo. Non
intendo né sostituirlo né ripeterlo. Desidero solo offrire un breve quadro di riflessione che incarni nella realta
amazzonica una sintesi di alcune grandi preoccupazioni che ho gia manifestato nei miei documenti precedenti,
affinché possa aiutare e orientare verso un’armoniosa, creativa e fruttuosa ricezione dell'intero cammino
sinodale.

3. Nello stesso tempo voglio presentare ufficialmente quel Documento, che ci offre le conclusioni del Sinodo e a
cui hanno collaborato tante persone che conoscono meglio di me e della Curia romana la problematica



30

dellAmazzonia, perché ci vivono, ci soffrono e la amano con passione. Ho preferito non citare tale Documento
in questa Esortazione, perché invito a leggerlo integralmente.

4. Dio voglia che tutta la Chiesa si lasci arricchire e interpellare da questo lavoro, che i pastori, i consacrati, le
consacrate e i fedeli laici del’Amazzonia si impegnino nella sua applicazione e che possa ispirare in qualche
modo tutte le persone di buona volonta.

Sogni per '’Amazzonia

5. L’Amazzonia € una totalita multinazionale interconnessa, un grande bioma condiviso da nove paesi: Brasile,
Bolivia, Colombia, Ecuador, Guyana, Peru, Suriname, Venezuela e Guyana Francese. Tuttavia, indirizzo questa
Esortazione a tutto il mondo. Lo faccio, da una parte, per aiutare a risvegliare I'affetto e la preoccupazione per
questa terra che € anche “nostra” e invitarli ad ammirarla e a riconoscerla come un mistero sacro; dall’altra,
perché I'attenzione della Chiesa alle problematiche di questo luogo ci obbliga a riprendere brevemente alcuni
temi che non dovremmo dimenticare e che possono ispirare altre regioni della terra di fronte alle loro proprie
sfide.

6. Tutto cio che la Chiesa offre deve incarnarsi in maniera originale in ciascun luogo del mondo, cosi che la
Sposa di Cristo assuma volti multiformi che manifestino meglio I'inesauribile ricchezza della grazia. La
predicazione deve incarnarsi, la spiritualita deve incarnarsi, le strutture della Chiesa devono incarnarsi. Per
questo mi permetto umilmente, in questa breve Esortazione, di formulare quattro grandi sogni che 'Amazzonia
mi ispira.

7. Sogno un’Amazzonia che lotti per i diritti dei pit poveri, dei popoli originari, degli ultimi, dove la loro voce sia
ascoltata e la loro dignita sia promossa.

Sogno un’Amazzonia che difenda la ricchezza culturale che la distingue, dove risplende in forme tanto varie la
bellezza umana.

Sogno un’Amazzonia che custodisca gelosamente l'irresistibile bellezza naturale che I'adorna, la vita
traboccante che riempie i suoi fiumi e le sue foreste.

Sogno comunita cristiane capaci di impegnarsi e di incarnarsi in Amazzonia, fino al punto di donare alla Chiesa
nuovi volti con tratti amazzonici.

CAPITOLO PRIMO

UN SOGNO SOCIALE

8. Il nostro sogno € quello di un’Amazzonia che integri e promuova tutti i suoi abitanti perché possano
consolidare un “buon vivere”. Ma c’e bisogno di un grido profetico e di un arduo impegno per i piu poveri. Infatti,
benché I’Amazzonia si trovi di fronte a un disastro ecologico, va rilevato che «un vero approccio ecologico
diventa sempre un approccio sociale, che deve integrare la giustizia nelle discussioni sul’ambiente, per
ascoltare tanto il grido della terra quanto il grido dei poveri».[1] Non ci serve un conservazionismo «che si
preoccupa del bioma ma ignora i popoli amazzonici».[2]

Ingiustizia e crimine

9. Gli interessi colonizzatori che hanno esteso ed estendono — legalmente e illegalmente — il taglio di legname e
l'industria mineraria, e che sono andati scacciando e assediando i popoli indigeni, rivieraschi e di origine
africana, provocano una protesta che grida al cielo:



31

«Molti sono gli alberi

dove abitod la tortura

e vasti i boschi

comprati tra mille uccisioni».[3]

«I mercanti di legname hanno parlamentari

e la nostra Amazzonia non ha chi la difenda [...].
Esiliano i pappagalli e le scimmie [...]

Non sara piu la stessa la raccolta delle castagne».[4]

10. Questo ha favorito i movimenti migratori piu recenti degli indigeni verso le periferie delle citta. Li non
incontrano una reale liberazione dai loro drammi, bensi le peggiori forme di schiavitu, di asservimento e di
miseria. In queste citta, caratterizzate da una grande disuguaglianza, dove oggi abita la maggior parte della
popolazione dell’Amazzonia, crescono anche la xenofobia, lo sfruttamento sessuale e il traffico di persone. Per
questo il grido del’Amazzonia non si leva solamente dal cuore delle foreste, ma anche dall'interno delle sue
citta.

11. Non & necessario che qui ripeta le analisi cosi ampie e complete che sono state presentate prima e durante
il Sinodo. Ricordiamo almeno una delle voci ascoltate: «Siamo colpiti dai commercianti di legname, da allevatori
e altre parti terze. Minacciati da attori economici che implementano un modello estraneo ai nostri territori. Le
imprese del legno entrano nel territorio per sfruttare la foresta, noi abbiamo cura della foresta per i nostri figli,
abbiamo carne, pesce, medicine vegetali, alberi da frutto [...]. La costruzione di impianti idroelettrici e il progetto
di vie d’acqua ha un impatto sul fiume e sui territori [...]. Siamo una regione di territori derubati».[5]

12. Gia il mio predecessore, Benedetto XVI, denunciava «la devastazione ambientale dellAmazzonia e le
minacce alla dignita umana delle sue popolazioni».[6] Desidero aggiungere che tanti drammi sono stati legati ad
una falsa “mistica amazzonica”. E noto infatti che dagli ultimi decenni del secolo scorso '’Amazzonia & stata
presentata come un enorme spazio vuoto da occupare, come una ricchezza grezza da elaborare, come
un’immensita selvaggia da addomesticare. Tutto cido con uno sguardo che non riconosce i diritti dei popoli
originari o semplicemente li ignora, come se non esistessero, o come se le terre in cui abitano non
appartenessero a loro. Persino nei programmi educativi per bambini e giovani, gli indigeni sono stati visti come
intrusi o usurpatori. La loro vita, i loro desideri, il loro modo di lottare e di sopravvivere non interessavano, e li si
considerava piu come un ostacolo di cui liberarsi che come esseri umani con la medesima dignita di chiunque
altro e con diritti acquisiti.

13. Alcuni slogan hanno contribuito a questa confusione, tra gli altri quello del “non concedere”,[7] come se tale
asservimento potesse venire solo dall’esterno dei Paesi, mentre anche poteri locali, con la scusa dello sviluppo,
hanno partecipato ad alleanze allo scopo di distruggere la foresta — con le forme di vita che ospita —
impunemente e senza limiti. | popoli originari tante volte hanno assistito impotenti alla distruzione del’ambiente
naturale che permetteva loro di nutrirsi, di curarsi, di sopravvivere e conservare uno stile di vita e una cultura
che dava loro identita e significato. La disparita di potere € enorme, i deboli non hanno risorse per difendersi,
mentre il vincitore continua a prendersi tutto. «l poveri restano ognora poveri, mentre i ricchi diventano sempre
piu ricchix».[8]

14. Alle operazioni economiche, nazionali e internazionali, che danneggiano ’Amazzonia e non rispettano il
diritto dei popoli originari al territorio e alla sua demarcazione, all’autodeterminazione e al previo consenso,
occorre dare il nome che a loro spetta: ingiustizia e crimine. Quando alcune aziende assetate di facili guadagni
si appropriano dei terreni e arrivano a privatizzare perfino I'acqua potabile, o quando le autorita danno il via
libera alle industrie del legname, a progetti minerari o petroliferi e ad altre attivita che devastano le foreste e
inquinano I'ambiente, si trasformano indebitamente i rapporti economici e diventano uno strumento che uccide.
E abituale ricorrere a mezzi estranei ad ogni etica, come sanzionare le proteste e addirittura togliere la vita agli
indigeni che si oppongono ai progetti, provocare intenzionalmente incendi nelle foreste, o corrompere politici e
gli stessi indigeni. Cid & accompagnato da gravi violazioni dei diritti umani e da nuove schiavitu che colpiscono
specialmente le donne, dalla peste del narcotraffico che cerca di sottomettere gli indigeni, o dalla tratta di



32

persone che approfitta di coloro che sono stati scacciati dal loro contesto culturale. Non possiamo permettere
che la globalizzazione diventi «un nuovo tipo di colonialismo».[9]

Indignarsi e chiedere perdono

15. Bisogna indignarsi,[10] come si indignava Moseé (cfr Es 11,8), come si indignava Gesu (cfr Mc 3,5), come
Dio si indigna davanti all'ingiustizia (cfr Am 2,4-8; 5,7-12; Sal 106,40). Non & sano che ci abituiamo al male, non
ci fa bene permettere che ci anestetizzino la coscienza sociale, mentre «una scia di distruzione, e perfino di
morte, per tutte le nostre regioni [...] mette in pericolo la vita di milioni di persone e in special modo dell’ habitat
dei contadini e degli indigeni».[11] Le storie di ingiustizia e di crudelta accadute in Amazzonia anche durante il
secolo scorso dovrebbero provocare un profondo rifiuto, ma nello stesso tempo dovrebbero renderci piu sensibili
a riconoscere forme anche attuali di sfruttamento umano, di prevaricazione e di morte. In merito al passato
vergognoso, raccogliamo, a modo di esempio, una narrazione sulle sofferenze degli indigeni dell’epoca del
caucciu nellAmazzonia venezuelana: «Agli indigeni non davano denaro, solo mercanzia e a caro prezzo, cosi
non finivano mai di pagarla, [...] pagavano, ma dicevano all'indigeno: “Lei ha un grosso debito”, e doveva
ritornare a lavorare [...]. Piu di venti villaggi ye’kuana sono stati completamente devastati. Le donne ye’kuana
sono state violentate e amputati i loro petti, quelle gravide sventrate. Agli uomini tagliavano le dita delle manio i
polsi in modo che non potessero andare in barca, [...] insieme ad altre scene del piu assurdo sadismo».[12]

16. Questa storia di dolore e di disprezzo non si risana facilmente. E la colonizzazione non si ferma, piuttosto in
alcune zone si trasforma, si maschera e si nasconde,[13] ma non perde la prepotenza contro la vita dei poveri e
la fragilita del’'ambiente. | Vescovi dell’Amazzonia brasiliana hanno ricordato che «la storia del’Amazzonia rivela
che & sempre stata una minoranza che guadagnava a costo della poverta della maggioranza e della razzia
senza scrupoli delle ricchezze naturali della regione, elargizione divina alle popolazioni che qui vivono da
millenni e ai migranti che sono arrivati nel corso dei secoli passati».[14]

17. Mentre lasciamo emergere una sana indignazione, ricordiamo che & sempre possibile superare le diverse
mentalita coloniali per costruire reti di solidarieta e di sviluppo: «la sfida & quella di assicurare una
globalizzazione nella solidarieta, una globalizzazione senza marginalizzazione».[15] Si possono cercare
alternative di allevamento e agricoltura sostenibili, di energie che non inquinino, di risorse lavorative che non
comportino la distruzione dell’ambiente e delle culture. Al contempo, occorre assicurare agli indigeni e ai piu
poveri un’educazione adeguata, che sviluppi le loro capacita e li valorizzi. Proprio su questi obiettivi si gioca la
vera scaltrezza e la genuina capacita dei politici. Non sara per restituire ai morti la vita che si € loro negata, e
nemmeno per risarcire i sopravvissuti di quei massacri, ma almeno perché possiamo essere oggi realmente
umani.

18. Ci incoraggia ricordare che, in mezzo ai gravi eccessi della colonizzazione del’Amazzonia, piena di
«contraddizioni e lacerazioni»,[16] molti missionari sono giunti lIa con il Vangelo, lasciando i propri Paesi e
accettando una vita austera e impegnativa vicino ai piu indifesi. Sappiamo che non tutti sono stati esemplari, ma
il lavoro di quelli che si sono mantenuti fedeli al Vangelo ha anche ispirato «una legislazione come le Leggi delle
Indie che proteggevano la dignita degli indigeni contro i soprusi ai loro popoli e territori».[17] Dato che spesso
erano i sacerdoti coloro che proteggevano gli indigeni da assalitori e profittatori, i missionari raccontano: «Ci
chiedevano con insistenza di non abbandonarli e ci strappavano la promessa di ritornare di nuovo».[18]

19. Nel momento presente la Chiesa non pud essere meno impegnata, ed € chiamata ad ascoltare le grida dei
popoli amazzonici «per poter esercitare in modo trasparente il suo ruolo profetico».[19] Al tempo stesso, poiché
non possiamo negare che il grano si € mescolato con la zizzania e che non sempre i missionari sono stati a
fianco degli oppressi, me ne vergogno e ancora una volta «chiedo umilmente perdono, non solo per le offese
della Chiesa stessa, ma per i crimini contro i popoli indigeni durante la cosiddetta conquista del’America»[20] e
per gli atroci crimini che seguirono attraverso tutta la storia del’Amazzonia. Ringrazio i membri dei popoli
originari e dico loro nuovamente: «Voi con la vostra vita siete un grido rivolto alla coscienza [...]. Voi siete
memoria viva della missione che Dio ha affidato a noi tutti: avere cura della Casa comune».[21]

Senso comunitario



33

20. La lotta sociale implica una capacita di fraternita, uno spirito di comunione umana. Ora, senza sminuire
l'importanza della liberta personale, va sottolineato che i popoli originari dell’ Amazzonia possiedono un forte
senso comunitario. Essi vivono cosi «il lavoro, il riposo, le relazioni umane, i riti e le celebrazioni. Tutto &
condiviso, gli spazi privati — tipici della modernita — sono minimi. La vita & un cammino comunitario dove i compiti
e le responsabilita sono divisi e condivisi in funzione del bene comune. Non c’é posto per I'idea di un individuo
distaccato dalla comunita o dal suo territorio».[22] Le relazioni umane sono impregnate dalla natura circostante,
perché gli indigeni la sentono e la percepiscono come una realta che integra la loro societa e la loro cultura,
come un prolungamento del loro corpo personale, familiare e di gruppo sociale:

«Quella stella si avvicina

aleggiano i colibri

piu che la cascata tuona il mio cuore
con le tue labbra irrighero la terra
che su di noi giochi il vento».[23]

21. Questo moltiplica I'effetto disintegratore dello sradicamento che vivono gli indigeni che si vedono obbligati a
emigrare in citta, cercando di sopravvivere, a volte anche in maniera non dignitosa, tra le abitudini urbane piu
individualiste e in un ambiente ostile. Come sanare un danno cosi grave? Come ricostruire quelle vite sradicate?
Di fronte a una tale realta, bisogna apprezzare e accompagnare tutti gli sforzi che fanno molti di questi gruppi
sociali per conservare i loro valori e stili di vita e integrarsi nei nuovi contesti senza perderli, anzi, offrendoli
come contributo al bene comune.

22. Cristo ha redento I'essere umano intero e vuole ristabilire in ciascuno la capacita di entrare in relazione con
gli altri. Il Vangelo propone la carita divina che promana dal Cuore di Cristo e che genera una ricerca di giustizia
che ¢ inseparabilmente un canto di fraternita e di solidarieta, uno stimolo per la cultura dell'incontro. La
saggezza dello stile di vita dei popoli originari — pur con tutti i limiti che possa avere — ci stimola ad approfondire
questa aspirazione. Per tale ragione i Vescovi dellEcuador hanno sollecitato «un nuovo sistema sociale e
culturale che privilegi le relazioni fraterne, in un quadro di riconoscimento e di stima delle diverse culture e degli
ecosistemi, capace di opporsi ad ogni forma di discriminazione e di dominazione tra esseri umani».[24]

Istituzioni degradate

23. Nella Laudato si’ ricordavamo che «se tutto € in relazione, anche lo stato di salute delle istituzioni di una
societa comporta conseguenze per 'ambiente e per la qualita della vita umana [...]. All'interno di ciascun livello
sociale e tra di essi, si sviluppano istituzioni che regolano le relazioni umane. Tutto cio che le danneggia
comporta effetti nocivi, come la perdita della liberta, I'ingiustizia e la violenza. Diversi Paesi sono governati da un
sistema istituzionale precario, a costo delle sofferenze della popolazione».[25]

24. Come stanno le istituzioni della societa civile in Amazzonia? L’ Instrumentum laboris del Sinodo, che
raccoglie molti contributi di persone e gruppi dell’Amazzonia, si riferisce a «una cultura che avvelena lo Stato e
le sue istituzioni, permeando tutti gli strati sociali, comprese le comunita indigene. Si tratta di una vera e propria
piaga morale; di conseguenza, si perde la fiducia nelle istituzioni e nei suoi rappresentanti, il che scredita
totalmente la politica e le organizzazioni sociali. | popoli amazzonici non sono estranei alla corruzione e ne
diventano le principali vittime».[26]

25. Non possiamo escludere che membri della Chiesa siano stati parte della rete di corruzione, a volte fino al
punto di accettare di mantenere il silenzio in cambio di aiuti economici per le opere ecclesiali. Proprio per questo
sono arrivate proposte al Sinodo che invitano a «prestare particolare attenzione all’origine delle donazioni o di
altri tipi di benefici, cosi come agli investimenti fatti dalle istituzioni ecclesiastiche o dai cristiani».[27]

Dialogo sociale

26. L’Amazzonia dovrebbe essere anche un luogo di dialogo sociale, specialmente tra i diversi popoli originari,
per trovare forme di comunione e di lotta congiunta. Tutti gli altri siamo chiamati a partecipare come “invitati” e a



34

cercare con estremo rispetto vie d’incontro che arricchiscano I'’Amazzonia. Ma se vogliamo dialogare, dovremmo
farlo prima di tutto con gli ultimi. Essi non sono interlocutori qualsiasi, che bisogna convincere, e nemmeno un
convitato in piu ad una tavola di pari. Essi sono i principali interlocutori, dai quali anzitutto dobbiamo imparare,
che dobbiamo ascoltare per un dovere di giustizia e ai quali dobbiamo chiedere permesso per poter presentare
le nostre proposte. La loro parola, le loro speranze, i loro timori dovrebbero essere la voce piu potente in
qualsiasi tavolo di dialogo sullAmazzonia; e la grande questione €: come loro stessi immaginano il buon vivere
per sé stessi e i loro discendenti?

27. 1l dialogo non solo deve privilegiare la scelta preferenziale per la difesa dei poveri, degli emarginati e degli
esclusi, ma li considera come protagonisti. Si tratta di riconoscere I'altro e di apprezzarlo “come altro”, con la sua
sensibilita, le sue scelte piu personali, il suo modo di vivere e di lavorare. Altrimenti il risultato sara, come
sempre, «un progetto di pochi indirizzato a pochi»,[28] quando non «un consenso a tavolino o un’effimera pace
per una minoranza felice».[29] Se questo accade, «& necessaria una voce profetica»[30] e come cristiani siamo
chiamati a farla sentire.

Da qui nasce il sogno successivo.

CAPITOLO SECONDO

UN SOGNO CULTURALE

28. Il tema € promuovere I’Amazzonia; cido perd non significa colonizzarla culturalmente, bensi fare in modo che
essa stessa tragga da sé il meglio. Questo € il senso della migliore opera educativa: coltivare senza sradicare;
far crescere senza indebolire I'identita; promuovere senza invadere. Come ci sono potenzialita nella natura che
potrebbero andare perdute per sempre, lo stesso pud succedere con culture portatrici di un messaggio ancora
non ascoltato e che oggi si trovano minacciate come non mai.

Il poliedro amazzonico

29. In Amazzonia vivono molti popoli e nazionalita, e piu di 110 popoli indigeni in stato di isolamento volontario
(PIAV).[31] La loro situazione risulta assai fragile e molti si rendono conto di essere tra gli ultimi depositari di un
tesoro destinato a scomparire, come se solo si permettesse loro di sopravvivere senza disturbare, mentre la
colonizzazione postmoderna avanza. Bisogna evitare di considerarli dei “selvaggi non civilizzati”.
Semplicemente hanno dato vita a culture diverse e ad altre forme di civilta, che anticamente hanno raggiunto un
notevole sviluppo.[32]

30. Prima della colonizzazione, la popolazione si concentrava lungo le rive dei fiumi e dei laghi; 'avanzata
colonizzatrice sospinse poi gli antichi abitanti verso l'interno della foresta. Oggi, la crescente desertificazione
costringe a nuovi spostamenti molti, che finiscono per occupare le periferie o i marciapiedi delle citta, talvolta in
una situazione di miseria estrema, ma anche di frammentazione interiore dovuta alla perdita dei valori da cui
erano sostenuti. In tale contesto, solitamente perdono i punti di riferimento e le radici culturali che conferivano
loro un’identita e un senso di dignita, e vanno ad allungare la fila degli scartati. Cosi si interrompe la
trasmissione culturale di una saggezza che ha attraversato i secoli, di generazione in generazione. Le citta, che
dovrebbero essere luoghi di incontro, di mutuo arricchimento, di fecondazione tra culture diverse, si trasformano
nello scenario di un doloroso scarto.

31. Ogni popolo che ¢ riuscito a sopravvivere in Amazzonia possiede la propria identita culturale e una
ricchezza unica all’interno di un universo multi-culturale, in forza della stretta relazione che gli abitanti
stabiliscono con I'ambiente, in una simbiosi — non deterministica — difficile da comprendere con schemi mentali
esterni:

«C’era una volta un paesaggio che appariva col suo fiume
i suoi animali, le sue nuvole, i suoi alberi.



35

A volte pero, quando da nessuna parte si vedeva
il paesaggio col suo fiume e i suoi alberi,
a queste cose toccava apparire nella mente di un ragazzo».[33]

«Del fiume fa’ il tuo sangue [...].
Poi piantati,
germoglia e cresci
che la tua radice

si aggrappi alla terra
perpetuamente

e alla fine

sii canoa,

scialuppa, zattera,
suolo, giara,

stalla e uomo».[34]

32. | gruppi umani, i loro stili di vita e le loro visioni del mondo, sono vari tanto quanto il territorio, avendo dovuto
adattarsi alla geografia e alle sue risorse. Non sono la stessa cosa i popoli dediti alla pesca e quelli dediti alla
caccia o all'agricoltura nell’entroterra, piuttosto che i popoli che coltivano le terre soggette a inondazioni. In
Amazzonia incontriamo inoltre migliaia di comunita indigene, afro-discendenti, rivierasche e abitanti citta, che a
loro volta sono molto diverse tra loro e ospitano una grande diversita umana. Attraverso un territorio e le sue
caratteristiche Dio si manifesta, riflette qualcosa della sua inesauribile bellezza. Pertanto, i diversi gruppi, in una
sintesi vitale con I'ambiente circostante, sviluppano una forma peculiare di saggezza. Quanti osserviamo
dall’esterno dovremmo evitare generalizzazioni ingiuste, discorsi semplicistici o conclusioni tratte solo a partire
dalle nostre strutture mentali ed esperienze.

Custodire le radici

33. Desidero adesso ricordare che «la visione consumistica dell’essere umano, favorita dagli ingranaggi
dell’'attuale economia globalizzata, tende a rendere omogenee le culture e a indebolire 'immensa varieta
culturale, che € un tesoro dell’'umanita».[35] Ci0 tocca da vicino i giovani, quando si tende «a dissolvere le
differenze proprie del loro luogo di origine, a trasformarli in soggetti manipolabili fatti in serie».[36] Per evitare
questa dinamica di impoverimento umano, occorre amare e custodire le radici, perché esse sono «un punto di
radicamento che ci consente di crescere e di rispondere alle nuove sfide».[37] Invito i giovani del’Amazzonia,
specialmente gli indigeni, a «farsi carico delle radici, perché dalle radici viene la forza che vi fa crescere, fiorire,
fruttificare».[38] Per quanti di loro sono battezzati, queste radici comprendono la storia del popolo d’Israele e
della Chiesa, fino al giorno d’oggi. Conoscerle € una fonte di gioia e soprattutto di speranza che ispira azioni
coraggiose e nobili.

34. Per secoli i popoli amazzonici hanno trasmesso la loro saggezza culturale oralmente, attraverso miti,
leggende, narrazioni, come avveniva con «quei primitivi cantastorie che percorrevano la foresta raccontando
storie di villaggio in villaggio, mantenendo viva una comunita che, senza il cordone ombelicale di questi racconti,
la distanza e l'isolamento avrebbero frammentato e dissolto».[39] Per questo € importante «lasciare che gli
anziani facciano lunghe narrazioni»[40] e che i giovani si fermino a bere a questa fonte.

35. Mentre & sempre piu grande il rischio che questa ricchezza culturale vada perduta, grazie a Dio negli ultimi
anni alcuni popoli hanno iniziato a scrivere per raccontare le proprie storie e descrivere il significato delle proprie
usanze. Cosi essi stessi possono riconoscere, in modo esplicito, che ¢’€ qualcosa di piu di una identita etnica e
che sono depositari di preziose memorie personali, familiari e collettive. Mi rallegra vedere che, coloro che
hanno perso il contatto con le proprie radici, cercano di recuperare la memoria ferita. Per altro verso, anche nei
settori professionali ha cominciato a svilupparsi una maggior percezione dell’identita amazzonica e anche per
loro, spesso discendenti di immigrati, I’Amazzonia € diventata fonte di ispirazione artistica, letteraria, musicale,
culturale. Le varie espressioni artistiche, e in particolare la poesia, si sono lasciate ispirare dall’acqua, dalla
foresta, dalla vita che freme, cosi come dalla diversita culturale e dalle sfide ecologiche e sociali.



36

Incontro interculturale

36. Come ogni realta culturale, le culture del’Amazzonia profonda hanno i loro limiti. Anche le culture urbane
dell'Occidente li hanno. Fattori come il consumismo, I'individualismo, la discriminazione, la disuguaglianza e
molti altri costituiscono aspetti fragili delle culture apparentemente piu evolute. Le etnie che hanno sviluppato un
tesoro culturale stando legate alla natura, con forte senso comunitario, avvertono con facilita le nostre ombre,
che noi non riconosciamo in mezzo al preteso progresso. Di conseguenza, raccogliere la loro esperienza di vita
ci fara bene.

37. A partire dalle nostre radici ci sediamo alla tavola comune, luogo di conversazione e di speranze condivise.
In questo modo la diversita, che pud essere una bandiera o una frontiera, si trasforma in un ponte. L'identita e il
dialogo non sono nemici. La propria identita culturale si approfondisce e si arricchisce nel dialogo con realta
differenti e il modo autentico di conservarla non & un isolamento che impoverisce. Non & percid mia intenzione
proporre un indigenismo completamente chiuso, astorico, statico, che si sottragga a qualsiasi forma di
meticciato. Una cultura pud diventare sterile quando «si chiude in se stessa e cerca di perpetuare forme di vita
invecchiate, rifiutando ogni scambio e confronto intorno alla verita dell'uomo».[41] Cio potrebbe sembrare poco
realistico, dal momento che non & facile proteggersi dall'invasione culturale. Per questo, I'interesse ad avere
cura dei valori culturali dei gruppi indigeni dovrebbe appartenere a tutti, perché la loro ricchezza € anche la
nostra. Se non progrediamo in questo senso di corresponsabilita nei confronti della diversita che abbellisce la
nostra umanita, non si puo pretendere che i gruppi della foresta interna si aprano ingenuamente alla “civilta”.

38. In Amazzonia, anche tra i vari popoli originari, & possibile sviluppare «relazioni interculturali nelle quali la
diversita non rappresenta una minaccia, non giustifica gerarchie di potere esercitato dagli uni sugli altri, ma
significa un dialogo, a partire da visioni culturali differenti, fatto di celebrazione, di interrelazioni, di
rivitalizzazione della speranza».[42]

Culture minacciate, popoli a rischio

39. L’economia globalizzata danneggia senza pudore la ricchezza umana, sociale e culturale. La disintegrazione
delle famiglie, che si verifica a partire da migrazioni forzate, intacca la trasmissione di valori, perché «la famiglia
€ ed & sempre stata l'istituzione sociale che piu ha contribuito a mantenere vive le nostre culture».[43] Inoltre,
«di fronte all'invasione colonizzatrice dei mezzi di comunicazione di massa», occorre promuovere per i popoli
originari «comunicazioni alternative a partire dalle [loro] proprie lingue e culture» e che «gli stessi soggetti
indigeni siano presenti nei mezzi di comunicazione gia esistenti».[44]

40. In qualsiasi progetto per I’Amazzonia, «& necessario assumere la prospettiva dei diritti dei popoli e delle
culture, e in tal modo comprendere che lo sviluppo di un gruppo sociale [...] richiede il costante protagonismo
degli attori sociali locali a partire dalla loro propria cultura. Neppure la nozione di qualita della vita si pud imporre,
ma dev’essere compresa all'interno del mondo di simboli e consuetudini propri di ciascun gruppo umano».[45] E
se le culture ancestrali dei popoli originari sono nate e si sono sviluppate in intimo contatto con I'ambiente
naturale circostante, difficilmente potranno conservarsi indenni quando tale ambiente si deteriora.

Con ci0 si fa strada il sogno successivo.
CAPITOLO TERZO
UN SOGNO ECOLOGICO

41. In una realta culturale come ’Amazzonia, dove esiste una relazione cosi stretta dell’essere umano con la
natura, I'esistenza quotidiana & sempre cosmica. Liberare gli altri dalle loro schiavitu implica certamente
prendersi cura dell’ambiente e proteggerlo,[46] ma ancor piu aiutare il cuore dell’'uomo ad aprirsi con fiducia a
quel Dio che non solo ha creato tutto cid che esiste, ma ci ha anche donato sé stesso in Gesu Cristo. Il Signore,
che per primo ha cura di noi, ci insegna a prenderci cura dei nostri fratelli e sorelle e del’ambiente che ogni



37

giorno Egli ci regala. Questa & la prima ecologia di cui abbiamo bisogno. In Amazzonia si comprendono meglio
le parole di Benedetto XVI quando diceva che «accanto all’ecologia della natura c’€ un’ecologia che potremmo
dire “umana”, la quale a sua volta richiede un’“ecologia sociale”. E cid comporta che I'umanita [...] debba tenere
sempre piu presenti le connessioni esistenti tra I'ecologia naturale, ossia il rispetto della natura, e I'ecologia
umanan».[47] L’insistenza sul fatto che «tutto € connesso»[48] vale in modo speciale per un territorio come
I’Amazzonia.

42. Se la cura delle persone e la cura degli ecosistemi sono inseparabili, cio diventa particolarmente significativo
li dove «la foresta non & una risorsa da sfruttare, € un essere, o vari esseri con i quali relazionarsi».[49] La
saggezza dei popoli originari del’Amazzonia «ispira cura e rispetto per il creato, con una chiara consapevolezza
dei suoi limiti, proibendone 'abuso. Abusare della natura significa abusare degli antenati, dei fratelli e delle
sorelle, della creazione e del Creatore, ipotecando il futuro».[50] Gli indigeni, «quando rimangono nei loro
territori, sono quelli che meglio se ne prendono cura»,[51] sempre che non si lascino ingannare dai canti di
sirena e dalle offerte interessate di gruppi di potere. | danni alla natura li affliggono in modo molto diretto e
constatabile, perché — dicono —: «Siamo acqua, aria, terra e vita del’ambiente creato da Dio. Pertanto,
chiediamo che cessino i maltrattamenti e lo sterminio della Madre terra. La terra ha sangue e si sta
dissanguando, le multinazionali hanno tagliato le vene alla nostra Madre terra».[52]

Un sogno fatto di acqua
43. In Amazzonia I'acqua € la regina, i fiumi e i ruscelli sono come vene, e ogni forma di vita origina da essa:

«Li, nel pieno delle estati ardenti, quando svaniscono, morte nell’aria immobile, le ultime folate di vento
orientale, il termometro viene sostituito dall'igrometro nella definizione del clima. Le esistenze dipendono da un
alternarsi doloroso di abbassamenti e innalzamenti dei grandi fiumi. Questi si elevano sempre in una maniera
impressionante. Il Rio delle Amazzoni, gonfio, esce dal suo letto, accresce in pochi giorni il livello delle sue
acque [...]. La piena del fiume € un arresto della vita. Prigioniero nelle maglie dei “sentieri delle canoe”, 'uomo
attende percio, con singolare stoicismo nei confronti della fatalita ineludibile, la fine di quell'inverno paradossale,
dalle temperature elevate. L’abbassamento delle acque & I'estate. E la risurrezione dell’attivita primordiale di
coloro che da quelle parti si dibattono, dell’'unica forma di vita compatibile con la natura che si impegna al
massimo in manifestazioni disparate, rendendo impossibile il prolungamento di qualsiasi sforzo».[53]

44. | ’'acqua abbaglia nel gran Rio delle Amazzoni, che raccoglie e vivifica tutto all'intorno:

«Rio delle Amazzoni

capitale delle sillabe dell'acqua,

padre patriarca, sei

I'eternita segreta

delle fecondazioni,

a te scendono fiumi come uccelli».[54]

45. E inoltre la colonna vertebrale che armonizza e unisce: «ll fiume non ci separa, ci unisce, ci aiuta a
convivere tra diverse culture e lingue».[55] Per quanto sia vero che in questo territorio ci siano molte
“‘Amazzonie”, il suo asse principale ¢ il grande fiume, figlio di molti altri fiumi:

«Dalle vette piu alte della cordigliera, dove le nevi sono eterne, 'acqua scorre e traccia un solco vibrante nella
pelle antica della pietra: il Rio delle Amazzoni € appena nato. Nasce ad ogni istante. Discende lenta, sinuosa
luce, per crescere nella terra. Scacciando il verde, inventa il suo corso e cresce. Acque sotterranee affiorano per
abbracciarsi con I'acqua che scende dalle Ande. Dal ventre delle nubi bianchissime, scosse dal vento, cade
I'acqua celeste. Avanzano riunite, moltiplicate in percorsi infiniti, bagnando I'immensa pianura [...]. E la Grande
Amazzonia, tutta nel tropico umido, con la sua foresta compatta e stupefacente, dove ancora palpita, intatta e in
vaste zone mai sorpresa dall’'uomo, la vita che venne tessendo il suo ordito nelle intimita dell’acqua [...]. Da
quando 'uomo la abita, si leva dalle profondita delle sue acque, e scorre dai luoghi alti della sua foresta un
tremendo timore: che questa vita, a poco a poco, stia prendendo la direzione della fine».[56]



38

46. | poeti popolari, che si sono innamorati della sua immensa bellezza, hanno cercato di esprimere quanto |l
fiume faceva loro percepire, e la vita che dona al suo passaggio, in una danza di delfini, anaconda, alberi e
canoe. Ma pure deplorano i pericoli che lo minacciano. Questi poeti, contemplativi e profetici, ci aiutano a
liberarci dal paradigma tecnocratico e consumista che soffoca la natura e ci priva di un’esistenza realmente
dignitosa:

«Il mondo soffre per la trasformazione dei piedi in gomma, delle gambe in cuoio, del corpo in tessuto e della
testa in acciaio [...]. Il mondo soffre per la trasformazione della pala in fucile, dell’aratro in carro armato,
dellimmagine del seminatore che sparge semi in quella dell’automa con i suoi lanciafiamme, dalla cui semina
germogliano deserti. Solo la poesia, con 'umilta della sua voce, potra salvare questo mondo».[57]

Il grido dellAmazzonia

47. La poesia aiuta ad esprimere una dolorosa sensazione che oggi in molti condividiamo. La verita ineludibile &
che, nelle attuali condizioni, con questo modo di trattare ’Amazzonia, tanta vita e tanta bellezza stiano
“prendendo la direzione della fine”, benché molti vogliano continuare a credere che non €& successo nulla:

«Quelli che credevano che il fiume fosse una corda per giocare si sbagliavano.
Il fiume & una vena sottile sulla faccia della terra. [...]

Il fiume € una fune a cui si aggrappano animali e alberi.

Se tirano troppo forte, il fiume potrebbe esplodere.

Potrebbe esplodere e lavarci la faccia con I'acqua e con il sangue».[58]

48. L’equilibrio planetario dipende anche dalla salute del’Amazzonia. Assieme al bioma del Congo e del Borneo,
impressiona per la diversita delle sue foreste, dalle quali dipendono anche i cicli delle piogge, I'equilibrio del
clima e una grande varieta di esseri viventi. Funziona come un grande filtro del diossido di carbonio, che aiuta
ad evitare il surriscaldamento della terra. In gran parte, il suo suolo & povero di humus, motivo per cui la foresta
«cresce realmente sopra il terreno e non dal terreno».[59] Quando si elimina la foresta, questa non viene
rimpiazzata, perché rimane un terreno con poche sostanze nutritive che si trasforma in un’area desertica o
povera di vegetazione. Questo & grave, perché nelle viscere della foresta amazzonica sussistono innumerevoli
risorse che potrebbero essere indispensabili per la cura di malattie. | suoi pesci, i frutti, e gli altri doni
sovrabbondanti arricchiscono I'alimentazione umana. Inoltre, in un ecosistema come quello amazzonico,
I'apporto di ogni singola parte nella conservazione dell'insieme si rivela indispensabile. Anche le terre costiere e
la vegetazione marina hanno bisogno di essere fertilizzate da quanto trascina il Rio delle Amazzoni. Il grido
dell’Amazzonia raggiunge tutti, perché «l'aspetto di conquista e di sfruttamento delle risorse [...] € giunto oggi a
minacciare la stessa capacita ospitale dell'ambiente: 'ambiente come “risorsa” rischia di minacciare 'ambiente
come “casa’».[60] L’interesse di poche imprese potenti non dovrebbe esser messo al di sopra del bene
del’Amazzonia e dellintera umanita.

49. Non é sufficiente prestare attenzione alla conservazione delle specie pitl visibili a rischio di estinzione. E
cruciale tener conto che «per il buon funzionamento degli ecosistemi sono necessari anche i funghi, le alghe, i
vermi, i piccoli insetti, i rettili e 'innumerevole varieta di microorganismi. Alcune specie poco numerose, che di
solito passano inosservate, giocano un ruolo critico fondamentale per stabilizzare I'equilibrio di un luogo».[61]
Cio e facilmente ignorato nella valutazione dell'impatto ambientale dei progetti economici di industrie estrattive,
energetiche, del legname e altre che distruggono e inquinano. Inoltre, 'acqua, abbondante in Amazzonia, € un
bene essenziale per la sopravvivenza umana, ma le fonti di inquinamento sono in costante crescita.[62]

50. In realta, oltre agli interessi economici di imprenditori e politici locali, ci sono anche «gli enormi interessi
economici internazionali».[63] La soluzione non sta, dunque, in una “internazionalizzazione” dell’Amazzonia,[64]



39

ma diventa piu grave la responsabilita dei governi nazionali. Per questa stessa ragione, «é lodevole I'impegno di
organismi internazionali e di organizzazioni della societa civile che sensibilizzano le popolazioni e cooperano in
modo critico, anche utilizzando legittimi sistemi di pressione, affinché ogni governo adempia il proprio e non
delegabile dovere di preservare 'ambiente e le risorse naturali del proprio Paese, senza vendersi a ambigui
interessi locali o internazionali».[65]

51. Per avere cura dell’Amazzonia € bene coniugare la saggezza ancestrale con le conoscenze tecniche
contemporanee, sempre pero cercando di intervenire sul territorio in modo sostenibile, preservando nello stesso
tempo lo stile di vita e i sistemi di valori degli abitanti.[66] Ad essi, e in modo speciale ai popoli originari, spetta
ricevere — oltre alla formazione di base - I'informazione completa e trasparente circa i progetti, la loro portata, gli
effetti e i rischi, per poter confrontare questa informazione con i loro interessi e la loro conoscenza del luogo, e
poter cosi dare o negare il proprio consenso, oppure proporre alternative.[67]

52. | piu potenti non si accontentano mai dei profitti che ottengono, e le risorse del potere economico si
accrescono di molto con lo sviluppo scientifico e tecnologico. Per questo dovremmo tutti insistere sull’'urgenza di
«creare un sistema normativo che includa limiti inviolabili e assicuri la protezione degli ecosistemi, prima che le
nuove forme di potere derivate dal paradigma tecno-economico finiscano per distruggere non solo la politica ma
anche la liberta e la giustizia».[68] Se la chiamata di Dio esige un ascolto attento del grido dei poveri e, nello
stesso tempo, della terra,[69] per noi «il grido che '’Amazzonia eleva al Creatore € simile al grido del Popolo di
Dio in Egitto (cfr Es 3,7). E un grido di schiavitu e di abbandono, che invoca la libertax».[70]

La profezia della contemplazione

53. Molte volte lasciamo che la coscienza diventi insensibile, perché «la distrazione costante ci toglie il coraggio
di accorgerci della realta di un mondo limitato e finito».[71] Se si guarda alla superficie forse sembra «che le
cose non siano tanto gravi e che il pianeta potrebbe rimanere per molto tempo nelle condizioni attuali. Questo
comportamento evasivo ci serve per mantenere i nostri stili di vita, di produzione e di consumo. E il modo in cui
'essere umano si arrangia per alimentare tutti i vizi autodistruttivi: cercando di non vederli, lottando per non
riconoscerli, imandando le decisioni importanti, facendo come se nulla fosse».[72]

54. Oltre a tutto cio, desidero ricordare che ciascuna delle diverse specie ha valore in sé stessa, e perd «ogni
anno scompaiono migliaia di specie vegetali e animali che non potremo piu conoscere, che i nostri figli non
potranno vedere, perse per sempre. La stragrande maggioranza si estingue per ragioni che hanno a che fare
con qualche attivita umana. Per causa nostra, migliaia di specie non daranno gloria a Dio con la loro esistenza
né potranno comunicarci il proprio messaggio. Non ne abbiamo il diritto».[73]

55. Imparando dai popoli originari, possiamo contemplare 'Amazzonia e non solo analizzarla, per riconoscere il
mistero prezioso che ci supera. Possiamo amarla e non solo utilizzarla, cosi che I'amore risvegli un interesse
profondo e sincero. Di piu, possiamo sentirci intimamente uniti ad essa e non solo difenderla, e allora
I’Amazzonia diventera nostra come una madre. Perché «il mondo non si contempla dal di fuori ma dal di dentro,
riconoscendo i legami con i quali il Padre ci ha unito a tutti gli esseri».[74]

56. Risvegliamo il senso estetico e contemplativo che Dio ha posto in noi e che a volte lasciamo si atrofizzi.
Ricordiamo che, «quando non si impara a fermarsi ad ammirare ed apprezzare il bello, non & strano che ogni
cosa si trasformi in oggetto di uso e abuso senza scrupoli».[75] Per contro, se entriamo in comunione con la
foresta, facilmente la nostra voce si unira alla sua e si trasformera in preghiera: «Coricati al’'ombra di un vecchio
eucalipto, la nostra preghiera di luce s’immerge nel canto di fronde eterne»[76]. Tale conversione interiore € cio
che potra permetterci di piangere per '’Amazzonia e di gridare con essa al Signore.

57. Gesu ha detto: «Cinque passeri non si vendono forse per due soldi? Eppure nemmeno uno di essi &
dimenticato davanti a Dio» (Lc 12,6). Dio Padre, che ha creato ogni essere dell’'universo con infinito amore, ci
chiama ad essere suoi strumenti per ascoltare il grido dell Amazzonia. Se noi accorriamo a tale richiamo
straziante, potra rendersi manifesto che le creature del’Amazzonia non sono state dimenticate dal Padre del
cielo. Per noi cristiani, € Gesu stesso che ci implora attraverso di loro, «perché il Risorto le avvolge



40

misteriosamente e le orienta a un destino di pienezza. Gli stessi fiori del campo e gli uccelli che Egli contemplo
ammirato con i suoi occhi umani, ora sono pieni della sua presenza luminosa».[77] Per queste ragioni, noi
credenti troviamo nell’Amazzonia un luogo teologico, uno spazio dove Dio stesso si manifesta e chiama i suoi
figli.

Educazione e abitudini ecologiche

58. Possiamo cosi compiere un passo ulteriore e ricordare che un’ecologia integrale non si accontenta di
accomodare questioni tecniche o di decisioni politiche, giuridiche e sociali. La grande ecologia comprende
sempre un aspetto educativo che sollecita lo sviluppo di nuove abitudini nelle persone e nei gruppi umani.
Purtroppo molti abitanti del’Amazzonia hanno acquisito usanze tipiche delle grandi citta, dove il consumismo e
la cultura dello scarto sono gia molto radicati. Non ci sara ecologia sana e sostenibile, in grado di cambiare
qgualcosa, se non cambiano le persone, se non le si sollecita ad adottare un altro stile di vita, meno vorace, piu
sereno, piu rispettoso, meno ansioso, piu fraterno.

59. Infatti, «piu il cuore della persona & vuoto, piu ha bisogno di oggetti da comprare, possedere e consumare.
In tale contesto non sembra possibile che qualcuno accetti che la realta gli ponga un limite. [...] Non pensiamo
solo alla possibilita di terribili fenomeni climatici o grandi disastri naturali, ma anche a catastrofi derivate da crisi
sociali, perché 'ossessione per uno stile di vita consumistico, soprattutto quando solo pochi possono sostenerlo,
potra provocare soltanto violenza e distruzione reciprocax.[78]

60. La Chiesa, con la sua lunga esperienza spirituale, con la sua rinnovata consapevolezza circa il valore del
creato, con la sua preoccupazione per la giustizia, con la sua scelta per gli ultimi, con la sua tradizione educativa
e con la sua storia di incarnazione in culture tanto diverse del mondo intero, desidera a sua volta offrire il proprio
contributo alla cura e alla crescita del’Amazzonia.

Con cio prende avvio un ulteriore sogno, che intendo condividere piu direttamente con i pastori e i fedeli cattolici.

CAPITOLO QUARTO

UN SOGNO ECCLESIALE

61. La Chiesa & chiamata a camminare con i popoli del’Amazzonia. In America Latina questo cammino ha avuto
espressioni privilegiate come la Conferenza di Vescovi a Medellin (1968) e la sua applicazione all’Amazzonia a
Santarem (1972);[79] e poi a Puebla (1979), Santo Domingo (1992) e Aparecida (2007). La strada prosegue e il
compito missionario, se vuole sviluppare una Chiesa dal volto amazzonico, deve crescere in una cultura
dell'incontro verso una «pluriforme armonia».[80] Ma perché sia possibile questa incarnazione della Chiesa e
del Vangelo deve risuonare, sempre nuovamente, il grande annuncio missionario.

L’annuncio indispensabile in Amazzonia

62. Di fronte a tanti bisogni e tante angosce che gridano dal cuore dell Amazzonia, possiamo rispondere a
partire da organizzazioni sociali, risorse tecniche, spazi di dibattito, programmi politici, e tutto cid pud far parte
della soluzione. Ma come cristiani non rinunciamo alla proposta di fede che abbiamo ricevuto dal Vangelo. Pur
volendo impegnarci con tutti, fianco a fianco, non ci vergogniamo di Gesu Cristo. Per coloro che lo hanno
incontrato, vivono nella sua amicizia e si identificano con il suo messaggio, € inevitabile parlare di Lui e portare
agli altri la sua proposta di vita nuova: «Guai a me se non annuncio il Vangelo!» (1 Cor 9,16).

63. L’autentica scelta per i piu poveri e dimenticati, mentre ci spinge a liberarli dalla miseria materiale € a
difendere i loro diritti, implica che proponiamo ad essi I'amicizia con il Signore che li promuove e da loro dignita.
Sarebbe triste che ricevessero da noi un codice di dottrine o un imperativo morale, ma non il grande annuncio
salvifico, quel grido missionario che punta al cuore e da senso a tutto il resto. Né possiamo accontentarci di un
messaggio sociale. Se diamo la nostra vita per loro, per la giustizia e la dignita che meritano, non possiamo



41

nascondere ad essi che lo facciamo perché riconosciamo Cristo in loro e perché scopriamo 'immensa dignita
concessa loro da Dio Padre che li ama infinitamente.

64. Essi hanno diritto all’'annuncio del Vangelo, soprattutto a quel primo annuncio che si chiama kerygma e che
«& I'annuncio principale, quello che si deve sempre tornare ad ascoltare in modi diversi e che si deve sempre
tornare ad annunciare durante la catechesi in una forma o nell’altra».[81] E I'annuncio di un Dio che ama
infinitamente ogni essere umano, che ha manifestato pienamente questo amore in Cristo crocifisso per noi e
risorto nella nostra vita. Propongo di rileggere un breve riassunto su tale tema contenuto nel capitolo IV
dell’Esortazione Christus vivit. Questo annuncio deve risuonare costantemente in Amazzonia, espresso in molte
modalita diverse. Senza questo annuncio appassionato, ogni struttura ecclesiale diventera un’altra ONG, e
quindi non risponderemo alla richiesta di Gesu Cristo: «Andate in tutto il mondo e proclamate il Vangelo ad ogni
creatura» (Mc 16,15).

65. Qualsiasi proposta di maturazione nella vita cristiana deve avere come cardine permanente questo
annuncio, perché «tutta la formazione cristiana & prima di tutto I'approfondimento del kerygma che va facendosi
carne sempre piu e sempre meglio».[82] La reazione fondamentale a questo annuncio, quando riesce a
provocare un incontro personale con il Signore, € la carita fraterna, quel «<nuovo comandamento che € il primo, il
piu grande, quello che meglio ci identifica come discepoli».[83] Pertanto, il kerygma e 'amore fraterno
costituiscono la grande sintesi dell’intero contenuto del Vangelo che non si puo fare a meno di proporre in
Amazzonia. E quello che hanno vissuto i grandi evangelizzatori dell’America Latina come San Toribio de
Mogrovejo o San José de Anchieta.

L’inculturazione

66. La Chiesa, mentre annuncia sempre di nuovo il kerygma, deve crescere in Amazzonia. Per questo,
riconfigura sempre la propria identita nell’ascolto e nel dialogo con le persone, le realta e le storie del suo
territorio. In tal modo, potra svilupparsi sempre di piu un necessario processo di inculturazione, che non
disprezza nulla di quanto di buono gia esiste nelle culture amazzoniche, ma lo raccoglie e lo porta a pienezza
alla luce del Vangelo.[84] E nemmeno disprezza la ricchezza di sapienza cristiana trasmessa lungo i secoli,
come se si pretendesse di ignorare la storia in cui Dio ha operato in molti modi, perché la Chiesa ha un volto
pluriforme «non solo da una prospettiva spaziale [...], ma anche dalla sua realta temporale».[85] Si tratta
dell'autentica Tradizione della Chiesa, che non € un deposito statico né un pezzo da museo, ma la radice di un
albero che cresce.[86] E la millenaria Tradizione che testimonia I'azione divina nel suo Popolo e «ha la missione
di mantenere vivo il fuoco piu che di conservare le ceneri».[87]

67. San Giovanni Paolo Il ha insegnato che, nel presentare la sua proposta evangelica, «la Chiesa non pretende
negare I'autonomia della cultura. Anzi al contrario, nutre per essa il maggior rispetto», perché la cultura «non &
solo soggetto di redenzione e di elevazione; ma puo essere anche fautrice di mediazione e di
collaborazione».[88] Rivolgendosi agli indigeni del Continente americano ha ricordato che «una fede che non
diviene cultura & una fede non pienamente accolta, né totalmente pensata né fedelmente vissuta».[89] Le sfide
delle culture invitano la Chiesa a «un atteggiamento di vigile senso critico, ma anche di attenzione
fiduciosa».[90]

68. Si pu0 riprendere qui ciod che ho affermato nellEsortazione Evangelii gaudium a proposito dell'inculturazione,
sulla base della convinzione che «la grazia suppone la cultura, e il dono di Dio si incarna nella cultura di chi lo
riceve».[91] Avvertiamo che cid implica un doppio movimento. Da un lato, una dinamica di fecondazione che
consente di esprimere il Vangelo in un luogo, poiché «quando una comunita accoglie I'annuncio della salvezza,
lo Spirito Santo ne feconda la cultura con la forza trasformante del Vangelo».[92] D’altra parte, la Chiesa stessa
vive un percorso ricettivo, che la arricchisce di cid che lo Spirito aveva gia misteriosamente seminato in quella
cultura. In tal modo, «lo Spirito Santo abbellisce la Chiesa, mostrandole nuovi aspetti della Rivelazione e
regalandole un nuovo volto».[93] Si tratta, in definitiva, di permettere e incoraggiare che I'annuncio del Vangelo
inesauribile, comunicato «con categorie proprie della cultura in cui € annunciato, provochi una nuova sintesi con
tale cultura».[94]



42

69. Pertanto, «come possiamo vedere nella storia della Chiesa, il cristianesimo non dispone di un unico modello
culturale»[95] e «non renderebbe giustizia alla logica dell'incarnazione pensare ad un cristianesimo
monoculturale e monocorde».[96] Tuttavia, il rischio per gli evangelizzatori che arrivano in un luogo & credere di
dover comunicare non solo il Vangelo ma anche la cultura in cui essi sono cresciuti, dimenticando che non si
tratta di «<imporre una determinata forma culturale, per quanto bella e antica».[97] Occorre accettare con
coraggio la novita dello Spirito, capace di creare sempre qualcosa di nuovo con I'inesauribile tesoro di Gesu
Cristo, perché «I'inculturazione impegna la Chiesa su un cammino difficile ma necessario».[98] E vero che
«benché questi processi siano sempre lenti, a volte la paura ci paralizza troppo» € finiamo per essere «spettatori
di una sterile stagnazione della Chiesa».[99] Non abbiamo timore, non tagliamo le ali allo Spirito Santo!

Vie di inculturazione in Amazzonia

70. Per ottenere una rinnovata inculturazione del Vangelo in Amazzonia, la Chiesa ha bisogno di ascoltare la
sua saggezza ancestrale, tornare a dare voce agli anziani, riconoscere i valori presenti nello stile di vita delle
comunita originarie, recuperare in tempo le preziose narrazioni dei popoli. In Amazzonia abbiamo gia ricevuto
ricchezze che provengono dalle culture precolombiane, «come I'apertura all’azione di Dio, il senso di gratitudine
per i frutti della terra, il carattere sacro della vita umana e la stima per la famiglia, il senso di solidarieta e la
corresponsabilita nel lavoro comune, I'importanza della dimensione cultuale, la fede in una vita al di |a di quella
terrena, e tanti altri valori».[100]

71. In questo contesto, i popoli indigeni amazzonici esprimono I'autentica qualita della vita come un “buon
vivere” che implica un’armonia personale, familiare, comunitaria e cosmica e si manifesta nel loro modo
comunitario di pensare I'esistenza, nella capacita di trovare gioia e pienezza in una vita austera e semplice,
come pure nella cura responsabile della natura che preserva le risorse per le generazioni future. | popoli
aborigeni potrebbero aiutarci a scoprire che cos’e una felice sobrieta e in questo senso «hanno molto da
insegnarci».[101] Sanno essere felici con poco, godono dei piccoli doni di Dio senza accumulare tante cose, non
distruggono senza necessita, custodiscono gli ecosistemi e riconoscono che la terra, mentre si offre per
sostenere la loro vita, come una fonte generosa, ha un senso materno che suscita rispettosa tenerezza. Tutto
cio dev'essere valorizzato e tenuto in conto nell’evangelizzazione.[102]

72. Mentre lottiamo per loro e con loro, siamo chiamati «ad essere loro amici, ad ascoltarli, a comprenderli e ad
accogliere la misteriosa sapienza che Dio vuole comunicarci attraverso di loro».[103] Gli abitanti delle citta
hanno bisogno di apprezzare questa saggezza e lasciarsi “rieducare” di fronte al consumismo ansioso e
all'isolamento urbano. La Chiesa stessa pu0 essere un veicolo in grado di aiutare questo recupero culturale in
una valida sintesi con I'annuncio del Vangelo. Inoltre, essa diventa strumento di carita nella misura in cui le
comunita urbane sono non solo missionarie nel loro ambiente, ma anche accoglienti verso i poveri che arrivano
dall’interno spinti dalla miseria. E ugualmente lo € nella misura in cui le comunita sono vicine ai giovani migranti
per aiutarli a integrarsi nella citta senza cadere nelle sue reti di degrado. Tali azioni ecclesiali, che nascono
dall’'amore, sono percorsi preziosi all’interno di un processo di inculturazione.

73. D’altra parte, I'inculturazione eleva e conferisce pienezza. Certamente va apprezzato lo spirito indigeno
dell'interconnessione e dellinterdipendenza di tutto il creato, spirito di gratuita che ama la vita come dono, spirito
di sacra ammirazione davanti alla natura che ci oltrepassa con tanta vita. Tuttavia, si tratta anche di far si che
questa relazione con Dio presente nel cosmo diventi sempre piu la relazione personale con un Tu che sostiene
la propria realta e vuole darle un senso, un Tu che ci conosce € ci ama:

«Galleggiano ombre di me, legni morti.
Ma la stella nasce senza rimprovero
sopra le mani di questo bambino, esperte,
che conquistano le acque e la notte.

Mi basti conoscere

che Tu mi conosci

interamente, prima dei miei giorni».[104]



43

74. Allo stesso modo, il rapporto con Cristo, vero Dio e vero uomo, liberatore e redentore, non € nemico di
questa visione del mondo marcatamente cosmica che caratterizza questi popoli, perché Egli € anche il Risorto
che penetra tutte le cose.[105] Per I'esperienza cristiana, «tutte le creature dell’'universo materiale trovano il loro
vero senso nel Verbo incarnato, perché il Figlio di Dio ha incorporato nella sua persona parte dell’'universo
materiale, dove ha introdotto un germe di trasformazione definitiva».[106] Egli &€ gloriosamente e
misteriosamente presente nel fiume, negli alberi, nei pesci, nel vento, in quanto € il Signore che regna sul creato
senza perdere le sue ferite trasfigurate, e nellEucaristia assume gli elementi del mondo conferendo a ciascuno il
senso del dono pasquale.

Inculturazione sociale e spirituale

75. Questa inculturazione, vista la situazione di poverta e abbandono di tanti abitanti del’Amazzonia, dovra
necessariamente avere un timbro fortemente sociale ed essere caratterizzata da una ferma difesa dei diritti
umani, facendo risplendere il volto di Cristo che «ha voluto identificarsi con speciale tenerezza con i piu deboli e
i piu poveri».[107] Perché «dal cuore del Vangelo riconosciamo l'intima connessione tra evangelizzazione e
promozione umanay»,[108] e cio implica per le comunita cristiane un chiaro impegno per il Regno di giustizia
nella promozione delle persone scartate. A tale scopo € di estrema importanza un’adeguata formazione degli
operatori pastorali nella dottrina sociale della Chiesa.

76. Allo stesso tempo, I'inculturazione del Vangelo in Amazzonia deve integrare meglio la dimensione sociale
con quella spirituale, cosi che i piu poveri non abbiano bisogno di andare a cercare fuori dalla Chiesa una
spiritualita che risponda al desiderio della loro dimensione trascendente. Pertanto, non si tratta di una religiosita
alienante e individualista che mette a tacere le esigenze sociali di una vita piu dignitosa, ma nemmeno si tratta
di tagliare la dimensione trascendente e spirituale come se all’essere umano bastasse lo sviluppo materiale.
Questo ci chiama non solo a combinare le due cose, ma a collegarle intimamente. Cosi risplendera la vera
bellezza del Vangelo, che & pienamente umanizzante, che da piena dignita alle persone e ai popoli, che riempie
il cuore e la vita intera.

Punti di partenza per una santita amazzonica

77. Cosi potranno nascere testimonianze di santita con volto amazzonico, che non siano copie di modelli da altri
luoghi, santita fatta di incontro e dedizione, di contemplazione e di servizio, di solitudine accogliente e di vita
comune, di gioiosa sobrieta e di lotta per la giustizia. A questa santita si arriva «ciascuno a modo suo»,[109] e
cio vale anche per i popoli, dove la grazia si incarna e brilla con tratti distintivi. Immaginiamo una santita dai
lineamenti amazzonici, chiamata a interpellare la Chiesa universale.

78. Un processo di inculturazione, che implica percorsi non solo individuali ma anche comunitari, richiede per la
gente un amore pieno di rispetto e comprensione. In gran parte del’Amazzonia questo processo € gia stato
avviato. Piu di quarant’anni fa i Vescovi del’Amazzonia del Peru hanno rilevato che in molti dei gruppi sociali
presenti in quella regione «il soggetto evangelizzatore, modellato da una propria cultura multiforme e mutevole,
e inizialmente evangelizzato», poiché possiede «alcuni tratti di cattolicesimo popolare che, sebbene forse in un
primo tempo siano stati promossi da operatori pastorali, attualmente sono una realta che la gente ha fatto
propria e persino ne ha mutato il significato e li trasmette di generazione in generazione».[110] Non abbiamo
fretta di qualificare come superstizione o paganesimo alcune espressioni religiose che nascono
spontaneamente dalla vita della gente. Piuttosto, bisogna saper riconoscere il grano che cresce in mezzo alla
zizzania, perché «nella pieta popolare si pud cogliere la modalita in cui la fede ricevuta si € incarnata in una
cultura e continua a trasmettersi».[111]

79. E possibile recepire in qualche modo un simbolo indigeno senza necessariamente qualificarlo come
idolatrico. Un mito carico di senso spirituale pud essere valorizzato e non sempre considerato un errore pagano.
Alcune feste religiose contengono un significato sacro e sono spazi di riunione e di fraternita, sebbene si
richieda un lento processo di purificazione e maturazione. Un vero missionario cerca di scoprire quali legittime
aspirazioni passano attraverso le manifestazioni religiose a volte imperfette, parziali o sbagliate, e cerca di
rispondere a partire da una spiritualita inculturata.



44

80. Sara senza dubbio una spiritualita centrata sull’'unico Dio e Signore, ma al tempo stesso capace di entrare in
contatto con i bisogni quotidiani delle persone che cercano una vita dignitosa, che vogliono godere le belle realta
dell’esistenza, trovare la pace e I'armonia, risolvere le crisi familiari, curare le loro malattie, vedere i loro bambini
crescere felici. Il peggior pericolo sarebbe allontanarli dall'incontro con Cristo presentandolo come un nemico
della gioia, 0 come uno che ¢ indifferente alle aspirazioni e alle angosce umane.[112] Oggi € indispensabile
mostrare che la santita non priva le persone di «forze, vita e gioia».[113]

L’inculturazione della liturgia

81. L’inculturazione della spiritualita cristiana nelle culture dei popoli originari trova nei Sacramenti una via di
particolare valore, perché in essi si incontrano il divino e il cosmico, la grazia e il creato. In Amazzonia essi non
dovrebbero essere intesi come una separazione rispetto al creato. Infatti, «<sono un modo privilegiato in cui la
natura viene assunta da Dio e trasformata in mediazione della vita soprannaturale».[114] Sono un compimento
del creato, in cui la natura € elevata per essere luogo e strumento della grazia, per «abbracciare il mondo su un
piano diverso».[115]

82. Nell’Eucaristia, Dio «al culmine del mistero dell'Incarnazione, volle raggiungere la nostra intimita attraverso
un frammento di materia. [...] [Essa] unisce il cielo e la terra, abbraccia e penetra tutto il creato».[116] Per
questo motivo pud essere «motivazione per le nostre preoccupazioni per 'ambiente, e ci orienta ad essere
custodi di tutto il creato».[117] Quindi «non fuggiamo dal mondo né neghiamo la natura quando vogliamo
incontrarci con Dio».[118] Questo ci consente di raccogliere nella liturgia molti elementi propri dell’esperienza
degli indigeni nel loro intimo contatto con la natura e stimolare espressioni native in canti, danze, riti, gesti e
simboli. Gia il Concilio Vaticano Il aveva richiesto questo sforzo di inculturazione della liturgia nei popoli
indigeni,[119] ma sono trascorsi piu di cinquant’anni e abbiamo fatto pochi progressi in questa direzione.[120]

83. Nella domenica «la spiritualita cristiana integra il valore del riposo e della festa. L’essere umano tende a
ridurre il riposo contemplativo all’ambito dello sterile e dell'inutile, dimenticando che cosi si toglie all’'opera che si
compie la cosa piu importante: il suo significato. Siamo chiamati a includere nel nostro operare una dimensione
ricettiva e gratuita».[121] | popoli originari conoscono questa gratuita e questo sano ozio contemplativo. Le
nostre celebrazioni dovrebbero aiutarli a vivere questa esperienza nella liturgia domenicale e incontrare la luce
della Parola e dell’Eucaristia che illumina le nostre vite concrete.

84. | Sacramenti mostrano e comunicano il Dio vicino che viene con misericordia a guarire e fortificare i suoi figli.
Pertanto devono essere accessibili, soprattutto ai poveri, e non devono mai essere negati per motivi di denaro.
Neppure € ammissibile, di fronte ai poveri e ai dimenticati del’Amazzonia, una disciplina che escluda e allontani,
perché in questo modo essi alla fine vengono scartati da una Chiesa trasformata in dogana. Piuttosto, «nelle
difficili situazioni che vivono le persone piu bisognose, la Chiesa deve avere una cura speciale per
comprendere, consolare, integrare, evitando di imporre loro una serie di norme come se fossero delle pietre,
ottenendo con cio I'effetto di farle sentire giudicate e abbandonate proprio da quella Madre che & chiamata a
portare loro la misericordia di Dio».[122] Per la Chiesa, la misericordia puo diventare una mera espressione
romantica se non si manifesta concretamente nell'impegno pastorale.[123]

L’inculturazione della ministerialita

85. L’inculturazione deve anche svilupparsi e riflettersi in un modo incarnato di attuare I'organizzazione
ecclesiale e la ministerialita. Se si incultura la spiritualita, se si incultura la santita, se si incultura il Vangelo
stesso, come fare a meno di pensare a una inculturazione del modo in cui si strutturano e si vivono i ministeri
ecclesiali? La pastorale della Chiesa ha in Amazzonia una presenza precaria, dovuta in parte allimmensa
estensione territoriale con molti luoghi di difficile accesso, alla grande diversita culturale, ai gravi problemi
sociali, come pure alla scelta di alcuni popoli di isolarsi. Questo non puo lasciarci indifferenti ed esige dalla
Chiesa una risposta specifica e coraggiosa.

86. Occorre far si che la ministerialita si configuri in modo tale da essere al servizio di una maggiore frequenza
della celebrazione dell’Eucaristia, anche nelle comunita piu remote e nascoste. Ad Aparecida si invitd ad



45

ascoltare il lamento di tante comunita del’Amazzonia «private dellEucaristia domenicale per lunghi periodi di
tempo».[124] Ma nello stesso tempo c’é€ bisogno di ministri che possano comprendere dall’interno la sensibilita e
le culture amazzoniche.

87. Il modo di configurare la vita e I'esercizio del ministero dei sacerdoti non &€ monolitico e acquista varie
sfumature in luoghi diversi della terra. Percio € importante determinare cid che € piu specifico del sacerdote, cid
che non puo essere delegato. La risposta consiste nel sacramento dell’Ordine sacro, che lo configura a Cristo
sacerdote. E la prima conclusione € che tale carattere esclusivo ricevuto nell’Ordine abilita lui solo a presiedere
I'Eucaristia.[125] Questa € la sua funzione specifica, principale e non delegabile. Alcuni pensano che cid che
distingue il sacerdote ¢ il potere, il fatto di essere la massima autorita della comunita. Ma San Giovanni Paolo I
ha spiegato che, sebbene il sacerdozio sia considerato “gerarchico”, questa funzione non equivale a stare al di
sopra degli altri, ma «é& totalmente ordinata alla santita delle membra di Cristo».[126] Quando si afferma che il
sacerdote € segno di “Cristo capo”, il significato principale & che Cristo € la fonte della grazia: Egli € il capo della
Chiesa «perché ha il potere di comunicare la grazia a tutte le membra della Chiesa».[127]

88. Il sacerdote € segno di questo Capo che effonde la grazia anzitutto quando celebra I'Eucaristia, fonte e
culmine di tutta la vita cristiana.[128] Questa € la sua grande potesta, che pud essere ricevuta soltanto nel
sacramento dell'Ordine sacerdotale. Per questo lui solo pud dire: «Questo € il mio corpo». Ci sono altre parole
che solo lui pud pronunciare: «lo ti assolvo dai tuoi peccati». Perché il perdono sacramentale € al servizio di una
degna celebrazione eucaristica. In questi due Sacramenti c’¢ il cuore della sua identita esclusiva.[129]

89. Nelle circostanze specifiche dell’Amazzonia, specialmente nelle sue foreste e luoghi piu remoti, occorre
trovare un modo per assicurare il ministero sacerdotale. | laici potranno annunciare la Parola, insegnare,
organizzare le loro comunita, celebrare alcuni Sacramenti, cercare varie espressioni per la pieta popolare e
sviluppare i molteplici doni che lo Spirito riversa su di loro. Ma hanno bisogno della celebrazione dell’Eucaristia,
perché essa «fa la Chiesa»[130], e arriviamo a dire che «non & possibile che si formi una comunita cristiana se
non assumendo come radice e come cardine la celebrazione della sacra Eucaristia».[131] Se crediamo
veramente che & cosi, & urgente fare in modo che i popoli amazzonici non siano privati del Cibo di nuova vita e
del Sacramento del perdono.

90. Questa pressante necessita mi porta ad esortare tutti i Vescovi, in particolare quelli del’America Latina, non
solo a promuovere la preghiera per le vocazioni sacerdotali, ma anche a essere piu generosi, orientando coloro
che mostrano una vocazione missionaria affinché scelgano ’Amazzonia.[132] Nello stesso tempo, & opportuno
rivedere a fondo la struttura e il contenuto sia della formazione iniziale sia della formazione permanente dei
presbiteri, in modo che acquisiscano gli atteggiamenti e le capacita necessari per dialogare con le culture
amazzoniche. Questa formazione dev’essere eminentemente pastorale e favorire la crescita della misericordia
sacerdotale.[133]

Comunita piene di vita

91. L’Eucaristia, al tempo stesso, € il grande Sacramento che significa e realizza I'unita della Chiesa,[134] e si
celebra «perché da estranei, dispersi e indifferenti gli uni agli altri, noi diventiamo uniti, eguali ed amici».[135]
Chi presiede I'Eucaristia deve curare la comunione, che non € un’unita impoverita, ma che accoglie la molteplice
ricchezza dei doni e dei carismi che lo Spirito riversa nella Comunita.

92. Pertanto, I'Eucaristia, come fonte e culmine, richiede che si sviluppi questa multiforme ricchezza. C'e
necessita di sacerdoti, ma cid non esclude che ordinariamente i diaconi permanenti — che dovrebbero essere
molti di pil in Amazzonia —, le religiose e i laici stessi assumano responsabilita importanti per la crescita delle
comunita e che maturino nell’esercizio di tali funzioni grazie ad un adeguato accompagnamento.

93. Dunque, non si tratta solo di favorire una maggiore presenza di ministri ordinati che possano celebrare
I'Eucaristia. Questo sarebbe un obiettivo molto limitato se non cercassimo anche di suscitare una nuova vita
nelle comunita. Abbiamo bisogno di promuovere I'incontro con la Parola e la maturazione nella santita attraverso
vari servizi laicali, che presuppongono un processo di maturazione — biblica, dottrinale, spirituale e pratica — e



46

vari percorsi di formazione permanente.

94. Una Chiesa con volti amazzonici richiede la presenza stabile di responsabili laici maturi e dotati di
autorita,[136] che conoscano le lingue, le culture, I'esperienza spirituale e il modo di vivere in comunita dei
diversi luoghi, mentre lasciano spazio alla molteplicita di doni che lo Spirito Santo semina in tutti. Infatti, Ii dove
c’é una necessita particolare, lo Spirito ha gia effuso carismi che permettano di rispondervi. Cio richiede nella
Chiesa una capacita di aprire strade all’audacia dello Spirito, di avere fiducia e concretamente di permettere lo
sviluppo di una cultura ecclesiale propria, marcatamente laicale. Le sfide dellAmazzonia esigono dalla Chiesa
uno sforzo speciale per realizzare una presenza capillare che & possibile solo attraverso un incisivo
protagonismo dei laici.

95. Molte persone consacrate hanno speso le loro energie e buona parte della loro vita per il Regno di Dio in
Amazzonia. La vita consacrata, capace di dialogo, di sintesi, di incarnazione e di profezia, occupa un posto
speciale in questa configurazione plurale e armonica della Chiesa amazzonica. Le manca, pero, un nuovo
sforzo di inculturazione, che metta in gioco la creativita, 'audacia missionaria, la sensibilita e la forza peculiare
della vita comunitaria.

96. Le comunita di base, quando hanno saputo integrare la difesa dei diritti sociali con I'annuncio missionario e
la spiritualita, sono state vere esperienze di sinodalita nel cammino evangelizzatore della Chiesa in Amazzonia.
Molte volte «hanno aiutato a formare cristiani impegnati nella fede, discepoli e missionari del Signore, come
testimonia la dedizione generosa, fino a versare il proprio sangue, di tanti loro membri».[137]

97. Incoraggio I'approfondimento del compito comune che si realizza attraverso la REPAM e altre associazioni,
con l'obiettivo di consolidare cio che gia chiedeva Aparecida: «Stabilire, tra le Chiese locali dei diversi Paesi
sudamericani che fanno parte del bacino amazzonico, una pastorale d’insieme differenziata nelle rispettive
priorita».[138] Questo vale specialmente per le relazioni tra le Chiese limitrofe.

98. Infine, desidero ricordare che non sempre possiamo pensare a progetti per comunita stabili, perché in
Amazzonia c’€ una grande mobilita interna, una costante migrazione molte volte pendolare, e «la regione &
diventata di fatto un corridoio migratorio».[139] La «transumanza amazzonica non € stata ben compresa né
sufficientemente analizzata dal punto di vista pastorale».[140] Percid occorre pensare a gruppi missionari
itineranti e «sostenere I'inserimento e l'itineranza delle persone consacrate vicino ai piu poveri ed esclusi».[141]
D’altra parte, questo mette alla prova le nostre comunita urbane, che dovrebbero coltivare con intelligenza e
generosita, specialmente nelle periferie, diverse forme di vicinanza e di accoglienza nei confronti delle famiglie e
dei giovani che arrivano dall’interno.

La forza e il dono delle donne

99. In Amazzonia ci sono comunita che si sono sostenute e hanno trasmesso la fede per lungo tempo senza
che alcun sacerdote passasse da quelle parti, anche per decenni. Questo & stato possibile grazie alla presenza
di donne forti e generose: donne che hanno battezzato, catechizzato, insegnato a pregare, sono state
missionarie, certamente chiamate e spinte dallo Spirito Santo. Per secoli le donne hanno tenuto in piedi la
Chiesa in quei luoghi con ammirevole dedizione e fede ardente. Loro stesse, nel Sinodo, hanno commosso tutti
noi con la loro testimonianza.

100. Questo ci invita ad allargare la visione per evitare di ridurre la nostra comprensione della Chiesa a strutture
funzionali. Tale riduzionismo ci porterebbe a pensare che si accorderebbe alle donne uno status e una
partecipazione maggiore nella Chiesa solo se si desse loro accesso all’Ordine sacro. Ma in realta questa visione
limiterebbe le prospettive, ci orienterebbe a clericalizzare le donne, diminuirebbe il grande valore di quanto esse
hanno gia dato e sottiimente provocherebbe un impoverimento del loro indispensabile contributo.

101. Gesu si presenta come Sposo della comunita che celebra I'Eucaristia, attraverso la figura di un uomo che
la presiede come segno dell’'unico Sacerdote. Questo dialogo tra lo Sposo e la sposa che si eleva
nell’adorazione e santifica la comunita, non dovrebbe rinchiuderci in concezioni parziali sul potere nella Chiesa.



a7

Perché il Signore ha voluto manifestare il suo potere e il suo amore attraverso due volti umani: quello del suo
Figlio divino fatto uomo e quello di una creatura che € donna, Maria. Le donne danno il loro contributo alla
Chiesa secondo il modo loro proprio e prolungando la forza e la tenerezza di Maria, la Madre. In questo modo
non ci limitiamo a una impostazione funzionale, ma entriamo nella struttura intima della Chiesa. Cosi
comprendiamo radicalmente perché senza le donne essa crolla, come sarebbero cadute a pezzi tante comunita
dell’Amazzonia se non ci fossero state le donne, a sostenerle, a sorreggerle e a prendersene cura. Cid mostra
quale sia il loro potere caratteristico.

102. Non possiamo omettere di incoraggiare i doni di stampo popolare che hanno dato alle donne tanto
protagonismo in Amazzonia, sebbene oggi le comunita siano sottoposte a nuovi rischi che non esistevano in
altre epoche. La situazione attuale ci richiede di stimolare il sorgere di altri servizi e carismi femminili, che
rispondano alle necessita specifiche dei popoli amazzonici in questo momento storico.

103. In una Chiesa sinodale le donne, che di fatto svolgono un ruolo centrale nelle comunita amazzoniche,
dovrebbero poter accedere a funzioni e anche a servizi ecclesiali che non richiedano I'Ordine sacro e
permettano di esprimere meglio il posto loro proprio. E bene ricordare che tali servizi comportano una stabilita,
un riconoscimento pubblico e il mandato da parte del Vescovo. Questo fa anche si che le donne abbiano
un’incidenza reale ed effettiva nell’organizzazione, nelle decisioni pitu importanti e nella guida delle comunita, ma
senza smettere di farlo con lo stile proprio della loro impronta femminile.

Ampliare orizzonti al di la dei conflitti

104. Accade spesso che, in un determinato luogo, gli operatori pastorali intravedano soluzioni molto diverse per
i problemi che affrontano, e percid propongano forme di organizzazione ecclesiale apparentemente opposte.
Quando succede questo, € probabile che la vera risposta alle sfide dell’evangelizzazione stia nel superare tali
proposte, cercando altre vie migliori, forse non immaginate. Il conflitto si supera ad un livello superiore dove
ognuna delle parti, senza smettere di essere fedele a sé stessa, si integra con l'altra in una nuova realta. Tutto si
risolve «su di un piano superiore che conserva in sé le preziose potenzialita delle polarita in contrasto».[142]
Altrimenti il conflitto ci blocca, «perdiamo la prospettiva, gli orizzonti si limitano e la realta stessa resta
frammentata».[143]

105. In nessun modo questo significa relativizzare i problemi, fuggire da essi o lasciare le cose come stanno. Le
autentiche soluzioni non si raggiungono mai annacquando l'audacia, sottraendosi alle esigenze concrete o
cercando colpe esterne. Al contrario, la via d’uscita si trova per “traboccamento”, trascendendo la dialettica che
limita la visione per poter riconoscere cosi un dono piu grande che Dio sta offrendo. Da questo nuovo dono,
accolto con coraggio e generosita, da questo dono inatteso che risveglia una nuova e maggiore creativita,
scaturiranno, come da una fonte generosa, le risposte che la dialettica non ci lasciava vedere. Ai suoi inizi, la
fede cristiana si € diffusa mirabilmente seguendo questa logica, che le ha permesso, a partire da una matrice
ebraica, di incarnarsi nelle culture greca e romana e di assumere al suo passaggio differenti modalita.
Analogamente, in questo momento storico, 'Amazzonia ci sfida a superare prospettive limitate, soluzioni
pragmatiche che rimangono chiuse in aspetti parziali delle grandi questioni, al fine di cercare vie piu ampie e
coraggiose di inculturazione.

La convivenza ecumenica e interreligiosa

106. In un’Amazzonia multi-religiosa, i credenti hanno bisogno di trovare spazi per dialogare e agire insieme per
il bene comune e la promozione dei piu poveri. Non si tratta di renderci tutti piu light o di nascondere le
convinzioni proprie, alle quali siamo piu legati, per poterci incontrare con altri che pensano diversamente. Se
uno crede che lo Spirito Santo puo agire in chi & diverso, allora provera a lasciarsi arricchire da quella luce, ma
la accogliera dall’interno delle sue convinzioni e dalla sua identita. Perché tanto piu profonda, solida e ricca &
un’identita, tanto piu potra arricchire gli altri con il suo peculiare contributo.

107 Come cattolici possediamo un tesoro nelle Sacre Scritture che altre religioni non accettano, benché a volte
siano capaci di leggerle con interesse e anche di apprezzare alcuni dei loro contenuti. Qualcosa di simile



48

cerchiamo di fare noi con i testi sacri di altre religioni € comunita religiose, dove si trovano «quei precetti e quelle
dottrine che [...] non raramente riflettono un raggio di quella Verita che illumina tutti gli uomini».[144] Abbiamo
anche una grande ricchezza nei sette Sacramenti, che alcune comunita cristiane non accettano nella loro totalita
o0 in un identico significato. Mentre crediamo fermamente in Gesu come unico Redentore del mondo, coltiviamo
una profonda devozione verso sua Madre. Pur sapendo che cid non avviene in tutte le confessioni cristiane,
sentiamo il dovere di comunicare all’Amazzonia la ricchezza del caldo amore materno del quale ci sentiamo
depositari. Infatti concluderd questa Esortazione con alcune parole rivolte a Maria.

108. Tutto questo non dovrebbe farci diventare nemici. In un vero spirito di dialogo si alimenta la capacita di
comprendere il significato di cid che l'altro dice e fa, pur non potendo assumerlo come una propria convinzione.
Cosi diventa possibile essere sinceri, non dissimulare cid in cui crediamo, senza smettere di dialogare, di
cercare punti di contatto, e soprattutto di lavorare e impegnarsi insieme per il bene del’Amazzonia. La forza di
cio che unisce tutti i cristiani ha un valore immenso. Prestiamo tanta attenzione a quello che ci divide che a volte
non apprezziamo e non valorizziamo quello che ci unisce. E quanto ci unisce & cio che ci permette di essere nel
mondo senza che ci divorino I'immanenza terrena, il vuoto spirituale, il comodo egocentrismo, I'individualismo
consumista e autodistruttivo.

109. Come cristiani, ci unisce tutti la fede in Dio, il Padre che ci da la vita e ci ama tanto. Ci unisce la fede in
Gesu Cristo, I'unico Redentore, che ci ha liberato con il suo sangue benedetto e la sua risurrezione gloriosa. Ci
unisce il desiderio della sua Parola che guida i nostri passi. Ci unisce il fuoco dello Spirito che ci spinge alla
missione. Ci unisce il comandamento nuovo che Gesu ci ha lasciato, la ricerca di una civilta dellamore, la
passione per il Regno che il Signore ci chiama a costruire con Lui. Ci unisce la lotta per la pace e la giustizia. Ci
unisce la convinzione che non si esaurisce tutto in questa vita, ma che siamo chiamati alla festa celeste dove
Dio asciughera ogni lacrima e raccogliera quanto abbiamo fatto per coloro che soffrono.

110. Tutto questo ci unisce. Come non lottare insieme? Come non pregare insieme e lavorare fianco a fianco
per difendere i poveri del’Amazzonia, per mostrare il volto santo del Signore e prenderci cura della sua opera
creatrice?

CONCLUSIONE
LA MADRE DELL’AMAZZONIA

111. Dopo aver condiviso alcuni sogni, esorto tutti a procedere su vie concrete che permettano di trasformare la
realta dellAmazzonia e di liberarla dai mali che la affliggono. Ora eleviamo lo sguardo a Maria. La Madre che
Cristo ci ha lasciato, pur essendo 'unica Madre di tutti, si manifesta in Amazzonia in diversi modi. Sappiamo che
«gli indigeni hanno un incontro vivo con Cristo attraverso molte vie; ma la via mariana ha contribuito piu di tutte
a questo incontro».[145] Di fronte alla bellezza delll Amazzonia, che abbiamo scoperto sempre meglio durante la
preparazione e lo svolgimento del Sinodo, credo che la cosa migliore sia concludere questa Esortazione
rivolgendoci a lei:

Madre della vita,

nel tuo seno materno si € formato Gesu,

che é il Signore di tutto quanto esiste.

Risorto, Lui ti ha trasformato con la sua luce

e i ha fatta regina di tutto il creato.

Per questo ti chiediamo, o Maria,

di regnare nel cuore palpitante del’Amazzonia.

Mostrati come madre di tutte le creature,

nella bellezza dei fiori, dei fiumi,

del grande fiume che l'attraversa

e di tutto cio che freme nelle sue foreste.

Proteggi col tuo affetto questa esplosione di bellezza.



49

Chiedi a Gesu che effonda tutto il suo amore
sugli uomini e sulle donne che vi abitano,
perché sappiano ammirarla e custodirla.

Fa’ che il tuo Figlio nasca nei loro cuori,

perché risplenda nellAmazzonia,

nei suoi popoli e nelle sue culture,

con la luce della sua Parola, col conforto del suo amore,
col suo messaggio di fraternita e di giustizia.

Che in ogni Eucaristia
si elevi anche tanta meraviglia
per la gloria del Padre.

Madre, guarda i poveri del’Amazzonia,
perché la loro casa viene distrutta

per interessi meschini.

Quanto dolore e quanta miseria,

quanto abbandono e quanta prepotenza
in questa terra benedetta,

traboccante di vita!

Tocca la sensibilita dei potenti

perché, se anche sentiamo che é gia tardi,
tu ci chiami a salvare

cio che ancora vive.

Madre del cuore trafitto,

che soffri nei tuoi figli oltraggiati

e nella natura ferita,

regna tu in Amazzonia

insieme al tuo Figlio.

Regna perché nessuno pit si senta padrone
dell’opera di Dio.

In te confidiamo, Madre della vita,
non abbandonarci

in questa ora oscura.

Amen.

Dato a Roma, presso San Giovanni in Laterano, il 2 febbraio, Festa della Presentazione del Signore, dell’anno
2020, settimo del mio Pontificato.

FRANCESCO

[1] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Instrumentum laboris, 45.

[3] Ana Varela Tafur, “Timareo”, in Lo que no veo en visiones, Lima (1992).



50

[4] Jorge Vega Marquez, “Amazonia solitaria”, in Poesia obrera, Cobija-Pando-Bolivia 2009, 39.

[5] Red Eclesial Panamazdnica (REPAM), Brasil, Sintesis del aporte al Sinodo, p. 120.; cfr Instrumentum
laboris, 45.

[6] Discorso ai giovani, San Paolo del Brasile (10 maggio 2007), 2: Insegnamentilll, 1 (2007), 808.

[7] Cfr Alberto C. Araujo, “Imaginario amazoénico”, in Amazonia real: amazoniareal.com.br (29 gennaio 2014).

[8] S. Paolo VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), 57: AAS 59 (1967), 285.

[9] S. Giovanni Paolo Il, Discorso alla Pontificia Accademia delle Scienze Sociali (27 aprile 2001), 4: AAS 93
(2001), 600.

[10] Cfr Instrumentum laboris, 41.

[11] V Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, Documento di Aparecida (29 giugno
2007), 473: ed. it. Bologna 2014, p. 243.

[12] Ramon Iribertegui, Amazonas: El hombre y el caucho, ed. Vicariato Apostolico de Puerto Ayacucho -
Venezuela, Monografia, n. 4, Caracas 1987, 307ss.

[13] Cfr Amarilis Tupiassu, “Amazodnia, das travessias lusitanas a literatura de até agora”, in Estudos
Avancados, vol. 19, n. 53, San Paolo (gennaio/aprile 2005): «In effetti, dopo la fine della prima colonizzazione,
I’Amazzonia ha continuato il suo percorso come regione soggetta a un’avidita secolare, ora sotto nuove
impostazioni retoriche [...] da parte di agenti “civilizzatori” che non hanno nemmeno bisogno di personificazione
per generare e moltiplicare i nuovi volti del vecchio sterminio, ora attraverso una morte lenta».

[14] Vescovi dell’Amazzonia brasiliana, Carta al pueblo de Dios, Santarem - Brasil (6 luglio 2012).

[15] S. Giovanni Paolo Il, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 1998, 3. AAS 90 (1998), 150.

[16] Il Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, Documento di Puebla (23 marzo
1979), 6.

[17] Instrumentum laboris, 6. || Papa Paolo Ill, con il Breve Veritas ipsa (2 giugno 1537), condanno le tesi
razziste, riconoscendo agli indigeni, che fossero cristiani o no, la dignita della persona umana, riconobbe loro il
diritto alle proprieta e proibi che fossero ridotti in schiavitu. Affermava: «Essendo uomini come gli altri, [...] non
possono assolutamente essere privati della liberta e del possesso dei loro beni, nemmeno quelli che sono al di
fuori della fede in Gesu Cristo». Tale magistero fu confermato dai Papi Gregorio XIV, Bolla Cum Sicuti (28 aprile
1591); Urbano VI, Bolla Commissum Nobis (22 aprile 1639); Benedetto X1V, Bolla Immensa Pastorum
Principis, indirizzata ai Vescovi del Brasile (20 dicembre 1741); Gregorio XVI, Breve In Supremo (3 dicembre
1839); Leone XIll, Epistola ai Vescovi del Brasile sulla schiavita (5 maggio 1888); S. Giovanni Paolo I,
Messaggio agli indigeni del Continente americano, Santo Domingo (12 ottobre 1992), 2: Insegnamenti 15, 2
(1992), 341-347.

[18] Frederico Benicio de Sousa Costa, Carta Pastoral (1909), ed. Imprenta del gobierno del Estado de
Amazonas, Manaos 1994, 83.

[19] Instrumentum laboris, 7.

[20] Discorso in occasione del Il Incontro Mondiale dei Movimenti Popolari, Santa Cruz de la Sierra - Bolivia (9



51
luglio 2015): L'Osservatore Romano, 11 luglio 2015, p. 5.

[21] Discorso nell'Incontro con i Popoli dell’Amazzonia, Puerto Maldonado - Peru (19 gennaio 2018):
L’Osservatore Romano, 21 gennaio 2018, p. 6.

[22] Instrumentum laboris, 24.

[23] Yana Lucila Lema, Tamyahuan Shamakupani (Con la lluvia estoy viviendo), 1, in
http://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/.

[24] Conferenza Episcopale Ecuadoriana, Cuidemos nuestro planeta (20 aprile 2012), 3.

[25] N. 142: AAS 107 (2015), 904-905.

[26] N. 82.

[27] Ibid., 83.

[28] Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 239: AAS 105 (2013), 1116.

[29] Ibid., 218: AAS 105 (2013), 1110.

[30] Ibid.

[31] Cfr Instrumentum laboris, 57.

[32] Cfr Evaristo Eduardo de Miranda, Quando o Amazonas corria para o Pacifico, Petrépolis 2007, 83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, “Paisajes”, in Amazonia y otros poemas, Universidad Externado de Colombia, Bogota
2011, 31.

[34] Javier Yglesias, “Llamado”, in Revista peruana de literatura, n. 6 (giugno 2007), 31.

[35] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 144: AAS 107 (2015), 905.

[36] Esort. ap. postsin. Christus vivit (25 marzo 2019), 186.

[37] Ibid., 200.

[38] Videomessaggio per I'lncontro Mondiale della Gioventu Indigena, Soloy-Panama (18 gennaio 2019):
L’Osservatore Romano, 19 gennaio 2019, p. 8.

[39] Mario Vargas Llosa, Prologo a E/ Hablador, Madrid, 8 ottobre 2007.

[40] Esort. ap. postsin. Christus vivit (25 marzo 2019), 195.

[41] S. Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Centesimus annus (1 maggio 1991), 50: AAS 83 (1991), 856.

[42] V Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, Documento di Aparecida (29 giugno
2007), 97: ed. it. Bologna 2014, p. 57.



52

[43] Discorso nell'Incontro con i Popoli del’Amazzonia, Puerto Maldonado, Peru (19 gennaio 2018):
L’Osservatore Romano, 21 gennaio 2018, p. 6.

[44] Instrumentum laboris, 123, e.

[45] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 144: AAS 107 (2015), 906.

[46] Cfr Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), 51: AAS 101 (2009), 687: «La natura,
specialmente nella nostra epoca, € talmente integrata nelle dinamiche sociali e culturali da non costituire quasi
piu una variabile indipendente. La desertificazione e 'impoverimento produttivo di alcune aree agricole sono
anche frutto dell'impoverimento delle popolazioni che le abitano e della loro arretratezza».

[47] Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace 2007, 8: Insegnamenti ll, 2 (2006), 776.

[48] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 16; 91; 117; 138; 240: AAS 107 (2015), 854; 884; 894; 903; 941.

[49] Documento Bolivia: informe pais. Consulta pre-sinodal, 2019, p. 36; cfr Instrumentum laboris, 23.

[50] Instrumentum laboris, 26.

[51] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 146: AAS 107 (2015), 906.

[52] Documento con aportes al Sinodo de la Diocesis de San José del Guaviare y de la Arquididcesis de
Villavicencio y Granada (Colombia); cfr Insrumentum laboris, 17.

[53] Euclides da Cunha, Los Sertones (Os Sertées), Buenos Aires 1946, 65-66.

[54] Pablo Neruda, “Amazonas”, in Canto General (1938), I. IV.

[55] REPAM, Doc. Eje de Fronteras. Preparacion para el Sinodo de la Amazonia, Tabatinga-Brasil (13 febbraio
2019), p. 3; cfr Instrumentum laboris, 8.

[56] Amadeu Thiago de Mello, Amazonas, patria da agua.

[57] Vinicius de Moraes, Para vivir un gran amor, Buenos Aires 2013, 166.

[58] Juan Carlos Galeano, “Los que creyeron”, in Amazonia y otros poemas, Universidad Externado de
Colombia, Bogota 2011, 44.

[59] Harald Sioli, A Amazénia, Petropolis 1985, 60.

[60] S. Giovanni Paolo Il, Discorso ai partecipanti al Congresso Internazionale su “Ambiente e salute” (24 marzo
1997), 2: Insegnamenti XX, 1 (1997), 521.

[61] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 34: AAS 107 (2015), 860.

[62] Cfr ibid., 28-31: AAS 107 (2015), 858-859.

[63] Ibid., 38: AAS 107 (2015), 862.



53

[64] Cfr V Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, Documento di Aparecida (29
giugno 2007), 86: ed. it. Bologna 2014, p. 52.

[65] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 38: AAS 107 (2015), 862.

[66] Cfr ibid., 144; 187: AAS 107 (2015), 905-906; 921.

[67] Cfr ibid., 183: AAS 107 (2015), 920.

[68] Ibid., 53: AAS 107 (2015), 868.

[69] Cfr ibid., 49: AAS 107 (2015), 866.

[70] Documento preparatorio del Sinodo dei Vescovi per 'Assemblea Speciale per la Regione Pan-amazzonica,
8.

[71] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 56: AAS 107 (2015), 869.

[72] Ibid., 59: AAS 107 (2015), 870.

[73] Ibid., 33: AAS 107 (2015), 860.

[74] Ibid., 220: AAS 107 (2015), 934.

[75] Ibid., 215: AAS 107 (2015), 932.

[76] Sui Yun, Cantos para el mendigo y el rey, Wiesbaden 2000.

[77] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 100: AAS 107 (2015), 887.

[78] Ibid., 204: AAS 107 (2015), 928.

[79] Cfr Documenti di Santarem (1972) e Manaos (1997), in Conferenza Nazionale dei Vescovi del Brasile,
Desafio missionario. Documentos da Igreja na Amazdnia, Brasilia 2014, pp. 9-28 e 67-84.

[80] Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 220: AAS 105 (2013), 1110.

[81] Ibid., 164: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[82] Ibid., 165: AAS 105 (2013), 1089.

[83] Ibid., 161: AAS 105 (2013), 1087.

[84] Cosi lo intende il Concilio Vaticano Il nel n. 44 della Costituzione Gaudium et spes quando dice: «[La
Chiesa] fin dagli inizi della sua storia, imparo ad esprimere il messaggio di Cristo ricorrendo ai concetti e alle
lingue dei diversi popoli; inoltre si sforzo di illustrarlo con la sapienza dei filosofi: e cio allo scopo di adattare il
Vangelo, nei limiti convenienti, sia alla comprensione di tutti, sia alle esigenze dei sapienti. E tale adattamento
della predicazione della parola rivelata deve rimanere la legge di ogni evangelizzazione. Cosi, infatti, viene
sollecitata in ogni popolo la capacita di esprimere secondo il modo proprio il messaggio di Cristo, e al tempo
stesso viene promosso uno scambio vitale tra la Chiesa e le diverse culture dei popoli».



54

[85] Lettera al Popolo di Dio che e in cammino in Germania (29 giugno 2019), 9: L’Osservatore Romano, 1-2
luglio 2019, p. 9.

[86] Cfr S. Vincenzo di Lerins, Commonitorium primum, 23: PL 50, 668: «Ut annis scilicet consolidetur, dilatetur
tempore, sublimetur aetate».

[87] Lettera al Popolo di Dio che € in cammino in Germania (29 giugno 2019), 9: O.R,, cit. Cfr 'espressione
attribuita a Gustav Mahler: “la tradizione € la salvaguardia del futuro e non la conservazione delle ceneri”.

[88] Discorso ai docenti universitari e agli uomini di cultura, Coimbra, 15 maggio 1982, 5: InsegnamentiV, 2
(1982), 1702-1703.

[89] Messaggio agli indigeni del Continente americano, Santo Domingo (12 ottobre 1992), 6: Insegnamenti, 15/2
(1992), 346; cfr Discorso ai partecipanti al Congresso nazionale del Movimento Ecclesiale di Impegno Culturale
(16 gennaio 1982), 2: Insegnamenti, 5/1 (1982), 131.

[90] S. Giovanni Paolo Il, Esort. ap. postsin. Vita consecrata (25 marzo 1996), 98: AAS 88 (1996), 474-475.

[91] N. 115: AAS 105 (2013), 1068.

[92] Ibid., 116: AAS 105 (2013), 1068.

[93] Ibid.

[94] Ibid., 129: AAS 105 (2013), 1074.

[95] Ibid., 116: AAS 105 (2013), 1068.

[96] Ibid., 117: AAS 105 (2013), 1069.

[97] Ibid.

[98] S. Giovanni Paolo Il, Discorso all’Assemblea plenaria del Pontificio Consiglio per la Cultura (17 gennaio
1987): Insegnamenti X, 1 (1987), 125.

[99] Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 129: AAS 105 (2013), 1074.

[100] IV Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, Documento di Santo Domingo (12-
28 ottobre 1992), 17.

[101] Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[102] Cfr Vittorio Messori - Joseph Ratzinger, Rapporto sulla fede, Cinisello Balsamo 1985, 211-212.

[103] Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[104] Pedro Casaldaliga, “Carta de navegar (Por el Tocantins amazodnico)’, in El tiempo y la espera, Santander
1986.

[105] San Tommaso d’Aquino lo spiega cosi: «ll triplice modo in cui Dio € nelle cose: una € comune, per



55

essenza, presenza e potenza; un’altra, per la grazia, nei santi; la terza, singolare, in Cristo, per unione» (Ad
Colossenses, |l, 2).

[106] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[107] Il Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, Documento di Puebla (23 marzo
1979), 196.

[108] Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 178: AAS 105 (2013), 1094.

[109] Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Lumen gentium, 11; cfr Esort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018),
10-11.

[110] Vicariati Apostolici del’Amazzonia Peruviana, “Segunda asamblea episcopal regional de la selva”, San
Ramoén - Pert (5 ottobre 1973); in Exodo de la Iglesia en la Amazonia. Documentos pastorales de la Iglesia en
la Amazonia peruana, lquitos 1976, 121.

[111] Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 123: AAS 105 (2013), 1071.
[112] Cfr Esort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 126-127.
[113] Ibid., 32.

[114] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.
[115] Ibid.

[116] Ibid., 236: AAS 107 (2015), 940.

[117] Ibid.

[118] Ibid., 235: AAS 107 (2015), 939.

[119] Cfr Cost. Sacrosanctum Concilium, 37-40; 65; 77; 81.

[120] Nel Sinodo € emersa la proposta di elaborare un “rito amazzonico”.
[121] Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 237: AAS 107 (2015), 940.

[122] Esort. ap. postsin. Amoris laetitia (19 marzo 2016), 49: AAS 108 (2016), 331; cfr ibid. 305: AAS 108
(2016), 436-437.

[123] Cfr ibid., 296; 308: AAS 108 (2016), 430-431; 438.

[124] V Conferenza Generale dell'Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, Documento di Aparecida (29
giugno 2007), 100, e: ed. it. Bologna 2014, p. 63.

[125] Cfr Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera Sacerdotium ministeriale ai Vescovi della Chiesa
Cattolica su alcune questioni riguardanti il ministro dell’Eucaristia (6 agosto 1983): AAS 75 (1983) 1001-1009.



56
[126] Lett. ap. Mulieris dignitatem (15 agosto 1988), 27: AAS 80 (1988), 1718.

[127] S. Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae lll, q. 8, a. 1, resp.

[128] Cfr Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Presbyterorum ordinis, 5; S. Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Ecclesia de
Eucharistia (17 aprile 2003), 22: AAS 95 (2003), 448.

[129] E proprio del sacerdote anche amministrare I'Unzione dei malati, perché essa & intimamente legata al
perdono dei peccati: «<E se ha commesso peccati, gli saranno perdonati» (Gc 5,15).

[130] Catechismo della Chiesa Cattolica, 1396; S. Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia (17 aprile
2003), 26: AAS 95 (2003), 451; cfr Henry de Lubac, Meditazione sulla Chiesa, Milano 1965, 185.

[131] Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Presbyterorum ordinis, 6.

[132] Colpisce il fatto che in alcuni Paesi del bacino amazzonico vi sono piu missionari per I'Europa o per gli
Stati Uniti che per aiutare i propri Vicariati del’ Amazzonia.

[133] Nel Sinodo si & parlato anche della carenza di seminari per la formazione sacerdotale di persone indigene.

[134] Cfr Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Lumen gentium, 3.

[135] S. Paolo VI, Omelia nella Solennita del Corpus Domini, 17 giugno 1965: Insegnamenti 3 (1965), 358.

[136] E possibile, data la scarsita di sacerdoti, che il Vescovo affidi «ad un diacono o ad una persona non
insignita del carattere sacerdotale o ad una comunita di persone una partecipazione nell’'esercizio della cura
pastorale di una parrocchia» (Codice di Diritto Canonico, 517 § 2).

[137] V Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano e dei Caraibi, Documento di Aparecida (29
giugno 2007), 178: ed. it. Bologna 2014, p. 100.

[138] Ibid., 475: ed. it. cit., p. 245.

[139] Instrumentum laboris, 65.

[140] Ibid., 63.

[141] Ibid., 129, d, 2.

[142] Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 228: AAS 105 (2013), 1113.

[143] Ibid., 226: AAS 105 (2013), 1112.

[144] Conc. Ecum. Vat. Il, Dich. Nostra aetate, 2.

[145] CELAM, /Il Simposio latinoamericano sobre Teologia india, Citta del Guatemala (23-27 ottobre 2006).
[00189-IT.01] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in linqua francese




57
EXHORTATION APOSTOLIQUE POST-SYNODALE

QUERIDA AMAZONIA
DU SAINT-PERE FRANCOIS

AU PEUPLE DE DIEU
ET A TOUTES LES PERSONNES DE BONNE VOLONTE

1. L’Amazonie bien-aimée se présente au monde dans toute sa splendeur, son drame et son mystere. Dieu
nous a fait la grace de I'avoir tenue spécialement présente au cours du Synode qui s’est déroulé a Rome du 6
au 27 octobre, et qui s’est achevé par un texte ayant pour titre Amazonie : nouveaux chemins pour I'Eglise et
pour une écologie intégrale.

Le sens de cette Exhortation

2. J'ai écouté les interventions pendant le Synode et j'ai lu avec intérét les contributions des cercles mineurs.
Dans cette Exhortation, je souhaite exprimer les résonnances qu’a provoquées en moi ce parcours de dialogue
et de discernement. Je ne développerai pas toutes les questions abondamment exposées dans le Document de
conclusion. Je ne prétends pas le remplacer ni le répéter. Je désire seulement fournir un bref cadre de
réflexions qui incarne, dans la réalité amazonienne, une synthése de certaines grandes préoccupations que j'ai
exprimées dans mes documents antérieurs, et qui aide et oriente vers une réception harmonieuse, créative et
fructueuse de tout le chemin synodal.

3. En méme temps, je veux présenter officiellement ce Document qui nous expose les conclusions du Synode
auquel ont collaboré de nombreuses personnes qui connaissent, mieux que moi et que la Curie romaine, la
problématique de I’Amazonie, parce qu’elles y vivent, elles y souffrent et elles I'aiment avec passion. J’ai préféré
ne pas citer ce Document dans cette Exhortation parce que j'invite a le lire intégralement.

4. Dieu veuille que toute I'Eglise se laisse enrichir et interpeler par ce travail; que les pasteurs, les personnes
consacrées et les fidéles laics de 'Amazonie s’engagent pour son application et qu’il puisse inspirer, d’une
maniére ou d’une autre, toutes les personnes de bonne volonté.

Réves pour 'Amazonie

5. L’Amazonie est une totalité plurinationale interconnectée, un grand biome partagé par neuf pays : le Brésil, la
Bolivie, la Colombie, I’Equateur, la Guyane, le Pérou, le Surinam, le Venezuela et la Guyane Francgaise.
Cependant, j'adresse cette Exhortation a tous. Je le fais, d’'une part en vue d’aider a réveiller I'affection et la
préoccupation pour cette terre qui est aussi la "nétre" et vous inviter a 'admirer et a la reconnaitre comme un
mystére sacré. D'autre part, parce que I'attention de I'Eglise aux problématiques de ce lieu nous oblige &
reprendre brievement certains thémes que nous ne devrions pas oublier et qui peuvent inspirer d’autres régions
du monde face a leurs propres défis.

6. Tout ce que I'Eglise offre doit s’incarner de maniére originale dans chaque lieu du monde, de sorte que
I'Epouse du Christ acquiére des visages multiformes qui manifestent mieux I'inépuisable richesse de la grace.
La prédication doit s’'incarner, la spiritualité doit s'incarner, les structures de 'Eglise doivent s’'incarner. Voila
pourquoi je me permets humblement, dans cette breve Exhortation, d’exprimer quatre grands réves que
I’Amazonie m’inspire.

7. Je réve d’'une Amazonie qui lutte pour les droits des plus pauvres, des peuples autochtones, des derniers, ot
leur voix soit écoutée et leur dignité soit promue.



58

Je réve d’'une Amazonie qui préserve cette richesse culturelle qui la distingue, ou la beauté humaine brille de
diverses manieres.

Je réve d’'une Amazonie qui préserve jalousement l'irrésistible beauté naturelle qui la décore, la vie débordante
qui remplit ses fleuves et ses foréts.

Je réve de communautés chrétiennes capables de se donner et de s’incarner en Amazonie, au point de donner
a I'Eglise de nouveaux visages aux traits amazoniens.

PREMIER CHAPITRE
UN REVE SOCIAL

8. Notre réve est celui d'une Amazonie qui intégre et promeuve tous ses habitants pour qu’ils puissent renforcer
un "bien-vivre". Mais un cri prophétique est nécessaire et une tache exigeante est a accomplir en faveur des
plus pauvres. Parce que méme, si ’Amazonie se trouve devant un désastre écologique, il convient de souligner
gu’«une vraie approche écologique se transforme toujours en une approche sociale qui doit intégrer la justice
dans les discussions sur I'environnement, pour écouter tant la clameur de la terre que la clameur des
pauvres».[1] Un conservatisme «qui se préoccupe du biome mais qui ignore les peuples amazoniens»[2] est
inutile.

Injustice et crime

9. Les intéréts colonisateurs qui ont répandu et exercent -légalement et illégalement - I'extraction du bois et
l'industrie minéraliére, et qui ont chassé et encerclé les peuples indigénes, riverains et d’origine africaine,
provoquent une clameur vers le ciel :

«Nombreux sont les arbres

ou la torture a vécu,

et vastes les foréts

achetées au milieu de mille morts ».[3]

«Les blcherons possédent des parlementaires

et notre Amazonie, personne ne la défend [...].

Les perroquets et les singes sont exilés [...]

la récolte des chataignes ne sera plus la méme ».[4]

10. Cela a favorisé les récents mouvements migratoires des indigenes vers les périphéries des villes. lls n'y
trouvent pas une véritable libération de leurs drames, mais les pires formes d’esclavages, d’asservissements et
de miséres. Dans ces villes, caractérisées par une grande inégalité, ou la majeure partie de la population de
I’Amazonie habite aujourd’hui, la xénophobie, I'exploitation sexuelle et le trafic de personnes se développent
également. C’est pour cela que le cri de 'Amazonie ne jaillit pas seulement du cceur des foréts, mais aussi de
l'intérieur de ses villes.

11. Il n’est pas nécessaire de répéter ici les analyses, amples et complétes, qui ont été présentées avant et
pendant le Synode. Rappelons au moins 'une des voix entendues : «Nous sommes affectés par les
commergants de bois, les éleveurs et autres. Nous sommes menacés par les acteurs économiques qui mettent
en ceuvre un modéele étranger a nos régions. Les entreprises forestieres entrent sur le territoire pour exploiter la
forét; nous autres prenons soin de la forét pour nos enfants, nous avons de la viande, du poisson, des
médicaments a base de plantes, des arbres fruitiers [...]. La construction d’installations hydroélectriques et les
projets de voies navigables ont un impact sur le fleuve et sur les territoires [...]. Nous sommes une région aux
territoires volésy. [5]



59

12. Mon prédécesseur Benoit XVI dénongait déja «la destruction de I'environnement en Amazonie et les
menaces contre la dignité humaine de ses populations».[6] Je désire ajouter que de nombreux drames ont été
mis en relation avec une fausse “mystique amazonienne”. Il est connu que, depuis les derniéres décennies du
siécle passé, 'Amazonie a été présentée comme un vide énorme dont il fallait s’occuper, comme une richesse
brute a exploiter, comme une immensité sauvage a domestiquer. Tout cela avec un regard qui ne reconnaissait
pas les droits des peuples autochtones, ou simplement les ignorait comme s’ils n’existaient pas, ou comme si
ces terres qu’ils habitent ne leur appartenaient pas. Méme dans les programmes éducatifs des enfants et des
jeunes, les indigénes ont été vus comme des intrus ou des usurpateurs. Leurs vies, leurs inquiétudes, leurs
maniéres de lutter et de survivre n'importaient pas, et on les considérait plus comme un obstacle dont il fallait se
débarrasser que comme des étres humains ayant la méme dignité que tout un chacun, et avec des droits
acquis.

13. Certains slogans ont accentué cette erreur, par exemple: «Ne pas livrer»[7] [aux étrangers], comme si cet
asservissement ne pouvait venir que des pays étrangers, alors que les pouvoirs locaux, avec I'excuse du
développement, ont participé aux alliances avec I'objectif de détruire la forét — y compris les formes de vie
gu’elle héberge — en toute impunité et sans limites. Les peuples autochtones ont assisté, souvent avec
impuissance, a la destruction de cet environnement naturel qui leur permettait de s’alimenter, de se soigner, de
survivre et de garder un style de vie et une culture qui leur donnaient une identité et un sens. La disparité de
pouvoir est énorme, les faibles n’ont pas les moyens pour se défendre, alors que le gagnant continue a tout
emporter. «Les peuples pauvres restent toujours pauvres, et les riches deviennent toujours plus riches».[8]

14. |l faut donner aux entreprises, nationales ou internationales, qui détruisent '’Amazonie et ne respectent pas
le droit des peuples autochtones au territoire avec ses frontiéres, a I'autodétermination et au consentement
préalable, les noms qui leur correspondent : injustice et crime. Quand certaines entreprises, assoiffées de gain
facile, s’approprient des terrains et vont jusqu’a privatiser méme I'eau potable, ou bien quand les autorités
donnent libre cours aux industries du bois, aux projets miniers et pétroliers, et a d’autres activités qui dévastent
les foréts et polluent I'environnement, les relations économiques se transforment abusivement et deviennent un
instrument qui tue. Le recours a des moyens éloignés de toute éthique est fréquent, comme sanctionner les
protestations, y compris en 6tant la vie aux autochtones qui s’opposent aux projets, provoquer
intentionnellement des incendies forestiers, ou corrompre les politiciens et les indigénes eux-mémes. Cela est
accompagné par de graves violations des droits humains et de nouvelles formes d’esclavage qui frappent
spécialement les femmes, par la peste du trafic de drogue qui prétend soumettre les indigenes, ou par la traite
des personnes qui profite de ceux qui ont été chassés de leur contexte culturel. Nous ne pouvons pas permettre
que la globalisation se transforme en «un nouveau type de colonialisme».[9]

S’indigner et demander pardon

15. Il faut s’indigner,[10] come s’indignait Moise (cf. Ex 11, 8), comme s’indignait Jésus (cf. Mc 3, 5), comme
Dieu s’indigne devant l'injustice (cf. Am 2, 4-8; 5, 7-12; Ps 106, 40). Il n’est pas sain de s’habituer au mal, il n’est
pas bien de le laisser anesthésier la conscience sociale, alors qu’un «sillage de gaspillage, et aussi de mort, a
travers toute notre région [...] met en péril la vie des milliers de personnes et spécialement I’habitation des
paysans et des indigénes».[11] Les histoires d’injustices et de cruautés en Amazonie, déja au siécle passe,
devraient provoquer un profond refus, et en méme temps nous rendre plus sensibles pour reconnaitre les
formes actuelles d’exploitation humaine, d’abus de pouvoir et de mort. De ce passé honteux, recueillons, a titre
d’exemple, un récit sur les souffrances des indigénes a I'’époque du caoutchouc en Amazonie vénézuélienne :
«lls ne donnaient pas d’argent aux indigénes, seulement des marchandises a des prix élevés qu’ils ne
finissaient jamais de payer [...]. lls payaient mais ils disaient a I'indigéne: "Vous avez une grande dette" et
l'indigéne devait retourner pour travailler [...]. Plus de vingt villages ye’kuana ont été entierement dévastés. Les
femmes ye’kuana ont été violées et leurs poitrines amputées, les femmes enceintes éventrées. On coupait aux
hommes les doigts de la main ou les pouces, de sorte qu’ils ne puissent pas naviguer, [...] et d’autres scénes du
plus absurde sadisme».[12]

16. Cette histoire de douleur et de mépris ne se guérit pas facilement. Et la colonisation ne s’arréte pas, elle se
transforme méme en certains lieux, se déguise et se dissimule,[13] mais ne perd pas sa domination sur la vie
des pauvres et la fragilité de I'environnement. Les évéques de ’Amazonie brésilienne ont rappelé que «I’histoire



60

de '’Amazonie révele qu’une minorité a toujours profité de la pauvreté de la majorité et du pillage sans scrupules
des richesses naturelles de la région, don divin aux peuples qui y vivaient depuis des millénaires et aux migrants
qui sont arrivés au cours des siécles passés».[14]

17. En méme temps, laissons naitre une saine indignation, rappelons qu'il est toujours possible de vaincre les
diverses mentalités de colonisation pour construire des réseaux de solidarité et de développement. «Le défi est
d'assurer une mondialisation dans la solidarité, une mondialisation sans marginalisation».[15] On peut trouver
des alternatives d’élevage et d’agriculture durables, des énergies qui ne polluent pas, des sources de travail
digne qui ne provoquent pas la destruction de I'environnement et des cultures. En méme temps, il faut pour les
indigénes et pour les plus pauvres assurer une éducation adéquate qui développe leurs capacités et les
valorise. Concernant, justement, ces objectifs, la véritable adresse et 'authentique capacité des politiques
entrent en jeu. Il ne s’agit pas de rendre aux morts la vie qui leur a été refusée, pas méme de dédommager les
survivants de ces massacres, mais il s’agit que nous soyons, aujourd’hui, réellement humains.

18. Cela nous encourage a rappeler que, au milieu des graves excés de la colonisation, faite de «contradictions
et de blessures»,[16] de '’Amazonie, de nombreux missionnaires sont arrivés |a avec I'Evangile, laissant leurs
pays et acceptant une vie austére et difficile aux cotés des personnes les plus vulnérables. Nous savons que
tous n'ont pas été exemplaires, mais le travail de ceux qui sont restés fidéles & I'Evangile a inspiré «une
législation, comme les Lois des Indes, qui protégeait la dignité des autochtones contre les abus sur leurs
populations et leurs territoires».[17] C’étaient souvent les prétres qui protégeaient les indigénes des agresseurs
et des abuseurs. C’est pourquoi les missionnaires racontent qu’«ils nous demandaient avec insistance que nous
ne les abandonnions pas et ils nous arrachaient la promesse de revenir a nouveau».[18]

19. A présent, I'Eglise ne peut pas étre moins engagée et elle est appelée a écouter les cris des peuples
amazoniens «afin de pouvoir exercer son rble prophétique de maniére transparente».[19] En méme temps, nous
ne pouvons pas nier que le grain ne se soit mélangé avec l'ivraie et que les missionnaires n’ont pas toujours été
aux cbtés des opprimés. J'ai honte et, une fois encore, «je demande humblement pardon, non seulement pour
les offenses de I'Eglise méme, mais pour les crimes contre les peuples autochtones durant ce que I'on appelle
la conquéte de '’Amérique »,[20] et pour les crimes atroces qui se sont produits a travers toute I'histoire de
I’Amazonie. Je remercie les membres des peuples autochtones, et je leur dis de nouveau que, «par votre vie,
vous constituez un cri pour qu’on prenne conscience [...]. Vous étes la mémoire vivante de la mission que Dieu
nous a donnée a nous tous : sauvegarder la Maison commune ».[21]

Sens communautaire

20. La lutte sociale implique une capacité de fraternité, un esprit de communion humaine. Sans diminuer
importance de la liberté personnelle, on constate que les peuples autochtones de ’Amazonie ont un sens
communautaire fort. lls vivent de cette maniére «le travail, le repos, les relations humaines, les rites et les
célébrations. Tout se partage, les espaces privés - typiques de la modernité - sont minimes. La vie est un
cheminement communautaire dans lequel les taches et les responsabilités sont réparties et partagées en
fonction du bien commun. On ne congoit pas l'individu détaché de la communauté ou de son territoire».[22] Ces
relations humaines sont imprégnées de la nature environnante parce qu’ils la sentent et la pergoivent comme
une réalité qui s’intégre dans leur société et dans leur culture, comme un prolongement de leur corps personnel,
familial et de groupe:

«Cette étoile du matin s'approche,

les colibris battent des ailes,

plus que la chute d'eau, mon cceur bat.
Avec tes lévres, j'arroserai la terre

que le vent joue en nous ».[23]

21. Cela multiplie 'effet désintégrateur du déracinement que vivent les indigénes qui se voient obligés
d’'immigrer en ville en tentant de survivre, méme indignement, au milieu des habitats urbains plus individualistes
et dans un environnement hostile. Comment guérir un dommage aussi grave? Comment recomposer toutes ces



61

vies déracinées ? Face a cette réalité, il faut valoriser et accompagner tous les efforts que font plusieurs de ces
groupes pour conserver leurs valeurs et leur style de vie et s’intégrer dans des environnements nouveaux sans
les perdre mais plutot en les offrant comme une contribution au bien commun.

22. Le Christ a sauvé I'étre humain tout entier et veut restaurer en chacun sa capacité d’entrer en relation avec
les autres. L’Evangile propose la charité divine qui jaillit du Coeur du Christ engendrant une recherche de la
justice qui est inséparablement un chant de fraternité et de solidarité, une stimulation pour la culture de la
rencontre. La sagesse de la maniére de vivre des peuples autochtones — malgré toutes ses limites — nous
pousse & approfondir cette aspiration. Pour cette raison, les évéques de 'Equateur ont réclamé «un nouveau
systéme social et culturel qui privilégie les relations fraternelles, dans un cadre de reconnaissance et de
valorisation des différentes cultures et écosystémes, capable de s’opposer a toute forme de discrimination et de
domination entre les étres humains».[24]

Institutions dégradees

23. Nous rappelions dans Laudato si’ que «si tout est lié, I'état des institutions d’'une société a aussi des
conséquences sur I'environnement et sur la qualité de vie humaine [...]. A l'intérieur de chacun des niveaux
sociaux et entre eux, se développent les institutions qui régulent les relations humaines. Tout ce qui leur porte
préjudice a des effets nocifs, comme la perte de la liberté, l'injustice et la violence. Divers pays s’alignent sur un
niveau institutionnel précaire, au prix de la souffrance des populations».[25]

24. Comment les institutions de la société civile en Amazonie sont-elles? L’Instrumentum laboris du Synode, qui
recueille de nombreuses contributions de personnes et de groupes de ’Amazonie, parle d’«une culture qui
empoisonne I'Etat et ses institutions, imprégnant toutes les couches de la société, y compris les communautés
autochtones. C’est un véritable fléau moral qui aboutit a une perte de confiance dans les institutions et dans
leurs représentants, discréditant totalement la politique et les organisations sociales. Les peuples amazoniens
ne sont pas étrangers a la corruption et en deviennent les principales victimes».[26]

25. Nous ne pouvons pas exclure le fait que des membres de I'Eglise ont fait partie de réseaux de corruption au
point, parfois, d’accepter de garder le silence en échange d’aides économiques pour les ceuvres ecclésiales.
C’est précisément pourquoi des propositions sont arrivées au Synode, invitant a «accorder une attention
particuliére a I'origine des dons ou a l'origine d’autres types d’avantages, ainsi qu’aux investissements réalisés
par les institutions ecclésiales ou par les chrétiens».[27]

Dialogue social

26. L’Amazonie devrait étre aussi un lieu de dialogue social, spécialement entre les divers peuples autochtones,
pour trouver des formes de communion et de lutte conjointe. Nous autres, nous sommes appelés a participer
comme "invités" et a chercher avec le plus grand respect les voies de rencontre qui enrichissent ’Amazonie.
Mais si nous voulons dialoguer, nous devrions le faire avant tout avec les derniers. lls ne sont pas des
interlocuteurs quelconques qu’il faudrait convaincre, ils ne sont pas, non plus, un de plus assis a une table de
pairs. lls sont les principaux interlocuteurs desquels nous devons avant tout apprendre, que nous devons
écouter par devoir de justice, et auxquels nous devons demander la permission afin de pouvoir présenter nos
propositions. Leurs paroles, leurs espérances, leurs craintes devraient étre la voix la plus forte autour de
n’'importe quelle table de dialogue sur 'Amazonie, et la grande question est: comment eux-mémes imaginent-ils
leur bien-vivre, pour eux et pour leurs descendants?

27. Le dialogue ne doit pas seulement privilégier I'option préférentielle pour la défense des pauvres, des
marginalisés et des exclus, mais il doit les respecter comme des protagonistes. Il s’agit de reconnaitre I'autre et
de l'apprécier "comme autre", avec sa sensibilité, ses opinions plus intimes, sa maniére de vivre et de travaliller.
Autrement, le résultat sera, comme toujours, «un projet de quelques-uns destiné a quelques-uns»,[28] quand il
ne sera pas «un consensus de bureau ou une paix éphémeére, pour une minorité heureuse».[29] Si cela se
produit, «une voix prophétique est nécessaire»[30] et, comme chrétiens, nous sommes appelés a la faire
entendre.



62

D’ici nait le réve suivant.
DEUXIEME CHAPITRE
UN REVE CULTUREL

28. La question est de promouvoir 'Amazonie. C’est pourquoi il ne s’agit pas de la coloniser culturellement mais
plutét de faire en sorte qu’elle tire le meilleur d’elle-méme. Voila le sens de la meilleure ceuvre éducative: cultiver
sans déraciner, aider a croitre sans affaiblir I'identité, promouvoir sans envahir. De méme qu'’il y a des
potentialités dans la nature qui peuvent se perdre pour toujours, la méme chose peut arriver avec les cultures
qui portent un message non encore écouté, cultures plus que jamais menacées aujourd’hui.

Le polyedre amazonien

29. En Amazonie il y a de nombreux peuples et nationalités et plus de cent dix peuples indigénes en état
d’isolement volontaire (PIAV).[31] Leur situation est trés fragile, et beaucoup sentent qu'’ils sont les derniers
dépositaires d’un trésor destiné a disparaitre, comme si on leur permettait seulement de survivre sans déranger
pendant que la colonisation post-moderne avance. Il faut éviter de les considérer comme des sauvages "non
civilisés". lls ont simplement donné vie a des cultures différentes et a d’autres formes de civilisations qui
autrefois étaient trés développées.[32]

30. Avant la colonisation, la population était concentrée le long des rives des fleuves et des lacs, mais I'avancée
colonisatrice a expulsé les habitants autochtones vers l'intérieur de la forét. Aujourd’hui, la désertification
croissante recommence a en expulser un grand nombre qui vont vivre dans les périphéries ou sur les trottoirs
des villes, souvent dans une extréme misére, mais aussi brisés intérieurement a cause de la perte des valeurs
qui les soutenaient. La, en général, les points de repere et les racines culturels qui leur conféraient une identité
et un sentiment de dignité leur manquent, et ils augmentent le nombre des exclus. C’est ainsi que la
transmission culturelle d’'une sagesse qui a franchi des siécles, de génération en génération, s’interrompt. Les
villes, qui devraient étre des lieux de rencontre, d’enrichissement mutuel, de fécondation entre diverses cultures,
se transforment en un douloureux lieu de rejet.

31. Les peuples qui ont réussi a survivre en Amazonie conservent leur identité culturelle et une richesse unique,
dans un univers multiculturel qui est di a I'étroite relation que les habitants établissent avec leur environnement,
dans une symbiose — non déterministe — difficile a comprendre avec les schémas mentaux étrangers:

«ll était une fois un paysage qui se dévoilait avec son fleuve,

ses animaux, ses nuages et ses arbres.

Mais parfois, quand on ne voyait nulle part

le paysage avec son fleuve et ses arbres,

il fallait que les choses sortent de I'imagination d'un gargon ».[33]

«De lariviére, fais ton sang [...]
Ensuite, plante-toi,

germe et crois.

Que ta racine

s’accroche a la terre

pour toujours et a jamais.

Et enfin,

S0iS un canoé,

une barque, un radeau,

une liane, une jarre,

un enclos et un homme ».[34]



63

32. Les groupes humains, leurs styles de vie et leur vision du monde sont aussi variés que le territoire, puisqu’ils
ont dU s’adapter a la géographie et a ses possibilités. Les peuples de pécheurs ne sont pas les mémes que les
peuples de chasseurs ou de cultivateurs sur terre ferme, ou que les peuples qui cultivent les terres inondables.
De plus, nous rencontrons en Amazonie des milliers de communautés autochtones, d’ascendances africaines,
riveraines et habitant les villes qui, a leur tour, sont trés différentes les unes des autres et hébergent une grande
diversité humaine. A travers un territoire et ses caractéristiques, Dieu se manifeste, refléte quelque chose de
son inépuisable beauté. Par conséquent, les divers groupes, dans une synthése vitale avec leur entourage,
développent un mode particulier de sagesse. Nous devrions éviter envers ceux que nous observons de
I'extérieur des généralisations injustes, des discours simplistes ou des conclusions faites seulement a partir de
nos structures mentales et de nos expériences.

Prendre soin des racines

33. Je désire maintenant rappeler que «la vision consumériste de I'étre humain, encouragée par les engrenages
de I'économie globalisée actuelle, tend a homogénéiser les cultures et a affaiblir 'immense variété culturelle, qui
est un trésor de ’humanité».[35] Ceci touche de trés prés les jeunes, quand on tend «a dissoudre les
différences propres a leur lieu d’origine, a les transformer en étres manipulables, fabriqués en série».[36] Pour
éviter cette dynamique d’appauvrissement humain, il faut aimer les racines et en prendre soin car elles sont «un
point d’ancrage qui nous permet de nous développer et de répondre a de nouveaux défis».[37] Jinvite les
jeunes de ’Amazonie, surtout les autochtones, a «prendre en charge les racines, parce que des racines provient
la force qui les fait croitre, fleurir, fructifier».[38] Pour les baptisés, I'histoire du peuple d’Israél et de I'Eglise
jusqu’a aujourd’hui font partie de ces racines. Les connaitre est une source de joie et surtout d’espérance qui
inspire des actions braves et courageuses.

34. Des siecles durant, les peuples amazoniens ont transmis leur sagesse culturelle oralement, par des mythes,
des légendes, des narrations, comme c’était le cas avec «ces conteurs anciens qui parcouraient la forét
racontant des fables de village en village, maintenant vivante une communauté qui, sans le cordon ombilical de
ces histoires, aurait été fragmentée et dissoute par la distance et I'isolement».[39] C’est pourquoi il est important
que «les personnes agées racontent de longues histoires»[40] et que les jeunes s’arrétent pour boire a cette
source.

35. Alors que le risque est toujours plus grand que cette richesse culturelle se perde, ces derniéres années,
grace a Dieu, certains peuples ont commencé a écrire pour raconter leurs histoires et décrire le sens de leurs
coutumes. lls peuvent ainsi reconnaitre eux-mémes, de maniére explicite, qu’il y a quelque chose de plus
gu’une identité ethnique et qu’ils sont dépositaires de précieuses mémoires personnelles, familiales et
collectives. Je me réjouis de voir que ceux qui ont perdu le contact avec leurs propres racines cherchent a
retrouver la mémoire perdue. Par ailleurs, une plus grande perception de l'identité amazonienne s’est aussi
développée dans les secteurs professionnels, et méme pour eux, trés souvent descendants d'immigrants,
I’Amazonie est devenue une source d’inspiration artistique, littéraire, musicale, culturelle. Les divers arts, et en
particulier la poésie, se sont laissé inspirer par I'eau, par la forét, par la vie qui bouillonne, ainsi que par la
diversité culturelle et par les défis écologiques et sociaux.

Rencontre interculturelle

36. Comme toute réalité culturelle, les cultures de 'Amazonie profonde ont leurs limites. Les cultures urbaines
de I'Occident les ont aussi. Des facteurs comme le consumérisme, l'individualisme, la discrimination, I'inégalité,
et beaucoup d’autres, sont des aspects fragiles des cultures prétendument plus évoluées. Les ethnies qui ont
développé un trésor culturel en étant liées a la nature, avec un fort sens communautaire, pergoivent facilement
nos ténébres que nous ne reconnaissons pas au milieu du prétendu progrés. Par conséquent, recueillir leur
expérience de vie nous fera du bien.

37. Partant de nos racines, nous nous asseyons a la table commune, lieu de conversation et d’espérances
partagées. De cette fagon, la différence que peut représenter un drapeau ou une frontiére se transforme en un
pont. L’identité et le dialogue ne sont pas ennemis. La propre identité culturelle s’approfondit et s’enrichit dans le



64

dialogue avec les différences, et le moyen authentique de la conserver n’est pas un isolement qui appauvrit.
Mon intention n’est donc pas de proposer un indigénisme complétement fermé, anhistorique, figé, qui se
refuserait a toute forme de métissage. Une culture peut devenir stérile lorsqu’ «elle se ferme sur elle-méme et
cherche a perpétuer des maniéres de vivre vieillies, en refusant tout échange et toute confrontation au sujet de
la vérité de 'hnomme».[41] Il est vrai que cela pourrait sembler peu réaliste, puisqu’il est difficile de se protéger
de l'invasion culturelle. C’est pourquoi la sauvegarde des valeurs culturelles des groupes indigénes devrait étre
une préoccupation de tous, parce que leur richesse est aussi la nétre. Si on ne progresse pas dans ce sens de
coresponsabilité face a la diversité qui embellit notre humanité, on ne pourra demander aux groupes qui habitent
la forét de s’ouvrir naivement a la "civilisation".

38. En Amazonie, il est possible de développer, méme entre les divers peuples autochtones, «des relations
interculturelles ou la diversité ne représente pas une menace, ne justifie pas les hiérarchies de pouvoir des uns
sur les autres, mais signifie un dialogue a partir de visions culturelles différentes concernant les fagons de
célébrer, d’entrer en relation et de raviver 'espérance».[42]

Cultures menaceées, peuples a risque

39. L’économie globalisée altére sans pudeur la richesse humaine, sociale et culturelle. La désintégration des
familles, en raison des migrations forcées, affecte la transmission des valeurs, parce que «la famille est, et a
toujours été, l'institution sociale qui a le plus contribué a maintenir vivantes nos cultures».[43] De plus, «face a
une invasion colonisatrice des moyens de communication de masse», il est nécessaire de promouvoir pour les
peuples autochtones «des communications alternatives dans leurs propres langues et cultures» et que «les
sujets autochtones soient présents dans les moyens de communication déja existants».[44]

40. Dans tout projet en faveur de '’Amazonie, «il faut inclure la perspective des droits des peuples et des
cultures, et comprendre ainsi que le développement d’'un groupe social [...] requiert de la part des acteurs
sociaux locaux un engagement constant en premiére ligne, a partir de leur propre culture. Méme la notion de
qualité de vie ne peut étre imposée, mais elle doit se concevoir a l'intérieur du monde des symboles et des
habitudes propres a chaque groupe humain».[45] Mais si les cultures ancestrales des peuples autochtones sont
nées et se développent en étroite relation avec I'environnement naturel, elles peuvent difficilement rester
intactes quand cet environnement se détériore.

Ceci ouvre la voie au réve suivant.
TROISIEME CHAPITRE
UN REVE ECOLOGIQUE

41. Dans une réalité culturelle comme I’Amazonie, ou existe une relation si étroite entre ’lhomme et la nature,
I'existence quotidienne est toujours cosmique. Libérer les autres de leurs servitudes implique certainement de
prendre soin de leur environnement et de le défendre,[46] mais plus encore d’aider le cceur de 'homme a
s’ouvrir avec confiance a ce Dieu qui, non seulement a créé tout ce qui existe, mais qui s’est aussi donné lui-
méme a nous en Jésus-Christ. Le Seigneur, qui le premier prend soin de nous, nous enseigne a prendre soin de
nos fréres et sceurs et de I'environnement qu’il nous offre chaque jour. C’est la premiére écologie dont nous
avons besoin. En Amazonie on comprend mieux les paroles de Benoit XVI lorsqu’il disait: «En plus de I'écologie
de la nature, il y a donc une écologie que nous pourrions appeler “humaine”, qui requiert parfois une “écologie
sociale”. Et cela implique pour I'humanité [...] d'avoir toujours plus présents a I'esprit les liens qui existent entre
I'écologie naturelle, a savoir le respect de la nature, et I'écologie humaine ».[47] Cette insistance sur le fait que
«tout est lié»[48] vaut spécialement pour un territoire comme I’Amazonie.

42. La protection des personnes et celle des écosystémes sont inséparables. Cela signifie en particulier que la
ou «la forét n’est pas une ressource a exploiter, elle est un étre, ou plusieurs étres avec qui entrer en
relation».[49] La sagesse des peuples autochtones d’Amazonieencourage «la protection et le respect de la
création, avec la conscience claire de ses limites, interdisant d’en abuser. Abuser de la nature c’est abuserdes



65

ancétres, des fréres et sceurs, de la création et du Créateur, en hypothéquant I'avenir ».[50] Les autochtones,
«quand ils restent sur leurs territoires, ce sont précisément eux qui les préservent le mieux »,[51] tant qu’ils ne
se laissent pas piéger par le chant des sirénes et par les offres intéressées des groupes de pouvoir. Les
dommages faits a la nature les touchent de fagon trés directe et visible, parce que — disent-ils - « Nous sommes
eau, air, terre et vie du milieu ambiant créé par Dieu. Par conséquent, nous demandons que cessent les
mauvais traitements et les destructions de la Mére terre. La terre a du sang et elle saigne, les multinationales
ont coupé les veines a notre Mére terre».[52]

Ce réve fait d’eau

43. L’eau est la reine en Amazonie, les riviéres et les ruisseaux sont comme des veines, elle est déterminante
pour toute forme de vie:

«La, en plein cceur des étés torrides, quand les dernieres rafales du vent d’est se diluent dans l'air stagnant,
I'hygrométre remplace le thermomeétre pour définir le climat. Les étres vivants sont soumis aux flux et reflux des
grands fleuves: affligeante alternative. Les crues s’élévent d’'une fagon effrayante. L’Amazone s’enfle, sort de
son lit, hausse en quelques jours le niveau de ses eaux [...]. L'inondation est une pause dans la vie. Pris dans
les mailles des igarapés, 'lhomme attend alors, avec un stoicisme rare devant cette fatalité inéluctable, la fin de
cet hiver paradoxal, aux températures élevées. Reflux et été sont synonymes. C’est la reviviscence de l'activité
rudimentaire des hommes de ces régions, qui se déménent comme ils le peuvent face a une nature qui abuse
des manifestations contradictoires et rend impossible la continuité de tout effort ».[53]

44. | '’eau est éblouissante dans le grand Amazone qui rassemble et vivifie tout alentour:

«Amazone

capitale des syllabes de I'eau,

pére patriarche, tu es

la mystérieuse éternité

des fécondations,

les fleuves choient en toi comme des vols d’oiseaux... ».[54]

45. |l est également la colonne vertébrale qui harmonise et unit: «Le fleuve ne nous sépare pas, il nous unit, il
nous aide a vivre ensemble avec des cultures et des languesdifférentes ».[55] Cela est si vraiqu’ily a
beaucoup d’“Amazonies” sur ce territoire, son axe principal est le grand fleuve, enfant de nombreuses riviéres:

«De I'extréme hauteur de la cordillére, ou les neiges sont éternelles, I'eau se détache et trace un contour
tremblant sur la peau ancienne de la pierre : I'Amazone vient de naitre. Elle nait a chaque instant. Elle descend
lentement, lumiére un peu occultée, pour croitre dans la terre. D'un vert saisissant, elle invente son chemin et se
développe. Les eaux souterraines affleurent pour accueillir I'eau qui descend des Andes. Du ventre des nuages
trés blancs, touchés par le vent, tombe I'eau céleste. Ensembile, ils avancent, multipliés selon des chemins
infinis, baignant limmense plaine [...] C'est la Grande Amazonie, tout entiére sous I'humide tropique, avec sa
forét compacte et étourdissante, ou palpite encore, intacte et en de vastes lieux, jamais surprise par I'hnomme, la
vie qui s'est tissée dans les intimités de I'eau [...]. Depuis que I'hnomme I'habite, jaillit des profondeurs de ses
eaux, et glisse des centres élevés de sa forét une peur terrible : que cette vie, lentement, coure vers la fin ».[56]

46. Les poetes populaires, qui sont tombés amoureux de son immense beauté, ont essayé d’exprimer ce que ce
fleuve leur fait ressentir, et la vie qu'il offre sur son passage dans une danse de dauphins, d’anacondas, d’arbres
et de pirogues. Mais ils déplorent aussi des dangers qui le menacent. Ces poétes contemplatifs et prophétiques
nous aident a nous libérer du paradigme technocratique et consumériste qui détruit la nature et qui nous laisse
sans existence véritablement digne:

«Le monde souffre de la transformation des pieds en caoutchouc, des jambes en cuir, du corps en tissu et de la
téte en acier [...] Le monde souffre de la transformation de la béche en fusil, de la charrue en char de guerre, de
l'image du semeur qui s€éme en celle de I'automate avec son lance-flammes, dont le semis germe en désert.



66

Seule la poésie, grace a I'hnumilité de sa voix, pourra sauver ce monde ».[57]
Le cri de 'Amazonie

47. La poésie aide a exprimer une douloureuse sensation que beaucoup aujourd’hui partagent. La vérité
inéluctable est que, dans les conditions actuelles, avec cette fagon de traiter 'Amazonie, beaucoup de vie et de
beauté sont en train de “courir vers la fin”, méme si un grand nombre veulent continuer a croire que rien
n’arrivera:

«Ceux qui pensaient que le fleuve était une corde a jouer se trompaient.
Le fleuve est une veine trés fine a la surface de la terre. [...]

Le fleuve est une corde a laquelle s’attachent les animaux et les arbres.
Si vous tiriez trop fort, le fleuve pourrait déborder.

Il pourrait déborder et nous laver le visage avec I'eau et le sang».[58]

48. L’équilibre planétaire dépend aussi de la santé de '’Amazonie. Avec le biome du Congo et de Bornéo, elle
éblouit par la diversité de ses foréts desquelles dépendent aussi les cycles des pluies, I'équilibre du climat, et
une grande variété d’étres vivants. Elle fonctionne comme un grand filtre a dioxyde de carbone qui aide a éviter
le réchauffement de la terre. Son sol est, en grande partie, pauvre en humus; c’est pourquoi la forét «pousse, en
réalité, sur le sol et non du sol».[59] Lorsque I'on élimine la forét, elle n’est pas remplacée car elle fait place a un
terrain contenant peu de nutriments qui devient désertique ou pauvre en végétation. Cela est grave car, dans les
entrailles de la forét amazonienne, d’innombrables ressources subsistent qui pourraient étre indispensables a la
guérison des maladies. Ses poissons, ses fruits, et autres dons surabondants, enrichissent I'alimentation
humaine. De plus, dans un écosystéme comme I’Amazonie, chaque partie, en raison de son importance, devient
indispensable a la conservation de 'ensemble. Les basses terres et la végétation marine ont aussi besoin d’étre
fertilisées par ce que draine ’Amazone. Le cri de ’Amazonie parvient a tous car «la conquéte et I'exploitation
des ressources [...] menacent aujourd’hui la capacité méme d’accueil de I'environnement: I'environnement
comme “ressource” met en danger I'environnement comme “maison” ».[60] L’intérét d’un petit nombre
d’entreprises puissantes ne devrait pas étre mis au-dessus du bien de '’Amazonie et de I’humanité entiére.

49. 1l ne suffit pas de préter attention a la conservation des espéces les plus visibles en voie d’extinction. Il est
crucial de prendre en compte le fait que «pour le bon fonctionnement des écosystemes, les champignons, les
algues, les vers, les insectes, les reptiles et 'innombrable variété de micro-organismes sont aussi nécessaires.
Certaines espéces peu nombreuses, qui sont d’habitude imperceptibles, jouent un réle fondamental pour établir
I'équilibre d’un lieu ».[61] Cela est facilement ignoré dans I'évaluation de I'impact environnemental des projets
économiques d’industries extractives, énergétiques, forestiéres et autres, qui détruisent et polluent. D’autre part,
I'eau, abondante en Amazonie, est un bien essentiel pour la survie humaine, mais les sources de pollution sont
toujours plus grandes.[62]

50. Il est vrai qu’en plus des intéréts économiques d’entrepreneurs et de politiciens locaux, il y a aussi«les
énormes intéréts économiques internationaux».[63] La solution n’est donc pas dans une “internationalisation” de
I’Amazonie,[64] mais la responsabilité des gouvernements nationaux devient plus lourde. Pour cette méme
raison, «elle est louable la tache des organismes internationaux et des organisations de la société civile qui
sensibilisent les populations et coopérent de fagon critique, en utilisant aussi des systémes de pression
Iégitimes, pour que chaque gouvernement accomplisse son propre et intransférable devoir de préserver
'environnement ainsi que les ressources naturelles de son pays, sans se vendre a des intéréts illégitimes locaux
ou internationaux ».[65]

51. Pour sauvegarder ’Amazonie, il est bon de conjuguer les savoirs ancestraux avec les connaissances
techniques contemporaines, mais toujours en cherchant a intervenir sur le terrain de maniéere durable, en
préservant en méme temps le style de vie et les systémes de valeurs des habitants.[66] A eux, et de maniére
spéciale aux peuples autochtones, il revient de recevoir — en plus de la formation de base - une information
compléte et transparente sur les projets, leur étendue, leurs effets et risques, afin de pouvoir confronter cette
information avec leurs intéréts et leur connaissance des lieux, et ainsi donner ou non leur consentement, ou bien



67

proposer des alternatives.[67]

52. Les plus puissants ne se contentent jamais des gains qu’ils obtiennent, et les ressources du pouvoir
économique s’accroissent beaucoup avec le développement scientifique et technologique. C’est pourquoi nous
devrions tous insister sur I'urgence de «créer un systéme normatif qui implique des limites infranchissables et
assure la protection des écosystémes, avant que les nouvelles formes de pouvoir dérivées du paradigme
techno-économique ne finissent par raser non seulement la politique mais aussi la liberté et la justice ».[68] Si
I'appel de Dieu exige une écoute attentive de la clameur des pauvres et de la terre,[69] pour nous, «le cri que
I’Amazonie fait monter vers le Créateur est semblable au cri du Peuple de Dieu en Egypte (cf. Ex 3, 7). C’est un
cri d’esclavage et d’abandon, qui appelle la liberté ».[70]

La prophétie de la contemplation

53. Souvent nous laissons notre conscience devenir insensible, car la «distraction constante nous 6te le
courage de nous rendre compte de la réalité d’'un monde limité et fini ».[71] Si nous regardons les choses en
surface, il semble peut-étre «qu’elles ne soient pas si graves et que la planéte pourrait subsister longtemps dans
les conditions actuelles. Ce comportement évasif nous permet de continuer a maintenir nos styles de vie, de
production et de consommation. C’est la maniére dont I'étre humain s’arrange pour alimenter tous les vices
autodestructifs: en essayant de ne pas les voir, en luttant pour ne pas les reconnaitre, en retardant les décisions
importantes, en agissant comme si de rien n’était ».[72]

54. Au-dela de tout cela, je voudrais rappeler que chacune des différentes espéces a une valeur en elle-méme,
or «chaque année, disparaissent des milliers d’espéces végétales et animales que nous ne pourrons plus
connaitre, que nos enfants ne pourront pas voir, perdues pour toujours. L'immense majorité disparait pour des
raisons qui tiennent & une action humaine. A cause de nous, des milliers d’espéces ne rendront plus gloire a
Dieu par leur existence et ne pourront plus nous communiquer leur propre message. Nous n’en n’avons pas le
droit».[73]

55. Apprenant des peuples autochtones, nous pouvons contempler ' Amazonie, et pas seulement I'étudier, pour
reconnaitre ce mystére qui nous dépasse. Nous pouvons /'aimer, et pas seulement I'utiliser, pour que I'amour
réveille un intérét profond et sincére. Qui plus est, nous pouvons nous sentir intimement unis a elle, et pas
seulement la défendre, et alors ’Amazonie deviendra pour nous comme une mére. Car «le monde ne se
contemple pas de I'extérieur mais de l'intérieur, en reconnaissant les liens par lesquels le Pére nous a unis a
tous les étres ».[74]

56. Réveillons le sens esthétique et contemplatif que Dieu a mis en nous et que parfois nous laissons atrophier.
Rappelons-nous que «quand quelqu’un n’apprend pas a s’arréter pour observer et pour évaluer ce qui est beau,
il n’est pas étonnant que tout devienne pour lui objet d’'usage et d’abus sans scrupule ».[75] En revanche, si
nous entrons en communion avec la forét, notre voix s’unira facilement a la sienne et deviendra priére:
«Couchés a 'ombre d’un vieil eucalyptus notre priére de lumiére s'immerge dans le chant du feuillage éternel
».[76] Cette conversion intérieure est ce qui permettra de pleurer pour ’Amazonie et de crier avec elle devant le
Seigneur.

57. Jésus disait: « Ne vend-on pas cing passereaux pour deux sous? Et pas un d’entre eux n’est en oubli devant
Dieu» (Lc 12, 6). Dieu le Pére, qui a créé chaque étre de I'univers avec un amour infini, nous appelle a étre ses
instruments pour écouter le cri de ’Amazonie. Si nous nous rendons présents a cette clameur déchirante, il sera
manifeste que les créatures de ’Amazonie n’ont pas été oubliées par le Pére du ciel. Pour les chrétiens, Jésus
lui-méme nous interpelle a partir d’elles«parce que le Ressuscité les enveloppe mystérieusement et les oriente
vers un destin de plénitude. Méme les fleurs des champs et les oiseaux qu’émerveillé il a contemplés de ses
yeux humains, sont maintenant remplis de sa présence lumineuse ».[77] C’est pourquoi les croyants trouvent
dans ’Amazonie un lieu théologique, un espace ou Dieu lui-méme se montre et appelle ses enfants.

Education et habitudes écologiques



68

58. Nous pouvons ainsi faire un pas de plus et rappeler qu’une écologie intégrale ne se contente pas de régler
des questions techniques ou de prendre des décisions politiques, juridiques et sociales. La grande écologie
inclut un aspect éducatif qui provoque le développement de nouvelles habitudes chez les personnes et les
groupes humains. Malheureusement, beaucoup d’habitants de ’Amazonie ont adopté des habitudes propres
aux grandes villes ou le consumérisme et la culture du déchet sont trés enracinés. |l n’y aura pas d’écologie
saine et durable, capable de transformer les choses, si les personnes ne changent pas, si on ne les encourage
pas a choisir un autre style de vie, moins avide, plus serein, plus respectueux, moins anxieux, plus fraternel.

59. En effet, «plus le cceur de la personne est vide, plus elle a besoin d’objets a acheter, a posséder et a
consommer. Dans ce contexte, il ne semble pas possible qu'une personne accepte que la réalité lui fixe des
limites [...] Nous ne pensons pas seulement a I'éventualité de terribles phénoménes climatiques ou a de grands
désastres naturels, mais aussi aux catastrophes dérivant de crises sociales, parce que I'obsession d’un style de
vie consumeériste ne pourra que provoquer violence et destruction réciproque, surtout quand seul un petit
nombre peut se le permettre ».[78]

60. L’Eglise, avec sa grande expérience spirituelle, avec sa conscience renouvelée de la valeur de la création,
avec son souci de la justice, avec son option pour les derniers, avec sa tradition éducative et avec son histoire
d’incarnation dans des cultures si diverses dans le monde entier, veut a son tour contribuer a la sauvegarde et a
la croissance de ’Amazonie.

Cela donne lieu au réve suivant que je désire partager plus directement avec les pasteurs et les fideles
catholiques.

QUATRIEME CHAPITRE
UN REVE ECCLESIAL

61. L'Eglise est appelée & marcher avec les peuples de '’Amazonie. En Amérique Latine, cette marche a connu
des expressions privilégiées comme la Conférence des Evéques de Medellin (1968) et son application a
’Amazonie a Santarem (1972)[79]; puis a Puebla (1979), Santo Domingo (1992) et Aparecida (2007). La
marche se poursuit, et si 'on veut développer une Eglise au visage amazonien le travail missionnaire a besoin
de croitre dans une culture de la rencontre visant une «harmoniemultiforme ».[80] Mais pour que cette
incarnation de I'Eglise et de I'Evangile soit possible, la grande annonce missionnaire doit résonner, encore et
encore.

L’annonce indispensable en Amazonie

62. Face a tant de besoins et d’angoisses qui crient du coeur de ’Amazonie, nous pouvons répondre par des
organisations sociales, des ressources techniques, des espaces de discussion, des programmes politiques, et
tout cela peut faire partie de la solution. Mais nous ne renongons pas, en tant que chrétiens, a la proposition de
la foi que nous recevons de I'Evangile. Méme si nous voulons lutter avec tous, coude & coude, nous n’avons pas
honte de Jésus-Christ. Pour ceux qui I'ont rencontré, vivent dans son amitié et s’identifient a son message, il est
impossible de ne pas parler de lui et de proposer aux autres sa proposition de vie nouvelle: «Malheur a moi si je
n’annongais pas 'Evangile! » (1Co 9, 16).

63. L’option authentique pour les pauvres et les oubliés, en méme temps qu’elle nous pousse a les libérer de la
misére matérielle et a défendre leurs droits, implique que nous leurs proposions I'amitié avec le Seigneur qui les
promeut et leur donne dignité. Il serait triste qu’ils regoivent de nous un code de doctrines ou une obligation
morale, et non pas la grande annonce salvifique, ce cri missionnaire qui vise le cceur et donne sens a tout le
reste. Nous ne pouvons pas non plus nous contenter d’'un message social. Si nous donnons notre vie pour eux,
pour la justice et la dignité qu’ils méritent, nous ne pouvons pas leur cacher que nous le faisons parce que nous
reconnaissons le Christ en eux et parce que nous découvrons 'immense dignité que leur donne le Pére qui les
aime infiniment.



69

64. lls ont le droit & 'annonce de I'Evangile, surtout & cette premiére annonce qui s’appelle kérygme et quiest
«l'annonce principale, celle que I'on doit toujours écouter de nouveau de différentes fagons et que I'on doit
toujours annoncer de nouveau sous une forme ou une autre ».[81] C’est I'annonce d’un Dieu qui aime infiniment
chaque étre humain, qui a manifesté pleinement cet amour dans le Christ crucifié pour nous et ressuscité dans
nos vies. Je propose de relire un bref résumé de ce contenu dans le Chapitre 4 de I'Exhortation Christus vivit.
Cette annonce doit résonner constamment en Amazonie, exprimée de nombreuses maniéres différentes. Sans
cette annonce passionnée, toute structure ecclésiale se transformera en une ONG de plus, et ainsi, nous ne
répondrons pas a la demande de Jésus-Christ: «Allez dans le monde entier, et proclamez I'Evangile a toute la
création » (Mc 16, 15).

65. Toute proposition de mdrissement de la vie chrétienne a besoin d’avoir pour axe permanent cette annonce,
car «toute la formation chrétienne est avant tout I'approfondissement du kérygme qui se fait chair toujours plus
et toujours mieux ».[82] La réponse fondamentale face a cette annonce, quand elle parvient a provoquer une
rencontre personnelle avec le Seigneur, est la charité fraternelle, «ce commandement nouveau qui est le
premier, le plus grand, celui qui nous identifie le mieux comme disciples ».[83] Ainsi, le kérygme et 'amour
fraternel constituent la grande synthése de tout le contenu de I'Evangile qui ne peut pas ne pas étre proposé en
Amazonie. C’est ce qu’ont vécu les grands évangélisateurs de 'Amérique Latine comme saint Toribio de
Mogrovejo ou saint José de Anchieta.

L’inculturation

66. L’Eglise, alors méme qu’elle annonce encore et encore le kérygme, doit se développer en Amazonie. Pour
cela elle reconfigure toujours sa propre identité par I'écoute et le dialogue avec les personnes, les réalités et les
histoires de leur terre. De cette facon, pourra se développer de plus en plus un processus nécessaire
d’inculturation qui ne déprécie rien de ce qu'il y a de bon dans les cultures amazoniennes, mais qui le recueille
et le porte & sa plénitude & la lumiére de I'Evangile.[84] Il ne dépréciera pas non plus la richesse de la sagesse
chrétienne transmise pendant des siécles, comme si I'on prétendait ignorer I'histoire dans laquelle Dieu a ceuvré
de multiples maniéres, car I'Eglise a un visage multiforme «non seulement dans une perspective spatiale [...]
mais aussi dans sa réalité temporelle ».[85] Il s’agit de 'authentique Tradition de I'Eglise qui n’est pas un dép6t
statique ni une piece de musée, mais la racine d’'un arbre qui grandit.[86] C’est la tradition millénaire qui
témoigne de l'action de Dieu dans son Peuple et qui «a la mission d’entretenir vivant le feu plus que de
conserver les cendres ».[87]

67. Saint Jean-Paul Il enseignait qu’en présentant la proposition évangélique «I'Eglise ne prétend pas nier
I'autonomie de la culture. Au contraire, elle a envers elle le plus grand respect », car la culture «n’est pas
seulement sujet de rédemption et d’élévation, mais elle peut aussi jouer un role de médiation et de collaboration
».[88] En s’adressant aux indigénes du continent américain, il a rappelé qu’ «une foi qui ne se fait pas culture est
une foi non pleinement accueillie, non pleinement pensée, non fidelement vécue ».[89] Les défis des cultures
invitent 'Eglise & «un sens critique aigu mais aussi [a la] confiance ».[90]

68. Il convient de reprendre ici ce que j'ai déja dit dans I'Exhortation Evangelii gaudium sur I'inculturation, qui a
comme base la conviction que «la grace suppose la culture, et le don de Dieu s’incarne dans la culture de la
personne qui le recoit ».[91] Nous percevons que cela implique un double mouvement. D’'une part, une
dynamique de fécondation qui permet d’exprimer I'Evangile en un lieu, puisque «quand une communauté
accueille 'annonce du salut, 'Esprit Saint féconde sa culture avec la force transformatrice de I'Evangile».[92]
D’autre part, 'Eglise elle-méme vit un chemin de réception qui I'enrichit de ce que I'Esprit a déja semé
mystérieusement dans cette culture. De cette maniére, «I'Esprit Saint embellit 'Eglise, en lui indiquant de
nouveaux aspects de la Révélation et en lui donnant un nouveau visage».[93] Il s’agit, en définitive,
d’encourager et de permettre que I'annonce inlassable de I'Evangile, transmis avec «des catégories propres a la
culture ou il est annoncé, provoque une nouvelle synthése avec cette culture ».[94]

69. C’est pourquoi, «<comme nous pouvons le voir dans I'histoire de I'Eglise, le christianisme n’a pas un modéle
culturel unique »[95] et «ce n’est pas faire justice a la logique de I'incarnation que de penser a un christianisme
mono culturel et monocorde ».[96] Par conséquent, le risque pour les évangélisateurs qui arrivent en un lieu est



70

de croire qu'ils doivent non seulement transmettre I'Evangile, mais aussi la culture dans laquelle ils ont grandi,
oubliant qu’il ne s’agit pas d’«imposer une forme culturelle particuliére, aussi belle et antique qu’elle soit ».[97] Il
faut accepter avec courage la nouveauté de I'Esprit qui est capable de créer toujours quelque chose de nouveau
avec le trésor inépuisable de Jésus-Christ, car «l'inculturation engage I'Eglise sur un chemin difficile, mais
nécessaire ».[98] Il est vrai que, «bien que ces processus soient toujours lents, parfois la crainte nous paralyse
trop » et nous finissons comme «spectateurs d’une stagnation stérile de 'Eglise ».[99] Ne craignons pas, ne
coupons pas les ailes a I'Esprit Saint.

Chemins d’inculturation en Amazonie

70. Pour réaliser une nouvelle inculturation de 'Evangile en Amazonie, 'Eglise doit écouter sa sagesse
ancestrale, redonner la parole aux personnes agées, reconnaitre les valeurs présentes dans le style de vie des
communautés autochtones, récupérer a temps les riches récits des peuples. En Amazonie, nous avons déja
recu des richesses qui viennent des cultures précolombiennes, «comme I'ouverture a I'action de Dieu, le sens
de la reconnaissance pour les fruits de la terre, le caractére sacré de la vie humaine et la valorisation de la
famille, le sens de la solidarité et la coresponsabilité dans le travail commun, l'importance du cultuel, la croyance
en une vie au-dela de la vie terrestre, et beaucoup d’autres valeurs».[100]

71. Dans ce contexte, les peuples autochtones amazoniens expriment la qualité authentique de la vie comme un
“bien-vivre” qui implique une harmonie personnelle, familiale, communautaire et cosmique, et qui s’exprime dans
leur maniére communautaire de concevoir I'existence, dans la capacité de trouver la joie et la plénitude au
milieu d’une vie austére et simple, comme dans la protection responsable de la nature qui préserve les
ressources pour les futures générations. Les peuples aborigénes pourraient nous aider a percevoir ce qu’est
une heureuse sobriété et, dans ce sens, «ils ont beaucoup a nous enseigner».[101] lIs savent étre heureux avec
peu, ils jouissent des petits dons de Dieu sans accumuler beaucoup de choses, ils ne détruisent pas sans
nécessité, ils prennent soin des écosystémes et reconnaissent que la terre, en méme temps qu’elle est offerte
pour soutenir leur vie comme une source généreuse, a un sens maternel qui éveille a une tendresse
respectueuse. Tout cela doit étre valorisé et repris dans I'évangélisation.[102]

72. Pendant que nous luttons pour eux et avec eux, nous sommes appelés «a étre leurs amis, a les écouter, a
les comprendre et a accueillir la mystérieuse sagesse que Dieu veut nous communiquer a travers eux».[103]
Les habitants des villes doivent valoriser cette sagesse et se laisser “rééduquer” face a la consommation
effrénée et & I'isolement urbain. L’Eglise elle-méme peut étre un moyen qui aide & cette récupération culturelle
dans une précieuse synthése avec I'annonce de I'Evangile. Par ailleurs, elle devient un instrument de charité
dans la mesure ou les communautés urbaines sont non seulement missionnaires dans leur environnement, mais
aussi accueillantes envers les pauvres qui arrivent de I'intérieur du pays poussés par la misere. Elle I'est
également dans la mesure ou les communautés sont proches des jeunes migrants pour les aider a s’intégrer
dans la ville sans tomber dans les réseaux de dégradation. Ces actions ecclésiales qui jaillissent de 'amour sont
des voies précieuses a l'intérieur d’un processus d’inculturation.

73. Mais I'inculturation éléve et apporte plénitude. Certainement, il faut valoriser cette mystique autochtone de
l'interconnexion et de l'interdépendance de toute la création, une mystique de gratuité qui aime la vie comme un
don, une mystique d’admiration sacrée devant la nature qui déborde de tant de vie. Cependant, il s’agit aussi de
faire en sorte que cette relation avec Dieu présent dans le cosmos se transforme toujours plus en une relation
personnelle avec un Tu qui soutient sa réalité et qui veut lui donner un sens, un Tu qui nous connait et qui nous
aime:

«Mon ombre flotte, au milieu des bois morts.
Mais I'étoile est née sans reproche

sur les mains de cet enfant, expertes,

qui conquiérent les eaux et la nuit.

Il doit me suffire de savoir

que tu me connais

tout entier, bien avant ma naissance ».[104]



71

74. De méme, la relation avec Jésus-Christ, Dieu et vrai homme, libérateur et rédempteur, n’est pas contraire a
cette vision du monde fortement cosmique qui caractérise ces peuples, parce qu’il est aussi le Ressuscité qui
péneétre toute chose.[105] Pour I'expérience chrétienne, «toutes les créatures de I'univers matériel trouvent leur
vrai sens dans le Verbe incarné, parce que le Fils de Dieu a intégré dans sa personne une partie de I'univers
matériel, ou il a introduit un germe de transformation définitive».[106] Il est glorieux et mystérieusement présent
dans le fleuve, dans les arbres, dans les poissons, dans le vent, comme le Seigneur qui regne dans la création
sans perdre ses plaies transfigurées, et dans I'Eucharistie il assume les éléments du monde en donnant a
chacun le sens du don pascal.

Inculturation sociale et spirituelle

75. Cette inculturation, étant donné la situation de pauvreté et d’abandon de nombreux habitants de '’'Amazonie,
devra nécessairement avoir une odeur fortement sociale et se caractériser par une défense ferme des droits
humains, en faisant briller le visage du Christ qui «a voulu s’identifier par une tendresse spéciale avec les plus
faibles et les plus pauvres».[107] Parce qu’ «a partir du coeur de I'Evangile, nous reconnaissons la connexion
intime entre évangélisation et promotion humaine»,[108] et cela implique pour les communautés chrétiennes un
engagement clair pour le Régne de justice dans la promotion des exclus. C’est pourquoi une formation adéquate
des agents pastoraux dans la Doctrine Sociale de I'Eglise est particuliérement importante.

76. En méme temps, l'inculturation de 'Evangile en Amazonie doit mieux intégrer la dimension sociale & la
dimension spirituelle, de sorte que les plus pauvres ne doivent pas aller chercher hors de I'Eglise une spiritualité
qui réponde aux aspirations de leur dimension transcendante. Par conséquent, il ne s’agit pas d’une religiosité
aliénante et individualiste qui évite les revendications sociales pour une vie plus digne, mais il ne s’agit pas non
plus de mutiler la dimension transcendante et spirituelle comme si seul le développement matériel suffisait a
I’étre humain. Cela nous invite, non seulement & combiner les deux choses, mais aussi a les relier intimement.
Ainsi resplendira la vraie beauté de I'Evangile qui est pleinement humanisant, qui honore intégralement les
personnes et les peuples, qui comble le coeur et la vie entiére.

Points de départ pour une sainteté amazonienne

77. Ainsi pourront naitre des témoins de sainteté au visage amazonien qui ne soient pas des copies de modéles
des autres régions, une sainteté faite de rencontre et de don de soi, de contemplation et de service, de solitude
réceptive et de vie commune, de sobriété joyeuse et de lutte pour la justice. Cette sainteté est atteinte par
«chacun a sa maniéere»,[109] et cela vaut aussi pour les peuples ou la grace s’incarne et resplendit avec des
traits distinctifs. Imaginons une sainteté aux traits amazoniens, appelée a interpeler I'Eglise universelle.

78. Un processus d’inculturation, qui implique des chemins non seulement individuels mais aussi populaires,
exige un amour du peuple plein de respect et de compréhension. Dans une bonne partie de 'Amazonie, ce
processus a déja été initié. Il y a plus de quarante ans, les évéques de ’Amazonie du Pérou soulignaient que,
dans bon nombre de groupes présents dans cette région, «le sujet évangélisateur, modelé par une culture
multiple et changeante, est initialement évangélisé», il posséde «certains traits du catholicisme populaire qui,
bien que peut-étre promus a l'origine par des agents pastoraux, sont actuellement une réalité que les gens ont
fait leur, et méme en ont changé la signification et les ont transmis de génération en génération».[110] Ne nous
précipitons pas pour qualifier de superstition ou de paganisme certaines expressions religieuses qui surgissent
spontanément de la vie des peuples. Il faut plutét savoir reconnaitre le blé qui grandit au milieu de l'ivraie, parce
gue «dans la piété populaire, on peut comprendre comment la foi recue s’est incarnée dans une culture et
continue a se transmettre».[111]

79. Il est possible de recueillir d’'une certaine maniére un symbole autochtone sans le qualifier nécessairement
d’idolatrie. Un mythe chargé de sens spirituel peut étre utilisé et pas toujours étre considéré comme une erreur
paienne. Certaines fétes religieuses contiennent une signification sacrée et sont des espaces de rencontre et de
fraternité, bien qu’un lent processus de purification ou de maturation soit requis. Un missionnaire zélé essaie de
trouver quelles aspirations légitimes cherchent une voie dans des manifestations religieuses parfois imparfaites,
partielles ou équivoques, et veut répondre a partir d’une spiritualité inculturée.



72

80. Ce sera certainement une spiritualité centrée sur 'unique Dieu et Seigneur, mais en méme temps capable
d’entrer en contact avec les nécessités quotidiennes des personnes qui cherchent une vie digne, qui veulent
apprécier les belles choses de I'existence, trouver la paix et 'harmonie, résoudre les crises familiales, soigner
leurs maladies, voir leurs enfants grandir heureux. Le pire danger serait de les éloigner de la rencontre avec le
Christ en le présentant comme un ennemi du bonheur, ou comme indifférent aux quétes et aux angoisses
humaines.[112] Aujourd’hui, il est indispensable de montrer que la sainteté ne laisse pas les personnes sans
«forces, ni vie, ni joiex».[113]

L’inculturation de la liturgie

81. L’inculturation de la spiritualité chrétienne dans les cultures des peuples autochtones trouve, dans les
sacrements, un chemin d’une valeur particuliére parce que le divin et le cosmique, la grace et la création
s’unissent en eux. En Amazonie, ils ne devraient pas étre interprétés comme séparés de la création. lls «sont un
mode privilégié de la maniere dont la nature est assumée par Dieu et devient médiation de la vie
surnaturelle».[114] lIs sont un accomplissement de la création ou la nature est élevée pour qu’elle soit le lieu et
l'instrument de la grace afin d’«embrasser le monde a un niveau différent».[115]

82. Dans I'Eucharistie, Dieu «au sommet du mystéere de I'lncarnation, a voulu rejoindre notre intimité a travers
un fragment de matiére. [...] [Elle]unit le ciel et |a terre, elle embrasse et pénétre toute la création».[116] C’est
pourquoi elle peut étre une «motivation pour nos préoccupations concernant I'environnement, et elle nous invite
a étre gardiens de toute la création».[117] Ainsi, «nous ne nous évadons pas du monde, et nous ne nions pas la
nature quand nous voulons rencontrer Dieu».[118] Cela nous permet de retrouver dans la liturgie beaucoup
d’éléments propres de I'expérience des indigénes dans leur contact intime avec la nature et de favoriser des
expressions autochtones en chants, danses, rites, gestes et symboles. Déja le Concile Vatican Il avait demandé
cet effort d’inculturation de la liturgie chez les peuples autochtones,[119] mais plus de cinquante ans se sont
écoulés et nous avons fait peu de progrés dans cette ligne.[120]

83. Le dimanche, «la spiritualité chrétienne intégre la valeur du loisir et de la féte. L’étre humain tend a réduire le
repos contemplatif au domaine de I'improductif ou de l'inutile, en oubliant qu’ainsi il retire a 'ceuvre qu’il réalise
le plus important : son sens. Nous sommes appelés a inclure dans notre agir une dimension réceptive et
gratuite».[121] Les peuples autochtones connaissent cette gratuité et ce sain loisir contemplatif. Nos
célébrations devraient les aider a vivre cette expérience dans la liturgie dominicale et a rencontrer la lumiére de
la Parole et de I'Eucharistie qui illumine nos vies concretes.

84. Les sacrements montrent et communiquent le Dieu proche qui vient avec miséricorde pour soigner et fortifier
ses enfants. C’est pourquoi ils doivent étre accessibles, surtout aux pauvres, et ils ne doivent jamais étre
refusés pour des raisons d’argent. Il ne faut pas non plus qu’ils soient pour les pauvres et les oubliés de
I’Amazonie une discipline qui exclut et éloigne, car ils seraient finalement mis & I'écart par une Eglise
transformée en douane. Au contraire, «dans les situations difficiles que vivent les personnes qui sont le plus
dans le besoin, I'Eglise doit surtout avoir & coeur de les comprendre, de les consoler, de les intégrer, en évitant
de leur imposer une série de normes, comme si celles-ci étaient un roc, avec pour effet qu’elles se sentent
jugées et abandonnées précisément par cette Mere qui est appelée a les entourer de la miséricorde de
Dieu».[122] Dans I'Eglise, la miséricorde peut devenir une simple expression romantique si elle ne se manifeste
pas concretement dans la tache pastorale.[123]

L’inculturation de la ministérialité

85. L’inculturation doit aussi se développer et se traduire dans une maniére incarnée de mettre en ceuvre
I'organisation ecclésiale et la ministérialité. Si I'on inculture la spiritualité, si 'on inculture la sainteté, si 'on
inculture méme I'Evangile, comment ne pas penser & une inculturation de la maniére dont les ministéres
ecclésiaux se structurent et se vivent? La présence pastorale de I'Eglise en Amazonie est précaire, en partie a
cause de I'immense extension territoriale, avec de nombreux lieux d’acces difficiles, une grande diversité
culturelle, de sérieux problémes sociaux, et avec I'option, propre a certains peuples, de s’isoler. Cela ne peut
nous laisser indifférents et exige de I'Eglise une réponse spécifique et courageuse.



73

86. Il faudra veiller a ce que la ministérialité se configure de telle maniére qu’elle soit au service d’'une plus
grande fréquence de la célébration de I'Eucharistie, méme dans les communautés les plus éloignées et
cachées. Aparecida a invité a écouter la plainte de nombreuses communautés de ’Amazonie «privées de
I'Eucharistie dominicale durant de longues périodes».[124] Mais en méme temps, il faut des ministres qui
puissent comprendre de I'intérieur la sensibilité et les cultures amazoniennes.

87. La maniére de configurer la vie et I'exercice du ministere des prétres n’est pas monolithique, et acquiert
diverses nuances en différents lieux de la terre. C’est pourquoi il est important de déterminer ce qui est
spécifique au prétre, ce qui ne peut pas étre délégué. La réponse se trouve dans le sacrement de I'Ordre sacré
qui le configure au Christ prétre. Et la premiere conclusion est que ce caractére exclusif regu dans I'Ordre le
rend capable, seulement lui, de présider I'Eucharistie.[125] C’est sa fonction spécifique principale et qui ne peut
étre déléguée. Certains pensent que ce qui distingue le prétre est le pouvoir, le fait d’étre I'autorité supréme de
la communauté. Mais saint Jean-Paul Il a expliqué que, méme si le sacerdoce est considéré comme
“hiérarchique”, cette fonction n’équivaut pas a le mettre au-dessus des autres, mais I'ordonne «totalement a la
sainteté des membres du Christ».[126] Lorsqu’on affirme que le prétre est signe du “Christ téte”, le sens
principal est que le Christ est la source de la grace: il est la téte de I'Eglise «parce qu'il peut communiquer la
grace a tous les membres de 'Eglise».[127]

88. Le prétre est signe de cette Téte qui répand la grace, en particulier lorsqu’il célébre I'Eucharistie, source et
sommet de toute la vie chrétienne.[128] C’est son grand pouvoir qui peut étre recu seulement dans le sacrement
de I'Ordre. C’est pourquoi lui seul peut dire: “Ceci est mon corps”. Il y a d’autres paroles que lui seul peut
prononcer: “Je te pardonne tes péchés”, parce que le pardon sacramentel est au service d’'une célébration
eucharistique digne. Le coeur de son identité exclusive se trouve dans ces deux sacrements.[129]

89. Dans les circonstances spécifiques de ’Amazonie, en particulier dans ses foréts et ses zones trés reculées,
il faut trouver un moyen d’assurer ce ministére sacerdotal. Les laics pourront annoncer la Parole, enseigner,
organiser leurs communautés, célébrer certains sacrements, chercher différentes voies pour la piété populaire
et développer la multitude des dons que I'Esprit répand en eux. Mais ils ont besoin de la célébration de
I'Eucharistie parce qu’elle «fait 'Eglise»,[130] et nous en sommes arrivés a dire qu’ «aucune communauté
chrétienne ne peut se construire sans trouver sa racine et son centre dans la célébration de la trés sainte
Eucharistie».[131] Si vraiment nous croyons qu'il en est ainsi, il est urgent d’éviter que les peuples amazoniens
soient privés de cet aliment de vie nouvelle et du sacrement du pardon.

90. Cette nécessité urgente m’amene a exhorter tous les évéques, en particulier ceux de '’Amérique Latine, non
seulement a promouvoir la priere pour les vocations sacerdotales, mais aussi a étre plus généreux en orientant
ceux qui montrent une vocation missionnaire a choisir I’Amazonie.[132] En méme temps, il convient de réviser
complétement la structure et le contenu tant de la formation initiale que de la formation permanente des prétres,
afin qu’ils acquierent les attitudes et les capacités que requiert le dialogue avec les cultures amazoniennes.
Cette formation doit étre éminemment pastorale et favoriser le développement de la miséricorde
sacerdotale.[133]

Communautés pleines de vie

91. Par ailleurs, 'Eucharistie est le grand sacrement qui signifie et réalise I'unité de I'Eglise,[134] et qui est
célébré «afin que d’étrangers, de dispersés, et d’indifférents les uns les autres, nous devenions unis, égaux et
amis».[135] Celui qui préside I'Eucharistie doit prendre soin de la communion qui n’est pas une unité appauvrie,
mais qui accueille la multiple richesse des dons et des charismes que I'Esprit répand dans la communauté.

92. C’est pourquoi I'Eucharistie, source et sommet, exige que cette richesse multiforme se développe. Il faut des
prétres, mais cela n'’empéche pas que, d’une fagon ordinaire, les diacres permanents — qui devraient étre
beaucoup plus nombreux en Amazonie —, les religieuses et méme les laics assument des responsabilités
importantes pour la croissance des communautés, et arrivent a maturité dans I'exercice de ces fonctions grace a
un accompagnement adéquat.



74

93. Il ne s’agit pas seulement de faciliter une plus grande présence des ministres ordonnés qui peuvent célébrer
I'Eucharistie. Cela serait un objectif trés limité si nous n’essayions pas aussi de susciter une nouvelle vie dans
les communautés. Nous devons promouvoir la rencontre avec la Parole et la maturation dans la sainteté a
travers des services laics variés qui supposent un processus de préparation — biblique, doctrinale, spirituelle et
pratique — et divers parcours de formation permanente.

94. Une Eglise aux visages amazoniens requiert la présence stable de responsables laics adultes et dotés
d’autorité[136] qui connaissent les langues, les cultures, I'expérience spirituelle et la maniére de vivre en
communauté de chaque lieu et qui laissent en méme temps un espace a la multiplicité des dons que I'Esprit
Saint seme en tous. Car la ou il y a des besoins particuliers, 'Esprit a déja répandu les charismes qui permettent
de leur donner une réponse. Cela demande a I'Eglise une capacité d’ouvrir des chemins a 'audace de I'Esprit,
pour faire confiance et pour permettre de facon concréte le développement d’'une culture ecclésiale propre,
nettement laique. Les défis de ’Amazonie exigent de I'Eglise un effort particulier pour assurer une présence
capillaire qui est possible seulement avec un réle important des laics.

95. Beaucoup de personnes consacrées ont dépensé leurs énergies et une bonne partie de leurs vies pour le
Regne de Dieu en Amazonie. La vie consacrée, capable de dialogue, de synthése, d’incarnation et de prophétie,
occupe une place de choix dans cette configuration plurielle et harmonieuse de I'Eglise amazonienne. Mais elle
a besoin d’un nouvel effort d’inculturation qui mette en jeu la créativité, 'audace missionnaire, la sensibilité et la
force particuliere de la vie communautaire.

96. Les communautés de base, quand elles ont su intégrer la défense des droits sociaux a 'annonce
missionnaire et a la spiritualité, ont été de vraies expériences de synodalité dans le cheminement
d’évangélisation de I'Eglise en Amazonie. Ellesont souvent « aidé a former des chrétiens engagés dans la foi,
disciples et missionnaires du Seigneur, comme en témoigne le don généreux, jusqu’au sang verseé, de tant de
leurs membres».[137]

97. J'encourage I'approfondissement du travail commun qui se réalise a travers le REPAM et d’autres
associations, avec I'objectif de renforcer ce que demandait Aparecida: «Etablir entre les Eglises locales des
divers pays sud-américains qui sont dans le bassin de '’Amazonie une pastorale d’ensemble aux priorités
différenciées».[138] Cela vaut particuliérement pour les relations entre les Eglises limitrophes.

98. Enfin, je voudrais rappeler que nous ne pouvons pas toujours penser a des projets pour des communautés
stables, parce qu’il y a une grande mobilité interne en Amazonie, une migration constante souvent journaliere, et
«la région s’est transformée “de fait” en un couloir migratoire».[139] La «transhumance amazonienne n’a pas été
bien appréhendée ni suffisamment étudiée du point de vue pastoral».[140] C’est pourquoi il faut penser a des
équipes missionnaires itinérantes et «soutenir l'insertion et I'itinérance des personnes consacrées, hommes et
femmes, pour étre avec les plus pauvres et les exclus».[141] D’autre part, cela met au défi nos communautés
urbaines qui devraient cultiver avec ingéniosité et générosité, en particulier dans les périphéries, différentes
formes d’approche et d’accueil envers les familles et les jeunes qui arrivent de l'intérieur du territoire.

La force et le don des femmes

99. En Amazonie, il y a des communautés qui se sont longtemps maintenues et ont transmis la foi sans qu’un
prétre ne passe les voir; durant méme des décennies. Cela s’est fait grace a la présence de femmes fortes et
généreuses. Les femmes baptisent, sont catéchistes, prient, elles sont missionnaires, certainement appelées et
animées par I'Esprit Saint. Pendant des siécles, elles ont maintenu I'Eglise debout dans ces régions avec un
dévouement admirable et une foi ardente. Elles-mémes, au Synode, nous ont tous émus par leur témoignage.

100. Cela nous invite a élargir le champ de vision pour éviter de réduire notre compréhension de I'Eglise & des
structures fonctionnelles. Ce réductionnisme nous conduirait a penser qu’on n’accorderait aux femmes un statut
et une plus grande participation dans I'Eglise seulement si on leur donnait accés a I'Ordre sacré. Mais cette
vision, en réalité, limiterait les perspectives, nous conduirait a cléricaliser les femmes, diminuerait la grande
valeur de ce qu’elles ont déja donné et provoquerait un subtil appauvrissement de leur apport indispensable.



75

101. Jésus-Christ se présente comme Epoux de la communauté qui célébre I'Eucharistie a travers la figure d’un
homme qui la préside comme signe de I'unique Prétre. Ce dialogue entre 'Epoux et I'épouse, qui s'éléve dans
I'adoration et qui sanctifie la communauté, ne devrait pas nous enfermer dans des approches partielles sur le
pouvoir dans I'Eglise. Car le Seigneur a voulu manifester son pouvoir et son amour & travers deux visages
humains: celui de son divin Fils fait homme et celui d’'une créature qui est une femme, Marie. Les femmes
apportent leur contribution & I'Eglise d’'une maniére spécifique et en prolongeant la force et la tendresse de
Marie, la Mére. Ainsi, nous ne nous limitons pas a une approche fonctionnelle mais nous entrons dans la
structure intime de I'Eglise. Nous comprenons radicalement pourquoi, sans les femmes, elle s’effondre, comme
beaucoup de communautés de ’Amazonie seraient tombées en lambeaux si les femmes n’avaient pas été la, en
les soutenant, en les maintenant et en s’occupant d’elles. Cela montre ce qui caractérise leur pouvoir.

102. Nous ne pouvons pas cesser d’encourager les dons populaires qui ont donné tant d’'importance aux
femmes en Amazonie, méme si aujourd’hui les communautés sont soumises a de nouveaux risques qui
n’existaient pas a d’autres époques. La situation actuelle nous demande d’encourager 'émergence d’autres
services et d’autres charismes féminins qui répondent aux nécessités spécifiques des peuples amazoniens en
ce moment historique.

103. Dans une Eglise synodale, les femmes qui jouent un réle central dans les communautés amazoniennes
devraient pouvoir accéder a des fonctions, y compris des services ecclésiaux, qui ne requierent pas I'Ordre
sacré et qui permettent de mieux exprimer leur place. Il convient de rappeler que ces services impliquent une
stabilité, une reconnaissance publique et I'envoi par I'évéque. Cela donne lieu aussi a ce que les femmes aient
un impact réel et effectif dans I'organisation, dans les décisions les plus importantes et dans la conduite des
communautés, mais sans cesser de le faire avec le style propre de leur empreinte féminine.

Elargir des horizons au-dela des conflits

104. 1l arrive souvent que, dans un endroit déterminé, les agents pastoraux entrevoient des solutions trés
différentes pour les problémes qui se posent, et proposent des formes d’organisation ecclésiale apparemment
opposées. Lorsque cela se produit, il est probable que la vraie réponse aux défis de I'évangélisation se trouve
dans le dépassement des deux propositions en trouvant d’autres voies meilleures, peut-étre non encore
imaginées. Le conflit est surmonté a un niveau supérieur ou chacune des parties, sans cesser d’étre fidéle a
elle-méme, est intégrée avec 'autre dans une nouvelle réalité. Tout se résout «a un plan supérieur qui conserve,
en soi, les précieuses potentialités des polarités en opposition».[142] Autrement le conflit nous enferme, «nous
perdons la perspective, les horizons se limitent et la réalité méme reste fragmentée».[143]

105. Cela ne veut assurément pas dire qu'il faille relativiser les problémes, les fuir ou laisser les choses comme
elles étaient. Les vraies solutions ne sont jamais atteintes en affaiblissant 'audace, en se soustrayant aux
exigences concréetes ou en cherchant les culpabilités en dehors. Au contraire, I'issue réside dans le
“débordement”, en transcendant la dialectique qui limite la vision afin de pouvoir reconnaitre un plus grand don
que Dieu offre. De ce nouveau don accueilli avec courage et générosité, de ce don inattendu qui suscite une
nouvelle et une plus grande créativité, couleront comme d’'une source généreuse les réponses que la dialectique
ne nous laissait pas voir. A ses débuts, la foi chrétienne s’est répandue admirablement en suivant cette logique
qui lui a permis, a partir d’'une matrice juive, de s’incarner dans les cultures gréco-romaines et d’acquérir sur son
passage différentes modalités. De fagon analogue, en ce moment historique, ’Amazonie nous met au défi de
surmonter des perspectives limitées, des solutions pragmatiques qui demeurent enfermées dans les aspects
partiels des grandes questions, pour chercher des voies plus larges et audacieuses d’inculturation.

La cohabitation cecuménique et interreligieuse

106. Dans une Amazonie multi religieuse, les croyants ont besoin de trouver des espaces afin de discuter et agir
ensemble pour le bien commun et la promotion des plus pauvres. Il ne s’agit pas de vivre plus light ou de cacher
les convictions qui nous animent afin de pouvoir rencontrer les autres qui pensent difféeremment. Si quelqu’un
croit que I'Esprit Saint peut agir dans la diversité, alors il essayera de se laisser enrichir par cette lumiere, mais il
I'accueillera avec ses propres convictions et avec sa propre identité. Parce que, plus une identité est profonde,



76

solide et riche, plus elle tendra a enrichir les autres avec sa contribution spécifique.

107. Nous, les catholiques, nous avons un trésor dans les Saintes Ecritures que d’autres religions n’acceptent
pas, méme si elles sont parfois capables de les lire avec intérét et méme de valoriser certaines parties de leur
contenu. Nous essayons de faire quelque chose de semblable devant les textes sacrés des autres religions et
communautés religieuses ou I'on trouve «ces régles et ces doctrines qui, [...] refletent souvent un rayon de la
vérité qui illumine tous les hommes».[144] Nous avons aussi une grande richesse dans les sept sacrements que
certaines communautés chrétiennes n’acceptent pas dans leur totalité ou de maniére identique. En méme temps
que nous croyons fermement en Jésus comme unique Rédempteur du monde, nous cultivons une profonde
dévotion envers sa Mére. Bien que nous sachions que cela n’existe pas dans toutes les confessions
chrétiennes, nous avons le devoir de communiquer a I’Amazonie la richesse de cet ardent amour maternel dont
nous sommes les dépositaires. Et je finirai cette Exhortation par quelques mots a l'intention de Marie.

108. Tout cela ne devrait pas nous rendre ennemis. Dans un esprit vrai de dialogue, la capacité de comprendre
le sens de ce que l'autre dit et fait se nourrit, bien qu’on ne puisse pas I'assumer comme sa propre conviction. Il
devient ainsi possible d’étre sincére, de ne pas dissimuler ce que nous croyons, sans cesser de dialoguer, de
chercher des points de contact, et surtout de travailler et de lutter ensemble pour le bien de 'Amazonie. La force
de ce qui unit tous les chrétiens a une valeur immense. Parfois, nous prétons beaucoup plus d’attention a ce qui
nous divise et nous n’apprécions ni ne valorisons ce qui nous unit. Et ce qui nous unit c’est ce qui nous permet
de vivre dans le monde sans que 'immanence terrestre, le vide spirituel, 'égocentrisme confortable,
lindividualisme de consommation et d’autodestruction nous dévorent.

109. Nous tous, chrétiens, nous sommes unis dans la foi en Dieu le Pére qui nous donne la vie et qui nous aime
tant. Nous sommes unis dans la foi en Jésus-Christ, 'unique Rédempteur qui nous a libérés par son Sang béni
et par sa Résurrection glorieuse. Nous sommes unis dans le désir de sa Parole qui guide nos pas. Nous
sommes unis dans le feu de I'Esprit qui nous pousse a la mission. Nous sommes unis dans le commandement
nouveau que Jésus nous a laissé, la recherche d’une civilisation de 'amour, la passion pour le Royaume que le
Seigneur nous appelle a construire avec lui. Nous sommes unis dans la lutte pour la paix et la justice. Nous
sommes unis dans la conviction que tout ne s’achéve pas dans cette vie, mais nous sommes appelés a la féte
céleste ou Dieu séchera toutes les larmes et reconnaitra ce que nous avons fait pour ceux qui souffrent.

110. Nous sommes unis par tout cela. Comment ne pas lutter ensemble? Comment ne pas prier ensemble et
travailler cote a cote pour défendre les pauvres de ’/Amazonie, pour montrer la sainte face du Seigneur et pour
prendre soin de sa création?

CONCLUSION
LA MERE DE L'’AMAZONIE

111. Aprés avoir partagé quelques réves, jencourage chacun a s’engager sur des chemins concrets qui
permettront de transformer la réalité de I’Amazonie et de la libérer des maux qui I'affectent. A présent, levons les
yeux vers Marie. La Mére que le Christ nous a laissée est 'unique Mére de tous, mais se manifeste en
Amazonie de différentes manieres. Nous savons que «les autochtones rencontrent vitalement Jésus-Christ par
différentes voies; mais la voie mariale a le plus contribué a cette rencontre».[145] Devant la merveille de
I’Amazonie que nous avons découverte de mieux en mieux dans la préparation et le déroulement du Synode, je
crois qu’il est préférable de conclure cette Exhortation en nous adressant a elle:

Mere de la vie,

dans ton sein maternel s’est formé Jésus,

qui est le Seigneur de tout ce qui existe.

Ressuscité, il t'a transformée par sa lumiéere

et t'a faite reine de toute la création.

C’est pourquoi nous te demandons de régner, Marie,
dans le cceur palpitant de 'Amazonie.



1

Montre-toi comme mere de toutes les créatures,
dans la beauté des fleurs, des riviéres,

du grand fleuve qui la traverse

et de tout ce qui vibre dans ses foréts.

Prends soin avec tendresse de cette explosion de splendeur.
Demande a Jésus de répandre son amour

sur les hommes et les femmes qui y vivent,

pour qu’ils sachent I'admirer et prendre soin d’elle.

Fais naitre ton Fils dans leurs cceurs

pour qu’il resplendisse en Amazonie,

dans ses peuples et ses cultures,

par la lumiére de sa Parole, par le réconfort de son amour,
par son message de fraternité et de justice.

Que dans chaque Eucharistie
s’éléve aussi une telle merveille
pour la gloire du Pere.

Meére, regarde les pauvres de ’Amazonie,

parce que leur maison est en cours de destruction
pour des intéréts mesquins.

Que de douleur et que de misere,

que d’abandon et que de violations

en cette terre bénie,

debordante de vie!

Touche la sensibilité des puissants

parce que, méme si nous sentons qu'il est tard,
tu nous appelles a sauver

ce qui vit encore.

Meére au cceur transpercé,

toi qui souffres dans tes enfants abusés

et dans la nature blessée,

regne toi-méme en Amazonie

avec ton Fils.

Regne pour que personne ne se sente plus jamais maitre
de I'ceuvre de Dieu.

Nous nous confions a toi, Mére de la vie,
ne nous abandonne pas

en cette heure sombre.

Amen.

Donné a Rome, pres de Saint Jean du Latran, le 2 février, féte de la Présentation du Seigneur de I'année 2020,
la septieme de mon Pontificat.

FRANCOIS




78
[1] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 49, AAS 107 (2015), p. 866.

[2] Instrumentum laboris, n. 45.
[3] Ana Varela Tafur, « Timareo » in Lo que no veo en visiones, Lima (1992).
[4] Jorge Vega Marquez, « Amazonia solitaria », in Posesia obrera, Cobija-Pando — Bolivie (2009), p. 39.

[5] Red Eclesial Panamzénica (REPAM), Brésil, Synthese de I'apport au Synode, n. 120: cf.Instrumentum
laboris, n. 45.

[6] Discours durant la rencontre avec les jeunes, San Paolo - Brésil (10 mai 2007), n. 2: Insegnamenti 3, 1
(2007), p. 808.

[7] Cf. Alberto C. Araujo, « Imaginario amazonico », in Amazonia real : amazoniareal.com.br, (29 janvier 2014).
[8] S. Paul VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 57 : AAS 59 (1967), p.285.

[9]1 S. Jean Paul ll, Discours a I’Académie Pontificale des Sciences Sociales (27 avril 2001), n. 4 : AAS 93
(2001), p. 600.

[10] Cf. Instrumentum laboris, n. 41.

[11] Véme Conférence Générale de I'Episcopat Latino-Américain et des Caraibes, Document d’Aparecida (29
juin 2007), n. 473.

[12] Ramon Iribertegui, Amazonas: El hombre y el caucho, Vicariat Apostolique de Puerto Ayacucho -
Venezuela, Monografia, n. 4, Caracas (1987), p. 307ss.

[13] Cf. Amarilis Tupiassu, «Amazonia, das travessias lusitanas a literatura de até agoray, in Estudos
Avancados, vol. 19, n. 53, San Paolo - Brésil (janvier/avril 2005) : «En effet, aprés la fin de la premiére
colonisation, ’Amazonie a continué son parcours comme région sujette a une avidité séculaire, maintenant sous
de nouveaux parametres rhétoriques [...] de la part des agents "civilisateurs" qui n’'ont pas besoin de
personnification pour générer et multiplier les nouveaux visages de la vieille extermination, maintenant a travers
une mort lente».

[14] Evéques de '’Amazonie du Brésil, Lettre au peuple de Dieu, Santarem - Brésil (6 juillet 2012).
[15] S. Jean-Paul ll, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1998, n. 3 : AAS 90 (1998),p. 150.

[16] llléme Conférence Générale de I'Episcopat Latino-Américain et des Caraibes, Document de Puebla (23
mars 1979), n. 6.

[17] Instrumentum laboris, n. 6. Le Pape Paul lll, avec le Bref Véritas ipsa (2juin1537), a condamné les théses
racistes, reconnaissant aux Indiens, chrétiens ou non, la dignité de la personne humaine; il leur reconnut le droit
a leurs biens et interdit qu’ils soient réduits en esclavage. Il affirmait: « Etant des hommes comme les autres,
[...]ils ne peuvent absolument pas étre privés de leur liberté ni de la possession de leurs biens, pas plus que
ceux qui sont en dehors de la foi en Jésus-Christ ». Ce magistére a été réaffirmé par les papes Gregoire X1V,
Bulle Cum sicuti (28avril1591); Urbain VIII, Bulle Commissum nobis (22avril1639); Benoit XIV, Bulle Immensa
pastorum principis, adressée aux évéques du Brésil (20décembre1741); Gregoire XVI, Bref In supremo
(3décembre1839); Léon XlII, Lettre aux Evéques du Brésil sur 'esclavage (5mai1888); S. Jean-Paul Il, Message
aux indigénes du Continent américain, Saint Domingue (12 octobre 1992), n.2: Insegnamenti, 15, 2 (1992), pp.



79
341-347.

[18] Frederico Benicio de Souza Costa, Lettre pastorale (1909), éd. Imprenta del gobierno de estado de
Amazonas, Manaos (1994), p. 83.

[19] Instrumentum laboris, n. 7.

[20] Discours a I'occasion de la lléme Rencontre Mondiale des Mouvements Populaires, Santa Cruz de la Sierra
- Bolivie (9 juillet 2015) : L’Osservatore Romano, éd. en langue frangaise, 16 juillet 2015, p. 16.

[21] Discours lors de la Rencontre avec les peuples de ’Amazonie, Puerto Maldonado — Pérou (19 janvier
2018): L’'Osservatore Romano, éd. en langue frangaise, 25 janvier 2018, p. 10.

[22] Instrumentum laboris, n. 24.

[23] Yana Lucila Lema, Tamyahuan Shamakupani (Con la lluvia estoy viviendo), 1, in
http://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/.

[24] Conférence Episcopale Equatorienne, Cuidemos nuestro planeta, (20 avril 2012), n.3.

[25] N. 142 : AAS 107 (2015), pp. 904-905.

[26] N. 82.

[27] Ibid., n. 83.

[28] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 239 : AAS 105 (2013), p. 1116.

[29] Ibid., n. 218 : AAS 105 (2013), p. 1110.

[30] Ibid.

[31] Cf. Instrumentum laboris, n. 57.

[32] Cf. Evaristo Eduardo de Miranda, Quando o Amazonas corria para o Pacifico, Petrépolis (2007), pp. 83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, «Paisajes», in Amazonia y otros poemas, éd. Universidad Externado de Colombia,
Bogota (2011), p. 31.

[34] Javier Yglesias, «Llamadoy, in Revista peruana de literatura, n. 6 (juin 2007), p. 31.

[35] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 144 : AAS 107 (2015), p. 905.

[36] Exhort. ap. postsyn. Christus vivit (25 mars 2019), n. 186.

[37] Ibid., n. 200.

[38] Vidéo message pour la Rencontre Mondiale des Jeunes Indigénes, Soloy - Panama (18janvier 2019).

[39] Mario Vargas Llosa, Prologue de E/ Hablador, Madrid (8 octobre 2007).



80
[40] Exhort. ap. postsyn. Christus vivit (25 mars 2019), n. 195.

[41] S. Jean-Paul Il, Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 50 : AAS 83 (1991), p.856.

[42] Veme Conférence Générale de I'Episcopat Latino-Américain et des Caraibes, Document d’Aparecida (29
juin 2007), n. 97.

[43] Discours lors de la rencontre avec le Peuples de 'Amazonie, Puerto Maldonado - Pérou (19 janvier 2018).
[44] Instrumentum laboris, n. 123 e.
[45] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 144 : AAS 107 (2015), p. 906.

[46] Cf. Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 51: AAS 101 (2009), p.687: «A notre époque
en particulier, la nature est tellement intégrée dans les dynamiques sociales et culturelles qu’elle ne constitue
presque plus une donnée indépendante. La désertification et la baisse de la productivité de certaines régions
agricoles sont aussi le fruit de 'appauvrissement et du retard des populations qui y habitent ».

[47] Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2007, n. 8; Insegnamenti, 2, 2 (2006), p. 776.

[48] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), nn. 16 ; 91 ; 117 ; 138 ; 240 : AAS 107 (2015), pp. 854 ; 884 ; 894 ; 903
;941

[49] Document Bolivia: informe pais, Consulta pre-sinodal (2019), n. 36; cf. Instrumentum laboris, n.23.
[50] Instrumentum laboris, n. 26.
[51] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 146 : AAS 107 (2015), p. 906.

[52] Documento con aportes al Sinodo de la Didcesis de San José del Guaviare y de I'Arquidiccesis de
Villavicencio y Granada ; cf. Instrumentum laboris, n. 17.

[53] Euclides da Cunha, Los Sertones (Os Sertées) Buenos Aires (1946), pp. 65-66 : Trad. Francaise, Hautes
Terres, La guerre de Canudos, ed. Métaillé, Paris (2012), p. 107.

[54] Pablo Neruda, «Amazonas», in Canto General (1938), |, IV ; Trad. frangaise, Chant général, Gallimard,
Paris (1977), p. 23.

[55] REPAM, Doc. Eje de Fronteras. Préparation pour le Synode de '’Amazonie, Tabatinga — Brésil (13 février
2019), p. 3; cf. Instrumentum laboris, n. 8.

[56] Amadeu Thiago de Mello, Amazonas, patria de agua.
[57] Vinicius de Moraes, Para vivir un gran amor, Buenos Aires (2013), p. 166.

[58] Juan Carlos Galean, «Los que creyerony, in Amazonia y otros poemas, ed. Universidad Externado de
Colombia, Bogota (2011), p. 44.

[59] Harald Sioli, A Amazénia, Petropolis (1985), p. 60.



81

[60] S. Jean-Paul I, Discours aux participants au Congrés Internationale sur “Environnement et Santé” (24 mars
1997), n. 2: Insegnamenti 20, 1 (1997), p. 521.

[61] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 34 : AAS 107 (2015), p. 860.

[62] Cf. Ibid., nn. 28-31: AAS 107 (2015), pp. 858-859.

[63] /bid., n. 38: AAS 107 (2015), p. 862.

[64] Cf. Véme Conférence Générale des Episcopats Latino-américains et des Caraibes, Document d’Aparecida
(29 juin 2017), n. 86.

[65] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 38 : AAS 107 (2015), p. 862.

[66] Cf. Ibid., nn. 144 ; 187: AAS 107 (2015), pp. 905-906; 921.

[67] Cf. Ibid., n. 183: AAS 107 (2015), p. 920.

[68] Ibid., n. 53: AAS 107 (2015), p. 868.

[69] Cf. Ibid., n. 49: AAS 107 (2015), p. 866.

[70] Document préparatoire a 'Assemblée spéciale du Synode des Evéques pour la Région Panamazonienne,
n. 8.

[71] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 56 : AAS 107 (2015), p. 869.

[72] Ibid., n. 59: AAS 107 (2015), p. 870.

[73] Ibid., n. 33: AAS 107 (2015), p. 860.

[74] Ibid., n. 220: AAS 107 (2015), p. 934.

[75] Ibid., n. 215: AAS 107 (2015), p. 932.

[76] Sui Yun, Cantos para el mendigo y el rey, Wiesbaden (2000).

[77] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 100 : AAS 107 (2015), p. 887.

[78] Ibid., n. 204: AAS 107 (2015), p. 928.

[79] Cf. Documents de Santarem (1972) et de Manaos (1997): in Conférence Nationale des Evéques du Brésil,
Desafio missionario. Documentos da Igreja na Amazénia, Brasilia (2014), pp. 9-28 ; 67-84.

[80] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 220: AAS 105 (2013), p. 1110.

[81] Ibid., n. 164: AAS 105 (2013), pp. 1088-1089.

[82] Ibid., n. 165: AAS 105 (2013), p. 1089.



82
[83] Ibid., n. 161: AAS 105 (2013), p. 1087.

[84] Ainsi le présente le Concile Vatican Il au n. 44 de la Constitution Gaudium et spes lorsqu’il dit: «Dés les
débuts de son histoire, ['Eglise] a appris & exprimer le message du Christ en se servant des concepts et des
langues des divers peuples et, de plus, elle s’est efforcée de le mettre en valeur par la sagesse des philosophes
: ceci afin d’adapter I'Evangile, dans les limites convenables, et & la compréhension de tous et aux exigences
des sages. A vrai dire, cette maniére appropriée de proclamer la parole révélée doit demeurer la loi de toute
évangélisation. C’est de cette fagon, en effet, que I'on peut susciter en toute nation la possibilité d’exprimer le
message chrétien selon le mode qui lui convient, et que I'on promeut en méme temps un échange vivant entre
I'Eglise et les diverses cultures».

[85] Lettre au Peuple de Dieu en marche en Allemagne (29 juin 2019), n. 9.

[86] Cf. S. Vincent de Lérins, Commonitorium primum, chap. 23: PL 50, p.668: «Ut annis scilicet consolidetur,
dilatetur tempore, sublimetur aetate ».

[87] Lettre au Peuple de Dieu en marche en Allemagne (29 juin 2019), n. 9: cf. I'expression attribuée a Gustav
Mabhler: «La tradition est la garantie de I'avenir et non la conservation des cendres».

[88] Discours aux professeurs d’université et aux hommes de culture, Coimbra (15 mai 1982), n. 5:
Insegnamenti 5, 2 (1982), pp. 1702-1703.

[89] Message aux indigenes du Continent américain, Saint Domingue (12 octobre 1992), n.6: Insegnamenti, 15,
2 (1992), p. 346; cf. Discours aux participants au Congrés national du Mouvement Ecclesial de 'engagement
Culturel (16 janvier 1982), n.2: Insegnamenti, 5, 1 (1982), p. 131.

[90] Exhort. ap. postsyn. Vita consacrata (25 mars 1996), n. 98 : AAS 88 (1996), pp. 474-475.
[91] N. 115 : AAS 105 (2013), p. 1068.

[92] Ibid., n. 116: AAS 105 (2013), p. 1068.

[93] /bid.

[94] Ibid., n. 129: AAS 105 (2013), p. 1074.

[95] Ibid., n. 116: AAS 105 (2013), p. 1068.

[96] /bid., n. 117: AAS 105 (2013), p. 1069.

[97] Ibid.

[98] S. Jean-Paul ll, Discours a 'Assemblée pléniére du Conseil Pontifical pour la Culture (17 janvier 1987), n. 5:
Insegnamenti 10, 1 (1987), p. 125.

[99] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 129 : AAS 105 (2013), p. 1074.

[100] IVeme Conférence générale de I'Episcopat latino-américain et des Caraibes, Document de Saint
Domingue, (12-28 octobre 1992), n. 17.

[101] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 198: AAS 105 (2013), p. 1103.



83
[102] Cf. Vittorio Messori - Joseph Ratzinger, Informe sobrae la fe, ed. BAC, Madrid (2015), pp. 209-210.

[103] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 198: AAS 105 (2013), p. 1103.

[104] Pedro Casaldaliga, «Carta de navegar (Por el Tocantins amazdnico)», in El tiempo y la espera, Santander
(1986).

[105] Saint Thomas d’Aquin I'explique de cette maniére: «La triple maniére dont Dieu est dans les choses: I'une
est commune, par essence, présence et puissance; une autre par la grace dans ses saints, la troisieme,
singuliére dans le Christ, par 'union» (Ad Colossenses, c. I, |. 2).

[106] Lettre enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 235: AAS 107 (2015), p. 939.

[107] llléme Conférence générale de I'Episcopat latino-américain et des Caraibes, Document de Puebla (23
mars 1979), n. 196.

[108] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 178: AAS 105 (2013), p. 1094.

[109] Conc. CEcum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium sur 'Eglise, n. 11; cf. Exhort. ap. Gaudete et exsultate
(19 mars 2018), nn. 10-11.

[110] Vicariats Apostoliques de '’Amazonie Péruvienne, «Deuxiéme assemblée épiscopale régionale de la
forét», San Ramon — Pérou (5 octobre 1973), in Exodo de la Iglesia en la Amazonia. Documentos pastorales de
la Iglesia en la Amazonia peruana, lquitos (1976), p. 121.

[111] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 123: AAS 105 (2013), p. 1071.
[112] Cf. Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 mars 2018), nn. 126-127.

[113] Ibid., n. 32.

[114] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 235: AAS 107 (2015), p. 939.

[115] Ibid.

[116] Ibid., n. 236: AAS 107 (2015), p. 940.

[117] Ibid.

[118] Ibid., n. 235: AAS 107 (2015), p. 939.

[119] Cf. Conc. CEcum. Vat. Il, Const. Sacrosanctum Concilium, sur la Liturgie sacrée, nn.37-40 ; 65; 77; 81.
[120] Dans le Synode a germé la proposition d’élaborer un “rite amazonien”.

[121] Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 237: AAS 107 (2015), p. 940.

[122] Exhort. ap. postsyn. Amoris laetitia (19 mars 2016), n. 49: AAS 108 (2016), p. 331; cf. Ibid. n. 305: AAS
108 (2016), pp. 436-437.



84
[123] Cf. Ibid., nn. 296 ; 308: AAS 108 (2016), pp. 430-431 ; 438.

[124] Véme Conférence Générale de 'Episcopat Latino-Américain et des Caraibes, Document d’Aparecida (29
juin 2007), n. 100, e.

[125] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Lettre Sacerdotium ministeriale aux évéques de I'Eglise
Catholique sur quelques questions concernant le ministre de I'Eucharistie (6 ao(t 1983): AAS 75 (1983) pp.
1001-1009.

[126] Lett. ap. Mulieris dignitatem (15 ao(t 1988), n. 27: AAS 80 (1988), p. 1718.
[127] S. Thomas d’Aquin, Summa Theologiae, lll, q. 8, a. 1, rép.

[128] Cf. Conc. CEcum. Vat. Il, Decr. Presbyterorum ordinis sur le ministére et la vie des prétres, n. 5; S. Jean-
Paul Il, Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia (17 avril 2003), n. 22: AAS 95 (2003), p. 448.

[129] Il appartient aussi exclusivement au prétre d’administrer 'Onction des malades, qui demeure intimement
liée au pardon des péchés: «S’il a commis des péchés, ils lui seront remis» (Jc 5, 15).

[130] Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 1396; S. Jean-Paul Il, Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia (17 avril
2003), n. 26: AAS 95 (2003), p. 451; cf. Henri de Lubac, Méditations sur I'Eglise, Paris (1968), p. 101.

[131] Conc. CEcum. Vat. Il, Decr. Presbyterorum ordinis, sur le ministére et la vie des prétres, n. 6.

[132] J’attire I'attention sur le fait que, dans certains pays du bassin amazonien, il y a plus de missionnaires pour
I'Europe ou pour les Etats Unis que pour aider leurs propres Vicariats de I’Amazonie.

[133] Dans le Synode, on a également parlé du manque de séminaires pour la formation sacerdotale des
personnes indigenes.

[134] Cf. Conc. CEcum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium sur I'Eglise, n. 3.
[135] S. Paul VI, Homélie en la Solennité du Corpus Christi, (17 juin 1965): Insegnamenti3 (1965), p. 358.

[136] Il est possible, qu'a cause du manque de prétres, 'Evéque confie «une participation a I'exercice de la
charge pastorale d’'une paroisse a un diacre ou a une autre personne non revétue du caractére sacerdotal, ou
encore a une communauté de personnes» (Code de Droit Canonique, can. 517 § 2).

[137] Véme Conférence Générale de I'Episcopat Latino-Américain et des Caraibes, Document d’Aparecida (29
juin 2007), n. 178.

[138] Ibid., n. 475.

[139] Instrumentum laboris, n. 65.
[140] Ibid., n. 63.

[141] Ibid., n. 129 d, 2.

[142] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 228: AAS 105 (2013), p. 1113.



85
[143] Ibid., n. 226: AAS 105 (2013), p. 1112.

[144] Conc. CEcum. Vat. II, Dec. Nostra aetate sur les relations de I'Eglise avec les religions non chrétiennes, n.
2.

[145] Celam, llléeme Symposium latino-américain sur la Théologie indienne, Guatemala (23-27 octobre 2006).
[00189-FR.02] [Texte original: Espagnol]

Traduzione in lingua inglese

POST-SYNODAL APOSTOLIC EXHORTATION

QUERIDA AMAZONIA

OF THE HOLY FATHER FRANCIS

TO THE PEOPLE OF GOD
AND TO ALL PERSONS OF GOOD WILL

1. The beloved Amazon region stands before the world in all its splendour, its drama and its mystery. God
granted us the grace of focusing on that region during the Synod held in Rome from 6-27 October last, which
concluded by issuing its Final Document, The Amazon: New Paths for the Church and for an Integral Ecology.

The significance of this Exhortation

2. During the Synod, | listened to the presentations and read with interest the reports of the discussion groups. In
this Exhortation, | wish to offer my own response to this process of dialogue and discernment. | will not go into all
of the issues treated at length in the final document. Nor do | claim to replace that text or to duplicate it. | wish
merely to propose a brief framework for reflection that can apply concretely to the life of the Amazon region a
synthesis of some of the larger concerns that | have expressed in earlier documents, and that can help guide us
to a harmonious, creative and fruitful reception of the entire synodal process.

3. At the same time, | would like to officially present the Final Document, which sets forth the conclusions of the
Synod, which profited from the participation of many people who know better than myself or the Roman Curia
the problems and issues of the Amazon region, since they live there, they experience its suffering and they love
it passionately. | have preferred not to cite the Final Document in this Exhortation, because | would encourage
everyone to read it in full.

4. May God grant that the entire Church be enriched and challenged by the work of the synodal assembly. May
the pastors, consecrated men and women and lay faithful of the Amazon region strive to apply it, and may it
inspire in some way every person of good will.

Dreams for the Amazon region

5. The Amazon region is a multinational and interconnected whole, a great biome shared by nine countries:
Brazil, Bolivia, Colombia, Ecuador, Guyana, Peru, Surinam, Venezuela and the territory of French Guiana. Yet |
am addressing the present Exhortation to the whole world. | am doing so to help awaken their affection and
concern for that land which is also “ours”, and to invite them to value it and acknowledge it as a sacred mystery.
But also because the Church'’s concern for the problems of this area obliges us to discuss, however briefly, a
number of other important issues that can assist other areas of our world in confronting their own challenges.



86

6. Everything that the Church has to offer must become incarnate in a distinctive way in each part of the world,
so that the Bride of Christ can take on a variety of faces that better manifest the inexhaustible riches of God’s
grace. Preaching must become incarnate, spirituality must become incarnate, ecclesial structures must become
incarnate. For this reason, | humbly propose in this brief Exhortation to speak of four great dreams that the
Amazon region inspires in me.

7. I dream of an Amazon region that fights for the rights of the poor, the original peoples and the least of our
brothers and sisters, where their voices can be heard and their dignity advanced.

| dream of an Amazon region that can preserve its distinctive cultural riches, where the beauty of our humanity
shines forth in so many varied ways.

| dream of an Amazon region that can jealously preserve its overwhelming natural beauty and the
superabundant life teeming in its rivers and forests.

| dream of Christian communities capable of generous commitment, incarnate in the Amazon region, and giving
the Church new faces with Amazonian features.

CHAPTER ONE
A SOCIAL DREAM

8. Our dream is that of an Amazon region that can integrate and promote all its inhabitants, enabling them to
enjoy “good living”. But this calls for a prophetic plea and an arduous effort on behalf of the poor. For though it is
true that the Amazon region is facing an ecological disaster, it also has to be made clear that “a true ecological
approach always becomes a social approach; it must integrate questions of justice in debates on the
environment, so as to hear both the cry of the earth and the cry of the poor”.[1] We do not need an
environmentalism “that is concerned for the biome but ignores the Amazonian peoples”.[2]

Injustice and crime

9. The colonizing interests that have continued to expand — legally and illegally — the timber and mining
industries, and have expelled or marginalized the indigenous peoples, the river people and those of African
descent, are provoking a cry that rises up to heaven:

“Many are the trees

where torture dwelt,

and vast are the forests

purchased with a thousand deaths”.[3]

“The timber merchants have members of parliament,
while our Amazonia has no one to defend her...
They exiled the parrots and the monkeys...

the chestnut harvests will never be the same”.[4]

10. This encouraged the more recent migrations of the indigenous peoples to the outskirts of the cities. There
they find no real freedom from their troubles, but rather the worst forms of enslavement, subjection and poverty.
Those cities, marked by great inequality, where the majority of the population of the Amazon region now live, are
witnessing an increase of xenophobia, sexual exploitation and human trafficking. The cry of the Amazon region
does not rise up from the depths of the forests alone, but from the streets of its cities as well.



87

11. There is no need for me to repeat here the ample diagnoses presented before and during the Synod. Yet let
us at least listen to one of the voices that was heard: “We are being affected by the timber merchants, ranchers
and other third parties. Threatened by economic actors who import a model alien to our territories. The timber
industries enter the territory in order to exploit the forest, whereas we protect the forest for the sake of our
children, for there we have meat, fish, medicinal plants, fruit trees... The construction of hydroelectric plants and
the project of waterways has an impact on the river and on the land... We are a region of stolen territories”.[5]

12. My predecessor Benedict XVI condemned “the devastation of the environment and the Amazon basin, and
the threats against the human dignity of the peoples living in that region”.[6] | would add that many of these
tragic situations were related to a false “mystique of the Amazon”. It is well known that, ever since the final
decades of the last century, the Amazon region has been presented as an enormous empty space to be filled, a
source of raw resources to be developed, a wild expanse to be domesticated. None of this recognizes the rights
of the original peoples; it simply ignores them as if they did not exist, or acts as if the lands on which they live do
not belong to them. Even in the education of children and young people, the indigenous were viewed as
intruders or usurpers. Their lives, their concerns, their ways of struggling to survive were of no interest. They
were considered more an obstacle needing to be eliminated than as human beings with the same dignity as
others and possessed of their own acquired rights.

13. Certain slogans contributed to this mistaken notion, including the slogan “Don’t give it away!”,[7] as if this sort
of takeover could only come from other countries, whereas in fact local powers, using the excuse of
development, were also party to agreements aimed at razing the forest — together with the life forms that it
shelters — with impunity and indiscriminately. The original peoples often witnessed helplessly the destruction of
the natural surroundings that enabled them to be nourished and kept healthy, to survive and to preserve a way
of life in a culture which gave them identity and meaning. The imbalance of power is enormous; the weak have
no means of defending themselves, while the winners take it all, and “the needy nations grow more destitute,
while the rich nations become even richer”.[8]

14. The businesses, national or international, which harm the Amazon and fail to respect the right of the original
peoples to the land and its boundaries, and to self-determination and prior consent, should be called for what
they are: injustice and crime. When certain businesses out for quick profit appropriate lands and end up
privatizing even potable water, or when local authorities give free access to the timber companies, mining or oil
projects, and other businesses that raze the forests and pollute the environment, economic relationships are
unduly altered and become an instrument of death. They frequently resort to utterly unethical means such as
penalizing protests and even taking the lives of indigenous peoples who oppose projects, intentionally setting
forest fires, and suborning politicians and the indigenous people themselves. All this accompanied by grave
violations of human rights and new forms of slavery affecting women in particular, the scourge of drug trafficking
used as a way of subjecting the indigenous peoples, or human trafficking that exploits those expelled from their
cultural context. We cannot allow globalization to become “a new version of colonialism”.[9]

To feel outrage and to beg forgiveness

15. We need to feel outrage,[10] as Moses did (cf. Ex 11:8), as Jesus did (cf. Mk 3:5), as God does in the face of
injustice (cf. Am 2:4-8; 5:7-12; Ps 106:40). It is not good for us to become inured to evil; it is not good when our
social consciousness is dulled before “an exploitation that is leaving destruction and even death throughout our
region... jeopardizing the lives of millions of people and especially the habitat of peasants and indigenous
peoples”.[11] The incidents of injustice and cruelty that took place in the Amazon region even in the last century
ought to provoke profound abhorrence, but they should also make us more sensitive to the need to acknowledge
current forms of human exploitation, abuse and killing. With regard to the shameful past, let us listen, for
example, to an account of the sufferings of the indigenous people during the “rubber age” in the Venezuelan
Amazon region: “They gave no money to the indigenous people, but only merchandise, for which they charged
dearly and the people never finished paying for it... They would pay for it but they were told, “You are racking up
a debt” and the indigenous person would have to go back to work... More than twenty ye’kuana towns were
entirely razed to the ground. The ye’kuana women were raped and their breasts amputated, pregnant women
had their children torn from the womb, men had their fingers or hands cut off so they could not sail... along with
other scenes of the most absurd sadism”.[12]



88

16. Such a history of suffering and contempt does not heal easily. Nor has colonization ended; in many places, it
has been changed, disguised and concealed,[13] while losing none of its contempt for the life of the poor and the
fragility of the environment. As the bishops of the Brazilian Amazon have noted, “the history of the Amazon
region shows that it was always a minority that profited from the poverty of the majority and from the
unscrupulous plundering of the region’s natural riches, God’s gift to the peoples who have lived there for
millennia and to the immigrants who arrived in centuries past”.[14]

17. Yet even as we feel this healthy sense of indignation, we are reminded that it is possible to overcome the
various colonizing mentalities and to build networks of solidarity and development. “The challenge, in short, is to
ensure a globalization in solidarity, a globalization without marginalization”.[15] Alternatives can be sought for
sustainable herding and agriculture, sources of energy that do not pollute, dignified means of employment that
do not entail the destruction of the natural environment and of cultures. At the same time, the indigenous
peoples and the poor need to be given an education suited to developing their abilities and empowering them.
These are the goals to which the genuine talent and shrewdness of political leaders should be directed. Not as a
way of restoring to the dead the life taken from them, or even of compensating the survivors of that carnage, but
at least today to be authentically human.

18. It is encouraging to remember that amid the grave excesses of the colonization of the Amazon region, so full
of “contradictions and suffering”,[16] many missionaries came to bring the Gospel, leaving their homes and
leading an austere and demanding life alongside those who were most defenceless. We know that not all of
them were exemplary, yet the work of those who remained faithful to the Gospel also inspired “a legislation like
the Laws of the Indies, which defended the dignity of the indigenous peoples from violence against their peoples
and territories”.[17] Since it was often the priests who protected the indigenous peoples from their plunderers
and abusers, the missionaries recounted that “they begged insistently that we not abandon them and they
extorted from us the promise that we would return”.[18]

19. Today the Church can be no less committed. She is called to hear the plea of the Amazonian peoples and
“to exercise with transparency her prophetic mission”.[19] At the same time, since we cannot deny that the
wheat was mixed with the tares, and that the missionaries did not always take the side of the oppressed, |
express my shame and once more “I humbly ask forgiveness, not only for the offenses of the Church herself, but
for the crimes committed against the native peoples during the so-called conquest of America’[20] as well as for
the terrible crimes that followed throughout the history of the Amazon region. | thank the members of the original
peoples and | repeat: “Your lives cry out... You are living memory of the mission that God has entrusted to us all:
the protection of our common home”.[21]

A sense of community

20. Efforts to build a just society require a capacity for fraternity, a spirit of human fellowship. Hence, without
diminishing the importance of personal freedom, it is clear that the original peoples of the Amazon region have a
strong sense of community. It permeates “their work, their rest, their relationships, their rites and celebrations.
Everything is shared; private areas — typical of modernity — are minimal. Life is a communal journey where tasks
and responsibilities are apportioned and shared on the basis of the common good. There is no room for the
notion of an individual detached from the community or from the land”.[22] Their relationships are steeped in the
surrounding nature, which they feel and think of as a reality that integrates society and culture, and a
prolongation of their bodies, personal, familial and communal:

“The morning star draws near,

the wings of the hummingbirds flutter;

my heart pounds louder than the cascade:
with your lips | will water the land

as the breeze softly blows among us”.[23]

21. All this makes even more unsettling the sense of bewilderment and uprootedness felt by those indigenous
people who feel forced to migrate to the cities, as they attempt to preserve their dignity amid more individualistic



89

urban habitats and a hostile environment. How do we heal all these hurts, how do we bring serenity and
meaning to these uprooted lives? Given situations like these, we ought to appreciate and accompany the efforts
made by many of those groups to preserve their values and way of life, and to integrate in new situations without
losing them, but instead offering them as their own contribution to the common good.

22. Christ redeemed the whole person, and he wishes to restore in each of us the capacity to enter into
relationship with others. The Gospel proposes the divine charity welling up in the heart of Christ and generating
a pursuit of justice that is at once a hymn of fraternity and of solidarity, an impetus to the culture of encounter.
The wisdom of the way of life of the original peoples — for all its limitations — encourages us to deepen this
desire. In view of this, the bishops of Ecuador have appealed for “a new social and cultural system which
privileges fraternal relations within a framework of acknowledgment and esteem for the different cultures and
ecosystems, one capable of opposing every form of discrimination and oppression between human beings”.[24]

Broken institutions

23. In the Encyclical Laudato Si’, | noted that “if everything is related, then the health of the society’s institutions
has consequences for the environment and the quality of human life... Within each social stratum, and between
them, institutions develop to regulate human relationships. Anything which weakens those institutions has
negative consequences, such as injustice, violence and loss of freedom. A number of countries have a relatively
low level of institutional effectiveness, which results in greater problems for their people”.[25]

24. Where do the institutions of civil society in the Amazon region stand? The Synod’s Instrumentum Laboris,
which synthesizes contributions made by numerous individuals and groups from the Amazon region, speaks of
“a culture that poisons the state and its institutions, permeating all social strata, including the indigenous
communities. We are talking about a true moral scourge; as a result, there is a loss of confidence in institutions
and their representatives, which totally discredits politics and social organizations. The Amazonian peoples are
not immune to corruption, and they end up being its principal victims”.[26]

25. Nor can we exclude the possibility that members of the Church have been part of networks of corruption, at
times to the point of agreeing to keep silent in exchange for economic assistance for ecclesial works. Precisely
for this reason, proposals were made at the Synod to insist that “special attention be paid to the provenance of
donations or other kinds of benefits, as well as to investments made by ecclesiastical institutions or individual
Christians”.[27]

Social dialogue

26. The Amazon region ought to be a place of social dialogue, especially between the various original peoples,
for the sake of developing forms of fellowship and joint struggle. The rest of us are called to participate as
“guests” and to seek out with great respect paths of encounter that can enrich the Amazon region. If we wish to
dialogue, we should do this in the first place with the poor. They are not just another party to be won over, or
merely another individual seated at a table of equals. They are our principal dialogue partners, those from whom
we have the most to learn, to whom we need to listen out of a duty of justice, and from whom we must ask
permission before presenting our proposals. Their words, their hopes and their fears should be the most
authoritative voice at any table of dialogue on the Amazon region. And the great question is: “What is their idea
of ‘good living’ for themselves and for those who will come after them?”

27. Dialogue must not only favour the preferential option on behalf of the poor, the marginalized and the
excluded, but also respect them as having a leading role to play. Others must be acknowledged and esteemed
precisely as others, each with his or her own feelings, choices and ways of living and working. Otherwise, the
result would be, once again, “a plan drawn up by the few for the few”,[28] if not “a consensus on paper or a
transient peace for a contented minority”.[29] Should this be the case, “a prophetic voice must be raised”,[30]
and we as Christians are called to make it heard.

This gives rise to the following dream.



90

CHAPTER TWO
A CULTURAL DREAM

28. The important thing is to promote the Amazon region, but this does not imply colonizing it culturally but
instead helping it to bring out the best of itself. That is in fact what education is meant to do: to cultivate without
uprooting, to foster growth without weakening identity, to be supportive without being invasive. Just as there are
potentialities in nature that could be lost forever, something similar could happen with cultures that have a
message yet to be heard, but are now more than ever under threat.

The Amazonian polyhedron

29. The Amazon region is host to many peoples and nationalities, and over 110 indigenous peoples in voluntary
isolation (IPV1).[31] Their situation is very tenuous and many feel that they are the last bearers of a treasure
doomed to disappear, allowed to survive only if they make no trouble, while the postmodern colonization
advances. They should not be viewed as “uncivilized” savages. They are simply heirs to different cultures and
other forms of civilization that in earlier times were quite developed.[32]

30. Prior to the colonial period, the population was concentrated on the shores of the rivers and lakes, but the
advance of colonization drove the older inhabitants into the interior of the forest. Today, growing desertification
once more drives many of them into the outskirts and sidewalks of the cities, at times in dire poverty but also in
an inner fragmentation due to the loss of the values that had previously sustained them. There they usually lack
the points of reference and the cultural roots that provided them with an identity and a sense of dignity, and they
swell the ranks of the outcast. This disrupts the cultural transmission of a wisdom that had been passed down for
centuries from generation to generation. Cities, which should be places of encounter, of mutual enrichment and
of exchange between different cultures, become a tragic scenario of discarded lives.

31. Each of the peoples that has survived in the Amazon region possesses its own cultural identity and unique
richness in our multicultural universe, thanks to the close relationship established by the inhabitants with their
surroundings in a non-deterministic symbiosis which is hard to conceive using mental categories imported from
without:

“Once there was a countryside, with its river,

its animals, its clouds and its trees.

But sometimes, when the countryside, with its river and trees,
was nowhere to be seen,

those things had to spring up in the mind of a child”.[33]

“Make the river your blood...
Then plant yourself,

blossom and grow:

let your roots sink into the ground
forever and ever,

and then at last

become a canoe,

a skiff, a raft,

soil, a jug,

a farmhouse and a man”.[34]

32. Human groupings, their lifestyles and their worldviews, are as varied as the land itself, since they have had
to adapt themselves to geography and its possibilities. Fishers are not the same as hunters, and the gatherers of



91

the interior are not the same as those who cultivate the flood lands. Even now, we see in the Amazon region
thousands of indigenous communities, people of African descent, river people and city dwellers, who differ from
one another and embrace a great human diversity. In each land and its features, God manifests himself and
reflects something of his inexhaustible beauty. Each distinct group, then, in a vital synthesis with its
surroundings, develops its own form of wisdom.Those of us who observe this from without should avoid unfair
generalizations, simplistic arguments and conclusions drawn only on the basis of our own mindsets and
experiences.

Caring for roots

33. Here | would like to point out that “a consumerist vision of human beings, encouraged by the mechanisms of
today’s globalized economy, has a leveling effect on cultures, diminishing the immense variety which is the
heritage of all humanity”.[35] This especially affects young people, for it has a tendency to “blur what is
distinctive about their origins and backgrounds, and turn them into a new line of malleable goods”.[36] In order to
prevent this process of human impoverishment, there is a need to care lovingly for our roots, since they are “a
fixed point from which we can grow and meet new challenges”.[37] | urge the young people of the Amazon
region, especially the indigenous peoples, to “take charge of your roots, because from the roots comes the
strength that will make you grow, flourish and bear fruit”.[38] For those of them who are baptized, these roots
include the history of the people of Israel and the Church up to our own day. Knowledge of them can bring joy
and, above all, a hope capable of inspiring noble and courageous actions.

34. For centuries, the Amazonian peoples passed down their cultural wisdom orally, with myths, legends and
tales, as in the case of “those primitive storytellers who traversed the forests bringing stories from town to town,
keeping alive a community which, without the umbilical cord of those stories, distance and lack of
communication would have fragmented and dissolved”.[39] That is why it is important “to let older people tell
their long stories”’[40] and for young people to take the time to drink deeply from that source.

35. Although there is a growing risk that this cultural richness will be lost; thanks be to God, in recent years some
peoples have taken to writing down their stories and describing the meaning of their customs. In this way, they
themselves can explicitly acknowledge that they possess something more than an ethnic identity and that they
are bearers of precious personal, family and collective memories. | am pleased to see that people who have lost
contact with their roots are trying to recover their damaged memory. Then too, the professional sectors have
seen a growing sense of Amazonian identity; even for people who are the descendants of immigrants, the
Amazon region has become a source of artistic, literary, musical and cultural inspiration. The various arts, and
poetry in particular, have found inspiration in its water, its forests, its seething life, as well as its cultural diversity
and its ecological and social challenges.

Intercultural encounter

36. Like all cultural realities, the cultures of the interior Amazon region have their limits. Western urban cultures
have them as well. Factors like consumerism, individualism, discrimination, inequality, and any number of others
represent the weaker side of supposedly more developed cultures. The ethnic groups that, in interaction with
nature, developed a cultural treasure marked by a strong sense of community, readily notice our darker aspects,
which we do not recognize in the midst of our alleged progress. Consequently, it will prove beneficial to listen to
their experience of life.

37. Starting from our roots, let us sit around the common table, a place of conversation and of shared hopes. In
this way our differences, which could seem like a banner or a wall, can become a bridge. Identity and dialogue
are not enemies. Our own cultural identity is strengthened and enriched as a result of dialogue with those unlike
ourselves. Nor is our authentic identity preserved by an impoverished isolation. Far be it from me to propose a
completely enclosed, a-historic, static “indigenism” that would reject any kind of blending (mestizaje). A culture
can grow barren when it “becomes inward-looking, and tries to perpetuate obsolete ways of living by rejecting
any exchange or debate with regard to the truth about man”.[41] That would be unrealistic, since it is not easy to
protect oneself from cultural invasion. For this reason, interest and concern for the cultural values of the



92

indigenous groups should be shared by everyone, for their richness is also our own. If we ourselves do not
increase our sense of co-responsibility for the diversity that embellishes our humanity, we can hardly demand
that the groups from the interior forest be uncritically open to “civilization”.

38. In the Amazon region, even between the different original peoples, it is possible to develop “intercultural
relations where diversity does not mean threat, and does not justify hierarchies of power of some over others,
but dialogue between different cultural visions, of celebration, of interrelationship and of revival of hope”.[42]

Endangered cultures, peoples at risk

39. The globalized economy shamelessly damages human, social and cultural richness. The disintegration of
families that comes about as a result of forced migrations affects the transmission of values, for “the family is
and has always been the social institution that has most contributed to keeping our cultures alive”.[43]
Furthermore, “faced with a colonizing invasion of means of mass communication”, there is a need to promote for
the original peoples “alternative forms of communication based on their own languages and cultures” and for
“the indigenous subjects themselves [to] become present in already existing means of communication”.[44]

40. In any project for the Amazon region, “there is a need to respect the rights of peoples and cultures and to
appreciate that the development of a social group presupposes an historical process which takes place within a
cultural context and demands the constant and active involvement of local people from within their own culture.
Nor can the notion of the quality of life be imposed from without, for quality of life must be understood within the
world of symbols and customs proper to each human group”.[45] If the ancestral cultures of the original peoples
arose and developed in intimate contact with the natural environment, then it will be hard for them to remain
unaffected once that environment is damaged.

This leads us to the next dream.

CHAPTER THREE

AN ECOLOGICAL DREAM

41. In a cultural reality like the Amazon region, where there is such a close relationship between human beings
and nature, daily existence is always cosmic. Setting others free from their forms of bondage surely involves
caring for the environment and defending it,[46] but, even more, helping the human heart to be open with trust to
the God who not only has created all that exists, but has also given us himself in Jesus Christ. The Lord, who is
the first to care for us, teaches us to care for our brothers and sisters and the environment which he daily gives
us. This is the first ecology that we need.

In the Amazon region, one better understands the words of Benedict XVI when he said that, “alongside the
ecology of nature, there exists what can be called a ‘human’ ecology which in turn demands a ‘social’ ecology.
All this means that humanity... must be increasingly conscious of the links between natural ecology, or respect
for nature, and human ecology”.[47] This insistence that “everything is connected”’[48] is particularly true of a
territory like the Amazon region.

42. If the care of people and the care of ecosystems are inseparable, this becomes especially important in
places where “the forest is not a resource to be exploited; it is a being, or various beings, with which we have to
relate”.[49] The wisdom of the original peoples of the Amazon region “inspires care and respect for creation, with
a clear consciousness of its limits, and prohibits its abuse. To abuse nature is to abuse our ancestors, our
brothers and sisters, creation and the Creator, and to mortgage the future”.[50] When the indigenous peoples
“remain on their land, they themselves care for it best”,[51] provided that they do not let themselves be taken in
by the siren songs and the self-serving proposals of power groups. The harm done to nature affects those



93

peoples in a very direct and verifiable way, since, in their words, “we are water, air, earth and life of the
environment created by God. For this reason, we demand an end to the mistreatment and destruction of mother
Earth. The land has blood, and it is bleeding; the multinationals have cut the veins of our mother Earth”.[52]

This dream made of water

43. In the Amazon region, water is queen; the rivers and streams are like veins, and water determines every
form of life:

“There, in the dead of summer, when the last gusts from the East subside in the still air, the hydrometer takes
the place of the thermometer in determining the weather. Lives depend on a painful alternation of falls and rises
in the level of the great rivers. These always swell in an impressive manner. The Amazonas overflows its bed
and in just a few days raises the level of its waters... The flooding puts a stop to everything. Caught in the dense
foliage of the igarapies, man awaits with rare stoicism the inexorable end of that paradoxical winter of elevated
temperatures. The receding of the waters is summer. It is the resurrection of the primitive activity of those who
carry on with the only form of life compatible with the unequal extremes of nature that make the continuation of
any effort impossible”.[53]

44. The shimmering water of the great Amazon River collects and enlivens all its surroundings:

“Amazonas,

capital of the syllables of water,

father and patriarch, you are

the hidden eternity

of the processes of fertilization;
streams alight upon you like birds”.[54]

45. The Amazon is also the spinal column that creates harmony and unity: “the river does not divide us. It unites
us and helps us live together amid different cultures and languages”.[55] While it is true that in these lands there
are many “Amazon regions”, the principal axis is the great river, the offspring of many rivers:

“From the high mountain range where the snows are eternal, the water descends and traces a shimmering line
along the ancient skin of the rock: the Amazon is born. It is born every second. It descends slowly, a sinuous ray
of light, and then swells in the lowland. Rushing upon green spaces, it invents its own path and expands.
Underground waters well up to embrace the water that falls from the Andes. From the belly of the pure white
clouds, swept by the wind, water falls from heaven. It collects and advances, multiplied in infinite pathways,
bathing the immense plain... This is the Great Amazonia, covering the humid tropic with its astonishingly thick
forest, vast reaches untouched by man, pulsing with life threading through its deep waters... From the time that
men have lived there, there has arisen from the depths of its waters, and running through the heart of its forest,
a terrible fear: that its life is slowly but surely coming to an end”.[56]

46. Popular poets, enamoured of its immense beauty, have tried to express the feelings this river evokes and the
life that it bestows as it passes amid a dance of dolphins, anacondas, trees and canoes. Yet they also lament
the dangers that menace it. Those poets, contemplatives and prophets, help free us from the technocratic and
consumerist paradigm that destroys nature and robs us of a truly dignified existence:

“The world is suffering from its feet being turned into rubber, its legs into leather, its body into cloth and its head
into steel... The world is suffering from its trees being turned into rifles, its ploughshares into tanks, as the image
of the sower scattering seed yields to the tank with its flamethrower, which sows only deserts. Only poetry, with
its humble voice, will be able to save this world”.[57]

The cry of the Amazon region



94

47. Poetry helps give voice to a painful sensation shared by many of us today. The inescapable truth is that, as
things stand, this way of treating the Amazon territory spells the end for so much life, for so much beauty, even
though people would like to keep thinking that nothing is happening:

“Those who thought that the river was only a piece of rope,

a plaything, were mistaken.

The river is a thin vein on the face of the earth...

The river is a cord enclosing animals and trees.

If pulled too tight, the river could burst.

It could burst and spatter our faces with water and blood”.[58]

48. The equilibrium of our planet also depends on the health of the Amazon region. Together with the biome of
the Congo and Borneo, it contains a dazzling diversity of woodlands on which rain cycles, climate balance, and a
great variety of living beings also depend. It serves as a great filter of carbon dioxide, which helps avoid the
warming of the earth. For the most part, its surface is poor in topsoil, with the result that the forest “really grows
on the soil and not from the soil”.[59] When the forest is eliminated, it is not replaced, because all that is left is a
terrain with few nutrients that then turns into a dry land or one poor in vegetation. This is quite serious, since the
interior of the Amazonian forest contains countless resources that could prove essential for curing diseases. Its
fish, fruit and other abundant gifts provide rich nutrition for humanity. Furthermore, in an ecosystem like that of
the Amazon region, each part is essential for the preservation of the whole. The lowlands and marine vegetation
also need to be fertilized by the alluvium of the Amazon. The cry of the Amazon region reaches everyone
because “the conquest and exploitation of resources... has today reached the point of threatening the
environment’s hospitable aspect: the environment as ‘resource’ risks threatening the environment as
‘home’™.[60] The interest of a few powerful industries should not be considered more important than the good of
the Amazon region and of humanity as a whole.

49. It is not enough to be concerned about preserving the most visible species in danger of extinction. There is a
crucial need to realize that “the good functioning of ecosystems also requires fungi, algae, worms, insects,
reptiles and an innumerable variety of microorganisms. Some less numerous species, although generally
unseen, nonetheless play a critical role in maintaining the equilibrium of a particular place.”[61] This is easily
overlooked when evaluating the environmental impact of economic projects of extraction, energy, timber and
other industries that destroy and pollute. So too, the water that abounds in the Amazon region is an essential
good for human survival, yet the sources of pollution are increasing.[62]

50. Indeed, in addition to the economic interests of local business persons and politicians, there also exist “huge
global economic interests”.[63] The answer is not to be found, then, in “internationalizing” the Amazon
region,[64] but rather in a greater sense of responsibility on the part of national governments. In this regard, “we
cannot fail to praise the commitment of international agencies and civil society organizations which draw public
attention to these issues and offer critical cooperation, employing legitimate means of pressure, to ensure that
each government carries out its proper and inalienable responsibility to preserve its country’s environment and
natural resources, without capitulating to spurious local or international interests”.[65]

51. To protect the Amazon region, it is good to combine ancestral wisdom with contemporary technical
knowledge, always working for a sustainable management of the land while also preserving the lifestyle and
value systems of those who live there.[66] They, particularly the original peoples, have a right to receive —in
addition to basic education — thorough and straightforward information about projects, their extent and their
consequences and risks, in order to be able to relate that information to their own interests and their own
knowledge of the place, and thus to give or withhold their consent, or to propose alternatives.[67]

52. The powerful are never satisfied with the profits they make, and the resources of economic power greatly
increase as a result of scientific and technological advances. For this reason, all of us should insist on the urgent
need to establish “a legal framework which can set clear boundaries and ensure the protection of ecosystems...
otherwise, the new power structures based on the techno-economic paradigm may overwhelm not only our
politics, but also freedom and justice”.[68] If God calls us to listen both to the cry of the poor and that of the



95

earth,[69] then for us, “the cry of the Amazon region to the Creator is similar to the cry of God’s people in Egypt
(cf. Ex3:7). Itis a cry of slavery and abandonment pleading for freedom”.[70]

The prophecy of contemplation

53. Frequently we let our consciences be deadened, since “distractions constantly dull our realization of just how
limited and finite our world really is”.[71] From a superficial standpoint, we might well think that “things do not
look that serious, and the planet could continue as it is for some time. Such evasiveness serves as a license to
carrying on with our present lifestyles and models of production and consumption. This is the way human beings
contrive to feed their self-destructive vices: trying not to see them, trying not to acknowledge them, delaying the
important decisions and pretending that nothing will happen”.[72]

54. In addition, | would also observe that each distinct species has a value in itself, yet “each year sees the
disappearance of thousands of plant and animal species which we will never know, which our children will never
see, because they have been lost forever. The great majority become extinct for reasons related to human
activity. Because of us, thousands of species will no longer give glory to God by their very existence, nor convey
their message to us. We have no such right”.[73]

55. From the original peoples, we can learn to contemplate the Amazon region and not simply analyze it, and
thus appreciate this precious mystery that transcends us. We can love it, not simply use it, with the result that
love can awaken a deep and sincere interest. Even more, we can feel intimately a part of it and not only defend
it; then the Amazon region will once more become like a mother to us. For “we do not look at the world from
without but from within, conscious of the bonds with which the Father has linked us to all beings”.[74]

56. Let us awaken our God-given aesthetic and contemplative sense that so often we let languish. Let us
remember that “if someone has not learned to stop and admire something beautiful, we should not be surprised
if he or she treats everything as an object to be used and abused without scruple”.[75] On the other hand, if we
enter into communion with the forest, our voices will easily blend with its own and become a prayer: “as we rest
in the shade of an ancient eucalyptus, our prayer for light joins in the song of the eternal foliage”.[76] This interior
conversion will enable us to weep for the Amazon region and to join in its cry to the Lord.

57. Jesus said: “Are not five sparrows sold for two pennies? Yet not one of them is forgotten in God’s sight” (Lk
12:6). God our Father, who created each being in the universe with infinite love, calls us to be his means for
hearing the cry of the Amazon region. If we respond to this heartrending plea, it will become clear that the
creatures of the Amazon region are not forgotten by our heavenly Father. For Christians, Jesus himself cries out
to us from their midst, “because the risen One is mysteriously holding them to himself and directing them
towards fullness as their end. The very flowers of the field and the birds which his human eyes contemplated
and admired are now imbued with his radiant presence”.[77] For all these reasons, we believers encounter in the
Amazon region a theological locus, a space where God himself reveals himself and summons his sons and
daughters.

Ecological education and habits

58. In this regard, we can take one step further and note that an integral ecology cannot be content simply with
fine-tuning technical questions or political, juridical and social decisions. The best ecology always has an
educational dimension that can encourage the development of new habits in individuals and groups. Sadly,
many of those living in the Amazon region have acquired habits typical of the larger cities, where consumerism
and the culture of waste are already deeply rooted. A sound and sustainable ecology, one capable of bringing
about change, will not develop unless people are changed, unless they are encouraged to opt for another style
of life, one less greedy and more serene, more respectful and less anxious, more fraternal.

59. Indeed, “the emptier a person’s heart is, the more he or she needs things to buy, own and consume. It
becomes almost impossible to accept the limits imposed by reality... Our concern cannot be limited merely to
the threat of extreme weather events, but must also extend to the catastrophic consequences of social unrest.



96

Obsession with a consumerist lifestyle, above all when few people are capable of maintaining it, can only lead to
violence and mutual destruction”.[78]

60. The Church, with her broad spiritual experience, her renewed appreciation of the value of creation, her
concern for justice, her option for the poor, her educational tradition and her history of becoming incarnate in so
many different cultures throughout the world, also desires to contribute to the protection and growth of the
Amazon region.

This leads to the next dream, which | would like to share more directly with the Catholic pastors and faithful.

CHAPTER 4
AN ECCLESIAL DREAM

61. The Church is called to journey alongside the people of the Amazon region. In Latin America, this journey
found privileged expression at the Bishops’ Conference in Medellin (1968) and its application to the Amazon
region at Santarem (1972),[79] followed by Puebla (1979), Santo Domingo (1992) and Aparecida (2007). The
journey continues, and missionary efforts, if they are to develop a Church with an Amazonian face, need to grow
in a culture of encounter towards “a multifaceted harmony”.[80] But for this incarnation of the Church and the
Gospel to be possible, the great missionary proclamation must continue to resound.

The message that needs to be heard in the Amazon region

62. Recognizing the many problems and needs that cry out from the heart of the Amazon region, we can
respond beginning with organizations, technical resources, opportunities for discussion and political
programmes: all these can be part of the solution. Yet as Christians, we cannot set aside the call to faith that we
have received from the Gospel. In our desire to struggle side by side with everyone, we are not ashamed of
Jesus Christ. Those who have encountered him, those who live as his friends and identify with his message,
must inevitably speak of him and bring to others his offer of new life: “Woe to me if | do not preach the Gospel!”
(1 Cor9:16).

63. An authentic option for the poor and the abandoned, while motivating us to liberate them from material
poverty and to defend their rights, also involves inviting them to a friendship with the Lord that can elevate and
dignify them. How sad it would be if they were to receive from us a body of teachings or a moral code, but not
the great message of salvation, the missionary appeal that speaks to the heart and gives meaning to everything
else in life. Nor can we be content with a social message. If we devote our lives to their service, to working for
the justice and dignity that they deserve, we cannot conceal the fact that we do so because we see Christ in
them and because we acknowledge the immense dignity that they have received from God, the Father who
loves them with boundless love.

64. They have a right to hear the Gospel, and above all that first proclamation, the kerygma, which is “the
principal proclamation, the one which we must hear again and again in different ways, the one which we must
announce one way or another”.[81] It proclaims a God who infinitely loves every man and woman and has
revealed this love fully in Jesus Christ, crucified for us and risen in our lives. | would ask that you re-read the
brief summary of this “great message” found in Chapter Four of the Exhortation Christus Vivit. That message,
expressed in a variety of ways, must constantly resound in the Amazon region. Without that impassioned
proclamation, every ecclesial structure would become just another NGO and we would not follow the command
given us by Christ: “Go into all the world and preach the Gospel to the whole creation” (Mk 16:15).

65. Any project for growth in the Christian life needs to be centred continually on this message, for “all Christian
formation consists of entering more deeply into the kerygma”.[82] The fundamental response to this message,



97

when it leads to a personal encounter with the Lord, is fraternal charity, “the new commandment, the first and the
greatest of the commandments, and the one that best identifies us as Christ’s disciples”.[83] Indeed, the
kerygma and fraternal charity constitute the great synthesis of the whole content of the Gospel, to be proclaimed
unceasingly in the Amazon region. That is what shaped the lives of the great evangelizers of Latin America, like
Saint Turibius of Mongrovejo or Saint Joseph of Anchieta.

Inculturation

66. As she perseveres in the preaching of the kerygma, the Church also needs to grow in the Amazon region. In
doing so, she constantly reshapes her identity through listening and dialogue with the people, the realities and
the history of the lands in which she finds herself. In this way, she is able to engage increasingly in a necessary
process of inculturation that rejects nothing of the goodness that already exists in Amazonian cultures, but brings
it to fulfilment in the light of the Gospel.[84] Nor does she scorn the richness of Christian wisdom handed down
through the centuries, presuming to ignore the history in which God has worked in many ways. For the Church
has a varied face, “not only in terms of space... but also of time”.[85] Here we see the authentic Tradition of the
Church, which is not a static deposit or a museum piece, but the root of a constantly growing tree.[86] This
millennial Tradition bears witness to God’s work in the midst of his people and “is called to keep the flame alive
rather than to guard its ashes”.[87]

67. Saint John Paul Il taught that in proposing the Gospel message, “the Church does not intend to deny the
autonomy of culture. On the contrary, she has the greatest respect for it”, since culture “is not only an object of
redemption and elevation but can also play a role of mediation and cooperation”.[88] Addressing indigenous
peoples of America, he reminded them that “a faith that does not become culture is a faith not fully accepted, not
fully reflected upon, not faithfully lived”.[89] Cultural challenges invite the Church to maintain “a watchful and
critical attitude”, while at the same time showing “confident attention”.[90]

68. Here | would reiterate what | stated about inculturation in the Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium,
based on the conviction that “grace supposes culture, and God'’s gift becomes flesh in the culture of those who
receive it".[91] We can see that it involves a double movement. On the one hand, a fruitful process takes place
when the Gospel takes root in a given place, for “whenever a community receives the message of salvation, the
Holy Spirit enriches its culture with the transforming power of the Gospel”.[92] On the other hand, the Church
herself undergoes a process of reception that enriches her with the fruits of what the Spirit has already
mysteriously sown in that culture. In this way, “the Holy Spirit adorns the Church, showing her new aspects of
revelation and giving her a new face”.[93] In the end, this means allowing and encouraging the inexhaustible
riches of the Gospel to be preached “in categories proper to each culture, creating a new synthesis with that
particular culture”.[94]

69. “The history of the Church shows that Christianity does not have simply one cultural expression”,[95] and
“we would not do justice to the logic of the incarnation if we thought of Christianity as monocultural and
monotonous”.[96] There is a risk that evangelizers who come to a particular area may think that they must not
only communicate the Gospel but also the culture in which they grew up, failing to realize that it is not essential
“to impose a specific cultural form, no matter how beautiful or ancient it may be”.[97] What is needed is
courageous openness to the novelty of the Spirit, who is always able to create something new with the
inexhaustible riches of Jesus Christ. Indeed, “inculturation commits the Church to a difficult but necessary
journey”.[98] True, “this is always a slow process and that we can be overly fearful”, ending up as “mere
onlookers as the Church gradually stagnates”.[99] But let us be fearless; let us not clip the wings of the Holy
Spirit.

Paths of inculturation in the Amazon region

70. For the Church to achieve a renewed inculturation of the Gospel in the Amazon region, she needs to listen to
its ancestral wisdom, listen once more to the voice of its elders, recognize the values present in the way of life of
the original communities, and recover the rich stories of its peoples. In the Amazon region, we have inherited
great riches from the pre-Columbian cultures. These include “openness to the action of God, a sense of



98

gratitude for the fruits of the earth, the sacred character of human life and esteem for the family, a sense of
solidarity and shared responsibility in common work, the importance of worship, belief in a life beyond this earth,
and many other values”.[100]

71. In this regard, the indigenous peoples of the Amazon Region express the authentic quality of life as “good
living”. This involves personal, familial, communal and cosmic harmony and finds expression in a communitarian
approach to existence, the ability to find joy and fulfillment in an austere and simple life, and a responsible care
of nature that preserves resources for future generations. The aboriginal peoples give us the example of a joyful
sobriety and in this sense, “they have much to teach us”.[101] They know how to be content with little; they enjoy
God’s little gifts without accumulating great possessions; they do not destroy things needlessly; they care for
ecosystems and they recognize that the earth, while serving as a generous source of support for their life, also
has a maternal dimension that evokes respect and tender love. All these things should be valued and taken up
in the process of evangelization.[102]

72. While working for them and with them, we are called “to be their friends, to listen to them, to speak for them
and to embrace the mysterious wisdom which God wishes to share with us through them”.[103] Those who live
in cities need to appreciate this wisdom and to allow themselves to be “re-educated” in the face of frenzied
consumerism and urban isolation. The Church herself can be a means of assisting this cultural retrieval through
a precious synthesis with the preaching of the Gospel. She can also become a sign and means of charity,
inasmuch as urban communities must be missionary not only to those in their midst but also to the poor who,
driven by dire need, arrive from the interior and are welcomed. In the same way, these communities can stay
close to young migrants and help them integrate into the city without falling prey to its networks of depravity. All
these forms of ecclesial outreach, born of love, are valuable contributions to a process of inculturation.

73. Inculturation elevates and fulfills. Certainly, we should esteem the indigenous mysticism that sees the
interconnection and interdependence of the whole of creation, the mysticism of gratuitousness that loves life as
a gift, the mysticism of a sacred wonder before nature and all its forms of life.

At the same time, though, we are called to turn this relationship with God present in the cosmos into an
increasingly personal relationship with a “Thou” who sustains our lives and wants to give them a meaning, a
“Thou” who knows us and loves us:

“Shadows float from me, dead wood.
But the star is born without reproach
over the expert hands of this child,

that conquer the waters and the night.
It has to be enough for me to know
that you know me

completely, from before my days”.[104]

74. Similarly, a relationship with Jesus Christ, true God and true man, liberator and redeemer, is not inimical to
the markedly cosmic worldview that characterizes the indigenous peoples, since he is also the Risen Lord who
permeates all things.[105] In Christian experience, “all the creatures of the material universe find their true
meaning in the incarnate Word, for the Son of God has incorporated in his person part of the material world,
planting in it a seed of definitive transformation”.[106] He is present in a glorious and mysterious way in the river,
the trees, the fish and the wind, as the Lord who reigns in creation without ever losing his transfigured wounds,
while in the Eucharist he takes up the elements of this world and confers on all things the meaning of the
paschal gift.

Social and spiritual inculturation

75. Given the situation of poverty and neglect experienced by so many inhabitants of the Amazon region,
inculturation will necessarily have a markedly social cast, accompanied by a resolute defence of human rights; in
this way it will reveal the face of Christ, who “wished with special tenderness to be identified with the weak and



99

the poor”.[107] Indeed, “from the heart of the Gospel we see the profound connection between evangelization
and human advancement”.[108] For Christian communities, this entails a clear commitment to the justice of
God’s kingdom through work for the advancement of those who have been “discarded”. It follows that a suitable
training of pastoral workers in the Church’s social doctrine is most important.

76. At the same time, the inculturation of the Gospel in the Amazon region must better integrate the social and
the spiritual, so that the poor do not have to look outside the Church for a spirituality that responds to their
deepest yearnings. This does not mean an alienating and individualistic religiosity that would silence social
demands for a more dignified life, but neither does it mean ignoring the transcendent and spiritual dimension, as
if material development alone were sufficient for human beings. We are thus called not merely to join those two
things, but to connect them at a deeper level. In this way, we will reveal the true beauty of the Gospel, which fully
humanizes, integrally dignifies persons and peoples, and brings fulfiiment to every heart and the whole of life.

Starting points for an Amazonian holiness

77. This will give rise to witnesses of holiness with an Amazonian face, not imitations of models imported from
other places. A holiness born of encounter and engagement, contemplation and service, receptive solitude and
life in community, cheerful sobriety and the struggle for justice. A holiness attained by “each individual in his or
her own way”,[109] but also by peoples, where grace becomes incarnate and shines forth with distinctive
features. Let us imagine a holiness with Amazonian features, called to challenge the universal Church.

78. A process of inculturation involving not only individuals but also peoples demands a respectful and
understanding love for those peoples. This process has already begun in much of the Amazon region. More than
forty years ago, the bishops of the Peruvian Amazon pointed out that in many of the groups present in that
region, those to be evangelized, shaped by a varied and changing culture, have been “initially evangelized”. As a
result, they possess “certain features of popular Catholicism that, perhaps originally introduced by pastoral
workers, are now something that the people have made their own, even changing their meaning and handing
them down from generation to generation”.[110] Let us not be quick to describe as superstition or paganism
certain religious practices that arise spontaneously from the life of peoples. Rather, we ought to know how to
distinguish the wheat growing alongside the tares, for “popular piety can enable us to see how the faith, once
received, becomes embodied in a culture and is constantly passed on”.[111]

79. It is possible to take up an indigenous symbol in some way, without necessarily considering it as idolatry. A
myth charged with spiritual meaning can be used to advantage and not always considered a pagan error. Some
religious festivals have a sacred meaning and are occasions for gathering and fraternity, albeit in need of a
gradual process of purification or maturation. A missionary of souls will try to discover the legitimate needs and
concerns that seek an outlet in at times imperfect, partial or mistaken religious expressions, and will attempt to
respond to them with an inculturated spirituality.

80. Such a spirituality will certainly be centred on the one God and Lord, while at the same time in contact with
the daily needs of people who strive for a dignified life, who want to enjoy life’s blessings, to find peace and
harmony, to resolve family problems, to care for their ilinesses, and to see their children grow up happy. The
greatest danger would be to prevent them from encountering Christ by presenting him as an enemy of joy or as
someone indifferent to human questions and difficulties.[112] Nowadays, it is essential to show that holiness
takes nothing away from our “energy, vitality or joy”.[113]

The inculturation of the liturgy

81. The inculturation of Christian spirituality in the cultures of the original peoples can benefit in a particular way
from the sacraments, since they unite the divine and the cosmic, grace and creation. In the Amazon region, the
sacraments should not be viewed in discontinuity with creation. They “are a privileged way in which nature is
taken up by God to become a means of mediating supernatural life”.[114] They are the fulfillment of creation, in
which nature is elevated to become a locus and instrument of grace, enabling us “to embrace the world on a
different plane”.[115]



100

82. In the Eucharist, God, “in the culmination of the mystery of the Incarnation, chose to reach our intimate
depths through a fragment of matter”. The Eucharist “joins heaven and earth; it embraces and penetrates all
creation”.[116] For this reason, it can be a “motivation for our concerns for the environment, directing us to be
stewards of all creation”.[117] In this sense, “encountering God does not mean fleeing from this world or turning
our back on nature”.[118] It means that we can take up into the liturgy many elements proper to the experience
of indigenous peoples in their contact with nature, and respect native forms of expression in song, dance, rituals,
gestures and symbols. The Second Vatican Council called for this effort to inculturate the liturgy among
indigenous peoples;[119] over fifty years have passed and we still have far to go along these lines.[120]

83. On Sunday, “Christian spirituality incorporates the value of relaxation and festivity. [Nowadays] we tend to
demean contemplative rest as something unproductive and unnecessary, but this is to do away with the very
thing which is most important about work: its meaning. We are called to include in our work a dimension of
receptivity and gratuity”.[121] Aboriginal peoples are familiar with this gratuity and this healthy contemplative
leisure. Our celebrations should help them experience this in the Sunday liturgy and encounter the light of God’s
word and the Eucharist, which illumines our daily existence.

84. The sacraments reveal and communicate the God who is close and who comes with mercy to heal and
strengthen his children. Consequently, they should be accessible, especially for the poor, and must never be
refused for financial reasons. Nor is there room, in the presence of the poor and forgotten of the Amazon region,
for a discipline that excludes and turns people away, for in that way they end up being discarded by a Church
that has become a toll-house. Rather, “in such difficult situations of need, the Church must be particularly
concerned to offer understanding, comfort and acceptance, rather than imposing straightaway a set of rules that
only lead people to feel judged and abandoned by the very Mother called to show them God’s mercy”.[122] For
the Church, mercy can become a mere sentimental catchword unless it finds concrete expression in her pastoral
outreach.[123]

Inculturation of forms of ministry

85. Inculturation should also be increasingly reflected in an incarnate form of ecclesial organization and ministry.
If we are to inculturate spirituality, holiness and the Gospel itself, how can we not consider an inculturation of the
ways we structure and carry out ecclesial ministries? The pastoral presence of the Church in the Amazon region
is uneven, due in part to the vast expanse of the territory, its many remote places, its broad cultural diversity, its

grave social problems, and the preference of some peoples to live in isolation. We cannot remain unconcerned;

a specific and courageous response is required of the Church.

86. Efforts need to be made to configure ministry in such a way that it is at the service of a more frequent
celebration of the Eucharist, even in the remotest and most isolated communities. At Aparecida, all were asked
to heed the lament of the many Amazonian communities “deprived of the Sunday Eucharist for long periods of
time”.[124] There is also a need for ministers who can understand Amazonian sensibilities and cultures from
within.

87. The way of shaping priestly life and ministry is not monolithic; it develops distinctive traits in different parts of
the world. This is why it is important to determine what is most specific to a priest, what cannot be delegated.
The answer lies in the sacrament of Holy Orders, which configures him to Christ the priest. The first conclusion,
then, is that the exclusive character received in Holy Orders qualifies the priest alone to preside at the
Eucharist.[125] That is his particular, principal and non-delegable function. There are those who think that what
distinguishes the priest is power, the fact that he is the highest authority in the community. Yet Saint John Paul Il
explained that, although the priesthood is considered “hierarchical”, this function is not meant to be superior to
the others, but rather is “totally ordered to the holiness of Christ's members”.[126] When the priest is said to be a
sign of “Christ the head”, this refers principally to the fact that Christ is the source of all grace: he is the head of
the Church because “he has the power of pouring out grace upon all the members of the Church”.[127]

88. The priest is a sign of that head and wellspring of grace above all when he celebrates the Eucharist, the
source and summit of the entire Christian life.[128] That is his great power, a power that can only be received in



101

the sacrament of Holy Orders. For this reason, only the priest can say: “This is my body”. There are other words
too, that he alone can speak: “| absolve you from your sins”. Because sacramental forgiveness is at the service
of a worthy celebration of the Eucharist. These two sacraments lie at the heart of the priest’s exclusive
identity.[129]

89. In the specific circumstances of the Amazon region, particularly in its forests and more remote places, a way
must be found to ensure this priestly ministry. The laity can proclaim God’s word, teach, organize communities,
celebrate certain sacraments, seek different ways to express popular devotion and develop the multitude of gifts
that the Spirit pours out in their midst. But they need the celebration of the Eucharist because it “makes the
Church”.[130] We can even say that “no Christian community is built up which does not grow from and hinge on
the celebration of the most holy Eucharist”.[131] If we are truly convinced that this is the case, then every effort
should be made to ensure that the Amazonian peoples do not lack this food of new life and the sacrament of
forgiveness.

90. This urgent need leads me to urge all bishops, especially those in Latin America, not only to promote prayer
for priestly vocations, but also to be more generous in encouraging those who display a missionary vocation to
opt for the Amazon region.[132] At the same time, it is appropriate that the structure and content of both initial
and ongoing priestly formation be thoroughly revised, so that priests can acquire the attitudes and abilities
demanded by dialogue with Amazonian cultures. This formation must be preeminently pastoral and favour the
development of priestly mercy.[133]

Communities filled with life

91. The Eucharist is also the great sacrament that signifies and realizes the Church’s unity.[134] It is celebrated
“so that from being strangers, dispersed and indifferent to each another, we may become united, equals and
friends”.[135] The one who presides at the Eucharist must foster communion, which is not just any unity, but one
that welcomes the abundant variety of gifts and charisms that the Spirit pours out upon the community.

92. The Eucharist, then, as source and summit, requires the development of that rich variety. Priests are
necessary, but this does not mean that permanent deacons (of whom there should be many more in the Amazon
region), religious women and lay persons cannot regularly assume important responsibilities for the growth of
communities, and perform those functions ever more effectively with the aid of a suitable accompaniment.

93. Consequently, it is not simply a question of facilitating a greater presence of ordained ministers who can
celebrate the Eucharist. That would be a very narrow aim, were we not also to strive to awaken new life in
communities. We need to promote an encounter with God’s word and growth in holiness through various kinds
of lay service that call for a process of education — biblical, doctrinal, spiritual and practical — and a variety of
programmes of ongoing formation.

94. A Church of Amazonian features requires the stable presence of mature and lay leaders endowed with
authority[136] and familiar with the languages, cultures, spiritual experience and communal way of life in the
different places, but also open to the multiplicity of gifts that the Holy Spirit bestows on every one. For wherever
there is a particular need, he has already poured out the charisms that can meet it. This requires the Church to
be open to the Spirit’s boldness, to trust in, and concretely to permit, the growth of a specific ecclesial culture
that is distinctively lay. The challenges in the Amazon region demand of the Church a special effort to be present
at every level, and this can only be possible through the vigorous, broad and active involvement of the laity.

95. Many consecrated persons have devoted their energies and a good part of their lives in service to the
Kingdom of God in Amazonia. The consecrated life, as capable of dialogue, synthesis, incarnation and
prophecy, has a special place in this diverse and harmonious configuration of the Church in the Amazon region.
But it needs a new impetus to inculturation, one that would combine creativity, missionary boldness, sensitivity
and the strength typical of community life.

96. Base communities, when able to combine the defence of social rights with missionary proclamation and



102

spirituality, have been authentic experiences of synodality in the Church’s journey of evangelization in the
Amazon region. In many cases they “have helped form Christians committed to their faith, disciples and
missionaries of the Lord, as is attested by the generous commitment of so many of their members, even to the
point of shedding their blood”.[137]

97. | encourage the growth of the collaborative efforts being made through the Pan Amazonian Ecclesial
Network and other associations to implement the proposal of Aparecida to “establish a collaborative ministry
among the local churches of the various South American countries in the Amazon basin, with differentiated
priorities”.[138] This applies particularly to relations between Churches located on the borders between nations.

98. Finally, | would note that we cannot always plan projects with stable communities in mind, because the
Amazonian region sees a great deal of internal mobility, constant and frequently pendular migration; “the region
has effectively become a migration corridor”.[139] “Transhumancein the Amazon has not been well understood
or sufficiently examined from the pastoral standpoint”.[140] Consequently, thought should be given to itinerant
missionary teams and “support provided for the presence and mobility of consecrated men and women closest
to those who are most impoverished and excluded”.[141] This is also a challenge for our urban communities,
which ought to come up with creative and generous ways, especially on the outskirts, to be close and welcoming
to families and young people who arrive from the interior.

The strength and gift of women

99. In the Amazon region, there are communities that have long preserved and handed on the faith even though
no priest has come their way, even for decades. This could happen because of the presence of strong and
generous women who, undoubtedly called and prompted by the Holy Spirit, baptized, catechized, prayed and
acted as missionaries. For centuries, women have kept the Church alive in those places through their
remarkable devotion and deep faith. Some of them, speaking at the Synod, moved us profoundly by their
testimony.

100. This summons us to broaden our vision, lest we restrict our understanding of the Church to her functional
structures. Such a reductionism would lead us to believe that women would be granted a greater status and
participation in the Church only if they were admitted to Holy Orders. But that approach would in fact narrow our
vision; it would lead us to clericalize women, diminish the great value of what they have already accomplished,
and subtly make their indispensable contribution less effective.

101. Jesus Christ appears as the Spouse of the community that celebrates the Eucharist through the figure of a
man who presides as a sign of the one Priest. This dialogue between the Spouse and his Bride, which arises in
adoration and sanctifies the community, should not trap us in partial conceptions of power in the Church. The
Lord chose to reveal his power and his love through two human faces: the face of his divine Son made man and
the face of a creature, a woman, Mary. Women make their contribution to the Church in a way that is properly
theirs, by making present the tender strength of Mary, the Mother. As a result, we do not limit ourselves to a
functional approach, but enter instead into the inmost structure of the Church. In this way, we will fundamentally
realize why, without women, the Church breaks down, and how many communities in the Amazon would have
collapsed, had women not been there to sustain them, keep them together and care for them. This shows the
kind of power that is typically theirs.

102. We must keep encouraging those simple and straightforward gifts that enabled women in the Amazon
region to play so active a role in society, even though communities now face many new and unprecedented
threats. The present situation requires us to encourage the emergence of other forms of service and charisms
that are proper to women and responsive to the specific needs of the peoples of the Amazon region at this
moment in history.

103 In a synodal Church, those women who in fact have a central part to play in Amazonian communities should
have access to positions, including ecclesial services, that do not entail Holy Orders and that can better signify
the role that is theirs. Here it should be noted that these services entail stability, public recognition and a



103

commission from the bishop. This would also allow women to have a real and effective impact on the
organization, the most important decisions and the direction of communities, while continuing to do so in a way
that reflects their womanhood.

Expanding horizons beyond conflicts

104. It often happens that in particular places pastoral workers envisage very different solutions to the problems
they face, and consequently propose apparently opposed forms of ecclesial organization. When this occurs, it is
probable that the real response to the challenges of evangelization lies in transcending the two approaches and
finding other, better ways, perhaps not yet even imagined. Conflict is overcome at a higher level, where each
group can join the other in a new reality, while remaining faithful to itself. Everything is resolved “on a higher
plane and preserves what is valid and useful on both sides”.[142] Otherwise, conflict traps us; “we lose our
perspective, our horizons shrink and reality itself begins to fall apart”.[143]

105. In no way does this mean relativizing problems, fleeing from them or letting things stay as they are.
Authentic solutions are never found by dampening boldness, shirking concrete demands or assigning blame to
others. On the contrary, solutions are found by “overflow”, that is, by transcending the contraposition that limits
our vision and recognizing a greater gift that God is offering. From that new gift, accepted with boldness and
generosity, from that unexpected gift which awakens a new and greater creativity, there will pour forth as from
an overflowing fountain the answers that contraposition did not allow us to see. In its earliest days, the Christian
faith spread remarkably in accordance with this way of thinking, which enabled it, from its Jewish roots, to take
shape in the Greco-Roman cultures, and in time to acquire distinctive forms. Similarly, in this historical moment,
the Amazon region challenges us to transcend limited perspectives and “pragmatic” solutions mired in partial
approaches, in order to seek paths of inculturation that are broader and bolder.

Ecumenical and interreligious coexistence

106. In an Amazonian region characterized by many religions, we believers need to find occasions to speak to
one another and to act together for the common good and the promotion of the poor. This has nothing to do with
watering down or concealing our deepest convictions when we encounter others who think differently than
ourselves. If we believe that the Holy Spirit can work amid differences, then we will try to let ourselves be
enriched by that insight, while embracing it from the core of our own convictions and our own identity. For the
deeper, stronger and richer that identity is, the more we will be capable of enriching others with our own proper
contribution.

107. We Catholics possess in sacred Scripture a treasure that other religions do not accept, even though at
times they may read it with interest and even esteem some of its teachings. We attempt to do something similar
with the sacred texts of other religions and religious communities, which contain “precepts and doctrines that...
often reflect a ray of that truth which enlightens all men and women”.[144] We also possess a great treasure in
the seven sacraments, which some Christian communities do not accept in their totality or in the same sense. At
the same time that we believe firmly in Jesus as the sole Redeemer of the world, we cultivate a deep devotion to
his Mother. Even though we know that this is not the case with all Christian confessions, we feel it our duty to
share with the Amazon region the treasure of that warm, maternal love which we ourselves have received. In
fact, | will conclude this Exhortation with a few words addressed to Mary.

108. None of this needs to create enmity between us. In a true spirit of dialogue, we grow in our ability to grasp
the significance of what others say and do, even if we cannot accept it as our own conviction. In this way, it
becomes possible to be frank and open about our beliefs, while continuing to discuss, to seek points of contact,
and above all, to work and struggle together for the good of the Amazon region. The strength of what unites all
of us as Christians is supremely important. We can be so attentive to what divides us that at times we no longer
appreciate or value what unites us. And what unites us is what lets us remain in this world without being
swallowed up by its immanence, its spiritual emptiness, its complacent selfishness, its consumerist and self-
destructive individualism.



104

109. All of us, as Christians, are united by faith in God, the Father who gives us life and loves us so greatly. We
are united by faith in Jesus Christ, the one Saviour, who set us free by his precious blood and his glorious
resurrection. We are united by our desire for his word that guides our steps. We are united by the fire of the
Spirit, who sends us forth on mission. We are united by the new commandment that Jesus left us, by the pursuit
of the civilization of love and by passion for the kingdom that the Lord calls us to build with him. We are united by
the struggle for peace and justice. We are united by the conviction that not everything ends with this life, but that
we are called to the heavenly banquet, where God will wipe away every tear and take up all that we did for those
who suffer.

110. All this unites us. How can we not struggle together? How can we not pray and work together, side by side,
to defend the poor of the Amazon region, to show the sacred countenance of the Lord, and to care for his work
of creation?

CONCLUSION
MOTHER OF THE AMAZON REGION

111. After sharing a few of my dreams, | encourage everyone to advance along concrete paths that can allow
the reality of the Amazon region to be transformed and set free from the evils that beset it. Let us now lift our
gaze to Mary. The Mother whom Christ gave us is also the one Mother of all, who reveals herself in the Amazon
region in distinct ways. We know that “the indigenous peoples have a vital encounter with Jesus Christ in many
ways; but the path of Mary has contributed greatly to this encounter”.[145] Faced with the marvel of the Amazon
region, which we discovered ever more fully during the preparation and celebration of the Synod, | consider it
best to conclude this Exhortation by turning to her:

Mother of life,

in your maternal womb Jesus took flesh,
the Lord of all that exists.

Risen, he transfigured you by his light

and made you the Queen of all creation.
For that reason, we ask you, Mary, to reign
in the beating heart of Amazonia.

Show yourself the Mother of all creatures,
in the beauty of the flowers, the rivers,
the great river that courses through it

and all the life pulsing in its forests.
Tenderly care for this explosion of beauty.

Ask Jesus to pour out all his love
on the men and women who dwell there,
that they may know how to appreciate and care for it.

Bring your Son to birth in their hearts,

so that he can shine forth in the Amazon region,
in its peoples and in its cultures,

by the light of his word,

by his consoling love,

by his message of fraternity and justice.



105

And at every Eucharist,
may all this awe and wonder be lifted up
to the glory of the Father.

Mother, look upon the poor of the Amazon region,
for their home is being destroyed by petty interests.
How much pain and misery,

how much neglect and abuse there is

in this blessed land

overflowing with life!

Touch the hearts of the powerful,

for, even though we sense that the hour is late,
you call us to save

what is still alive.

Mother whose heart is pierced,

who yourself suffer in your mistreated sons and daughters,
and in the wounds inflicted on nature,

reign in the Amazon,

together with your Son.

Reign so that no one else can claim lordship

over the handiwork of God.

We trust in you, Mother of life.
Do not abandon us

in this dark hour.

Amen.

Given in Rome, at the Cathedral of Saint John Lateran, on 2 February, the Feast of the Presention of the Lord,in
the year 2020, the seventh of my Pontificate.

FRANCIS

[00189-EN.01] [Original text: Spanish]

[1] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Instrumentum Laboris, 45

[3] ANA VARELA TAFUR, “Timareo”, in Lo que no veo en visiones, Lima, 1992.

[4] JORGE VEGA MARQUEZ, “Amazonia solitaria”, in Poesia obrera, Cobija-Pando-Bolivia, 2009, 39.

[5] RED ECLESIAL PANAMAZONICA (REPAM), Brazil, Sintesis del aporte al Sinodo, 120; cf. Instrumentum
Laboris, 45.

[6] Address to Young People, Sao Paulo, Brazil (10 May 2007), 2.



106

[7] Cf. ALBERTO C. ARAUJO, “Imaginario amazénico”, in Amazonia real: amazoniareal.com.br (29 January
2014).

[8] SAINT PAUL VI, Encyclical Letter Populorum Progressio (26 March 1967), 57: AAS 59 (1967), 285.

[9] SAINT JOHN PAUL Il, Address to the Pontifical Academy of Social Sciences (27 April 2001), 4: AAS 93
(2001), 600.

[10] Cf. Instrumentum Laboris, 41.

[11] FIFTH GENERAL CONFERENCE OF THE LATIN AMERICAN AND CARIBBEAN BISHOPS, Aparecida
Document (29 June 2007), 473.

[12] RAMON IRIBERTEGUI, Amazonas: El hombre y el caucho, ed. Vicariato Apostélico de Puerto Ayacucho-
Venezuela, Monografia n. 4, Caracas, 1987, 307ff.

[13] Cf. “AMARILIS TUPIASSU, “Amazbdnia, das travessias lusitanas a literatura de até agora”, in Estudos
Avangados vol. 19, n. 53, Sao Paulo (Jan./Apr. 2005): “In effect, after the end of the first colonization, the
Amazon region continued to be an area subject to age-old greed, now under new rhetorical guises... on the part
of “civilizing” agents who did not even need to be personified in order to generate and multiply the new faces of
the old decimation, now through a slow death”.

[14] BISHOPS OF THE BRAZILIAN AMAZON REGION, Carta al Pueblo de Dios, Santarem-Brazil (6 July 2012).
[15] SAINT JOHN PAUL I, Message for the 1998 World Day of Peace, 3: AAS 90 (1998), 150.

[16] THIRD GENERAL CONFERENCE OF THE LATIN AMERICAN AND CARIBBEAN BISHOPS, Puebla
Document (23 March 1979), 6.

[17] Instrumentum Laboris, 6. Pope Paul lll, in his the Brief Veritas Ipsa (2 June 1537), condemned racist theses
and recognized that the native peoples, whether Christian or not, possess the dignity of the human person, enjoy
the right to their possessions and may not be reduced to slavery. The Pope declared: “as truly men ... are by no
means to be deprived of their liberty or the possession of their property, even though they be outside the faith of
Jesus Christ”. This magisterial teaching was reaffirmed by Popes GREGORY XIV, Bull Cum Sicuti (28 April
1591); URBAN VIII, Bull Commissum Nobis (22 April 1639); BENEDICT XIV, Bull Immensa Pastorum Principis
to the Bishops of Brazil (20 December 1741); GREGORY XVI, Brief In Supremo (3 December 1839); LEO XIll,
Epistle to the Bishops of Brazil on Slavery (15 May 1888); and SAINT JOHN PAUL Il, Message to the
Indigenous People of America, Santo Domingo (12 October 1992), 2: Insegnamenti 15/2 (1982), 346.

[18] FREDERICO BENICIO DE SOUSA COSTA, Pastoral Letter (1909). Ed. Imprenta del gobierno del estado
de Amazonas, Manaus, 1994, 83.

[19] Instrumentum Laboris, 7.
[20] Address at the Second World Meeting of Popular Movements, Santa Cruz de la Sierra-Bolivia (9 July 2015).

[21] Address at the Meeting with Indigenous People of Amazonia, Puerto Maldonado-Peru (19 January 2018):
AAS 110 (2018), 300.

[22] Instrumentum Laboris, 24.

[23] YANA LUCILA LEMA, Tamyahuan Shamakupani (Con la lluvia estoy viviendo), 1, at



107

http://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo.

[24] BISHOPS' CONFERENCE OF ECUADOR, Cuidemos nuestro planeta (20 April 2012), 3.

[25] No. 142: AAS 107 (2015), 904-905.

[26] No. 82.

[27] Ibid., 83.

[28] Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium (24 November 2013), 239: AAS 105 (2013), 1116.

[29] Ibid., 218: AAS 105 (2013), 1110.

[30] Ibid.

[31] Cf. Instrumentum Laboris, 57.

[32] Cf. EVARISTO EDUARDO DE MIRANDA, Quando o Amazonas corria para o Pacifico, Petropolis, 2007, 83-
93.

[33] JUAN CARLOS GALEANO, “Paisajes”, in Amazonia y otros poemas, ed. Universidad Externado de
Colombia, Bogota, 2011, 31.

[34] JAVIER YGLESIAS, “Llamado”, in Revista peruana de literatura, n. 6 (June 2007), 31.

[35] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 144: AAS 107 (2015) 905.

[36] Post-Synodal Apostolic Exhortation Christus Vivit (25 March 2019), 186.

[37] Ibid., 200.

[38] Videomessage for the World Indigenous Youth Gathering, Soloy-Panama (18 January 2019).

[39] MARIO VARGAS LLOSA, Prologue to El Hablador, Madrid (8 October 2007).

[40] Post-Synodal Apostolic Exhortation Christus Vivit (25 March 2019), 195.

[41] SAINT JOHN PAUL Il, Encyclical Letter Centesimus Annus (1 May 1991), 50: AAS 83 (1991), 856.

[42] FIFTH GENERAL CONFERENCE OF THE LATIN AMERICAN AND CARIBBEAN BISHOPS, Aparecida
Document (29 June 2007), 97.

[43] Address at the Meeting with Indigenous People of Amazonia, Puerto Maldonado-Peru (19 January 2018):
AAS 110 (2018), 301.

[44] Instrumentum Laboris, 123, e.

[45] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 144: AAS 107 (2015), 906.



108

[46] Cf. BENEDICT XVI, Encyclical Letter Veritas in Caritate (29 June 2009), 51: AAS 101 (2009), 687: “Nature,
especially in our time, is so integrated into the dynamics of society and culture that by now it hardly constitutes
an independent variable. Desertification and the decline in productivity in some agricultural areas are also the
result of impoverishment and underdevelopment among their inhabitants”.

[47] Message for the 2007 World Day of Peace, 8: Insegnamenti, 11/2 (2006), 776.

[48] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 16, 91, 117, 138, 240: AAS 107 (2015), 854, 884, 894, 903,
941.

[49] Document Bolivia: informe pais. Consulta pre sinodal, 2019, p. 36; cf. Instrumentum Laboris, 23.

[50] Instrumentum Laboris, 26.

[51] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 146: AAS 107 (2015), 906.

[52] Documento con aportes al Sinodo de la Didcesis de San José del Guaviare y de la Arquididcesis de
Villavicencio y Granada (Colombia); cf. Instrumentum Laboris, 17.

[53] EUCLIDES DA CUNHA, Los Sertones (Os Sertdes), Buenos Aires (1946), 65-66.

[54] PABLO NERUDA, “Amazonas” in Canto General (1938), I, IV.

[55] REPAM, Document Eje de Fronteras. Preparacion para el Sinodo de la Amazonia, Tabatinga-Brasil (3
February 2019), p. 3; cf. Instrumentum Laboris, 8.

[56] AMADEU THIAGO DE LELLO, Amazonas, patria da agua. Spanish translation by Jorge Timossi, in
http://letras-uruguay.espaciolatino.com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm.

[57] VINICIUS DE MORAES, Para vivir un gran amor, Buenos Aires, 2013, 166.

[58] JUAN CARLOS GALEANO, “Los que creyeron”, in Amazonia y otros poemas, ed. Universidad externado de
Colombia, Bogota, 2011, 44.

[59] HARALD SIOLI, A Amazédnia, Petropolis (1985), 60.

[60] SAINT JOHN PAUL Il, Address to an International Convention on “The Environment and Health” (24 March
1997), 2.

[61] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 34: AAS 107 (2015), 860.

[62] Cf. ibid., 28-31: AAS 107 (2015), 858-859.

[63] Ibid., 38: AAS 107 (2015), 862.

[64] Cf. FIFTH GENERAL CONFERENCE OF THE LATIN AMERICAN AND CARIBBEAN BISHOPS, Aparecida
Document (29 June 2007), 86.

[65] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 38: AAS 107 (2015), 862.



109
[66] Cf. ibid, 144, 187: AAS 107 (2015), 905-906, 921.

[67] Cf. ibid., 183: AAS 107 (2015), 920.

[68] Ibid., 53: AAS 107 (2015), 868.

[69] Cf. ibid., 49: AAS 107 (2015), 866.

[70] Preparatory Document for the Synod on the Pan Amazon Region, 8.

[71] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 56: AAS 107 (2015), 869.

[72] Ibid., 59: AAS 107 (2015), 870.

[73] Ibid., 33: AAS 107 (2015), 860.

[74] Ibid, 220: AAS 107 (2015), 934.

[75] Ibid., 215: AAS 107 (2015), 932.

[76] SUI YUN, Cantos para el mendigo y el rey, Wiesbaden, 2000.

[77] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 100: AAS 107 (2015), 887.

[78] Ibid., 204: AAS 107 (2015), 928.

[79] Cf. Documents of Santarem (1972) and Manaos (1997) in NATIONAL CONFERENCE OF THE BISHOPS
OF BRAZIL, Desafio missionario. Documentos da Igreja na Amazdnia, Brasilia, 2014, pp. 9-28 and 67-84.

[80] Cf. Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium (24 November 2013), 220: AAS 105 (2013), 1110.

[81] Ibid., 164: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[82] Ibid., 165: AAS 105 (2013), 1089.

[83] Ibid., 161: AAS 105 (2013), 1087.

[84] As the Second Vatican Council states in No. 44 of the Constitution Gaudium et Spes: “The Church learned
early in her history to express the Christian message in the concepts and languages of different peoples and
tried to clarify it in the light of the wisdom of their philosophers: it was an attempt to adapt the Gospel to the
understanding of all and the requirements of the learned, insofar as this could be done. Indeed, this kind of
adaptation and preaching of the revealed word must ever be the law of all evangelization. In this way it is
possible to create in every country the possibility of expressing the message of Christ in suitable terms and to
foster vital contact and exchange between the Church and different cultures”.

[85] Letter to the Pilgrim People of God in Germany, 29 June 2019, 9: L'Osservatore Romano, 1-2 July 2019, p.
9.

[86] Cf. SAINT Vincent of Lerins, Commonitorium primum, cap. 23: PL 50, 668: “Ut annis scilicet consolidetur,
dilatetur tempore, sublimetur aetate”.



110

[87] Letter to the Pilgrim People of God in Germany, 29 June 2019, 9. Cf. the words attributed to Gustav Mahler:
“Tradition ist nicht die Anbetung der Asche, sondern die Weitergabe des Feuers”: “Tradition is not the worship of
ashes but the passing on of the flame”.

[88] Address to University Professors and Cultural Leaders, Coimbra (15 May 1982): Insegnamenti 5/2 (1982),
1702-1703.

[89] Message to the Indigenous Peoples of the American Continent, Santo Domingo (12 October 1992), 6:
Insegnamenti 15/2 (1992), 346; cf. Address to Participants in the National Congress of the Ecclesial Movement
of Cultural Commitment (16 January 1982), 2: Insegnamenti 5/1 (1982), 131.

[90] SAINT JOHN PAUL I, Post-Synodal Apostolic Exhortation Vita Consecrata (15 March 1996), 98: AAS 88
(1996), 474-475.

[91] No. 115: AAS 105 (2013),1068.
[92] Ibid., 116: AAS 105 (2013),1068.
[93] Ibid.

[94] Ibid., 129: AAS 105 (2013), 1074.
[95] Ibid., 116: AAS 105 (2013), 1068.
[96] Ibid., 117: AAS 105 (2013), 1069.
[97] Ibid.

[98] SAINT JOHN PAUL I, Address to the Plenary Assembly of the Pontifical Council for Culture (17 January
1987): Insegnamenti 10/1 (1987), 125.

[99] Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium (24 November 2013), 129: AAS 105 (2013), 1074.

[100] FOURTH GENERAL MEETING OF THE LATIN AMERICAN AND CARIBBEAN EPISCOPATE, Santo
Domingo Document (12-28 October 1992), 17.

[101] Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium (24 November 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.
[102] Cf. VITTORIO MESSORI-JOSEPH RATZINGER, Rapporto sulla fede, Cinisello Balsamo, 1985, 211-212.
[103] Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium (24 November 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[104] PEDRO CASALDALIGA, “Carta de navegar (Por el Tocantins amazdnico)” in El tiempo y la espera,
Santander, 1986.

[105] Saint Thomas Aquinas explains it in this way: “The threefold way that God is in things: one is common, by
essence, presence and power; another by grace in his saints; a third in Christ, by union” (Ad Colossenses, I, 2).

[106] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.



111

[107] THIRD GENERAL MEETING OF THE LATIN AMERICAN AND CARIBBEAN EPISCOPATE, Puebla
Document (23 March 1979), 196.

[108] Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium (24 November 2013), 178: AAS 105 (2013), 1094.

[109] SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Dogmatic Constitution on the Church Lumen Gentium, 11;
cf. Apostolic Exhortation Gaudete et Exsultate (19 March 2018), 10-11.

[110] APOSTOLIC VICARIATES OF THE PERUVIAN AMAZON, “Segunda asamblea episcopal regional de la
selva’, San Ramén-Peru (5 October 1973), in Exodo de la Iglesia en la Amazonia. Documentos pastorales de la
Iglesia en la Amazonia peruana, Iquitos, 1976, 121.

[111] Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium (24 November 2013), 123: AAS 105 (2013), 1071.
[112] Cf. Apostolic Exhortation Gaudete et Exsultate (19 March 2018), 126-127.

[113] Ibid., 32.

[114] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[115] Ibid.

[116] Ibid., 236: AAS 107 (2015), 940.

[117] Ibid.

[118] Ibid., 235: AAS 107 (2015), 939.

[119] Cf. Constitution on the Sacred Liturgy Sacrosanctum Concilium, 37-40, 65, 77, 81.
[120] During the Synod, there was a proposal to develop an “Amazonian rite”.

[121] Encyclical Letter Laudato Si’ (24 May 2015), 237: AAS 107 (2015), 940.

[122] Apostolic Exhortation Amoris Laetitia (19 March 2016), 49: AAS 108 (2016), 331; cf. ibid. 305: AAS 108
(2016), 436-437.

[123] Cf. ibid., 296, 308: AAS 108 (2016), 430-431, 438.

[124] FIFTH GENERAL CONFERENCE OF THE LATIN AMERICAN AND CARIBBEAN BISHOPS'
CONFERENCES, Aparecida Document, 29 June 2007, 100 e.

[125] Cf. CONGREGATION FOR THE DOCTRINE OF THE FAITH, Letter Sacerdotium Ministeriale to Bishops
of the Catholic Church on certain questions concerning the minister of the Eucharist (6 August 1983): AAS 75
(1983), 1001-1009.

[126] Apostolic Letter Mulieris Dignitatem (15 August 1988), 27: AAS 80 (1988), 1718.

[127] SAINT THOMAS AQUINAS, Summa Theologiae lll, q. 8, a.1, resp.



112

[128] Cf. SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Decree on the Ministry and Life of Priests
Presbyterorum Ordinis, 5; SAINT JOHN PAUL Il, Encyclical Letter Ecclesia de Eucharistia (17 April 2003), 26:
AAS 95 (2003), 448.

[129] It is also proper to the priest to administer the Anointing of the Sick, because it is intimately linked to the
forgiveness of sins: “And if he has committed sins, he will be forgiven” (Jas 5:15).

[130] Catechism of the Catholic Church, 1396; SAINT JOHN PAUL Il, Encyclical Letter Ecclesia de Eucharistia
(17 April 2003), 26: AAS 95 (2003), 451; cf. HENRI DE LUBAC, Meditation sur I'Eglise, Paris (1968), 101.

[131] SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Decree on the Ministry and Life of Priests Presbyterorum
Ordinis, 6.

[132] It is noteworthy that, in some countries of the Amazon Basin, more missionaries go to Europe or the United
States than remain to assist their own Vicariates in the Amazon region.

[133] At the Synod, mention was also made of the lack of seminaries for the priestly formation of indigenous
people.

[134] Cf. SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Dogmatic Constitution on the Church Lumen Gentium,
3.

[135] SAINT PAUL VI, Homily on the Solemnity of Corpus Christi, 17 June 1965: Insegnamenti 3 (1965), 358.

[136] It is possible that, due to a lack of priests, a bishop can entrust “participation in the exercise of the pastoral
care of a parish... to a deacon, to another person who is not a priest, or to a community of persons” (Code of
Canon Law, 517 §2).

[137] FIFTH GENERAL CONFERENCE OF THE LATIN AMERICAN AND CARIBBEAN BISHOPS’
CONFERENCES, Aparecida Document, 29 June 2007, 178.

[138] Ibid., 475.

[139] Instrumentum Laboris, 65.

[140] Ibid., 63.

[141] Ibid., 129, d, 2.

[142] Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium (24 November 2013), 228: AAS 105 (2013), 1113.
[143] Ibid., 226: AAS 105 (2013), 1112.

[144] SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Declaration on the Relation of the Church to Non-Christian
Religions Nostra Aetate, 2.

[145] CELAM, /Il Simposio latinoamericano sobre Teologia India, Ciudad de Guatemala (23-27 October 2006).

[00189-EN.01] [Original text: Spanish]



113

Traduzione in linqua tedesca

NACHSYNODALES APOSTOLISCHES SCHREIBEN
QUERIDA AMAZONIA

VON PAPST
FRANZISKUS

AN DAS VOLK GOTTES
UND AN ALLE MENSCHEN GUTEN WILLENS

1. Das geliebte Amazonien steht vor der Welt mit all seiner Pracht, seiner Tragik und seinem Geheimnis. Gott
hat uns die Gnade geschenkt, uns dieser Region in besonderer Weise in der vom 6. bis zum 27. Oktober in Rom
abgehaltenen Synode zu widmen, die mit dem Dokument Amazonien: Neue Wege fiir die Kirche und fiir eine
ganzheitliche Okologie inren Abschluss fand.

Der Sinn dieses Schreibens

2. Ich habe die Wortmeldungen auf der Synode gehort und die Beitrage der Arbeitsgruppen mit Interesse
gelesen. Mit diesem Apostolischen Schreiben méchte ich zum Ausdruck bringen, welche Resonanz dieser Weg
des Dialogs und der Unterscheidung in mir hervorgerufen hat. So werde ich hier nicht alle Fragen entfalten, die
im Schlussdokument ausfuhrlich dargelegt wurden. Ich habe auch nicht vor, es hiermit zu ersetzen oder zu
wiederholen. Ich mdchte nur einen groben Rahmen fir die Reflexion bieten, um in der Wirklichkeit Amazoniens
einer Zusammenschau einiger gro3er Anliegen konkret Gestalt zu geben, die ich schon in meinen friiheren
Dokumenten aufgezeigt habe und die eine Hilfe und Orientierung fir eine harmonische, schépferische und
fruchtbare Rezeption des ganzen synodalen Weges sein kann.

3. Zugleich moéchte ich das Schlussdokument offiziell vorstellen. Es bietet uns die Folgerungen der Synode, an
der viele Menschen mitgearbeitet haben, die die Problematik Amazoniens besser kennen als ich und die
Rémische Kurie, da sie dort leben, mit ihm leiden und es leidenschaftlich lieben. Ich habe es daher vorgezogen,
das Schlussdokument in diesem Apostolischen Schreiben nicht zu zitieren, weil ich vielmehr dazu einlade, es
ganz zu lesen.

4. Gott gebe es, dass sich die ganze Kirche von dieser Arbeit bereichern und anregen lasst, dass sich die
Hirten, die gottgeweihten Manner und Frauen und die gldubigen Laien in Amazonien um ihre Umsetzung
bemiihen und dass diese Arbeit irgendwie alle Menschen guten Willens inspiriert.

Visionen fiir Amazonien

5. Das Amazonasgebiet ist eine landeriibergreifende, zusammenhangende Region, ein groRes Biom, an dem
neun Lander teilhaben: Brasilien, Bolivien, Kolumbien, Ecuador, Guyana, Peru, Suriname, Venezuela und
Franzésisch-Guayana. Ich richte jedoch dieses Apostolische Schreiben an die ganze Welt. Einerseits tue ich
dies, um zu helfen, die Liebe zu diesem Land und die Sorge darum zu wecken, weil es auch ,unser“ Land ist,
und um einzuladen, es gleichsam als ein heiliges Geheimnis zu bestaunen und zu erkennen; anderseits, weil die
Aufmerksamkeit der Kirche gegenuber den Fragestellungen dieses Ortes uns verpflichtet, einige Themen kurz
aufzugreifen, die nicht vergessen werden dirfen und die auch anderen Regionen der Erde im Hinblick auf ihre
eigenen Herausforderungen als Anregung dienen kdnnen.

6. Alles, was die Kirche anzubieten hat, muss an jedem Ort der Welt auf eigene Art Fleisch und Blut annehmen,
in einer Weise, dass die Braut Christi vielfaltige Gesichter erhalt, die den unerschépflichen Reichtum der Gnade
besser ausdriicken. Die Verkiindigung muss Fleisch und Blut annehmen, die Strukturen der Kirche missen
Fleisch und Blut annehmen. Das ist der Grund, warum ich mir in diesem kurzen Apostolischen Schreiben



114

bescheiden erlaube, vier grofl3e Visionen vorzustellen, zu denen Amazonien mich inspiriert.

7. Ich trédume von einem Amazonien, das fiir die Rechte der Armsten, der urspriinglichen (autochthonen) Vélker,
der Geringsten kdmpft, wo ihre Stimme gehért und ihre Wiirde geférdert wird.

Ich trdume von einem Amazonien, das seinen charakteristischen kulturellen Reichtum bewahrt, wo auf so
unterschiedliche Weise die Schonheit der Menschheit erstrahit.

Ich trdume von einem Amazonien, das die liberwéltigende Schénheit der Natur, die sein Schmuck ist,
eiferstichtig hiitet, das liberbordende Leben, das seine Fllisse und Waélder erfiillt.

Ich trdume von christlichen Gemeinschaften, die in Amazonien sich dermafl3en einzusetzen und Fleisch und Blut
anzunehmen vermégen, dass sie der Kirche neue Gesichter mit amazonischen Ziigen schenken.

Erstes Kapitel
Eine soziale Vision

8. Unsere Vision ist ein Amazonien, das alle seine Bewohner integriert und férdert, damit sie das ,buen vivir —
das ,Gute Leben* — dauerhaft verwirklichen kénnen. Es ist jedoch ein prophetischer Schrei und miihsamer
Einsatz fiir die Armsten notwendig. Denn obschon Amazonien vor einer 6kologischen Katastrophe steht, muss
darauf hingewiesen werden, dass »ein wirklich 6kologischer Ansatz sich immer in einen sozialen Ansatz
verwandelt, der die Gerechtigkeit in die Umweltdiskussionen aufnehmen muss, um die Klage der Armen ebenso
zu hoéren wie die Klage der Erde«[1]. Ein Naturschutz, »der sich zwar um das Biom sorgt, aber die Volker
Amazoniens auller Acht lasst«[2], ist nicht sehr hilfreich.

Ungerechtigkeit und Verbrechen

9. Die kolonisatorischen Interessen waren und sind der Grund fir eine — legale und illegale — Ausweitung der
Holzgewinnung und des Bergbaus; sie haben die indigenen Vélker, die Flussanrainer und die
afrikanischstdmmige Bevdlkerung vertrieben oder umringt. So rufen diese Interessen eine himmelschreiende
Klage hervor:

»Zahlreich sind die Baume,

wo die Folter wohnte,

und riesig die Walder,

erworben unter tausendfachem Tode.«[3]

»Die Holzhandler haben Abgeordnete im Parlament,

doch unser Amazonien hat niemanden, der es verteidigt [...]
Sie vertrieben die Papageien und die Affen [...]

Die Kastanienernte wird nicht mehr die gleiche sein.« [4]

10. Dies hat die jingsten Migrationsbewegungen der Indigenen zu den Peripherien der Stadte befeuert. Dort
finden sie keine echte Befreiung von ihren Dramen, sondern die schlimmsten Formen an Versklavung,
Unterdriickung und Elend. In diesen Stadten, die von einer gro3en Ungleichheit gepragt sind, wohnt der Grol3teil
der Bevidlkerung Amazoniens. Dort nehmen aber auch die Fremdenfeindlichkeit, die sexuelle Ausbeutung und
der Menschenhandel zu. Daher erhebt sich der Schrei Amazoniens nicht nur aus dem Herzen der Walder,
sondern auch aus dem Inneren seiner Stadte.

11. Es ist nicht notwendig, dass ich hier die sehr umfangreichen und vollstandigen Analysen wiederhole, die vor
und wahrend der Synode vorgelegt wurden. Rufen wir uns zumindest eine der Stimmen, die wir gehdért haben, in



115

Erinnerung: »Holzhandler, Viehzlchter und weitere andere beschadigen uns. Wir werden von wirtschaftlichen
Akteuren bedroht, die ein in unseren Territorien fremdes Wirtschaftsmodell durchsetzen. Die Holzindustrie dringt
in das Gebiet ein, um den Wald auszubeuten, wir schiitzen den Wald fur unsere Kinder, hier haben wir Fleisch,
Fisch, pflanzliche Heilmittel, Obstbdume [...] Der Bau von Wasserkraftwerken und das Projekt von
WasserstraRen haben Auswirkungen auf den Fluss und das Land [...] Wir sind eine Region geraubter
Gebiete.«[5]

12. Schon mein Vorganger Benedikt XVI. klagte »die Umweltzerstérung in Amazonien und die Bedrohung der
Menschenwirde der dortigen Bevdlkerung«[6] an. Ich mdchte hinzufiigen, dass viele Dramen mit einem
falschen ,Mythos Amazonien* in Verbindung standen. Bekanntlich wurde Amazonien seit den letzten
Jahrzehnten des vergangenen Jahrhunderts présentiert, als wére es einfach ein enormer leerer Raum, der
besetzt, ein Reichtum im Rohzustand, der entwickelt, eine weite Wildnis, die gebandigt werden muss. All das im
Zusammenhang mit einer Sichtweise, welche die Rechte der urspriinglichen Vélker nicht anerkennt oder diese
einfach ignoriert, als wiirde es sie gar nicht geben oder als wiirden ihnen die Gebiete, in denen sie wohnen,
nicht gehéren. Sogar in den Lehrplanen fir die Kinder und Jugendlichen wurden die Indigenen als Eindringlinge
oder Besetzer dargestellt. Ihr Leben, ihre Anliegen, die Art und Weise ihres Uberlebenskampfes waren nicht von
Interesse; vielmehr wurden sie als ein Hindernis angesehen, von dem man sich befreien muss, anstatt als
Menschen, welche die gleiche Wirde wie alle anderen und erworbene Rechte besitzen.

13. Einige Slogans haben zu dieser Unklarheit beigetragen, unter anderem der Spruch ,Nicht nachgeben[7], als
ob eine solche Unterwerfung nur von aufRerhalb der Lander kommen kdnnte. Unter dem Vorwand der
Entwicklung kénnen jedoch auch lokale Machte Allianzen eingehen, um den Wald samt den darin beheimateten
Lebensformen ungestraft und uneingeschrankt zu zerstéren. Sehr oft haben die urspriinglichen Volker der
Zerstérung der Umwelt ohnmachtig zusehen miissen, die ihnen Nahrung, Heilung und Uberleben bot und die es
ihnen moéglich machte, einen Lebensstil und eine Kultur zu bewahren, die ihnen Identitdt und Sinn gab. Die
Ungleichheit der Macht ist enorm; die Schwachen haben keine Mittel, um sich zu verteidigen, wahrend der
Sieger weiter alles forttragt. »Die armen Vélker werden dabei immer armer, die reichen immer reicher.«[8]

14. Den nationalen oder internationalen Unternehmen, die Amazonien Schaden zufligen und das Recht der
urspriinglichen Volker auf ihr Gebiet und seine Grenzen, auf Selbstbestimmung und vorherige Zustimmung nicht
achten, muss man den Namen geben, der ihnen geblhrt: Ungerechtigkeit und Verbrechen. Wenn sich einige
Unternehmen in der Begierde nach schnellem Gewinn die Gebiete aneignen und am Ende sogar das
Trinkwasser privatisieren, oder wenn der Holzindustrie und Projekten zum Bergbau oder zur Erdélférderung
sowie anderen Unternehmungen, welche die Walder zerstéren und die Umwelt verschmutzen, seitens der
Behorden griines Licht gegeben wird, dann verandern sich die wirtschaftlichen Beziehungen auf
ungerechtfertigte Weise und werden zu einem Instrument, das toétet. Gewdhnlich wird auf Mittel bar jeder Ethik
zurtickgegriffen. Dazu gehéren Sanktionen gegen Proteste und sogar die Ermordung der Indigenen, die sich
den Projekten entgegenstellen, die Brandstiftung in den Waldern oder die Bestechung von Politikern und
Indigenen selbst. Dies wird von schweren Menschenrechtsverletzungen und von neuen Arten der Sklaverei vor
allem gegentber den Frauen begleitet wie auch von der Plage des Rauschgifthandels, der die Indigenen zu
unterwerfen sucht, oder vom Menschenhandel, der die aus ihrem kulturellen Umfeld Vertriebenen ausnutzt. Wir
durfen nicht zulassen, dass die Globalisierung zu einer »neue[n] Form des Kolonialismus«[9] wird.

Sich empdren und um Vergebung bitten

15. Man muss sich emporen,[10] so wie Mose zornig wurde (vgl. Ex 11,8), so wie Jesus zlirnte (vgl. Mk 3,5), so
wie Gott angesichts der Ungerechtigkeit in Zorn entbrannte (vgl. Am 2,4-8; 5,7-12; Ps 106,40). Es ist nicht
gesund, wenn wir uns an das Bdse gewdhnen, es tut uns nicht gut, wenn wir zulassen, dass unser soziales
Gewissen betaubt wird, wahrend »immer mehr Spuren der Verwistung, ja sogar des Todes in unserer
gesamten Region [...] das Leben von Millionen Menschen und speziell den Lebensraum der Bauern und
Indigenen in Gefahr [bringen]«[11]. Die Vorfélle von Ungerechtigkeit und Grausamkeit, die selbst wahrend des
letzten Jahrhunderts in Amazonien stattfanden, sollten eine tiefe Ablehnung hervorrufen, uns jedoch zugleich
sensibel machen gegeniiber den auch gegenwartigen Formen der Ausbeutung von Menschen, der
Gewalttatigkeit und des Tétens. In Bezug auf die beschamende Vergangenheit nehmen wir als Beispiel eine
Erzahlung Uber das Leiden der Indigenen wahrend des Kautschukbooms im venezolanischen Teil Amazoniens:



116

»Den Indigenen gaben sie kein Geld, sondern Waren zu teurem Preis, und so wurden sie nie damit fertig, sie zu
bezahlen [...] Sie zahlten, aber sie sagten zum Indigenen: ,Du hast hohe Schulden®, und der Indigene musste
zurlickkehren, um zu arbeiten [...] Mehr als zwanzig Dérfer der Yekuana wurden vollstandig zerstort. Die Frauen
der Yekuana wurden vergewaltigt, ihnen wurden die Briste entfernt und den Schwangeren wurde der Bauch
aufgeschlitzt. Den Mannern wurden die Finger oder die Hande abgeschnitten, damit sie nicht mit den Schiffen
fahren konnten [...] neben anderen Szenen von ganz sinnlosem Sadismus.«[12]

16. Eine solche Geschichte von Leid und Missachtung heilt nicht leicht. Ebenso nimmt die Kolonialisierung kein
Ende, sondern verandert, tarnt und verbirgt sich an vielen Orten[13], verliert jedoch nicht ihre Ricksichtslosigkeit
gegenliber dem Leben der Armen und der Zerbrechlichkeit der Umwelt. Die Bischéfe des brasilianischen Teils
Amazoniens haben dies in Erinnerung gerufen: »Die Geschichte Amazoniens zeigt, dass es immer eine
Minderheit war, die um den Preis der Armut der Mehrheit profitierte sowie dank des skrupellosen Raubbaus der
Naturreichtiimer in der Region, die eine goéttliche Gabe an die seit Jahrtausenden dort lebenden Vélker und an
die im Lauf der vergangenen Jahrhunderte gekommenen Migranten darstellt.«[14]

17. Wahrend wir eine gesunde Empdrung aufkommen lassen, rufen wir zugleich in Erinnerung, dass es immer
maoglich ist, die verschiedenen kolonialen Mentalitdten zu berwinden, um Netze der Solidaritat und Entwicklung
aufzubauen. Denn »die Herausforderung besteht [...] darin, eine Globalisierung in Solidaritat, eine
Globalisierung ohne Ausgrenzung zu sichern«[15]. Man kann nach Alternativen suchen im Hinblick auf eine
nachhaltige Viehzucht und Landwirtschaft, auf Energien, die nicht verschmutzen, und auf wirdige
Arbeitsquellen, die nicht die Zerstérung der Umwelt und der Kulturen mit sich bringen. Gleichzeitig muss den
Indigenen und den Armsten eine angemessene Bildung sichergestellt werden, die ihre Begabungen férdert und
ihnen weitere Chancen bietet. Genau in diesem Bereich kommen die wahre Klugheit und das echte Kénnen der
Politiker ins Spiel. Hier geht es nicht darum, den Toten das Leben zurlickzugeben, das ihnen verwehrt wurde,
und auch nicht darum, die Uberlebenden dieser Massaker zu entschédigen, sondern wenigstens heute wirklich
menschlich zu sein.

18. Es ermutigt uns, daran zu erinnern, dass inmitten der schlimmen Exzesse der Kolonialisierung Amazoniens
voll von »Widerspriichen und Irrungen«[16] viele Missionare mit dem Evangelium dorthin gekommen sind; sie
verlielen daflr ihre Lander und nahmen ein entbehrungsreiches und anstrengendes Leben an der Seite der
ganz Schutzlosen in Kauf. Wir wissen, dass nicht alle vorbildlich waren, doch die Arbeit derer, die dem
Evangelium treu blieben, »inspirierte [...] auch die Gesetzgebung, zum Beispiel die ,Leyes de Indias”. Diese
haben die Wiirde der Indigenen vor der Verwtstung ihrer Doérfer und Territorien geschitzt.«[17] Da es oft die
Priester waren, welche die Indigenen vor den Angreifern und Ausbeutern schiitzten, erzéhlen die Missionare:
»Sie baten uns instandig, sie nicht zu verlassen, und sie rangen uns das Versprechen ab, wieder
zuriickzukommen. «[18]

19. Heutzutage darf die Kirche nicht weniger engagiert sein, und sie ist gerufen, auf den Schrei der Volker
Amazoniens zu hdéren, »um unzweideutig ihre prophetische Rolle wahrzunehmen«[19]. Zugleich schame ich
mich, da unleugbar der Weizen mit dem Unkraut vermischt wurde und die Missionare nicht immer den
Unterdriickten zur Seite standen. So bitte ich einmal mehr »demitig um Vergebung, nicht nur fur die
Verletzungen durch die Kirche selbst, sondern fiir die Verbrechen gegen die Urbevdlkerungen wahrend der
sogenannten Eroberung Amerikas«[20] und fiir die schrecklichen Verbrechen, die im Laufe der ganzen
Geschichte Amazoniens folgten. Ich danke den Mitgliedern der urspriinglichen Vélker und sage ihnen aufs
Neue, »dass ihr mit eurem Leben in Wahrheit in die Gewissen [...] schreit [...] lIhr seid lebendige Erinnerung an
die Sendung, die Gott uns allen anvertraut hat: das ,gemeinsame Haus® zu bewahren.«[21]

Gemeinschaftssinn

20. Der Einsatz fur den Aufbau einer gerechten Gesellschaft erfordert eine Eignung zur Briderlichkeit, einen
Geist menschlicher Gemeinschaft. Wenn auch der Aspekt der persénlichen Freiheit nicht unwichtig ist, wird bei
den urspriinglichen Vélkern Amazoniens doch deutlich, dass sie einen starken Gemeinschaftssinn haben. Auf
diese Weise leben sie »Arbeit und Ruhe, menschliche Beziehungen, Riten und Feiern. Alles wird miteinander
geteilt. Private Rdume, die fiir die Moderne typisch sind, gibt es nur wenige. Das Leben ist ein



117

gemeinschaftlicher Weg, in dem Aufgaben und Verantwortlichkeiten so untereinander verteilt und miteinander
geteilt werden, dass sie dem Gemeinwohl zugutekommen. Die Vorstellung von einem Individuum, das ohne
Verbindung zur Gemeinschaft oder ihrem Territorium existiert, hat keinen Platz.«[22] Die menschlichen
Beziehungen werden von der Natur um sie herum gepragt. Denn sie splren und nehmen diese als eine
Wirklichkeit wahr, die ihre Gesellschaft und ihre Kultur integriert, gleichsam als eine Art Verlangerung ihres
eigenen Koérpers bzw. den der Familie und der Gruppe:

»Es néahert sich dieser Stern,

die Kolibris schlagen mit ihren Fltgeln,

lauter als der Wasserfall donnert mein Herz,

die Erde werde ich mit deinen Lippen bewassern,
ach dass doch der Wind mit uns spiele.«[23]

21. Dies verstarkt dann noch die zerriittende Wirkung der Entwurzelung, welche die Indigenen erfahren, die sich
zum Wegzug in die Stadte gezwungen sehen, wo sie — manchmal auch auf unwirdige Weise — inmitten der
ganz individualistischen Gewohnheiten urbanen Lebens und in einem widrigen Umfeld zu Gberleben suchen.
Wie kann eine solch schwere Verletzung geheilt werden? Wie kénnen diese entwurzelten Leben erneuert
werden? Angesichts dieser Situation missen alle Anstrengungen gewirdigt und begleitet werden, die von vielen
dieser Gruppen unternommen werden, um ihre Werte und Lebensstile zu bewahren und sich in die neue
Umgebung einzugliedern, ohne dass sie diese verlieren, sondern vielmehr als einen Beitrag zum Gemeinwohl
anbieten.

22. Christus hat den ganzen Menschen erlést und will in jedem die Fahigkeit, mit den anderen in Beziehung zu
treten, wiederherstellen. Das Evangelium bietet uns die géttliche Liebe an, die aus dem Herzen Christi
hervorstromt und ein Streben nach Gerechtigkeit bewirkt, die zugleich ein Loblied auf die Briiderlichkeit und
Solidaritat, eine Anregung zur Begegnungskultur ist. Die Weisheit des Lebensstils der urspriinglichen Vélker —
auch mit all den Grenzen, die er haben mag — regt uns an, dieses Bestreben zu vertiefen. Aus diesem Grund
haben die Bischtfe Ecuadors »ein neues soziales und kulturelles System« gefordert, »das den solidarischen
Beziehungen Vorrechte einrdumt und sie in einen Rahmen stellt, der die verschiedenen Kulturen und
Okosysteme anerkennt und achtet als auch in der Lage ist, sich jeder Form von Diskriminierung und
Vorherrschaft unter den Menschen zu widersetzen«[24].

Beschéadigte Institutionen

23. In der Enzyklika Laudato si’ haben wir in Erinnerung gerufen: »Wenn zwischen allen Dingen Beziehungen
bestehen, bringt auch der Gesundheitszustand der Institutionen einer Gesellschaft Folgen fir die Umwelt und
die menschliche Lebensqualitat mit sich [...] Innerhalb einer jeden sozialen Ebene und zwischen ihnen
entwickeln sich die Institutionen, die die menschlichen Beziehungen regeln. Alles, was diese Institutionen
beschéadigt, hat schadliche Auswirkungen: sei es der Verlust der Freiheit oder seien es die Ungerechtigkeit und
die Gewalt. Die Regierung verschiedener Lander stltzt sich auf eine instabile institutionelle Basis, auf Kosten
der leidenden Bevolkerung«[25].

24. Wie steht es um die Institutionen der Zivilgesellschaft in Amazonien? Das Instrumentum laboris der Synode,
das viele Beitrage der Menschen und Gruppen in Amazonien beinhaltet, berichtet von einer »Kultur, die den
Staat und seine Institutionen vergiftet und schlieRlich alle gesellschaftlichen Schichten, sogar die indigenen
Gemeinschaften, durchdringt. Das ist wirklich eine moralische Plage; das Vertrauen in die Institutionen und
deren Reprasentanten geht verloren; Politik und gesellschaftliche Organisationen werden vdllig diskreditiert. Die
Volker Amazoniens selbst bleiben von der Korruption auch nicht verschont, und werden schlieflich ihre
Hauptopfer.«[26]

25. Wir kdnnen nicht ausschlieRen, dass Mitglieder der Kirche Teil des Korruptionsnetzes waren; bisweilen ging
dies soweit, dass sie zustimmten, im Tausch gegen finanzielle Unterstiitzung von kirchlichen Werken
Stillschweigen zu wahren. Genau deswegen gingen bei der Synode Vorschlage ein, die dazu aufforderten,
»besonders aufmerksam auf die Herkunft von Spenden oder anderen Zuwendungen zu achten, ebenso wie auf



118

die Investitionen von kirchlichen Institutionen bzw. von einzelnen Christen«[27].

Sozialer Dialog

26. Amazonien sollte auch ein Ort fiir den sozialen Dialog sein, vor allem zwischen den verschiedenen
urspringlichen Vélkern, um Formen der Gemeinschaft und des gemeinsamen Engagements zu finden. Wir
anderen sind gerufen, als ,Gaste” teilzunehmen und mit gréfitem Respekt nach Wegen der Begegnung zu
suchen, die Amazonien bereichern kdnnen. Wenn wir jedoch miteinander sprechen wollen, sollten wir dies
zuallererst mit den Geringsten tun. Sie sind weder irgendein Gesprachspartner, den man iberzeugen muss,
noch eine weitere Person an einem Tisch mit gleichen Teilnehmern. Sie sind vielmehr die
Hauptgesprachspartner: wir miissen vor allem von ihnen lernen, ihnen aus geschuldeter Gerechtigkeit zuhéren
und sie um Erlaubnis bitten, unsere Vorschldge darlegen zu dirfen. Ihr Wort, ihre Hoffnungen, ihre
Beflirchtungen sollten bei jedem Gesprachstisch tiber Amazonien die wichtigste Stimme darstellen. Und die
grolde Frage ist: Wie stellen sie sich selbst das ,buen vivir, das ,Gute Leben®, fiir sich und ihre Nachkommen
vor?

27. Der Dialog muss nicht nur der vorrangigen Option fir die Verteidigung der Armen, der Ausgegrenzten und
der Ausgeschlossenen das Vorrecht einrAumen, sondern diese als Hauptpersonen betrachten. Es geht darum,
den anderen ,als anderen” anzuerkennen und mit seinem Empfinden, mit seinen ganz persénlichen
Entscheidungen und seiner Lebens- und Arbeitsweise wertzuschatzen. Andernfalls wird das Ergebnis wie immer
ein »Plan einiger weniger flir einige wenige«[28] sein, wenn nicht sogar »einen Konsens auf dem Papier [...]
oder einen oberflachlichen Frieden fir eine gliickliche Minderheit«[29] darstellen. Wenn dies geschieht, »muss
eine prophetische Stimme erhoben werden«[30], und wir Christen sind gerufen, diese zu Gehor zu bringen.

Daraus erwachst die folgende Vision.

Zweites Kapitel

Eine kulturelle Vision

28. Es geht darum, Amazonien zu fordern; dies bedeutet jedoch nicht, es kulturell zu kolonisieren, sondern ihm
dabei zu helfen, das Beste aus sich zu machen. Darin liegt der Sinn der besten Bildungsarbeit: erziehen ohne zu
entwurzeln; wachsen lassen, ohne die ldentitdt zu schwachen; férdern ohne zu vereinnahmen. Wie es in der
Natur Méglichkeiten gibt, die fir immer verloren gehen kdnnten, so kann das Gleiche mit Kulturen geschehen,
die eine bisher ungehorte Botschaft beinhalten und heute mehr denn je bedroht sind.

Das Polyeder Amazoniens

29. In Amazonien finden sich viele Volker und Nationalitaten, und mehr als einhundertzehn indigene Voélker
leben in freiwilliger Isolation (pueblos indigenas en aislamiento voluntario - PIAV).[31] Ihre Situation ist sehr
unsicher, und viele werden sich bewusst, zu den letzten Hitern eines Schatzes zu gehéren, der zum
Verschwinden bestimmt ist, so als ob man ihnen nur gestatten wiirde zu tberleben, wenn sie nicht lastig
werden, wahrend die postmoderne Kolonialisierung voranschreitet. Man muss vermeiden, sie als ,unzivilisierte
Wilde* zu betrachten. Sie sind einfach Trager von anderen Kulturen und anderen Formen der Zivilisation, die in
frihen Zeiten zu bemerkenswerten Entwicklungsstufen gelangt sind.[32]

30. Vor der Kolonialisierung lebten die Menschen hauptsachlich an den Ufern der Flisse und Seen, aber das
Vorriicken der Kolonisatoren drangte die vorhandene Bevdlkerung in die Tiefe der Walder. Heute werden viele
Menschen durch die fortschreitende Verddung vertrieben. Sie enden damit, die Peripherien oder die Gehwege
der Stadte zu bevdlkern, zuweilen in duf3erstem Elend, aber auch in einer inneren Zersplitterung aufgrund des
Verlustes der Werte, die sie stiitzten. In diesem Umfeld verlieren sie gewohnlich die Bezugspunkte und die
kulturellen Wurzeln, die ihnen eine Identitat und ein Geflhl der Wiirde gaben, und vergréfRern die Reihen der
Ausgegrenzten. Damit wird die kulturelle Weitergabe einer liber Jahrhunderte von Generation zu Generation



119

vermittelten Weisheit unterbrochen. Die Stadte, die Orte der Begegnung, der gegenseitigen Bereicherung und
der Befruchtung zwischen verschiedenen Kulturen sein sollten, werden zum Schauplatz einer schmerzhaften
Ausgrenzung.

31. Jedes Volk, das es geschafft hat, im Amazonasgebiet zu Uiberleben, besitzt seine eigene kulturelle Identitat
und einen einzigartigen Reichtum in einem plurikulturellen Universum aufgrund der engen Beziehung, die die
Bewohner zu ihrer Umwelt aufbauen. Es erhalt seine Eigenart in einer - nicht deterministischen - Symbiose, die
mit externen Denkmustern schwer zu verstehen ist:

»Es war einmal eine Landschaft, die mit ihrem Fluss,

ihren Tieren, ihren Wolken und ihren B&aumen in Erscheinung trat.
Manchmal aber, wenn die Landschaft mit ihrem Fluss und den Baumen
nirgendwo zu sehen war,

mussten sie im Geist eines Jungen zum Vorschein kommen.«[33]

»Aus dem Fluss mache dein Blut [...]
Dann lass dich pflanzen,
keime und wachse,

dass deine Wurzel

sich fir immer

an die Erde klammere,

und schlieflich

sei Kanu,

Boot, Flof3,

FiRe, Tonne,

Schutzhitte und Mensch.«[34]

32. Die verschiedenen Gruppen von Menschen, ihre Lebensweisen und Weltanschauungen sind so vielfaltig wie
das Territorium, da sie sich der Geographie und ihren Ressourcen anpassen mussten. Fischervolker, Volker, die
im Landesinneren von der Jagd oder Landwirtschaft leben, und Vélker, die Uberschwemmungsgebiete
bewirtschaften, sind nicht das Gleiche. Wir finden in Amazonien noch immer Tausende von Gemeinschaften der
Indigenen, der afrikanischstammigen Bevdlkerungen, der Flussanrainer und Stadtbewohner, die sehr
unterschiedlich sind und eine gro3e menschliche Vielfalt in sich bergen. Gott zeigt sich durch ein Territorium und
seine Eigenschaften, er lasst darin etwas von seiner unerschopflichen Schénheit widerscheinen. Daher
entwickeln die verschiedenen Gruppen in einer vitalen Synthese mit ihrer Umgebung ihre eigene Art der
Weisheit. Die auRenstehenden Beobachter unter uns sollten ungerechte Verallgemeinerungen, vereinfachende
Reden oder Schlussfolgerungen vermeiden, die nur aus den eigenen Denkweisen und Erfahrungen gezogen
werden.

Die Wurzeln pflegen

33. Ich mdchte nun daran erinnern: »Die konsumistische Sicht des Menschen, die durch das Raderwerk der
aktuellen globalisierten Wirtschaft angetrieben wird, neigt dazu, die Kulturen gleichférmig zu machen und die
grofe kulturelle Vielfalt, die einen Schatz fiir die Menschheit darstellt, zu schwachen.«[35] Dies betrifft zunachst
die jungen Menschen, wenn man dazu neigt »die ihrem Herkunftsort eigenen Unterschiede aufzulésen und sie
in manipulierbare serienmafig hergestellte Individuen zu verwandeln«.[36] Um diese Dynamik menschlicher
Verarmung zu vermeiden, muss man die Wurzeln lieben und pflegen, da sie ein »Bezugspunkt [sind], der uns
erlaubt, zu wachsen und auf die neuen Herausforderungen zu antworten«[37]. Ich lade die jungen Menschen
Amazoniens ein, insbesondere die Indigenen »sich um die Wurzeln zu kimmern, denn von den Wurzeln kommt
die Kraft, die euch wachsen, blihen und Frucht bringen lasst«[38]. Fiir die Getauften unter ihnen umfassen
diese Wurzeln die Geschichte des Volkes Israel und der Kirche bis heute. Sie zu kennen, ist eine Quelle der
Freude und vor allem der Hoffnung, die zu mutigen und edlen Taten inspiriert.

34. Uber Jahrhunderte hinweg haben die Vélker Amazoniens ihre kulturelle Weisheit miindlich weitergegeben in



120

Mythen, Legenden und Erzéhlungen, wie es mit »jenen urzeitlichen Erzéhlern geschah, die durch die Walder
zogen und Geschichten von Dorf zu Dorf trugen, um eine Gemeinschaft am Leben zu erhalten, die sich ohne die
Nabelschnur dieser Geschichten in der Distanz und der Isolation zersplittert und aufgeldst hatte«.[39] Daher ist
es wichtig, »die alteren Menschen lang erzéhlen zu lassen«[40], und die jungen Menschen missen dabei
verweilen, aus dieser Quelle zu trinken.

35. Wahrend die Gefahr, diesen kulturellen Reichtum zu verlieren, immer gréf3er wird, haben in den letzten
Jahren Gott sei Dank einige Voélker begonnen, ihre Geschichten in Erzahlungen aufzuschreiben und die
Bedeutung ihrer Brauche zu erklaren. Auf diese Weise kénnen sie selbst ausdriicklich anerkennen, dass es
mehr als nur eine ethnische Identitat gibt und dass sie Hiter wertvoller personlicher, familidrer und kollektiver
Erinnerungen sind. Es freut mich zu sehen, dass diejenigen, die den Kontakt zu ihren Wurzeln verloren haben,
versuchen ihre beeintrachtigte Erinnerung zurlickzuerlangen. Andererseits wurde auch in den professionellen
Bereichen ein grolieres Bewusstsein flir die amazonische Identitat entwickelt, und selbst fir die, die oft
Nachkommen von Einwanderern sind, ist Amazonien zu einer Quelle kiinstlerischer, literarischer, musikalischer
und kultureller Inspiration geworden. Die vielféltigen kunstlerischen Ausdrucksweisen und vor allem die Poesie
lieRen sich vom Wasser, vom Wald, vom pulsierenden Leben sowie von der kulturellen Vielfalt und den
Okologischen und sozialen Herausforderungen inspirieren.

Interkulturelle Begegnung

36. Wie jede kulturelle Wirklichkeit haben auch die Kulturen des tiefen Amazoniens ihre Grenzen. Die westlichen
urbanen Kulturen weisen sie ebenso auf. Faktoren wie Konsumverhalten, Individualismus, Diskriminierung,
Ungleichheit und viele andere machen die zerbrechlichen Aspekte der scheinbar weiter entwickelten Kulturen
aus. Die ethnischen Gruppen, die einen mit der Natur verbundenen Kulturschatz mit einem starken
Gemeinschaftssinn entwickelt haben, bemerken leicht unsere Schattenseiten, die wir inmitten des
vermeintlichen Fortschritts nicht erkennen. Deshalb wird es uns guttun, ihre Lebenserfahrung aufzugreifen.

37. Von unseren Wurzeln her sitzen wir am gemeinsamen Tisch, einem Ort des gemeinsamen Gesprachs und
der Hoffnung. Auf diese Weise wird der Unterschied, der eine Flagge oder eine Grenze sein kann, zur Briicke.
Identitat und Dialog sind keine Feinde. Die eigene kulturelle Identitat wurzelt im Dialog mit denen, die anders
sind, und wird durch ihn bereichert. Echte Bewahrung ist keine verarmende Isolation. Daher ist es nicht meine
Absicht, einen véllig geschlossenen, ahistorischen, statischen Indigenismus voranzutreiben, der jede Form der
Vermischung ablehnt. Eine Kultur kann unfruchtbar werden, wenn sie sich »in sich selber verschlie3t und
veraltete Lebensformen zu verewigen sucht, indem sie jeden Austausch und jede Auseinandersetzung Gber die
Wahrheit vom Menschen ablehnt«[41]. Dies mag wenig realistisch erscheinen, da es nicht leicht ist, sich vor
einer kulturellen Invasion zu schiitzen. Deshalb sollte dieses Interesse an der Pflege der kulturellen Werte der
indigenen Gruppen uns allen gemeinsam sein, denn ihr Reichtum ist auch der unsere. Wenn wir nicht in diesem
Sinn der Mitverantwortung angesichts der Vielfalt, die unsere Menschheit schon macht, wachsen, kénnen wir
nicht verlangen, dass sich die im Regenwald wohnenden Gruppen arglos der ,Zivilisation* 6ffnen.

38. In Amazonien ist es selbst unter den verschiedenen indigenen Vélkern mdéglich, »interkulturell[e]
Beziehungen [zu entwickeln], in denen Verschiedenartigkeit keine Bedrohung mehr darstellt und keine
Rechtfertigung mehr fiir hierarchische Machtausiibung der einen Uber die anderen liefert, in denen die
Verschiedenartigkeit vielmehr die unterschiedlichen kulturellen Visionen von Fest und Feier, von
zwischenmenschlichem Umgang und von der Wiederkehr der Hoffnung miteinander ins Gespréach bringt«.[42]

Bedrohte Kulturen, gefdhrdete Volker

39. Die globalisierte Wirtschaft beschadigt den menschlichen, sozialen und kulturellen Reichtum schamlos. Die
Auflésung der Familien, die sich ausgehend von der erzwungenen Migration ergibt, zieht auch die Weitergabe
der Werte in Mitleidenschaft, denn »die Familie ist und war immer die soziale Institution, die am meisten dazu
beigetragen hat, unsere Kulturen am Leben zu erhalten«[43]. Dartber hinaus ist es notwendig, »gegeniber der
kolonisierenden Invasion durch die Massenmedien« zugunsten der urspriinglichen Vélker »von ihren eigenen
Sprachen und Kulturen bestimmte Kommunikationsformen« zu férdern, und »dass die Themen der Indigenen



121

selbst in den bereits vorhandenen Medien in Erscheinung treten«[44].

40. In jedem Projekt fur Amazonien ist es »ndétig, sich die Perspektive der Rechte der Vélker und der Kulturen
anzueignen, und auf diese Weise zu verstehen, dass die Entwicklung einer sozialen Gruppe [...] verlangt, dass
die lokalen sozialen Akteure ausgehend von ihrer eigenen Kultur standig ihren zentralen Part Gbernehmen«[45].
Wenn aber die althergebrachten Kulturen der urspringlichen Voélker im engen Kontakt mit der natirlichen
Umwelt entstanden sind und sich entwickelt haben, so kénnen sie schwer unversehrt bleiben, wenn diese
Umwelt Schaden erleidet.

Dies eroffnet den Weg fir die folgende Vision.
Drittes Kapitel
Eine dkologische Vision

41. In einer kulturellen Landschaft wie dem Amazonasgebiet, wo eine so enge Beziehung zwischen Mensch und
Natur besteht, hat das tagliche Leben immer eine kosmische Dimension. Andere aus ihrer Sklaverei zu befreien
bedeutet gewiss, sich um die Umwelt zu kiimmern und sie zu schiitzen[46], aber noch mehr, dem Herzen des
Menschen zu helfen, sich vertrauensvoll dem Gott zu 6ffnen, der nicht nur alles, was existiert, geschaffen hat,
sondern auch sich selbst in Jesus Christus uns geschenkt hat. Der Herr, der sich als Erster um uns sorgt, lehrt
uns, uns um unsere Brider und Schwestern und um die Umwelt zu kimmern, die er uns jeden Tag schenkt.
Dies ist die erste C)kologie, derer wir bedirfen. In Amazonien versteht man die Worte Benedikts XVI. besser, als
er sagte: »Neben der Okologie der Natur gibt es also auch eine — wie man es ausdriicken kénnte —
.,Humandkologie”, die ihrerseits eine ,Sozialdkologie* erfordert. Und das bedeutet, dass sich die Menschheit [...]
die bestehenden Verbindungen zwischen der Natur-Okologie — also der Riicksicht auf die Natur — und der auf
den Menschen bezogenen Okologie immer mehr vor Augen halten muss.«[47] Das Beharren darauf, dass »alles
miteinander verbunden ist«[48], gilt besonders fir ein Gebiet wie Amazonien.

42. Wenn die Sorge fiir die Menschen und die Okosysteme untrennbar sind, erlangt dies dort besondere
Bedeutung, wo »der Wald keine auszunutzende Ressource ist, sondern ein Wesen oder mehrere Wesen, mit
denen man in Beziehung treten kann«[49]. Die Weisheit der urspriinglichen Vélker Amazoniens »inspiriert dazu,
sorgsam und respektvoll mit der Schépfung zu leben, im klaren Bewusstsein ihrer Grenzen, das jeden
Missbrauch verbietet. Die Natur missbrauchen bedeutet, die Vorfahren, die Briider und Schwestern, die
Schopfung und den Schopfer zu missbrauchen und dadurch die Zukunft aufs Spiel zu setzen.«[50] Wenn die
Indigenen »in ihren Territorien bleiben, sind es gerade sie, die am besten fir sie sorgen«[51], vorausgesetzt,
dass sie nicht in die Sirenengesange und eigenntitzigen Angebote von Machtgruppen verwickelt werden. Der
Schaden fiir die Natur trifft sie auf sehr direkte und greifbare Weise, denn wir »sind Wasser, Luft, Erde und
Leben der von Gott geschaffenen Umwelt. Deshalb bitten wir, dass die Misshandlung und Ausbeutung von
Mutter Erde aufhort. Die Erde blutet und ist am Ausbluten, die multinationalen Konzerne haben die Adern
unserer Mutter Erde aufgeschnitten.«[52]

Ein Traum aus Wasser

43. In Amazonien ist das Wasser Konig, die Flisse und Bache sind wie Adern und jede Form des Lebens hat in
ihm seinen Ursprung:

»Dort, in der Flle der brennenden Sommer, wenn die letzten Béen aus dem Osten tot in der unbeweglichen
Luft sich verdiinnen, wird das Thermometer durch das Hygrometer in der Bestimmung des Klimas ersetzt. Die
Existenzen leiden unter einer schmerzhaften Alternative zwischen Abschwellen und Ansteigen der grof3en
Flisse. Diese steigen immer wieder auf erstaunliche Weise an. Der angeschwollene Amazonas kommt aus
seinem Bett, hebt seinen Wasserspiegel in wenigen Tagen an [...] Die Flut ist ein Stillstand im Leben. Gefangen
in den Maschen der ,Wege der Kanus® wartet der Mensch dann mit seltenem Stoizismus angesichts des
unaufhaltbaren Schicksals auf das Ende jenes paradoxen Winters mit hohen Temperaturen. Das Fallen der
Wasserstande markiert die Ankunft des Sommers. Es ist die Wiederauferstehung der urspriinglichen Tatigkeit



122

derer, die sich dort schlagen, der einzigen Lebensform, die mit der Natur vereinbar ist, die in ihren
unterschiedlichen Auspragungen extrem ist und die Fortsetzung jeder Anstrengung unmdglich macht.«[53]

44. Das Wasser glitzert im grolen Amazonasfluss, der alles um sich herum sammelt und belebt:

»Amazonas,

Hauptstadt der Silben des Wassers,

Vater, Patriarch, du bist

die geheime Ewigkeit der Befruchtung,
Flisse steigen zu dir hinab wie Vogel ...«[54]

45. Er ist darliber hinaus das Rickgrat, das harmonisiert und verbindet: »Der Fluss trennt uns nicht, er verbindet
uns vielmehr, er hilft uns, miteinander in verschiedenen Kulturen und Sprachen zusammenzuleben.«[55] Wenn
es auch wahr ist, dass es in diesem Gebiet viele ,Amazonien® gibt, ist seine Hauptachse der grol3e Fluss, der
Sohn vieler anderer Fliisse ist:

»Von hochsten Gipfeln des Gebirgszugs, wo der Schnee ewig liegt, flieRt das Wasser und zeichnet einen
zitternden Umriss auf der alten Haut des Steins: der Amazonas ist gerade erst geboren. Er wird in jedem
Moment geboren. Wie flackerndes Licht steigt er langsam, gewunden hinab, um in der Erde zu wachsen. Indem
er griine Flachen einnimmt, erfindet er seinen Lauf und vergréRert sich. Grundwasser quellen hervor, um sich
mit dem aus den Anden herabflieRenden Wasser zu umarmen. Aus dem Bauch der schneeweilen Wolken, die
vom Wind angestof3en werden, fallt das himmelblaue Wasser. Sie rlicken vereint vor, vervielfacht in unendlichen
Pfaden, die unermessliche Ebene bewéassernd [...] Es ist das groe Amazonien, ganz in den feuchten Tropen,
mit seinem dichten und verbliffendem Wald, wo noch immer das Leben pulsiert, unberihrt und an weiten, vom
Menschen nie erreichten Orten, das in der Intimitat des Wassers gebildet wurde [...] Seitdem der Mensch es
bewohnt, ist es aus den Tiefen ihrer Gewasser aufgestiegen, und aus dem tiefsten Inneren ihres Waldes
verbreitet sich eine schreckliche Angst: dass dieses Leben langsam sich dem Ende zuneigt.«[56]

46. Die Volksdichter, die sich in seine unermessliche Schonheit verliebt haben, haben versucht, zum Ausdruck
zu bringen, was sie der Fluss verspiren lie}, und das Leben, das er beim Voriiberziehen schenkt, mit einem
Reigen von Delfinen, Anakondas, Baumen und Kanus zu umschreiben. Sie bedauern zugleich die Gefahren, die
ihn bedrohen. Diese Dichter sind kontemplativ und prophetisch, sie helfen uns, uns vom technokratischen und
konsumistischen Paradigma zu befreien, das die Natur erstickt und uns einer wahrhaft wiirdigen Existenz
beraubt:

»Die Welt leidet unter der Verwandlung der Fii3e in Gummi, der Beine in Leder, des Kdrpers in Stoff und des
Kopfes in Stahl [...] Die Welt leidet unter der Verwandlung des Spatens zum Gewehr, des Pfluges zum
Kriegspanzer, des Bildes des Sdmanns, der aussat, zum Roboter mit seinem Flammenwerfer, aus dessen Saat
Wisten aufsprieRen. Nur die Poesie, mit der Bescheidenheit ihrer Stimme, wird diese Welt retten kénnen.«[57]

Der Schrei Amazoniens

47. Die Poesie hilft, ein schmerzhaftes Gefiihl zum Ausdruck zu bringen, das heute viele teilen. Die
unausweichliche Wahrheit ist, dass unter den gegenwartigen Bedingungen durch diese Art, mit Amazonien
umzugehen, viele Reichtiimer des Lebens und grofRer Schonheit ,sich dem Ende zuneigen®, auch wenn viele
weiterhin glauben wollen, dass nichts geschehen sei:

»Diejenigen, die dachten, der Fluss sei ein Lasso zum Spielen, haben sich getduscht.
Der Fluss ist eine diinne Ader auf dem Angesicht der Erde [...]

Der Fluss ist ein Seil, an dem Tiere und Baume sich festklammern.

Wenn sie zu stark daran ziehen, konnte der Fluss bersten.

Er kénnte bersten und unsere Gesichter in Wasser und Blut waschen.«[58]



123

48. Das Gleichgewicht des Planeten hangt auch von der Gesundheit Amazoniens ab. Zusammen mit den
Biomen in Kongo und Borneo beeindruckt es durch die Diversitat seiner Walder, von denen auch die
Regenzyklen abhangen, das Gleichgewicht des Klimas und eine grof3e Vielfalt von Lebewesen. Es funktioniert
als ein groRer Kohlendioxydfilter, der hilft, die Erderwdrmung zu vermeiden. Zum grof3en Teil ist der Boden arm
an Humus, weshalb der Wald »in Wirklichkeit auf dem Boden und nicht aus dem Boden wachst«[59]. Wenn der
Wald abgeholzt wird, ist er nicht zu ersetzen, es bleibt ein Gebiet mit wenigen Nahrstoffen zuriick, das sich in
ein wistenartiges und vegetationsarmes Areal verwandelt. Das ist schwerwiegend, weil im Inneren des
Amazonaswaldes unzahlige Ressourcen bestehen, die fir die Behandlung von Krankheiten unverzichtbar sein
kénnten. Seine Fische, Friichte und die anderen Uppigen Gaben bereichern die menschliche Erndhrung.
Dariiber hinaus erweist sich in einem Okosystem wie dem Amazoniens der Beitrag jedes einzelnen Bestandteils
in der Bewahrung des Gesamten als unerlasslich. Auch die Kiistenregionen und die Meeresvegetation bediirfen
der Nahrstoffe, die der Amazonas herbeischwemmt. Der Schrei Amazoniens erreicht alle, denn »der Aspekt der
ErschlieBung und Ausbeutung der Ressourcen ist [...] heute [...] gar so weit gekommen, dass die
Bewohnbarkeit der Umwelt selbst bedroht ist: Die Umwelt als ,Ressource® lauft Gefahr, die Umwelt als
~Wohnstatte“ zu bedrohen.«[60] Die Interessen weniger machtiger Unternehmen dirften nicht iber das Wohl
Amazoniens und der gesamten Menschheit gestellt werden.

49. Es genugt nicht, sich um die Arten zu kimmern, welche am sichtbarsten vom Aussterben bedroht sind. Es
ist entscheidend zu beachten: »Fiir das gute Funktionieren des Okosystems sind auch die Pilze, die Algen, die
Wirmer, die Insekten, die Reptilien und die unzéhlige Vielfalt von Mikroorganismen notwendig. Einige
zahlenmalig geringe Arten, die gewdhnlich unbemerkt bleiben, spielen eine grundlegend entscheidende Rolle,
um das Gleichgewicht eines Ortes zu stabilisieren.«[61] Dies wird in der Bewertung des Umwelteinflusses der
wirtschaftlichen Projekte der mineralgewinnenden, der Energie- und Holzindustrie sowie anderer Industrien, die
zerstoren und verschmutzen, einfach Ubersehen. Das reichlich in Amazonien vorhandene Wasser ist Gberdies
ein wesentliches Gut fiir das menschliche Uberleben, aber die Quellen der Verschmutzung sind in bestandigem
Wachstum.[62]

50. Uber die wirtschaftlichen Interessen von lokalen Unternehmern und Politikern hinaus gibt es in Wirklichkeit
auch »die enormen internationalen wirtschaftlichen Interessen«[63]. Die Losung findet sich in diesem Fall nicht
in einer ,Internationalisierung“ Amazoniens[64], vielmehr wird die Verantwortung der nationalen Regierungen
schwerwiegender. Aus eben diesem Grund ist »die Aufgabenstellung von internationalen Organisationen und
Vereinigungen der Zivilgesellschaft anerkennenswert, welche die Bevolkerungen sensibilisieren und kritisch
mitwirken — auch unter Einsatz legitimer Druckmittel —, damit jede Regierung ihre eigene und nicht delegierbare
Pflicht erfillt, die Umwelt und die natlirlichen Ressourcen ihres Landes zu bewahren, ohne sich an unehrliche
lokale oder internationale Interessen zu verkaufen.«[65]

51. Um fiir Amazonien zu sorgen, ist es gut, die Weisheit der Vorfahren mit den heutigen technischen
Kenntnissen zu verbinden, wobei immer ein nachhaltiger Umgang mit dem Gebiet zu gewéahrleisten ist, der
zugleich den Lebensstil und die Wertesysteme der Bewohner bewahrt.[66] Es steht ihnen, insbesondere den
urspriinglichen Vélkern, zu, vollstadndige und transparente Information Uber die Projekte, ihre Tragweite, ihre
Auswirkungen und Risiken zu erhalten, damit sie die Informationen mit ihren Interessen und ihrer eigenen
Ortskenntnis abwagen kdnnen und so ihre Zustimmung geben oder verweigern beziehungsweise Alternativen
vorschlagen kénnen.[67]

52. Die Machtigsten geben sich niemals mit dem Profit, den sie erzielen, zufrieden, und die Ressourcen der
wirtschaftlichen Macht wachsen mit der wissenschaftlichen und technologischen Entwicklung. Daher sollten wir
alle auf der Dringlichkeit beharren, »ein Rechtssystem zu schaffen, das untiberwindliche Grenzen enthalt und
den Schutz der Okosysteme gewahrleistet, bevor die neuen Formen der Macht, die sich von dem techno-
o6konomischen Paradigma herleiten, schlieBlich nicht nur die Politik zerstéren, sondern sogar die Freiheit und die
Gerechtigkeit«[68]. Wenn der Ruf Gottes eines aufmerksamen Hoérens auf den Schrei der Armen und zugleich
der Erde bedarf,[69] ist flr uns »der Hilfeschrei Amazoniens an den Schépfer ebenso stliirmisch wie der
Hilfeschrei des Gottesvolkes in Agypten (vgl. Ex 3,7). Wegen der Versklavung und Verlassenheit ist dies ein
Schrei, der Gott um Zuwendung und Befreiung bittet.«[70]

Die Prophetie der Kontemplation



124

53. Oftmals lassen wir unser Gewissen abstumpfen, »denn die stdndige Ablenkung nimmt uns den Mut, der
Wirklichkeit einer begrenzten und verganglichen Welt ins Auge zu schauen«[71]. Oberflachlich betrachtet hat es
»den Anschein, als seien die Dinge nicht so schlimm und der Planet kdnne unter den gegenwartigen
Bedingungen noch lange Zeit fortbestehen. Diese ausweichende Haltung dient uns, unseren Lebensstil und
unsere Produktions- und Konsumgewohnheiten beizubehalten. Es ist die Weise, wie der Mensch sich die Dinge
zurechtlegt, um all die selbstzerstérerischen Laster zu pflegen: Er versucht, sie nicht zu sehen, kdmpft, um sie
nicht anzuerkennen, schiebt die wichtigen Entscheidungen auf und handelt, als ob nichts passieren werde.«[72]

54. Uber all dies hinaus mochte ich daran erinnern, dass jede der einzelnen Arten einen Wert flr sich selbst hat,
aber »jedes Jahr verschwinden Tausende Pflanzen- und Tierarten, die wir nicht mehr kennen kdénnen, die
unsere Kinder nicht mehr sehen kénnen, verloren fur immer. Die weitaus grof3te Mehrheit stirbt aus Grinden
aus, die mit irgendeinem menschlichen Tun zusammenhangen. Unseretwegen kdnnen bereits Tausende Arten
nicht mehr mit ihrer Existenz Gott verherrlichen, noch uns ihre Botschaft vermitteln. Dazu haben wir kein
Recht.«[73]

55. Wenn wir von den urspringlichen Vélkern lernen, kénnen wir Amazonien betrachten und nicht nur
analysieren, um das wertvolle Geheimnis zu erkennen, das uns Ubersteigt. Wir kdnnen es lieben und nicht nur
benutzen, so dass die Liebe ein tiefes und aufrichtiges Interesse weckt. Noch mehr, wir kénnen uns mit ihm
innig verbunden fiihlen und es nicht nur verteidigen: Amazonien wird zu uns gehdéren wie eine Mutter. Denn man
»betrachtet die Welt nicht von aulien, sondern von innen her und erkennt die Bande, durch die der himmlische
Vater uns mit allen Wesen verbunden hat«[74].

56. Erwecken wir den asthetischen und kontemplativen Sinn neu, den Gott in uns gelegt hat und den wir
zuweilen verkimmern lassen. Erinnern wir uns daran: »Wenn jemand nicht lernt innezuhalten, um das Schéne
wahrzunehmen und zu wiirdigen, ist es nicht verwunderlich, dass sich fiir ihn alles in einen Gegenstand
verwandelt, den er gebrauchen oder skrupellos missbrauchen kann.«[75] Wenn wir hingegen mit dem Wald in
Gemeinschaft treten, wird sich unsere Stimme einfach mit der seinen verbinden und zum Gebet werden: »Lege
dich unter dem Schatten eines alten Eukalyptusbaumes nieder, unser lichtreiches Gebet taucht in den Gesang
der ewigen Zweige ein.«[76] Eine solche innere Umkehr wird es uns moglich machen, um Amazonien zu weinen
und mit ihm zum Herrn zu rufen.

57. Jesus hat gesagt: »Verkauft man nicht fiinf Spatzen fiir zwei Pfennige? Und doch ist nicht einer von ihnen
vor Gott vergessen« (Lk 12,6). Gott Vater, der jedes Wesen im Universum mit unendlicher Liebe erschaffen hat,
ruft uns auf, seine Werkzeuge zu sein, um den Schrei Amazoniens zu héren. Wenn wir diesem
herzzerreiRenden Schrei nachkommen, wird offenkundig werden, dass die Geschdopfe Amazoniens vom Vater
im Himmel nicht vergessen wurden. Fir uns Christen ist es Jesus selbst, der uns durch sie anfleht, »denn
geheimnisvoll umschlie3t sie der Auferstandene und richtet sie auf eine Bestimmung der Fiille aus. Die gleichen
Blumen des Feldes und die Végel, die er mit seinen menschlichen Augen voll Bewunderung betrachtete, sind
jetzt erflllt von seiner strahlenden Gegenwart.«[77] Aus diesen Griinden treffen wir Glaubende in Amazonien
auf einen theologischen Ort, einen Raum, wo Gott selbst sich zeigt und seine Kinder zusammenruft.

Erziehung und 6kologische Haltungen

58. So kénnen wir einen weiteren Schritt gehen und daran erinnern, dass eine ganzheitliche Okologie sich nicht
damit zufriedengibt, technische Fragen oder Entscheidungen politischer, rechtlicher oder sozialer Art
beizulegen. Die groke Okologie bezieht immer einen erzieherischen Aspekt ein, der die Entwicklung von neuen
Haltungen in den Personen und Menschengruppen anregt. Leider haben viele Bewohner Amazoniens
Gewohnheiten angenommen, die fir die GroRstadte typisch sind, wo der Konsumismus und die Wegwerfkultur
schon sehr verwurzelt sind. Es wird keine gesunde und nachhaltige Okologie geben, die fahig ist, etwas zu
verandern, wenn die Personen sich nicht &ndern, wenn man sie nicht dazu anspornt, einen anderen Lebensstil
anzunehmen, der weniger unersattlich ist, ruhiger, respektvoller, weniger angstlich besorgt und briderlicher.

59. Denn »wéhrend das Herz des Menschen immer leerer wird, braucht er immer nétiger Dinge, die er kaufen,
besitzen und konsumieren kann. In diesem Kontext scheint es unméglich, dass irgendjemand akzeptiert, dass



125

die Wirklichkeit ihm Grenzen setzt. [...] Deshalb denken wir nicht nur an die Méglichkeit schrecklicher
klimatischer Phanomene oder an grolde Naturkatastrophen, sondern auch an Katastrophen, die aus sozialen
Krisen hervorgehen, denn die Versessenheit auf einen konsumorientierten Lebensstil kann — vor allem, wenn
nur einige wenige ihn pflegen kénnen — nur Gewalt und gegenseitige Zerstérung auslosen.«[78]

60. Die Kirche wiinscht mit ihrer langen geistlichen Erfahrung, mit ihnrem erneuerten Bewusstsein tiber den Wert
der Schdpfung, mit ihrer Sorge um die Gerechtigkeit, mit ihrer Option fir die Geringsten, mit ihrer erzieherischen
Tradition und ihrer Geschichte der Inkarnation in so verschiedenen Kulturen auf der ganzen Welt ebenso ihren
Beitrag zur Bewahrung Amazoniens und zu seinem Wachstum zu leisten.

Damit beginnt eine weitere Vision, die ich direkter mit den Hirten und den katholischen Glaubigen teilen méchte.
Viertes Kapitel
Eine kirchliche Vision

61. Die Kirche ist gerufen, mit den Vélkern Amazoniens unterwegs zu sein. In Lateinamerika fand dieser
gemeinsame Weg seinen besonderen Ausdruck in der Bischofsversammlung in Medellin (1968) und in ihrer
Ubertragung auf das Amazonasgebiet in Santarém (1972)[79], dann in Puebla (1979), Santo Domingo (1992)
und Aparecida (2007). Der Weg geht weiter, und die missionarischen Bemihungen missen in einer Kultur der
Begegnung zu einer »vielgestaltigen Harmonie«[80] wachsen, wenn sie zu einer Kirche mit einem
amazonischen Gesicht flihren sollen. Damit aber diese Inkarnation der Kirche und des Evangeliums moglich
wird, muss die groRe missionarische Verkindigung immer wieder neu erklingen.

Unverzichtbare Verkiindigung in Amazonien

62. Auf die vielen Néte und Angste, die aus dem Herzen Amazoniens an uns herandringen, kénnen wir mit
sozialen Initiativen, technischen Ressourcen, Gesprachsforen oder politischen Programmen antworten, und all
dies kann zu einer Lésung beitragen. Aber als Christen verzichten wir nicht auf die Option des Glaubens, die wir
aus dem Evangelium empfangen haben. Obwohl wir uns gemeinsam mit allen engagieren wollen, schamen wir
uns nicht fiir Jesus Christus. Fir diejenigen, die ihm begegnet sind, die in seiner Freundschaft leben und sich
mit seiner Botschaft identifizieren, ist es unumganglich, von ihm zu sprechen und andere auf seine Einladung zu
einem neuen Leben aufmerksam zu machen: »Weh mir, wenn ich das Evangelium nicht verkiinde!« (7 Kor
9,16).

63. Die echte Option fiir die Armsten und Vergessenen, die uns dazu bewegt, sie von ihrem materiellen Elend
zu befreien und ihre Rechte zu verteidigen, beinhaltet gleichzeitig, sie zur Freundschaft mit dem Herrn
einzuladen, der ihnen weiterhilft und Wirde verleiht. Es ware traurig, wenn sie von uns nur eine Sammlung von
Lehrsatzen oder Moralvorschriften erhielten, aber nicht die grol3e Heilsbotschaft, jenen missionarischen Ruf, der
zu Herzen geht und allem einen Sinn verleiht. Wir kbnnen uns auch nicht mit einer sozialen Botschaft
zufriedengeben. Wenn wir uns mit unserem Leben fiir sie einsetzen, fir die Gerechtigkeit und die Wirde, die sie
verdienen, kdnnen wir nicht vor ihnen verbergen, dass wir dies tun, weil wir in ihnen Christus erkennen und weil
uns bewusstgeworden ist, welch grole Wirde Gott, der Vater, der sie unendlich liebt, ihnen verleiht.

64. Sie haben ein Recht auf die Verkiindigung des Evangeliums, besonders auf jene grundlegende
Verkiindigung, die als Kerygma bezeichnet wird und die »die hauptsachliche Verklindigung [ist], die man immer
wieder auf verschiedene Weisen neu héren muss und die man in der einen oder anderen Form [...] immer
wieder verkiinden muss«[81]. Es ist die Verkiindigung eines Gottes, der jeden Menschen unendlich liebt und der
uns diese Liebe vollkommen in Christus geoffenbart hat, der fir uns gekreuzigt wurde und als der
Auferstandene in unserem Leben gegenwartig ist. Ich mdchte allen vorschlagen, die kurze Zusammenfassung
dieser Inhalte im vierten Kapitel des Nachsynodalen Apostolischen Schreibens Christus vivit nachzulesen. Diese
Botschaft muss in Amazonien bestandig und auf vielfaltige Weise zu héren sein. Ohne diese leidenschaftliche
Verkindigung wirde jede kirchliche Struktur nur zu einer weiteren NGO werden, und wir wirden damit auch
nicht der Weisung Jesu Christi entsprechen, die da lautet: »Geht hinaus in die ganze Welt und verkiindet das



126
Evangelium der ganzen Schépfungl« (Mk 16,15).

65. Jeder Initiative zur Vertiefung christlichen Lebens muss diese Verkindigung als stdndigen Bezugspunkt
haben, denn »die ganze christliche Bildung ist in erster Linie Vertiefung des Kerygmas, das immer mehr und
besser assimiliert wird«[82]. Die grundlegende Antwort auf diese Verkiindigung — sofern es zu einer
persdnlichen Begegnung mit dem Herrn kam — ist die briiderliche Liebe, jenes »neue Gebot [...], das das erste
und grofdte ist und das uns am meisten als Jinger erkennbar macht«[83]. So bilden das Kerygma und die
briiderliche Liebe die grol’e Synthese aller Inhalte des Evangeliums, die man Amazonien nicht vorenthalten
kann. Die groRen Glaubenszeugen Lateinamerikas wie der heilige Turibio von Mongrovejo oder der heilige Josef
von Anchieta haben dies vorgelebt.

Inkulturation

66. Die Kirche muss im Amazonasgebiet mit der fortwahrenden Verkiindigung des Kerygmas wachsen. Dazu
setzt sie sich stets von Neuem mit ihrer eigenen Identitat auseinander, indem sie auf die Menschen, die
Wirklichkeiten und die Geschichten des jeweiligen Gebietes hért und mit ihnen in einen Dialog tritt. So wird sich
mehr und mehr ein notwendiger Prozess der Inkulturation entwickeln, der nichts von dem Guten, das in den
Kulturen Amazoniens bereits existiert, auRer Acht Iasst, sondern es aufnimmt und im Lichte des Evangeliums
zur Vollendung fiihrt.[84] Sie verachtet auch nicht den Reichtum der Uber die Jahrhunderte Uberlieferten
christlichen Weisheit, so als ob sie sich einbildete, die Geschichte, in der Gott auf vielfaltige Weise gewirkt hat,
ignorieren zu kénnen, denn die Kirche hat ein vielgestaltiges Gesicht »nicht nur aus einer rdumlichen
Perspektive [...], sondern auch aus ihrer zeitlichen Wirklichkeit heraus«[85]. Dies ist die authentische Tradition
der Kirche, die keine statische Ablagerung oder ein Museumsstick ist, sondern die Wurzel eines wachsenden
Baumes[86]. Die Jahrtausende alte Tradition bezeugt das Wirken Gottes in seinem Volk und hat die Aufgabe,
»das Feuer am Leben zu erhalten, statt lediglich die Asche zu bewahren«[87].

67. Der heilige Johannes Paul Il. lehrte, dass die Kirche mit ihrem Zeugnis des Evangeliums nicht beabsichtigt,
»die Autonomie der Kultur zu verneinen. Ganz im Gegenteil, sie achtet sie hoch«, denn »die Kultur ist nicht nur
Gegenstand der Erlésung und Erhéhung, sondern kann auch Mittlerin und Mitarbeiterin sein«[88]. In seiner
Ansprache an die indigene Bevdlkerung des amerikanischen Kontinents erinnerte er daran, dass »ein Glaube,
der nicht zur Kultur wird, ein Glaube ist, der nicht vollstdndig angenommen, nicht vollstandig durchdacht und
nicht treu gelebt wird«[89]. Die von den Kulturen ausgehenden Herausforderungen laden die Kirche zur
»Haltung eines wachen kritischen Geistes, aber auch vertrauensvollen Verstandnisses«[90] ein.

68. An dieser Stelle ist es angebracht, das wieder aufzugreifen, was ich im Apostolischen Schreiben Evangelii
gaudium (ber die Inkulturation geschrieben habe, und das auf der Uberzeugung beruht, dass die Gnade die
Kultur voraussetzt und dass die Gabe Gottes in der Kultur dessen, der sie empfangt, Gestalt annimmt[91]. Wir
kénnen sehen, dass dies eine doppelte Bewegung impliziert. Einerseits eine befruchtende Dynamik, die es
erlaubt, das Evangelium an einem bestimmten Ort zum Ausdruck zu bringen, denn »wenn eine Gemeinschaft
die Verkundigung des Heils aufnimmt, befruchtet der Heilige Geist ihre Kultur mit der verwandelnden Kraft des
Evangeliums«[92]. Auf der anderen Seite erlebt die Kirche dabei selbst einen Prozess des Empfangens, der sie
mit dem bereichert, was der Geist bereits auf geheimnisvolle Weise in diese Kultur gesat hat. Auf solche Weise
»verschonert der Heilige Geist die Kirche, indem er ihr neue Aspekte der Offenbarung zeigt und ihr ein neues
Gesicht schenkt«[93]. Letztlich geht es um die Ermdglichung und Férderung einer Verkiindigung des
unerschopflichen Evangeliums, damit sie »eine neue Synthese des Evangeliums mit der Kultur, in der es mit
deren Kategorien verkiindet wird, hervorruft«[94].

69. Aus diesem Grund »verflgt das Christentum, wie wir in der Geschichte der Kirche sehen kénnen, nicht lber
ein einziges kulturelles Modell«[95], und »es wirde der Logik der Inkarnation nicht gerecht, an ein
monokulturelles und einténiges Christentum zu denken«[96]. Die Gefahr flr die Verkiindiger des Evangeliums,
die neu an einen Ort kommen, besteht jedoch darin, zu glauben, dass sie nicht nur das Evangelium, sondern
auch die Kultur, in der sie selbst aufgewachsen sind, vermitteln miissen, wobei sie vergessen, dass es nicht
darum geht, »eine bestimmte Kulturform durchsetzen zu wollen, so schén und alt sie auch sein mag«[97]. Es ist
notwendig, die Neuheit des Geistes mutig anzunehmen, der fahig ist, mit dem unerschépflichen Schatz Jesu



127

Christi immer etwas Neues zu schaffen, denn »die Inkulturation verpflichtet die Kirche zu einem schwierigen,
aber notwendigen Weg«[98]. Es stimmt: »Obwohl diese Prozesse immer langwierig sind, Iahmt uns manchmal
zu sehr die Angst«, und wir enden als »Beobachter einer sterilen Stagnation der Kirche«[99]. Lasst uns furchtlos
sein, stutzen wir dem Heiligen Geist nicht die Fliigel.

Wege der Inkulturation in Amazonien

70. Um eine erneuerte Inkulturation des Evangeliums in Amazonien zu erreichen, muss die Kirche auf die dort
Uberlieferte Weisheit héren, den Altesten wieder eine Stimme geben, die dem Lebensstil der urspriinglichen
Gemeinschaften innewohnenden Werte anerkennen und die wertvollen Erzdhlungen der Vélker vor dem
Vergessen bewahren. Aus dem Amazonasgebiet haben wir bereits Reichtliimer erhalten, die aus den
prakolumbianischen Kulturen stammen, »wie die Offnung fiir das Handeln Gottes, das Gefiihl der Dankbarkeit
fur die Frichte der Erde, die von Gott verliehene Wirde des menschlichen Lebens, die Wertschatzung der
Familie, der Sinn fir Solidaritat und Pflichtbewusstsein bei der gemeinsamen Arbeit, die Bedeutung der Kultur,
der Glaube an ein Leben nach dem Tode und viele andere Werte«[100].

71. In diesem Sinne besteht fiir die indigenen Amazonasvdlker die wahre Lebensqualitat in einem ,buen vivir®,
das eine personliche, familidre, gemeinschaftliche und kosmische Harmonie beinhaltet und sichtbar wird in ihrer
gemeinschaftlichen Lebenseinstellung, an der Fahigkeit, Freude und Erfillung inmitten eines strengen und
einfachen Lebens zu finden, sowie an der verantwortungsvollen Sorge fiir die Natur, welche die Ressourcen flr
die nachfolgenden Generationen bewahrt. Die indigenen Volker kénnten uns helfen zu erkennen, was eine
gluckliche Genligsamkeit ist, und in diesem Sinne »haben [sie] uns vieles zu lehren«[101]. Sie verstehen es, mit
wenig glicklich zu sein, sie erfreuen sich an Gottes kleinen Gaben, ohne viele Dinge anzuhaufen, sie zerstdren
nicht ohne Not, sie bewahren die Okosysteme und sie erkennen, dass die Erde, die sich als groRziigige Quelle
zu ihrem Lebensunterhalt verschenkt, auch etwas Mdtterliches hat, das respektvolle Zartlichkeit weckt. All dies
muss zur Geltung gebracht werden und bei der Evangelisierung bericksichtigt werden.[102]

72. Wahrend wir fur sie und mit ihnen kdmpfen, sind wir gerufen, »ihre Freunde zu sein, sie anzuhdren, sie zu
verstehen und die geheimnisvolle Weisheit anzunehmen, die Gott uns durch sie mitteilen will«[103]. Die
Bewohner der Stadte sollten diese Weisheit zu schatzen wissen und angesichts eines bedngstigenden
Konsumdenkens und des Phanomens urbaner Vereinsamung zu einem Umdenken gelangen. Die Kirche selbst
kann ein Mittel sein, das diese kulturelle Rickbesinnung in einer gelungenen Verbindung mit der Verkiindigung
des Evangeliums unterstlitzt. Darliber hinaus wird sie in dem Malde zu einem Instrument der Nachstenliebe, in
dem die stadtischen Gemeinden nicht nur fiir ihren eigenen Bereich missionarisch tatig sind, sondern auch die
Armen aufnehmen, die vom Elend getrieben aus dem Landesinneren dort ankommen. Und sie wird es in dem
Male, in dem die Gemeinden jungen Migranten beistehen, um ihnen in der Stadt bei der Integration zu helfen,
damit sie dort nicht der Verwahrlosung ins Netz gehen. Ein solches kirchliches Wirken aus Nachstenliebe spielt
innerhalb eines Inkulturationsprozesses eine wichtige Rolle.

73. Daruber hinaus ist Inkulturation auch etwas Erhebendes und Erflillendes. Sicherlich verdient die indigene
Spiritualitat einer gegenseitigen Verbundenheit und Abhangigkeit alles Geschaffenen unsere Wertschatzung,
diese Spiritualitat der Unentgeltlichkeit, die das Leben als Geschenk liebt, diese Spiritualitat einer heiligen
Bewunderung der Natur, die uns mit so viel Leben Uberhauft. Es geht aber auch darum, dass diese Beziehung
zu dem im Kosmos gegenwartigen Gott immer mehr zu einer personlichen Beziehung mit jenem Du wird, das
die eigene Wirklichkeit erhalt und ihr einen Sinn verleihen will, zu einem Du, das uns kennt und liebt:

»Meine Schatten treiben dahin, totes Holz.

Der Stern jedoch wird makellos geboren

Uber den Handen dieses Kindes,

die meisterhaft die Wasser und die Nacht erobern.
Es muss mir gentigen zu wissen,

dass du mich kennst,

zur Ganze, noch vor Anbeginn meiner Tage.«[104]



128

74. Ebenso steht die Beziehung zu Jesus Christus, dem wahren Gott und wahren Menschen, dem Befreier und
Erléser, nicht in einem unversdhnlichen Widerspruch zu dieser ausgesprochen kosmischen Weltanschauung,
welche die indigenen Voélker kennzeichnet, denn er ist auch der Auferstandene, der alles durchdringt[105]. Fir
die christliche Erfahrung »finden alle Geschopfe des materiellen Universums ihren wahren Sinn im
menschgewordenen Wort, denn der Sohn Gottes hat in seine Person einen Teil des materiellen Universums
aufgenommen, in den er einen Keim der endglltigen Verwandlung hineingelegt hat«[106]. Er ist herrlich und
geheimnisvoll gegenwartig im Fluss, in den Baumen, in den Fischen, im Wind, da er als Herr tber die
Schopfung regiert, ohne je seine verklarten Wunden zu verlieren, und in der Eucharistie nimmt er die Elemente
der Welt an und verleiht allem den Sinn einer ésterlichen Gabe.

Soziale und geistliche Inkulturation

75. Diese Inkulturation muss angesichts der Situation der Armut und Verlassenheit so vieler Einwohner
Amazoniens notwendigerweise einen ausgesprochen sozialen Charakter haben und von einer entschlossenen
Verteidigung der Menschenrechte gepragt sein, um das Antlitz Christi zum Leuchten zu bringen, der sich »mit
besonderer Zartlichkeit mit den Schwéchsten und Armsten identifizieren wollte«[107]. Denn »vom Kern des
Evangeliums her erkennen wir die enge Verbindung zwischen Evangelisierung und menschlicher
Forderung«[108], und das bedeutet fiir die christlichen Gemeinschaften auch ein klares Engagement fiir das
Reich der Gerechtigkeit durch eine Férderung derer, die ins Abseits geraten sind. Dazu ist eine angemessene
Unterweisung der pastoral Tatigen in der Soziallehre der Kirche aufierst wichtig.

76. Gleichzeitig muss die Inkulturation des Evangeliums in Amazonien das Soziale besser mit dem Geistlichen
verbinden, damit die Armsten nicht auRerhalb der Kirche nach einer Spiritualitat suchen miissen, die ihrer
Sehnsucht nach dem Transzendenten entspricht. Dabei kann es weder um eine entfremdende individualistische
Religiositat gehen, die das soziale Bediirfnis nach einem wirdigeren Leben zum Schweigen bringt, noch um
eine Herabstufung der transzendenten und spirituellen Dimension, so als ob die materielle Entwicklung dem
Menschen gentigen wirde. Von daher sind wir gefordert, diese beiden Dinge nicht nur nebeneinanderzustellen,
sondern sie auf einer tieferen Ebene miteinander zu verbinden. So wird die wahre Schénheit des Evangeliums
aufleuchten, das zur Fille des Menschseins fiihrt, das den Einzelnen und den Voélkern vollkommene Wirde
verleiht sowie das Herz und das ganze Leben erfllt.

Ansatzpunkte fiir eine Heiligkeit amazonischer Prdgung

77. Auf diese Weise kdnnen Zeugnisse einer fiir das Amazonasgebiet charakteristischen Heiligkeit entstehen,
die keine Kopien von Modellen anderer Orte sind, einer Heiligkeit, die aus Begegnung und Hingabe, aus
Kontemplation und Dienen, aus empfanglicher Einsamkeit und gemeinsamem Leben, aus freudiger
Nichternheit und Kampf fliir die Gerechtigkeit besteht. Diese Heiligkeit erreicht »jeder auf seinem eigenen
Wege«[109], und das gilt auch fir die Volker, wo die Gnade sich inkarniert und mit unverwechselbaren
Merkmalen aufleuchtet. Stellen wir uns eine Heiligkeit vor, die die Zliige des Amazonasgebietes tragt und die
dazu berufen ist, die Weltkirche herauszufordern.

78. Ein Prozess der Inkulturation, der nicht nur individuell, sondern auch gemeinschaftlich geschieht, erfordert
eine respektvolle und verstandnisvolle Liebe zu den Menschen. In einem Groldteil Amazoniens hat man diesen
Prozess bereits begonnen. Vor mehr als vierzig Jahren betonten die Bischofe des peruanischen
Amazonasgebiets, dass in vielen der in dieser Region lebenden Bevdlkerungsgruppen »die Adressaten der
Verkiindigung, die von einer vielfaltigen und sich wandelnden eigenen Kultur gepragt sind, das Evangelium
bereits ansatzweise angenommen haben«, da sie »bestimmte Zlige einer katholischen Volksfrémmigkeit tragen,
die, auch wenn sie vielleicht urspriinglich von pastoralen Mitarbeitern angestof3en wurden, heute etwas sind,
das sich das Volk zu eigen gemacht, ja sogar in seinen Akzenten verandert und von Generation zu Generation
weitergegeben hat«[110]. Wir sollten nicht vorschnell einige religidse Ausdrucksformen, die sich spontan aus
dem Leben der Vélker ergeben, als Aberglaube oder Heidentum bezeichnen. Vielmehr gilt es den Weizen zu
erkennen, der inmitten des Unkrautes wachst, denn »in der Volksfrommigkeit kann man die Art und Weise
wahrnehmen, wie der empfangene Glaube in einer Kultur Gestalt angenommen hat und stéandig weitergegeben
wird«[111].



129

79. Es ist mdglich, sich in irgendeiner Weise auf ein indigenes Symbol zu beziehen, ohne dass man es
notwendigerweise als Gotzendienst betrachten misste. Ein Mythos von spirituellem Sinngehalt kann
aufgegriffen und muss nicht immer als heidnischer Irrtum angesehen werden. Einige religiése Feste enthalten
eine sakrale Bedeutung und sind Gelegenheiten des Zusammenkommens und der Briiderlichkeit, auch wenn
eventuell ein langsamer Reinigungs- oder Reifungsprozess erforderlich ist. Ein echter Missionar befasst sich
damit, die berechtigten Anliegen hinter diesen religidsen Ausdrucksweisen zu entdecken, die manchmal
unvollkommen und bruchstiickhaft sind oder Irrtiimer enthalten, und versucht, aus einer inkulturierten
Spiritualitdt heraus darauf eine Antwort zu finden.

80. Dies wird zweifelsohne eine Spiritualitat sein, die ausgerichtet ist auf den einen Gott und Herrn. Zugleich soll
sie aber auch fahig sein, mit den alltaglichen Bedurfnissen der Menschen in Kontakt zu kommen, die ein
wurdiges Leben suchen, die sich an den schénen Dingen des Lebens erfreuen wollen, die Frieden und
Harmonie finden sowie familiare Probleme I6sen wollen, die Heilung ihrer Krankheiten ersehnen und ihre Kinder
glucklich aufwachsen sehen wollen. Die schlimmste Geféhrdung fiir sie ware es, wenn man sie von der
Begegnung mit Christus fernhalten wirde, indem man ihn als Feind der Freude oder als jemanden darstellt, der
den Wiinschen und Angsten der Menschen gegentiber gleichgiiltig ist[112]. Heute ist es unerlasslich zu zeigen,
dass die Heiligkeit den Menschen nichts an »Kraft, Leben oder Freude«[113] nimmt.

Die Inkulturation der Liturgie

81. Die Inkulturation der christlichen Spiritualitat in den Kulturen der urspriinglichen Vélker findet in den
Sakramenten einen besonders wertvollen Weg, weil in ihnen das Géttliche und das Kosmische, die Gnade und
die Schopfung vereint sind. In Amazonien sollten sie nicht als etwas verstanden werden, das mit der Schépfung
nichts zu tun hat. Sie »sind eine bevorzugte Weise, in der die Natur von Gott angenommen wird und sich in
Vermittlung des lbernatirlichen Lebens verwandelt«[114]. Sie sind eine Vollendung des Geschaffenen, in dem
die Natur zum Ort und Instrument der Gnade erhoben wird, um »die Welt auf einer anderen Ebene zu
umarmen«[115].

82. In der Eucharistie wollte Gott »auf dem Héhepunkt des Geheimnisses der Inkarnation [...] durch ein
Stickchen Materie in unser Innerstes gelangen. [...] [Sie] vereint Himmel und Erde, umfasst und durchdringt die
gesamte Schopfung«[116]. Aus diesem Grund kann sie eine »Motivation hinsichtlich unserer Sorgen um die
Umwelt [sein] und richtet uns darauf aus, Hiiter der gesamten Schoépfung zu sein«[117]. »Wir entfliehen [also]
nicht der Welt, noch verleugnen wir die Natur, wenn wir Gott begegnen méchten«[118]. Das erlaubt uns, in der
Liturgie viele Elemente der intensiven Naturerfahrung der Indigenen aufzugreifen und eigene Ausdrucksformen
in den Liedern, Tanzen, Riten, Gesten und Symbolen anzuregen. Bereits das Zweite Vatikanische Konzil hatte
zu einem solchen Bemiihen um die Inkulturation der Liturgie bei den indigenen Volkern aufgerufen[119], aber es
sind mehr als flinfzig Jahre vergangen, und wir sind in dieser Richtung kaum vorangekommen[120].

83. Mit dem Sonntag verbindet »die christliche Spiritualitdt den Wert der Ruhe und des Festes [...] Der Mensch
neigt dazu, die kontemplative Ruhe auf den Bereich des Unfruchtbaren und Unnétigen herabzusetzen, und
vergisst dabei, dass man so dem Werk, das man vollbringt, das Wichtigste nimmt: seinen Sinn. Wir sind
berufen, in unser Handeln eine Dimension der Empfanglichkeit und der Unentgeltlichkeit einzubeziehen«[121].
Die indigenen Vdélker wissen um diese Unentgeltlichkeit und gesunde kontemplative MulRe. Unsere Feiern
sollten ihnen helfen, diese Erfahrung in der Sonntagsliturgie zu machen und dem Licht des Wortes und der
Eucharistie zu begegnen, das unser konkretes Leben erhellt.

84. Die Sakramente zeigen und vermitteln den nahen Gott, der barmherzig zu seinen Kindern kommt, um sie zu
heilen und zu starken. Sie missen daher vor allem fiir die Armen zuganglich sein und dirfen niemals aus
finanziellen Griinden verweigert werden. Auch ist angesichts der Armen und Vergessenen des
Amazonasgebietes kein Platz fir eine Disziplin, die ausschlie3t und entfernt, weil sie auf diese Weise von einer
Kirche, die zu einer Zollstation geworden ist, letztlich verworfen werden. Vielmehr gilt: »In den schwierigen
Situationen, welche die am meisten Bedlirftigen erleben, muss die Kirche besonders achtsam sein, um zu
verstehen, zu trésten, einzubeziehen, und sie muss vermeiden, diesen Menschen eine Reihe von Vorschriften
aufzuerlegen, als seien sie felsenstark. Damit bewirkt man namlich im Endeffekt, dass sie sich gerade von der



130

Mutter verurteilt und verlassen fiihlen, die berufen ist, ihnen die Barmherzigkeit Gottes nahezubringen«[122]. Fir
die Kirche kann die Barmherzigkeit zu einem rein romantischen Ausdruck werden, wenn sie nicht konkret im
pastoralen Wirken sichtbar wird.[123]

Die Inkulturation der Dienste und Amter

85. Die Inkulturation muss sich auch auf konkret erfahrbare Weise in den kirchlichen Organisationsformen und in
den kirchlichen Amtern entwickeln und widerspiegeln. Wenn Spiritualitat inkulturiert wird, wenn Heiligkeit
inkulturiert wird, wenn das Evangelium selbst inkulturiert wird, kbnnen wir nicht umhin, auch hinsichtlich der Art
und Weise, wie kirchliche Dienste strukturiert und gelebt werden, an Inkulturation zu denken. Die kirchliche
Pastoral ist in Amazonien nicht sehr prasent, was zum Teil auf die immense territoriale Ausdehnung mit vielen
schwer zuganglichen Orten, auf die groRe kulturelle Vielfalt, auf die schwerwiegenden sozialen Probleme wie
auch auf die Entscheidung einiger Volker, sich abzuschotten, zurlickzufiihren ist. Dies kann uns nicht
gleichgltig lassen und erfordert eine diesen Umstanden entsprechende mutige Antwort der Kirche.

86. Es ist notwendig, dass der kirchliche Dienst so gestaltet wird, dass er einer gré3eren Haufigkeit der
Eucharistiefeier dient, auch bei den Gemeinschaften, die ganz entlegen und verborgen sind. In Aparecida
konnte man die Klage vieler Amazonasgemeinden héren, die »liber lange Zeit die sonntéagliche Eucharistiefeier
entbehren missen«[124]. Aber gleichzeitig werden Amtstrager gebraucht, die das Empfinden und die Kulturen
des Amazonasgebietes von innen her verstehen kénnen.

87. Die Art und Weise der Gestaltung des Lebens und der Austibung des Priesteramtes ist nicht monolithisch
und nimmt an verschiedenen Orten der Erde unterschiedliche Ausformungen an. Deshalb ist es wichtig, zu
bestimmen, was dem Priester in besonderer Weise zukommt, was nicht delegierbar ist. Die Antwort liegt im
heiligen Sakrament der Weihe begriindet, das ihn Christus, dem Priester, gleichgestaltet. Und die erste
Schlussfolgerung ist, dass dieser ausschlieBliche Charakter, der in den heiligen Weihen empfangen wird, ihn
allein befahigt, der Eucharistie vorzustehen[125]. Das ist sein spezifischer, vorrangiger und nicht delegierbarer
Auftrag. Einige meinen, dass das, was den Priester auszeichnet, die Macht ist, die Tatsache, dass er die
hdchste Autoritat innerhalb der Gemeinschatft ist. Aber der heilige Johannes Paul Il. erklarte, dass, obwohl das
Priestertum als ,hierarchisch” betrachtet wird, dieser Dienst keine Uberordnung gegeniiber den anderen
bedeutet, sondern ganz fiir die Heiligkeit der Glieder des Leibes Christi bestimmt ist«[126]. Wenn gesagt wird,
dass der Priester ,Christus das Haupt® darstellt, dann bedeutet das vor allem, dass Christus die Quelle der
Gnade ist: Er ist das Haupt der Kirche, denn er hat »die Kraft, allen Gliedern der Kirche Gnade
einzuflélRen«[127].

88. Der Priester ist Zeichen dieses Hauptes, das die Gnade vor allem im Feiern der Eucharistie ausgiel3t, die
Quelle und Héhepunkt allen christlichen Lebens ist[128]. Darin besteht seine grol’e Amtsgewalt, die nur im
Weihesakrament empfangen werden kann. Deshalb kann nur er sagen: ,Das ist mein Leib“. Auch andere Worte
kann nur er sprechen: ,Ich spreche dich los von deinen Siinden“. Denn die sakramentale Vergebung steht im
Dienst einer wirdigen Eucharistiefeier. Diese beiden Sakramente bilden die Mitte seiner exklusiven
Identitat[129].

89. Unter den besonderen Umstéanden Amazoniens, vor allem im tropischen Regenwald und in abgelegeneren
Gebieten, muss ein Weg gefunden werden, um diesen priesterlichen Dienst zu gewahrleisten. Die Laien kénnen
das Wort verkiinden, unterrichten, ihre Gemeinschaften organisieren, einige Sakramente feiern, verschiedene
Ausdrucksformen fir die Volksfrommigkeit entwickeln und die vielfaltigen Gaben, die der Geist lber sie
ausgieldt, entfalten. Aber sie brauchen die Feier der Eucharistie, denn sie »baut die Kirche«[130], und daraus
folgt, dass die christliche Gemeinde »aber nur auferbaut [wird], wenn sie Wurzel und Angelpunkt in der Feier der
Eucharistie hat«[131]. Wenn wir wirklich glauben, dass dies so ist, ist es dringend notwendig zu verhindern, dass
den Amazonasvdlkern diese Nahrung des neuen Lebens und das Sakrament der Verséhnung vorenthalten wird.

90. Diese drangende Notwendigkeit veranlasst mich, alle Bischofe, besonders die Lateinamerikas, zu ermutigen,
nicht nur das Gebet um Priesterberufungen zu férdern, sondern auch grof3ziigiger zu sein und diejenigen, die
eine missionarische Berufung zeigen, dazu zu bewegen, sich fir das Amazonasgebiet zu entscheiden[132].



131

Gleichzeitig ist es notwendig, die Struktur und den Inhalt sowohl der Erstausbildung als auch der standigen
Weiterbildung der Priester griindlich zu Uberpriifen, damit sie die fiir den Dialog mit den Kulturen des
Amazonasgebiets erforderlichen Haltungen und Fahigkeiten erwerben kénnen. Diese Ausbildung sollte in
hohem Male pastoral sein und ein Wachstum priesterlicher Barmherzigkeit féordern[133].

Gemeinschaften voller Leben

91. Andererseits ist die Eucharistie das gro3e Sakrament, das die Einheit der Kirche darstellt und
verwirklicht[134], und sie wird gefeiert, »damit wir, die wir weit verstreut leben und einander fremd und
gleichgiiltig sind, vereint und gleichberechtigt zu Freunden werden«[135]. Wer der Eucharistie vorsteht, muss
Sorge tragen flr die Gemeinschaft, die keine verarmte Einheit ist, sondern die vielfaltigen Reichtimer an Gaben
und Charismen aufnimmt, die der Geist in der Gemeinde ausgielt.

92. Deshalb erfordert die Eucharistie als Quelle und Héhepunkt, dass dieser vielgestaltige Reichtum entfaltet
wird. Priester werden bendtigt, dies schliel3t aber nicht aus, dass fir gewdhnlich die standigen Diakone — die im
Amazonasgebiet noch viel mehr sein sollten —, die Ordensfrauen und die Laien selbst wichtige Verantwortung
fir das Wachstum der Gemeinschaften ibernehmen und dass sie in der Austibung dieser Aufgaben dank einer
angemessenen Begleitung reifen.

93. Es geht also nicht nur darum, eine grolRere Prasenz der geweihten Amtstrager zu ermdglichen, die die
Eucharistie feiern kdnnen. Dies ware ein sehr begrenztes Ziel, wenn wir nicht auch versuchen wiirden, neues
Leben in den Gemeinden zu wecken. Wir missen die Begegnung mit dem Wort und das Wachstum in der
Heiligkeit durch verschiedene Laiendienste férdern, was eine biblische, dogmatische, spirituelle und praktische
Ausbildung als auch verschiedene Programme zur Fortbildung voraussetzt.

94. Eine Kirche mit amazonischen Gesichtszligen erfordert die stabile Prasenz reifer und mit entsprechenden
Vollmachten ausgestatteter verantwortlicher Laien[136], die die Sprachen, Kulturen, geistlichen Erfahrungen
sowie die Lebensweise der jeweiligen Gegend kennen und zugleich Raum lassen fur die Vielfalt der Gaben, die
der Heilige Geist in uns sat. Denn dort, wo eine besondere Notwendigkeit besteht, hat der Heilige Geist bereits
fir die Charismen gesorgt, die darauf antworten kénnen. Dies setzt in der Kirche die Fahigkeit voraus, der
Kihnheit des Geistes Raum zu geben sowie vertrauensvoll und konkret die Entwicklung einer eigenen
kirchlichen Kultur zu erméglichen, die von Laien geprégt ist. Die Herausforderungen Amazoniens verlangen von
der Kirche eine besondere Anstrengung, um eine Prasenz in der Flache zu erreichen, was nur zu verwirklichen
ist, wenn die Laien eine wirksame zentrale Rolle innehaben.

95. Viele Personen des geweihten Lebens haben ihre Krafte und einen groRen Teil ihres Lebens fir die
Verkiindigung des Reiches Gottes im Amazonasgebiet hingegeben. Das geweihte Leben nimmt mit seiner
Fahigkeit zum Dialog, zur Synthese, zur konkreten Gestaltung und zur Prophetie in dieser pluralen und
harmonischen Zusammensetzung der Kirche Amazoniens einen besonderen Platz ein. Aber es bedarf einer
neuen Anstrengung der Inkulturation, welche die Kreativitat, den missionarischen Mut, die Sensibilitat und die
besondere Starke des Gemeinschaftslebens miteinbezieht.

96. Die Basisgemeinden boten echte Erfahrungen von Synodalitat auf dem Weg der Evangelisierung der Kirche
in Amazonien, wenn es ihnen gelang, die Verteidigung der sozialen Rechte mit der missionarischen
Verklindigung und der Spiritualitat zu verbinden. Oft waren sie »Schulen der Ausbildung von Christen, die sich
als Jinger und Missionare des Herrn engagiert fiir ihren Glauben eingesetzt haben. Viele ihrer Mitglieder haben
sogar ihr Leben dafiir hingegeben.«[137]

97. Ich ermutige zur Vertiefung der gemeinsamen Aufgabe, die mittels des kirchlichen Netzwerks Amazoniens
REPAM und anderer Vereinigungen vollbracht wird, um zu festigen, was schon die Bischofsversammlung in
Aparecida gefordert hat, namlich »zwischen den Ortskirchen der verschiedenen siidamerikanischen Lander, die
sich im Amazonasbecken befinden, eine Gesamtpastoral mit jeweils angepassten unterschiedlichen Prioritaten
[zu] etablieren«[138]. Dies gilt besonders fir die Beziehung zwischen benachbarten Ortskirchen.



132

98. AbschlieRend mdéchte ich daran erinnern, dass unsere Planungen nicht immer stabile Gemeinschaften zum
Ziel haben kénnen, da es im Amazonasgebiet eine grolRe interne Mobilitdt und eine standige Migration — oft eine
Pendelmigration — gibt und »die Region ,faktisch® zum Migrationskorridor geworden« ist[139]. Die »amazonische
Transhumanz ist als pastorales Problem bisher weder gut verstanden noch angemessen bearbeitet
worden«[140]. Aus diesem Grund missen wir an Gruppen von Wandermissionaren denken, und »die
Ordensfrauen und -manner sollte man dabei unterstiitzen, sich an die Seite der Ausgeschlossenen und Armsten
zu begeben, um mit ihnen auf dem Weg zu sein«[141]. Andererseits sind hier auch unsere stadtischen
Gemeinden gefragt, vor allem in den Peripherien einfallsreich und grof3ziigig verschiedene Angebote zur
Begleitung und Aufnahme fir die Familien und die jungen Menschen, die aus dem Landesinneren zu ihnen
kommen, zu entwickeln.

Die Kraft und die Gabe der Frauen

99. In Amazonien gibt es Gemeinschaften, die lange Zeit hindurch sich gehalten und den Glauben
weitergegeben haben, ohne dass dort — manchmal jahrzehntelang — ein Priester vorbeigekommen ware. Dies ist
der Prasenz von starken und engagierten Frauen zu verdanken, die, gewiss berufen und angetrieben vom
Heiligen Geist, tauften, Katechesen hielten, den Menschen das Beten beibrachten und missionarisch wirkten.
Jahrhundertelang hielten die Frauen die Kirche an diesen Orten mit bewundernswerter Hingabe und
leidenschaftlichem Glauben aufrecht. Mit ihrem Zeugnis haben sie uns alle bei der Synode angertihrt.

100. Dies ist eine Einladung an uns, unseren Blick zu weiten, damit unser Verstéandnis von Kirche nicht auf
funktionale Strukturen reduziert wird. Ein solcher Reduktionismus wirde uns zu der Annahme veranlassen, dass
den Frauen nur dann ein Status in der Kirche und eine gréRRere Beteiligung eingerdumt wirden, wenn sie zu den
heiligen Weihen zugelassen wirden. Aber eine solche Sichtweise ware in Wirklichkeit eine Begrenzung der
Perspektiven: Sie wiirde uns auf eine Klerikalisierung der Frauen hinlenken und den groRen Wert dessen, was
sie schon gegeben haben, schmalern als auch auf subtile Weise zu einer Verarmung ihres unverzichtbaren
Beitrags fuhren.

101. Jesus Christus zeigt sich als der Brautigam der Eucharistie feiernden Gemeinschaft in der Gestalt eines
Mannes, der ihr vorsteht als Zeichen des einen Priesters. Dieser Dialog zwischen Brautigam und Braut, der sich
in der Anbetung vollzieht und die Gemeinschaft heiligt, sollte nicht auf einseitige Fragestellungen hinsichtlich der
Macht in der Kirche verengt werden. Denn der Herr wollte seine Macht und seine Liebe in zwei menschlichen
Gesichtern kundtun: das seines goéttlichen menschgewordenen Sohnes und das eines weiblichen Geschopfes,
Maria. Die Frauen leisten ihren Beitrag zur Kirche auf ihre eigene Weise und indem sie die Kraft und Zartlichkeit
der Mutter Maria weitergeben. Auf diese Weise bleiben wir nicht bei einem funktionalen Ansatz stehen, sondern
treten ein in die innere Struktur der Kirche. So verstehen wir in der Tiefe, warum sie ohne die Frauen
zusammenbricht, so wie viele Gemeinschaften in Amazonien auseinandergefallen waren, wenn es dort keine
Frauen gegeben héatte, die sie aufrechterhalten, bewahrt und sich ihrer angenommen héatten. Hier wird sichtbar,
was ihre spezifische Macht ist.

102. Wir missen die vom Volk geschatzten Fahigkeiten, welche die Frauen im Amazonasgebiet so in den
Mittelpunkt gerlickt haben, weiterhin férdern, auch wenn die Gemeinden heute neuen Gefahren ausgesetzt sind,
die es zu anderen Zeiten nicht gab. Die gegenwartige Situation verlangt, dass wir das Entstehen anderer
spezifisch weiblicher Dienste und Charismen anregen, die auf die besonderen Bedirfnisse der Amazonasvolker
in diesem Moment der Geschichte reagieren.

103. In einer synodalen Kirche sollten die Frauen, die in der Tat eine zentrale Rolle in den Amazonasgemeinden
spielen, Zugang zu Aufgaben und auch kirchlichen Diensten haben, die nicht die heiligen Weihen erfordern und
es ihnen ermdoglichen, ihren eigenen Platz besser zum Ausdruck zu bringen. Es sei daran erinnert, dass ein
solcher Dienst Dauerhaftigkeit, 6ffentliche Anerkennung und eine Beauftragung durch den Bischof voraussetzt.
Das bedeutet auch, dass Frauen einen echten und effektiven Einfluss in der Organisation, bei den wichtigsten
Entscheidungen und bei der Leitung von Gemeinschaften haben, ohne dabei jedoch ihren eigenen weiblichen
Stil aufzugeben.



133

Horizonte jenseits der Konflikte erweitern

104. Es kann vorkommen, dass an einem bestimmten Ort die in der Pastoral Tatigen fiir die anstehenden
Probleme sehr unterschiedliche Lésungen fiir naheliegend halten und deshalb scheinbar entgegengesetzte
kirchliche Herangehensweisen beflrworten. In solch einem Fall ist es wahrscheinlich, dass die wahre Antwort
auf die Herausforderungen der Evangelisierung darin besteht, beide Losungsansatze zu tiberwinden und
andere, vielleicht ungeahnte, bessere Wege zu finden. Der Konflikt wird auf einer héheren Ebene Gberwunden,
wo sich jede der beiden Seiten mit der jeweils anderen zu etwas Neuem verbindet, aber dennoch sich selbst
treu bleibt. Alles entscheidet sich »auf einer hdheren Ebene, welche die wertvollen innewohnenden
Méoglichkeiten und die Polaritaten im Streit beibehalt«[142]. Andernfalls verstricken wir uns im Konflikt, »verlieren
wir die Perspektive, unsere Horizonte werden kleiner, und die Wirklichkeit selbst zerbréckelt«[143].

105. Dies bedeutet keineswegs, Probleme zu relativieren, ihnen auszuweichen oder die Dinge so zu belassen,
wie sie sind. Wahre Lésungen werden nie dadurch erreicht, dass man die Kihnheit verwassert, sich vor
konkreten Anforderungen driickt oder die Schuld woanders sucht. Im Gegenteil, der Ausweg wird durch ein
,UberflieRen* gefunden, indem man (iber die Dialektik, die die Sicht begrenzt, hinausgeht, um das GréRere zu
erkennen, das Gott uns schenken will. Aus diesem mutig und engagiert angenommenen Geschenk, aus dieser
unerwarteten Gabe, die eine neue und grofRere Kreativitat weckt, werden wie aus einer Uppigen Quelle die
Antworten flieRen, die die Dialektik uns nicht sehen lieR. In seinen Anfangen verbreitete sich der christliche
Glaube in bewundernswerter Weise dank dieser Logik; sie ermdglichte es ihm, sich von seinem hebraischen
Ursprung her in den griechisch-rémischen Kulturen zu inkarnieren und bei seinem Ubergang verschiedene
Gestalt anzunehmen. Ahnlich fordert uns Amazonien in diesem Moment der Geschichte heraus, begrenzte
Perspektiven und pragmatische Lésungen, die bei Teilaspekten der grolien Herausforderungen stehen bleiben,
zu Uberwinden, um nach breiter angelegten und kiihneren Wegen der Inkulturation zu suchen.

Okumenisches und interreligiéses Zusammenleben

106. In einem plurireligiosen Amazonien brauchen wir Glaubigen Méglichkeiten zum Gesprach und zum
gemeinsamen Einsatz fiir das Gemeinwohl und die Férderung der Armsten. Wir brauchen nicht irgendwelche
Abstriche zu machen oder mit unseren eigenen Uberzeugungen, die uns viel bedeuten, hinter dem Berg zu
halten, um andersdenkenden Menschen begegnen zu kénnen. Wenn einer glaubt, dass der Heilige Geist in
denen, die anders sind, wirken kann, dann wird er versuchen, sich von diesem Licht bereichern zu lassen, aber
er wird es aus dem Innersten seiner eigenen Uberzeugungen und seiner eigenen Identitat heraus aufnehmen.
Denn je tiefer, solider und reicher eine Identitat ist, desto mehr wird sie andere mit ihrem spezifischen Beitrag
bereichern.

107. Wir Katholiken besitzen in der Heiligen Schrift einen Schatz, den andere Religionen nicht annehmen, auch
wenn sie manchmal mit Interesse darin lesen und sogar einige ihrer Inhalte schatzen lernen. Wir versuchen
etwas Ahnliches zu tun im Blick auf die heiligen Texte anderer Religionen und Religionsgemeinschaften, deren
»Vorschriften und Lehren [...] nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen
erleuchtet«[144]. Wir haben ebenso einen groRen Reichtum in den sieben Sakramenten, die einige christliche
Gemeinschaften nicht in ihrer Gesamtheit oder im gleichen Sinne annehmen. Wir glauben fest an Jesus als den
einzigen Erléser der Welt, gleichzeitig hegen wir eine tiefe Verehrung fiir seine Mutter. Obwohl wir wissen, dass
dies nicht bei allen christlichen Konfessionen der Fall ist, fihlen wir uns verpflichtet, Amazonien den Reichtum
dieser herzlichen mutterlichen Liebe zu vermitteln, als deren Huter wir uns fihlen. Und so werde ich dieses
Schreiben dann mit einigen Worten an Maria beschlie3en.

108. All das sollte uns nicht zu Feinden machen. In einem wahren Geist des Dialogs wachst die Fahigkeit, den
Sinn dessen zu verstehen, was der andere sagt und tut, auch wenn man es nicht als eigene Uberzeugung fiir
sich selbst Ubernehmen kann. Auf diese Weise wird es mdglich, aufrichtig zu sein und das, was wir glauben,
nicht zu verbergen, dabei aber doch weiter im Gesprach zu bleiben, Bertihrungspunkte zu suchen und vor allem
gemeinsam fir das Wohl Amazoniens zu arbeiten und zu kdmpfen. Die Kraft dessen, was alle Christen eint, ist
von unermesslichem Wert. Wir schenken dem, was uns trennt, so viel Aufmerksamkeit, dass wir manchmal das,
was uns verbindet, nicht mehr schatzen oder wirdigen. Und was uns verbindet, ist das, was es uns mdglich



134

macht, in der Welt zu sein, ohne von irdischer Immanenz, geistiger Leere, bequemem Egozentrismus oder
einem konsumorientierten und selbstzerstorerischen Individualismus verschlungen zu werden.

109. Wir Christen sind alle eins im Glauben an Gott, den Vater, der uns das Leben schenkt und uns so sehr
liebt. Uns verbindet der Glaube an Jesus Christus, den einzigen Erléser, der uns mit seinem heiligen Blut und
seiner glorreichen Auferstehung befreit hat. Uns eint die Sehnsucht nach seinem Wort, das unsere Schritte
leitet. Uns eint das Feuer des Geistes, das uns zur Mission antreibt. Uns verbindet das neue Gebot, das Jesus
uns hinterlassen hat, die Suche nach einer Zivilisation der Liebe, die Leidenschaft flir das Reich, das mit ihm zu
errichten der Herr uns ruft. Uns eint der Kampf fiir Frieden und Gerechtigkeit. Uns eint die Uberzeugung, dass
nicht alles mit diesem Leben einmal endet, sondern dass wir zum himmlischen Festmahl berufen sind, wo Gott
alle Tranen trocknen und entgegennehmen wird, was wir fir die Leidenden getan haben.

110. All das verbindet uns. Warum sollten wir dann nicht auch gemeinsam kampfen, gemeinsam beten und
Seite an Seite arbeiten, um die Armen Amazoniens zu verteidigen, um das heilige Antlitz des Herrn sichtbar zu
machen und uns seiner Schépfung anzunehmen?

Schluss
Die Mutter Amazoniens

111. Nachdem ich einige Visionen geteilt habe, ermutige ich alle, auf konkreten Wegen weiterzugehen, die die
Realitat des Amazonasgebiets verwandeln und es von den Ubeln, die es heimsuchen, befreien kdnnen. Richten
wir nun unseren Blick auf Maria, die Christus uns zur Mutter gegeben hat. Obgleich sie die eine Mutter aller ist,
zeigt sie sich in Amazonien auf verschiedene Weisen. Wir wissen, dass »die Indigenen auf vielfaltige Weise in
lebendiger Beziehung zu Jesus Christus stehen; aber vor allem der marianische Weg hat zu dieser Begegnung
gefluhrt«[145]. Angesichts der Schénheit des Amazonasgebiets, die wir bei der Vorbereitung und Durchfiihrung
der Synode immer mehr entdecken durften, halte ich es fiir das Beste, dieses Schreiben mit einem Gebet zur
Gottesmutter zu beschlieen:

Mutter des Lebens,

in deinem miitterlichen Schol3 nahm Jesus Gestalt an,

er, der Herrscher (iber alles Seiende.

Als der Auferstandene hat er dich mit seinem Licht verwandelt
und zur Kénigin der ganzen Schépfung gemacht.

Deshalb bitten wir dich, Maria,

herrsche im pochenden Herzen Amazoniens.

Zeige dich als Mutter aller Kreatur,

in der Schénheit der Blumen, der Fliisse,

des grof8en Flusses, der dieses Gebiet durchzieht,

und all dessen, was sich in seinen Waéldern regt.
Beschlitze mit deiner Liebe diese (iberbordende Schénheit.

Bitte Jesus, dass er seine ganze Liebe ausgiel3e
Uber die Ménner und Frauen, die dort leben,
damit sie fahig werden,

diese Schénheit zu bewundern und zu bewahren.

Gib, dass dein Sohn in ihren Herzen geboren wird,

damit er in Amazonien,

in seinen Vélkern und Kulturen erstrahle

mit dem Licht seines Wortes, mit dem Trost seiner Liebe,
mit seiner Botschaft der Briiderlichkeit und Gerechtigkeit.



135

Gib, dass auch bei jeder Eucharistiefeier
sich in uns so gro3es Staunen regt
uber die Herrlichkeit des Vaters.

Mutter, sieh auf die Armen Amazoniens,

denn ihre Heimat wird weiter zerstért

fur schébige Interessen.

Wie viel Schmerz und Elend,

wie viel Verwahrlosung und Rlicksichtslosigkeit
in diesem reich gesegneten Land

tibervoll von Leben!

Riihre die Méchtigen in ihrem Empfinden an,

denn, obgleich wir das Gefiihl haben, es sei zu spéit,
rufst du uns zu retten,

was noch am Leben ist.

Mutter mit durchbohrtem Herzen,

die du in deinen gedemlitigten Kindern
und in der verwundeten Natur leidest,
herrsche du in Amazonien

zusammen mit deinem Sohn.

Herrsche du, auf dass sich keiner mehr
als Herr des Werkes Gottes fiihle.

Auf dich vertrauen wir, Mutter des Lebens,
verlass uns nicht

in dieser dunklen Stunde.

Amen.

Gegeben zu Rom, bei Sankt Johannes im Lateran, am 2. Februar, dem Fest der Darstellung des Herrn, im Jahr
2020, dem siebten meines Pontifikats.

FRANZISKUS

[1] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Instrumentum laboris, 45.

[3] Ana Varela Tafur, » Timareo, in: Lo que no veo en visiones, Lima 1992.

[4] Jorge Vega Marquez, »Amazonia solitaria«, in: Poesia obrera, Cobija / Bolivien 2009, 39.

[5] Red Eclesial Panamazénica (REPAM), Brasilien, Sintesis del aporte al Sinodo, 120; vgl. Instrumentum
laboris, 45.

[6] Ansprache an die Jugendlichen, Sao Paulo (10. Mai 2007), 2: L’'Osservatore Romano (dt.), Jg. 37 (2007), Nr.
21 (25. Mai 2007), 6.

[7]1 Val. Alberto C. Araujo, »Imaginario amazénico«, in: Amazonia real: amazoniareal.com.br. (29. Januar 2014).


http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070510_youth-brazil.html

136
[8] Paul VI., Enzyklika Populorum progressio (26. Marz 1967), 57: AAS 59 (1967), 285.

[9] Johannes Paul Il., Ansprache an die Pépstliche Akademie der Sozialwissenschaften (27. April 2001), 4: AAS
93 (2001), 600.

[10] Vgl. Instrumentum laboris, 41.

[11] 5. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik, Schlussdokument von
Aparecida (29. Juni 2007), 473.

[12] Ramoén Iribertegui, Amazonas: EI hombre y el caucho, hrsg. Apostolisches Vikariat von Puerto Ayacucho /
Venezuela, Monographie, Nr. 4, Caracas 1987, 307ff.

[13] Vgl. Amarilis Tupiassu, »Amazonia, das travessias lusitanas a literatura de até agorag, in: Estudos
Avancados, Bd. 19, Nr. 53, Sao Paulo (Januar/April 2005): » Tatsachlich ging nach dem Ende der ersten
Kolonialisierung der Weg Amazoniens als eine der weltlichen Gier unterworfene Region weiter. Nun geschah
dies dank einer neuen Rhetorik [...] seitens von ,Zivilisationsbringern®, die nicht einmal einer Personifizierung
bedirfen, um die neuen Facetten der alten Ausléschung, die jetzt als langsamer Tod daherkommt, zu erzeugen
und zu vermehren.«

[14] Bischofe des brasilianischen Amazonasgebiets, Carta ao Povo de Deus, Santarém / Brasilien (6. Juli 2012).

[15] Johannes Paul Il., Botschaft zum Weltfriedenstag 1998, 3: AAS 90 (1998), 150.

[16] 3. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik, Schlussdokument von Puebla
(23. Marz 1979), 6.

[17] Instrumentum laboris, 6. Mit dem Breve Veritas ipsa (2. Juni 1537) verurteilte Paul lll. die Rassenthesen,
indem er den Indios — ob sie nun Christen waren oder nicht — die Wirde der menschlichen Person zuerkannte.
Er sprach ihnen das Recht auf Besitz zu und verbot ihre Versklavung. Er sagte, dass »sie Menschen sind wie
die anderen [...] und ihrer Freiheit und des Besitzes ihres Hab und Guts nicht beraubt werden dirfen, selbst
wenn sie den Glauben an Jesus Christus noch nicht angenommen haben«. Diese Lehre haben die Papste
immer wieder bekraftigt: Gregor XIV. in der Bulle Cum sicuti (28. April 1591); Urban VIII. in der Bulle
Commissum Nobis (22. April 1639); Benedikt XIV. in der an die Bischéfe Brasiliens gerichteten Bulle Immensa
Pastorum Principis (20. Dezember 1741); Gregor XVI. im Breve In supremo (3. Dezember 1839); Leo XIIl. im
Brief an die Bischéfe Brasiliens liber die Sklaverei (5. Mai 1888); Johannes Paul Il. in der Botschaft an die
Ureinwohner Amerikas, Santo Domingo (12. Oktober 1992), 2: L’Osservatore Romano (dt.), Jg. 22 (1992), Nr.
45 (6. November 1992), 13.

[18] Frederico Benicio de Sousa Costa, Carta pastoral (1909), hrsg. Imprensa do governo do Estado de
Amazonas, Manaus 1994, 83.

[19] Instrumentum laboris, 7.

[20] Ansprache anlésslich des 2. Wellttreffens der Volksbewegungen, Santa Cruz de la Sierra / Bolivien (9. Juli
2015): L’'Osservatore Romano (dt.), Jg. 45 (2015), Nr. 29 (17. Juli 2015), 15.

[21] Ansprache bei der Begegnung mit den Vélkern Amazoniens, Puerto Maldonado / Peru (19. Januar 2018):
AAS 110 (2018), 300.

[22] Instrumentum laboris, 24.


http://www.vatican.va/content/paul-vi/de/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121997_xxxi-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180119_peru-puertomaldonado-popoliamazzonia.html

137

[23] Yana Lucila Lema, Tamyahuan Shamakupani (Con la lluvia estoy viviendo), 1, abrufbar unter:
http://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/.

[24] Ecuadorianische Bischofskonferenz, Cuidemos nuestro planeta (20. April 2012), 3.

[25] Nr. 142: AAS 107 (2015), 904-905.

[26] Nr. 82.

[27] Ebd., 83.

[28] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 239: AAS 105 (2013), 1116.

[29] Ebd., 218: AAS 105 (2013), 1110.

[30] Ebd.

[31] Vgl. Instrumentum laboris, 57.

[32] Vgl. Evaristo Eduardo de Miranda, Quando o Amazonas corria para o Pacifico, Petropolis 2007, 83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, »Paisajes«, in Amazonia y otros poemas, hrsg. Universidad Externado de Colombia,
Bogota 2011, 31.

[34] Javier Yglesias, »Llamado, in: Revista peruana de literatura, Nr. 6 (Juni 2007), 31.

[35] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 144: AAS 107 (2015), 905.

[36] Nachsynodales Apostolisches Schreiben Christus vivit (25. Marz 2019), 186.

[37] Ebd., 200.

[38] Videobotschatft fiir das Welttreffen mit den indigenen Jugendlichen, Soloy / Panama (18. Januar 2019).

[39] Mario Vargas Llosa, Prolog aus El Hablador, Madrid (8. Oktober 2007).

[40] Nachsynodales Apostolisches Schreiben Christus vivit (25. Marz 2019), 195.

[41] Johannes Paul Il., Enzyklika Centesimus annus (1. Mai 1991), 50: AAS 83 (1991), 856.

[42] 5. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik, Schlussdokument von
Aparecida (29. Juni 2007), 97.

[43] Ansprache bei der Begegnung mit den VV6lkern Amazoniens, Puerto Maldonado / Peru (19. Januar 2018):
L’Osservatore Romano (dt.), Jg. 48 (2018), Nr. 4 (26. Januar 2018), 13.

[44] Instrumentum laboris 123, e.

[45] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 144: AAS 107 (2015), 906.


http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

138

[46] Vgl. Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 51: AAS 101 (2009), 687: »Die Natur ist
besonders in unserer Zeit so sehr in die Dynamik der sozialen und kulturellen Ablaufe integriert, dass sie fast
keine unabhangige Variable mehr darstellt. Die fortschreitende Wistenbildung und die Verelendung mancher
Agrargebiete sind auch Ergebnis der Verarmung der dort wohnenden Bevoélkerungen und der Rickstandigkeit. «

[47] Botschaft zum Welltfriedenstag 2007, 8: L’Osservatore Romano (dt.), Jg. 36 (2006), Nr. 51/52 (22.
Dezember 2006), 10.

[48] Enzylika Laudato si’ (24. Mai 2015), 16, 91, 117, 138, 240: AAS 107 (2015), 854, 884, 894, 903, 941.

[49] Dokument Bolivia: informe pais. Consulta presinodal (2019), 36; vgl. Instrumentum laboris, 23.

[50] Instrumentum laboris, 26.

[51] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 146: AAS 107 (2015), 906.

[52] Documento con aportes al Sinodo de la Didcesis de San José del Guaviare y de la Arquididcesis de
Villavicencio y Granada (Kolumbien); vgl. Instrumentum laboris, 17.

[53] Euclides da Cunha, Los Sertones (Os Sertbes), Buenos Aires 1946, 65-66.

[54] Pablo Neruda, »Amazonas«, in Canto General (1938), |, IV.

[55] REPAM, Dokument Eje de Fronteras. Preparagédo ao Sinodo para Amazénia, Tabatinga / Brasilien (13.
Februar 2019), 3; vgl. Instrumentum laboris, 8.

[56] Amadeu Thiago de Mello, Amazonas, patria da agua.

[57] Vinicius de Moraes, Para vivir un gran amor, Buenos Aires 2013, 166.

[58] Juan Carlos Galeano, »Los que creyerong, in: Amazonia y otros poemas, hrsg. Universidad Externado de
Colombia, Bogota 2011, 44.

[59] Harald Sioli, A Amazdnia, Petropolis 1985, 60.

[60] Johannes Paul Il., Ansprache an die Teilnehmer des Kongresses zum Thema ,,Umwelt und Gesundheit”
(24. Marz 1997), 2: L'Osservatore Romano (dt.), Jg. 27 (1997), Nr. 30 (25. Juli 1997), 12.

[61] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 34: AAS 107 (2015), 860.

[62] Vgl. ebd., 28-31: AAS 107 (2015), 858-859.

[63] Ebd., 38: AAS 107 (2015), 862.

[64] Vgl. 5. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik, Schlussdokument von
Aparecida (29. Juni 2007), 86.

[65] Vgl. Enzyiklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 38: AAS 107 (2015), 862.

[66] Vgl. ebd., 144, 187: AAS 107 (2015), 905-906, 921.


http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

139
[67] Vgl. ebd., 183: AAS 107 (2015), 920.

[68] Ebd., 53: AAS 107 (2015), 868.

[69] Vgl. ebd., 49: AAS 107 (2015), 866.

[70] Vorbereitungsdokument fiir die Sonderversammlung der Bischofssynode flir das Amazonasgebiet, 8.
[71] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 56: AAS 107 (2015), 869.
[72] Ebd., 59: AAS 107 (2015), 870.

[73] Ebd., 33: AAS 107 (2015), 860.

[74] Ebd., 220: AAS 107 (2015), 934.

[75] Ebd., 215: AAS 107 (2015), 932.

[76] Sui Yun, Cantos para el mendigo y el rey, Wiesbaden 2000.

[77] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 100: AAS 107 (2015), 887.
[78] Ebd., 204: AAS 107 (2015), 928.

[79] Vgl. Dokumente von Santarém (1972) und Manaus (1997) in: Nationale Bischofskonferenz von Brasilien,
Desafio missionario. Documentos da Igreja na Amazénia, Brasilia 2014, 9-28 und 67-84.

[80] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 220: AAS 105 (2013), 1110.

[81] Ebd., 164: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[82] Ebd., 165: AAS 105 (2013), 1089.

[83] Ebd., 161: AAS 105 (2013), 1087.

[84] So das Zweite Vatikanische Konzil in Nr. 44 der Pastoralkonstitution Gaudium et spes: »Von Beginn ihrer
Geschichte an hat [die Kirche] gelernt, die Botschaft Christi in der Vorstellungswelt und Sprache der
verschiedenen Voélker auszusagen und dartber hinaus diese Botschaft mit Hilfe der Weisheit der Philosophen
zu verdeutlichen, um so das Evangelium sowohl dem Verstandnis aller als auch berechtigten Anspriichen der
Gebildeten angemessen zu verkiinden. Diese in diesem Sinne angepasste Verkiindigung des geoffenbarten
Wortes muss ein Gesetz aller Evangelisation bleiben. Denn so wird in jedem Volk die Fahigkeit, die Botschaft
Christi auf eigene Weise auszusagen, entwickelt und zugleich der lebhafte Austausch zwischen der Kirche und
den verschiedenen nationalen Kulturen geférdert.«

[85] Brief an das pilgernde Volk Gottes in Deutschland (29. Juni 2019), 9. L’Osservatore Romano (dt.), Jg. 49
(2019), Nr. 28 (12. Juli 2019), 8.

[86] Vgl. Vinzenz von Lérins, Commonitorium primum, Kap. 23: PL 50, 668: »Ut annis scilicet consolidetur,
dilatetur tempore, sublimetur aetate«.


http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html

140

[87] Brief an das pilgernde Volk Gottes in Deutschland (29. Juni 2019). L’Osservatore Romano (dt.), Jg. 49
(2019), Nr. 28 (12. Juli 2019). Vgl. das Gustav Mahlerzugeschriebene Zitat: » Tradition ist nicht die Anbetung der
Asche, sondern die Weitergabe des Feuers«.

[88] Ansprache an die Reprdsentanten von Wissenschaft und Kultur, Coimbra (15. Mai 1982), L’'Osservatore
Romano (dt.), Jg. 12 (1982), Nr. 26 (25. Juni 1982), 6.

[89] Botschaft an die Ureinwohner Amerikas, Santo Domingo (12. Oktober 1992), 6: Insegnamenti, 15/2 (1992),
346; vgl. Ansprache an den nationalen Kongress der kirchlichen Bewegung fir kulturelles Engagement (16.
Januar 1982), 2: Insegnamenti, 5/1 (1982), 131.

[90] Johannes Paul Il., Nachsynodales Apostolisches Schreiben Vita consecrata (25. Marz 1996), 98: AAS 88
(1996), 474-475.

[91] Vgl. Nr. 115: AAS 105 (2013), 1068.

[92] Ebd., 116: AAS 105 (2013), 1068.

[93] Ebd.

[94] Ebd., 129: AAS 105 (2013), 1074.

[95] Ebd., 116: AAS 105 (2013), 1068.

[96] Ebd., 117: AAS 105 (2013), 1069.

[97] Ebd.

[98] Johannes Paul Il., Ansprache an die Vollversammlung des Pépstlichen Rats fiir die Kultur (17. Januar
1987): L'Osservatore Romano (dt.), Jg. 17 (1987), Nr. 7 (13. Februar 1987), 8.

[99] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 129: AAS 105 (2013), 1074.

[100] 4. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik, Schlussdokument von Santo
Domingo (12-28. Oktober 1992), 17.

[101] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[102] Vgl. Joseph Ratzinger, Zur Lage des Glaubens. Ein Gesprédch mit Vittorio Messori, Minchen 21986, 211-
212.

[103] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[104] Pedro Casaldéliga, »Carta de navegar (por el Tocantins amazonico)«, in El tiempo y la espera, Santander
1986.

[105] Thomas von Aquin erklart das folgendermalen: »Auf drei Weisen ist Gott in den Dingen [gegenwartig]. In
allgemeiner Weise ist er [im Geschaffenen] durch seine Macht, Gegenwart und sein Sein. Auf andere Weise ist
er in den Heiligen, nédmlich durch die Gnade. In einzigartiger Weise ist er in Christus, durch die [hypostatische]
Union« (Ad Colossenses, Il, 2).


http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031996_vita-consecrata.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

141
[106] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[107] 3. Vollversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik, Schlussdokument von Puebla (23.
Marz 1979), 196.

[108] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 178: AAS 105 (2013), 1094.

[109] Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution Lumen gentium Uber die Kirche, 11; vgl.:
Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate (19. Marz 2018), 10-11.

[110] Apostolische Vikariate des Peruanischen Amazonasgebiets, »Segunda asamblea episcopal regional de la
selva«, San Ramon / Peru (5. Oktober 1973), in: Exodo de la Iglesia en la Amazonia. Documentos pastorales de
la Iglesia en la Amazonia peruana, Iquitos 1976, 121.

[111] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 123: AAS 105 (2013), 1071.

[112] Vgl. Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate (19. Marz 2018), 126-127.

[113] Ebd., 32.

[114] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[115] Ebd.

[116] Ebd., 236: AAS 107 (2015), 940.

[117] Ebd.

[118] Ebd., 235: AAS 107 (2015), 939.

[119] Vgl. Konstitution Sacrosanctum Concilium Uber die heilige Liturgie, 37-40, 65, 77, 81.

[120] Bei der Synode wurde ein eigener ,amazonischer Ritus” vorgeschlagen.

[121] Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), 237: AAS 107 (2015), 940.

[122] Nachsynodales Apostolisches Schreiben Amoris laetitia (19. Marz 2016), 49: AAS 108 (2016), 331; vgl.
ebd., 305: AAS 108 (2016), 436-437.

[123] Vgl. ebd., 296, 308: AAS 108 (2016), 430-431, 438.

[124] 5. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerikka und der Karibik, Schiussdokument von
Aparecida (29. Juni 2007), 100e.

[125] Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Schreiben Sacerdotium ministeriale an die Bischofe der
Katholischen Kirche zu einigen Fragen bezlglich des Dieners der Eucharistie (6. August 1983): AAS, 75 (1983)
1001-1009.

[126] Apostolisches Schreiben Mulieris dignitatem (15. August 1988), 27: AAS 80 (1988), 1718.



http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_ge.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html

142

[127] Thomas von Aquin, Summa Theologiae lll, 8, 1, resp.

[128] Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret Presbyterorum ordinis Gber Dienst und Leben der Priester, 5;
Johannes Paul Il., Enzyklika Ecclesia de Eucharistia (17. April 2003), 22: AAS 95 (2003), 448.

[129] Dem Priester ist auch die Spendung der Krankensalbung vorbehalten, da diese im inneren
Zusammenhang mit der Vergebung der Stinden steht: »Und wenn er Siinden begangen hat, werden sie ihm
vergeben« (Jak 5, 15).

[130] Katechismus der Katholischen Kirche, 1396; vgl. Johannes Paul Il., Enzyklika Ecclesia de Eucharistia (17.
April 2003), 26: AAS 95 (2003), 451; Henri de Lubac, Méditation sur I'Eglise, Paris 1968, 101.

[131] Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret Presbyterorum ordinis Giber Dienst und Leben der Priester, 6.

[132] Es macht nachdenklich, dass es in einigen Landern des Amazonasgebiets mehr Missionare fiir Europa
oder die Vereinigten Staaten gibt, als solche, die bereit sind, in den eigenen Vikariaten Amazoniens mitzuhelfen.

[133] Bei der Synode wurde auch Uber fehlende Seminare zur Priesterausbildung Indigener gesprochen.

[134] Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution Lumen gentium uber die Kirche, 3.

[135] Paul V1., Predigt am Hochfest des Leibes und Blutes Christi / Fronleichnam, 17. Juni 1965: Insegnamenti 3
(1965), 358.

[136] Der Bischof kann wegen Priestermangels »einen Diakon oder eine andere Person, die nicht die
Priesterweihe empfangen hat, oder eine Gemeinschaft von Personen an der Wahrnehmung der
Seelsorgsaufgaben einer Pfarrei beteiligen« (Codex des kanonischen Rechts, 517 § 2).

[137] 5. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik, Schlussdokument von
Aparecida (29. Juni 2007), 178.

[138] Ebd., 475.

[139] Instrumentum laboris, 65.

[140] Ebd., 63.

[141] Ebd., 129, d, 2.

[142] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), 228: AAS 105 (2013), 1113.

[143] Ebd., 226: AAS 105 (2013), 1112.

[144] Zweites Vatikanisches Konzil, Erklarung Nostra aetate Giber das Verhaltnis der Kirche zu den
nichtchristlichen Religionen, 2.

[145] Lateinamerikanischer Bischofsrat (CELAM), /Il Simposio latinoamericano sobre Teologia india,
Guatemala-Stadt (23.-27. Oktober 2006).

[00189-DE.02] [Originalsprache: Spanisch]


http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_eccl-de-euch.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_eccl-de-euch.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_ge.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html

143

Traduzione in lingua portoghese

EXORTAGCAO APOSTOLICA POS-SINODAL
QUERIDA AMAZONIA

DO SANTO PADRE
FRANCISCO

AO POVO DE DEUS E A TODAS AS PESSOAS DE BOA VONTADE

1. A Amazodnia querida apresenta-se aos olhos do mundo com todo o seu esplendor, 0 seu drama € o seu
mistério. Deus concedeu-nos a graga de a termos presente de modo especial no Sinodo que se realizou em
Roma de 6 a 27 de outubro de 2019, concluindo com o Documento Amazdnia: Novos Caminhos para a Igreja e
para uma Ecologia Integral.

O sentido desta Exortagao

2. Ouvi as intervengdes ao longo do Sinodo e li, com interesse, as contribuicées dos Circulos Menores. Com
esta Exortagao, quero expressar as ressonancias que provocou em mim este percurso de didlogo e
discernimento. Aqui, ndo vou desenvolver todas as questdes amplamente tratadas no Documento conclusivo;
nao pretendo substitui-lo nem repeti-lo. Desejo apenas oferecer um breve quadro de reflexdo que encarne na
realidade amazonica uma sintese de algumas grandes preocupagoes ja manifestadas por mim em documentos
anteriores, que ajude e oriente para uma recec¢ao harmoniosa, criativa e frutuosa de todo o caminho sinodal.

3. Ao mesmo tempo, quero apresentar de maneira oficial o citado Documento, que nos oferece as conclusdes
do Sinodo e no qual colaboraram muitas pessoas que conhecem melhor do que eu e do que a Curia Romana a
problematica da Amazédnia, porque vivem Ia, por ela sofrem e a amam apaixonadamente. Nesta Exortagao,
preferi ndo citar o Documento, convidando a Ié-lo integralmente.

4. Deus queira que toda a Igreja se deixe enriquecer e interpelar por este trabalho, que os pastores, os
consagrados, as consagradas e os fiéis-leigos da Amazodnia se empenhem na sua aplicagao e que, de alguma
forma, possa inspirar todas as pessoas de boa vontade.

Sonhos para a Amazonia

5. A Amazédnia € um todo plurinacional interligado, um grande bioma partilhado por nove paises: Brasil, Bolivia,
Colémbia, Equador, Guiana, Peru, Suriname, Venezuela e Guiana Francesa. Todavia dirijo esta Exortagdo ao
mundo inteiro. Fago-o, por um lado, para ajudar a despertar a estima e solicitude por esta terra, que também é
«nossa», convidando-o a admira-la e reconhecé-la como um mistério sagrado; e, por outro, porque a atengao
da Igreja as problematicas deste territério obriga-nos a retomar brevemente algumas questdes que nao
devemos esquecer e que podem servir de inspiragao para outras regides da terra enfrentarem os seus proprios
desafios.

6. Tudo o que a Igreja oferece deve encarnar-se de maneira original em cada lugar do mundo, para que a
Esposa de Cristo adquira rostos multiformes que manifestem melhor a riqueza inesgotavel da graca. Deve
encarnar-se a pregacao, deve encarnar-se a espiritualidade, devem encarnar-se as estruturas da Igreja. Por
isso, nesta breve Exortagdo, ouso humildemente formular quatro grandes sonhos que a Amazoénia me inspira:

7. Sonho com uma Amazonia que lute pelos direitos dos mais pobres, dos povos nativos, dos ultimos, de modo
que a sua voz seja ouvida e sua dignidade promovida.


http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_po.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_po.html

144

Sonho com uma Amazdnia que preserve a riqueza cultural que a carateriza e na qual brilha de maneira tdo
variada a beleza humana.

Sonho com uma Amazodnia que guarde zelosamente a sedutora beleza natural que a adorna, a vida
transbordante que enche os seus rios e as suas florestas.

Sonho com comunidades cristds capazes de se devotar e encarnar de tal modo na Amazonia, que deem a
Igreja rostos novos com tragos amazonicos.

Capitulo |
UM SONHO SOCIAL

8. O nosso é o sonho duma Amazonia que integre e promova todos os seus habitantes, para poderem
consolidar o «bem viver». Mas impde-se um grito profético e um arduo empenho em prol dos mais pobres. Pois,
apesar do desastre ecolégico que a Amazonia esta a enfrentar, deve-se notar que «uma verdadeira abordagem
ecologica sempre se torna uma abordagem social, que deve integrar a justica nos debates sobre o meio
ambiente, para ouvir tanto o clamor da terra como o clamor dos pobres»[1]. Nao serve um conservacionismo
«que se preocupa com o bioma, porém ignora 0s povos amazonicos»[2].

Injustica e crime

9. Os interesses colonizadores que, legal e ilegalmente, fizeram — e fazem — aumentar o corte de madeira e a
industria mineraria e que foram expulsando e encurralando os povos indigenas, ribeirinhos e afrodescendentes,
provocam um clamor que brada ao céu:

«Sao muitas as arvores

onde morou a tortura

e vastas as florestas

compradas entre mil mortes»[3].

«Os madeireiros tém parlamentares

e nossa Amazénia nao tem quem a defenda (...)
Mandam em exilio os papagaios e os macacos (...)
Ja ndo sera igual a colheita da castanha»[4].

10. Isto favoreceu os movimentos migratorios mais recentes dos indigenas para as periferias das cidades. Aqui
nao encontram uma real libertagdo dos seus dramas, mas as piores formas de escravidao, sujeicdo e miséria.
Nestas cidades caraterizadas por uma grande desigualdade, onde hoje habita a maior parte da populagéo da
Amazonia, crescem também a xenofobia, a exploragao sexual e o trafico de pessoas. Por isso o clamor da
Amazdnia ndo brota apenas do coracdo das florestas, mas também do interior das suas cidades.

11. Nao é necessario repetir aqui as analises tdo abrangentes e completas que foram apresentadas antes e
durante o Sinodo. Mas lembremos ao menos uma das vozes ouvidas: «Estamos sendo afetados pelos
madeireiros, criadores de gado e outros terceiros. Ameagados por agentes econdémicos que implementam um
modelo alheio em nossos territérios. As empresas madeireiras entram no territorio para explorar a floresta, nés
cuidamos da floresta para nossos filhos, dispomos de carne, pesca, remédios vegetais, arvores frutiferas (...). A
construgao de hidroelétricas e o projeto de hidrovias tém impacto sobre o rio e sobre os territérios (...). Somos
uma regiao de territorios roubados»[5].

12. Ja o meu antecessor, Bento XVI, denunciava «a devastacdo ambiental da Amazonia e as ameacas a
dignidade humana das suas populagdes»[6]. Desejo acrescentar que muitos dramas tiveram a ver com uma
falsa «mistica amazonica»: é sabido que, desde os ultimos decénios do século passado, a Amazoénia tem sido
apresentada como um enorme vazio que deve ser preenchido, como uma riqueza em estado bruto que se deve
aprimorar, como uma vastidao selvagem que precisa de ser domada. E, tudo isto, numa perspetiva que nao


http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html

145

reconhece os direitos dos povos nativos ou simplesmente os ignora como se ndo existissem e como se as
terras onde habitam nao lhes pertencessem. Nos proprios programas educacionais de criangas e jovens, 0s
indigenas apareciam como intrusos ou usurpadores. As suas vidas e preocupagdes, a sua maneira de lutar e
sobreviver nao interessavam, considerando-os mais como um obstaculo de que nos temos de livrar do que
como seres humanos com a mesma dignidade que qualquer outro e com direitos adquiridos.

13. Para aumentar esta confuséo, contribuiram alguns slogans, nomeadamente o de «ndo entregar»[7], como
se a citada sujeigao fosse provocada apenas por paises estrangeiros, quando os préprios poderes locais, com a
desculpa do progresso, fizeram parte de aliangas com o objetivo de devastar, de maneira impune e
indiscriminada, a floresta com as formas de vida que abriga. Os povos nativos viram muitas vezes, impotentes,
a destruicdo do ambiente natural que Ihes permitia alimentar-se, curar-se, sobreviver e conservar um estilo de
vida e uma cultura que Ihes dava identidade e sentido. A disparidade de poder € enorme, os fracos nao tém
recursos para se defender, enquanto o vencedor continua a levar tudo, «os povos pobres ficam sempre pobres
e 0s ricos tornam-se cada vez mais ricos»[8].

14. As operagdes econdémicas, nacionais ou internacionais, que danificam a Amazdnia e nao respeitam o direito
dos povos nativos ao territorio e sua demarcagao, a autodeterminagéo e ao consentimento prévio, ha que
rotula-las com o nome devido: injustica e crime. Quando algumas empresas sedentas de lucro facil se
apropriam dos terrenos, chegando a privatizar a propria agua potavel, ou quando as autoridades deixam mao
livre a madeireiros, a projetos minerarios ou petroliferos e outras atividades que devastam as florestas e
contaminam o ambiente, transformam-se indevidamente as relagbes econémicas e tornam-se um instrumento
que mata. E usual lancar mao de recursos desprovidos de qualquer ética, como penalizar os protestos e
mesmo tirar a vida aos indigenas que se oponham aos projetos, provocar intencionalmente incéndios florestais,
ou subornar politicos e os proprios nativos. A acompanhar tudo isto, temos graves violagdes dos direitos
humanos e novas escraviddes que atingem especialmente as mulheres, a praga do narcotrafico que procura
submeter os indigenas, ou o trafico de pessoas que se aproveita daqueles que foram expulsos de seu contexto
cultural. Nao podemos permitir que a globalizagéo se transforme num «novo tipo de colonialismo»[9].

Indignar-se e pedir perdao

15. E preciso indignar-se[10], como se indignou Moisés (cf. Ex 11, 8), como Se indignava Jesus (cf. Mc 3, 5),
como Se indigna Deus perante a injustiga (cf. Am 2, 4-8; 5, 7-12; Sal 106/105, 40). Nao € salutar habituarmo-
nos ao mal; faz-nos mal permitir que nos anestesiem a consciéncia social, enquanto «um rasto de delapidagao,
inclusive de morte, por toda a nossa regido, (...) coloca em perigo a vida de milhdes de pessoas, em especial
do habitat dos camponeses e indigenas»[11]. Os casos de injustica e crueldade verificados na Amazonia, ainda
durante o século passado, deveriam gerar uma profunda repulsa e ao mesmo tempo tornar-nos mais sensiveis
para também reconhecer formas atuais de exploracdo humana, violéncia e morte. Por exemplo, a proposito do
passado vergonhoso, recolhamos uma narragéo dos sofrimentos dos indigenas da época da borracha na
Amazonia venezuelana: «Os nativos n&o recebiam dinheiro, mas apenas mercadorias, e caras, que nunca
acabavam de pagar. (...) Pagava, mas diziam ao indigena: “Ainda estas a dever tanto” e o indigena tinha que
voltar a trabalhar (...). Mais de vinte aldeias ye’kuana foram completamente arrasadas. As mulheres ye’kuana
foram violadas e seus seios cortados; as gravidas desventradas. Aos homens, cortavam-lhes os dedos das
maos ou os pulsos, para nao poderem navegar (...), juntamente com outras cenas do sadismo mais
absurdo»[12].

16. Esta historia de sofrimento e desprezo nao se cura facilmente. E a colonizagdo nao para; embora em muitos
lugares se transforme, disfarce e dissimule[13], todavia ndo perde a sua prepoténcia contra a vida dos pobres e
a fragilidade do meio ambiente. Os bispos da Amazonia brasileira recordaram que «a historia da Amazonia
revela que foi sempre uma minoria que lucrava a custa da pobreza da maioria e da depredacao sem escrupulos
das riquezas naturais da regido, dadiva divina para os povos que aqui vivem ha milénios e os migrantes que
chegaram ao longo dos séculos passados»[14].

17. Ao mesmo tempo que nos deixamos tomar por uma sa indignagao, lembremo-nos de que sempre & possivel
superar as diferentes mentalidades de colonizagao para construir redes de solidariedade e desenvolvimento: «o



146

desafio é assegurar uma globalizagdo na solidariedade, uma globalizagdo sem marginalizagdo»[15]. Podem-se
encontrar alternativas de pecuaria e agricultura sustentaveis, de energias que nao poluem, de fontes dignas de
trabalho que nao impliquem a destruicdo do meio ambiente e das culturas. Simultaneamente é preciso garantir,
para os indigenas e os mais pobres, uma educag¢ao adequada que desenvolva as suas capacidades e
empoderamento. E precisamente nestes objetivos que se mede a verdadeira solércia e a genuina capacidade
dos politicos. Nao servira para devolver aos mortos a vida que lhes foi negada, nem para compensar os
sobreviventes daqueles massacres, mas ao menos para hoje sermos todos realmente humanos.

18. Anima-nos recordar que, no meio dos graves excessos da colonizagdo da Amazonia, cheia de
«contradicoes e laceragdes»[16], muitos missionarios chegaram la com o Evangelho, deixando os seus paises
e aceitando uma vida austera e desafiadora junto dos mais desprotegidos. Sabemos que nem todos foram
exemplares, mas o trabalho de quantos se mantiveram fiéis ao Evangelho também inspirou «uma legislagéo,
como as Leis das indias, que protegiam a dignidade dos indigenas contra as violacdes de seus povos e
territorios»[17]. E dado que frequentemente eram os sacerdotes que protegiam os indigenas de ladrbes e
abusadores, aqueles «pediam-nos insistentemente — contam os missionarios — que ndo os abandonassemos e
faziam-nos prometer que voltariamos novamente»[18].

19. E, nos dias de hoje, a Igreja ndo pode estar menos comprometida, chamada como esta a ouvir os clamores
dos povos amazonicos, «para poder exercer com transparéncia o seu papel profético».[19] Entretanto como
ndo podemos negar que o joio se misturou com o trigo, pois 0s missionarios nem sempre estiveram do lado dos
oprimidos, deploro-o e mais uma vez «pe¢o humildemente perdao, ndo sé pelas ofensas da propria Igreja, mas
também pelos crimes contra os povos nativos durante a chamada conquista da América»[20] e pelos crimes
atrozes que se seguiram ao longo de toda a histéria da Amazonia. Aos membros dos povos nativos, agradeco e
digo novamente que, «com a vossa vida, sois um grito langado a consciéncia (...). Vés sois memoria viva da
missao que Deus nos confiou a todos: cuidar da Casa Comum».[21]

Sentido comunitario

20. A luta social implica capacidade de fraternidade, um espirito de comunh&o humana. Entdo, sem diminuir a
importancia da liberdade pessoal, ressalta-se que os povos nativos da Amazonia possuem um forte sentido
comunitario. Vivem assim «o trabalho, o descanso, os relacionamentos humanos, os ritos e as celebracdes.
Tudo é compartilhado, os espagos particulares — tipicos da modernidade — sdo minimos. A vida € um caminho
comunitario onde as tarefas e as responsabilidades se dividem e compartiiham em fungao do bem comum. Nao
ha espaco para a ideia de individuo separado da comunidade ou de seu territorio»[22]. Estas relagcdes humanas
estdo impregnadas pela natureza circundante, porque a sentem e percebem como uma realidade que integra a
sua sociedade e cultura, como um prolongamento do seu corpo pessoal, familiar e de grupo:

«Aquele luzeiro se aproxima

revolteiam os beija-flores

mais do que a cascata troa meu coracao
com esses teus labios regarei a terra
possa o vento jogar em nos»[23].

21. Isto multiplica o efeito desintegrador do desenraizamento que vivem os indigenas forgados a emigrar para a
cidade, procurando sobreviver, por vezes de forma nao digna, no meio dos costumes urbanos mais
individualistas e dum ambiente hostil. Como sanar um dano tdo grave? Como reconstruir estas vidas
desenraizadas? A vista desta realidade, é preciso valorizar e acompanhar todos os esforcos que fazem muitos
destes grupos para preservar os seus valores e estilo de vida e integrar-se nos contextos novos sem os perder,
antes pelo contrario oferecendo-os como uma propria contribuicdo para o bem comum.

22. Cristo redimiu o ser humano inteiro e deseja recompor em cada um a sua capacidade de se relacionar com
os outros. O Evangelho propde a caridade divina que brota do Coragao de Cristo e gera uma busca da justiga
que é inseparavelmente um canto de fraternidade e solidariedade, um estimulo a cultura do encontro. A
sabedoria do estilo de vida dos povos nativos — mesmo com todos os limites que possa ter — estimula-nos a



147

aprofundar tal anseio. Por esta raz&o, os bispos do Equador solicitaram «um novo sistema social e cultural que
privilegie as relagdes fraternas, num quadro de reconhecimento e valorizagdo das diferentes culturas e dos
ecossistemas, capaz de se opor a todas as formas de discriminagdo e dominio entre os seres humanos»[24].

Instituicbes degradadas

23. Na Enciclica Laudato si’, lembramos que, «se tudo esta relacionado, também o estado de saude das
instituicbes duma sociedade tem consequéncias no ambiente e na qualidade de vida humana (...). Dentro de
cada um dos niveis sociais e entre eles, desenvolvem-se as instituigdbes que regulam as relagdes humanas.
Tudo o que as danifica comporta efeitos nocivos, como a perda da liberdade, a injusti¢ca e a violéncia. Varios
paises sao governados por um sistema institucional precario, a custa do sofrimento do povo»[25].

24. Como estao as instituicdes da sociedade civil na Amazonia? O Instrumentum laboris do Sinodo, que reune
muitas contribuicoes de pessoas e grupos da Amazonia, refere-se a «uma cultura que envenena o Estado e
suas instituicdes, permeando todos os estratos sociais, inclusive as comunidades indigenas. Trata-se de um
verdadeiro flagelo moral; como resultado, perde-se a confianga nas instituicbes e em seus representantes, o
que desacredita totalmente a politica e as organizagdes sociais. Os povos amazonicos nao sao alheios a
corrupgao e tornam-se suas principais vitimas»[26].

25. Nao podemos excluir que membros da Igreja tenham feito parte das redes de corrupgao, por vezes
chegando ao ponto de aceitar manter siléncio em troca de ajudas econoémicas para as obras eclesiais. Por isso
mesmo, chegaram ao Sinodo propostas que convidavam a «prestar uma atengéo especial a procedéncia de
doagdes ou outro tipo de beneficios, assim como aos investimentos realizados pelas instituicdes eclesiasticas
ou pelos cristaos»[27].

Dialogo social

26. A Amazonia deveria ser também um local de dialogo social, especialmente entre os diferentes povos
nativos, para encontrar formas de comunhao e luta conjunta. Os demais, somos chamados a participar como
«convidadosy, procurando com 0 maximo respeito encontrar vias de encontro que enriquegam a Amazonia.
Mas, se queremos dialogar, devemos comegar pelos ultimos. Estes ndo sao apenas um interlocutor que é
preciso convencer, nem mais um que esta sentado a uma mesa de iguais. Mas s&o os principais interlocutores,
dos quais primeiro devemos aprender, a quem temos de escutar por um dever de justica e a quem devemos
pedir autorizacdo para poder apresentar as nossas propostas. A sua palavra, as suas esperangas, 0S seus
receios deveriam ser a voz mais forte em qualquer mesa de dialogo sobre a Amazonia. E a grande questao é:
Como imaginam eles o «bem viver» para si e seus descendentes?

27. O dialogo nao se deve limitar a privilegiar a opgao preferencial pela defesa dos pobres, marginalizados e
excluidos, mas ha de também respeita-los como protagonistas. Trata-se de reconhecer o outro e aprecia-lo
«como outro», com a sua sensibilidade, as suas opgdes mais intimas, o seu modo de viver e trabalhar. Caso
contrario, o resultado sera, como sempre, «um projeto de poucos para poucos»[28], quando ndo «um consenso
de escritério ou uma paz efémera para uma minoria feliz»[29]. Se tal acontecer, «é necessaria uma voz
profética»[30] e, como cristaos, somos chamados a fazé-la ouvir.

Daqui nasce o sonho sucessivo...

Capitulo Il

UM SONHO CULTURAL

28. O objetivo é promover a Amazonia; isto, porém, nao implica coloniza-la culturalmente, mas fazer de modo


http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html

148

que ela propria tire fora o melhor de si mesma. Tal € o sentido da melhor obra educativa: cultivar sem
desenraizar, fazer crescer sem enfraquecer a identidade, promover sem invadir. Assim como ha
potencialidades na natureza que se poderiam perder para sempre, 0 mesmo pode acontecer com culturas
portadoras duma mensagem ainda ndo escutada e que estdo ameacgadas hoje mais do que nunca.

O poliedro amazdnico

29. Na Amazonia, vivem muitos povos e nacionalidades, sendo mais de cento e dez os povos indigenas em
isolamento voluntario (PIAV)[31]. A sua situagao é fragilissima; e muitos sentem que sao os Ultimos depositarios
dum tesouro destinado a desaparecer, como se |lhes fosse permitido sobreviver apenas sem perturbar,
enquanto avanga a colonizagao poés-moderna. Temos que evitar de os considerar como «selvagens nao-
civilizados»; simplesmente criaram culturas diferentes e outras formas de civilizagado, que antigamente
registaram um nivel notavel de desenvolvimento[32].

30. Antes da colonizagao, os centros habitados concentravam-se nas margens dos rios e lagos, mas o avango
da colonizagdo expulsou os antigos habitantes para o interior da floresta. Hoje, a crescente desertificagao
obriga a novas deslocagdes muitos, que acabam por ocupar as periferias ou as calgadas das cidades por vezes
numa situagao de miséria extrema, mas também de dilaceragao interior devido a perda dos valores que os
sustentavam. Neste contexto, habitualmente perdem os pontos de referéncia e as raizes culturais que lhes
conferiam uma identidade e um sentido de dignidade e vao alongar a fila dos descartados. Assim interrompe-se
a transmissao cultural duma sabedoria que, durante séculos, foi passando de geragao em geragao. As cidades,
que deveriam ser lugares de encontro, enriquecimento mutuo e fecundagao entre diferentes culturas, tornam-se
palco dum doloroso descarte.

31. Cada povo, que conseguiu sobreviver na Amazonia, possui a sua propria identidade cultural e uma riqueza
unica num universo multicultural, em virtude da estreita relacdo que os habitantes estabelecem com o meio
circundante, numa simbiose — de tipo ndo determinista — dificil de entender com esquemas mentais alheios:

«Havia outrora uma paisagem que despontava com seu rio,
seus animais, suas nuvens e suas arvores.

As vezes, porém, quando ndo se via em lado nenhum

a paisagem com seu rio e suas arvores,

competia a tais coisas assomar a mente dum
garotinho»[33].

«Do rio, fazes o teu sangue (...).
Depois planta-te,
germina e cresce

que tua raiz

se agarre a terra

mais e mais para sempre
e, por ultimo,

sé canoa,

barco, jangada,

solo, jarra,

estabulo e homem»[34].

32. Os grupos humanos, seus estilos de vida e cosmovisdes sao tdo variados como o territorio, pois tiveram
que se adaptar a geografia e aos seus recursos. Nao sdo iguais as aldeias de pescadores as de cagadores,
nem as aldeias de agricultores do interior as dos cultivadores de terras sujeitas a inundagdes. Além disso, na
Amazonia, encontram-se milhares de comunidades de indigenas, afrodescendentes, ribeirinhos e habitantes
das cidades que, por sua vez, sdo muito diferentes entre si e abrigam uma grande diversidade humana. Deus
manifesta-Se, reflete algo da sua beleza inesgotavel através dum territério e das suas carateristicas, pelo que
os diferentes grupos, numa sintese vital com o ambiente circundante, desenvolvem uma forma peculiar de



149

sabedoria. Quantos de nds observamos de fora deveriamos evitar generaliza¢des injustas, discursos simplistas
ou conclusbes elaboradas apenas a partir das nossas proprias estruturas mentais e experiéncias.

Cuidar das raizes

33. Quero lembrar agora que «a visdo consumista do ser humano, incentivada pelos mecanismos da economia
globalizada atual, tende a homogeneizar as culturas e a debilitar a imensa variedade cultural, que € um tesouro
da humanidade»[35]. Isto afeta muito os jovens, quando se tende a «dissolver as diferencas proprias do seu
lugar de origem, transforma-los em sujeitos manipulaveis feitos em série»[36]. Para evitar esta dindmica de
empobrecimento humano, é preciso amar as raizes e cuidar delas, porque sdo «um ponto de enraizamento que
nos permite crescer e responder aos novos desafios»[37]. Convido os jovens da Amazonia, especialmente os
indigenas, a «assumir as raizes, pois das raizes provém a forca que [os] fara crescer, florescer e frutificar»[38].
Para quantos deles sao batizados, incluem-se nestas raizes a historia do povo de Israel e da Igreja até ao dia
de hoje. Conhecé-las € uma fonte de alegria e sobretudo de esperanga que inspira a¢des validas e corajosas.

34. Durante séculos, os povos amazonicos transmitiram a sua sabedoria cultural, oralmente, através de mitos,
lendas, narragdes, como sucedia com «aqueles primitivos jograis que percorriam as florestas contando historias
de aldeia em aldeia, mantendo assim viva uma comunidade que, sem o cordao umbilical destas historias, a
distancia e a falta de comunicagao teriam fragmentado e dissolvido»[39]. Por isso, é importante «deixar que os
idosos contem longas historias»[40] e que os jovens se detenham a beber desta fonte.

35. Enquanto o risco de perder esta riqueza cultural € cada vez maior, nos ultimos anos — gracas a Deus —
alguns povos comegaram a escrever para contar as suas historias e descrever o significado dos seus
costumes. Assim, eles proprios podem reconhecer explicitamente que ha algo mais do que uma identidade
étnica e que sao depositarios de preciosas memorias pessoais, familiares e coletivas. Alegra-me ver aqueles
que perderam o contacto com as suas raizes tentarem recuperar a memoria danificada. Por outro lado, nos
proprios setores profissionais, comegou a desenvolver-se uma maior percegao da identidade amazonica,
tornando-se a Amazonia — mesmo para eles, muitas vezes descendentes de imigrantes — fonte de inspiragao
artistica, literaria, musical, cultural. As varias expressodes artisticas, particularmente a poesia, deixaram-se
inspirar pela agua, a floresta, a vida que se agita, bem como pela diversidade cultural e os desafios ecoldgicos
e sociais.

Encontro intercultural

36. As culturas da Amazonia profunda, como alias toda a realidade cultural, tém as suas limitacdes; as culturas
urbanas do Ocidente também as tém. Fatores, como o consumismo, o individualismo, a discriminacao, a
desigualdade e muitos outros, constituem aspetos frageis das culturas aparentemente mais evoluidas. As etnias
gue desenvolveram um tesouro cultural em conexao com a natureza, com forte sentido comunitario,
apercebem-se facilmente das nossas sombras, que n&o reconhecemos no meio do suposto progresso. Assim,
far-nos-a bem recolher a sua experiéncia da vida.

37. E a partir das nossas raizes que nos sentamos & mesa comum, lugar de dialogo e de esperancas
compartilhadas. Deste modo a diferenca, que pode ser uma bandeira ou uma fronteira, transforma-se numa
ponte. A identidade e o dialogo n&o sao inimigos. A propria identidade cultural aprofunda-se e enriquece-se no
dialogo com os que s&o diferentes, e o modo auténtico de a conservar ndo € um isolamento que empobrece.
Por isso, ndo € minha intengao propor um indigenismo completamente fechado, a-histérico, estatico, que se
negue a toda e qualquer forma de mesticagem. Uma cultura pode tornar-se estéril, quando «se fecha em si
propria e procura perpetuar formas antiquadas de vida, recusando qualquer mudanga e confronto com a
verdade do homem»[41]. Isto poderia parecer pouco realista, ja que n&o é facil proteger-se da invasao cultural.
Por isso, cuidar dos valores culturais dos grupos indigenas deveria ser interesse de todos, porque a sua riqueza
€ também a nossa. Se nao progredirmos nesta direcdo de corresponsabilidade pela diversidade que embeleza
a nossa humanidade, nao se pode pretender que os grupos do interior da floresta se abram ingenuamente a
«civilizagaoy.



150

38. Na Amazdnia, mesmo entre os distintos povos nativos, é possivel desenvolver «relagdes interculturais onde
a diversidade nao significa ameacga, no justifica hierarquias de um poder sobre os outros, mas sim dialogo a
partir de visdes culturais diferentes, de celebracao, de inter-relacionamento e de reavivamento da
esperanga»[42].

Culturas ameacadas, povos em risco

39. A economia globalizada danifica despudoradamente a riqueza humana, social e cultural. A desintegragao
das familias, que resulta das migracoes forgadas, afeta a transmissao dos valores, porque «a familia é, e
sempre foi, a instituicdo social que mais contribuiu para manter vivas as nossas culturas»[43]. Além disso,
«diante duma invasao colonizadora macigca dos meios de comunicagdo», € necessario promover para 0S povos
nativos «comunicagoes alternativas, a partir das suas préprias linguas e culturas», e que «os proprios indigenas
se fagam protagonistas presentes nos meios de comunicagao ja existentes»[44].

40. Em qualquer projeto para a Amazonia, «€é preciso assumir a perspetiva dos direitos dos povos e das
culturas, dando assim provas de compreender que o desenvolvimento dum grupo social (...) requer
constantemente o protagonismo dos atores sociais locais a partir da sua propria cultura. Nem mesmo a nogao
da qualidade de vida se pode impor, mas deve ser entendida dentro do mundo de simbolos e habitos proprios
de cada grupo humano»[45]. E se as culturas ancestrais dos povos nativos nasceram e se desenvolveram em
estreito contacto com o ambiente natural circundante, dificilmente podem ficar ilesas quando se deteriora este
ambiente.

Isto abre passagem ao sonho sucessivo...

Capitulo 11l

UM SONHO ECOLOGICO

41. Numa realidade cultural como a Amazonia, onde existe uma relagao tao estreita do ser humano com a
natureza, a vida diaria € sempre cosmica. Libertar os outros das suas escravidoes implica certamente cuidar do
seu meio ambiente e defendé-lo[46] e — mais importante ainda — ajudar o coragao do homem a abrir-se
confiadamente aquele Deus que ndo s6 criou tudo o que existe, mas também Se nos deu a Si mesmo em Jesus
Cristo. O Senhor, que primeiro cuida de nos, ensina-nos a cuidar dos nossos irmaos e irmas e do ambiente que
Ele nos da de prenda cada dia. Esta é a primeira ecologia que precisamos. Na Amazoénia, compreendem-se
melhor as palavras de Bento XVI, quando dizia que, «ao lado da ecologia da natureza, existe uma ecologia que
podemos designar “humana”, a qual, por sua vez, requer uma “ecologia social”. E isto requer que a humanidade
(...) tome consciéncia cada vez mais das ligagdes existentes entre a ecologia natural, ou seja, o respeito pela
natureza, e a ecologia humana»[47]. Esta insisténcia em que «tudo esta interligado»[48] vale especialmente
para um territério como a Amazonia.

42. Se o cuidado das pessoas e o cuidado dos ecossistemas sao inseparaveis, isto torna-se particularmente
significativo la onde «a floresta ndo € um recurso para explorar, € um ser ou varios seres com 0s quais se
relacionar»[49]. A sabedoria dos povos nativos da Amazdnia «inspira o cuidado e o respeito pela criagdo, com
clara consciéncia dos seus limites, proibindo o seu abuso. Abusar da natureza significa abusar dos
antepassados, dos irmaos e irmas, da criagao e do Criador, hipotecando o futuro»[50]. Os indigenas, «quando
permanecem nos seus territérios, sdo quem melhor os cuidam»,[51] desde que nao se deixem enredar pelos
cantos das sereias e pelas ofertas interesseiras de grupos de poder. Os danos a natureza preocupam-nos, de
maneira muito direta e palpavel, porque — dizem eles — «<somos agua, ar, terra e vida do meio ambiente criado
por Deus. Por conseguinte, pedimos que cessem os maus-tratos e o exterminio da “Mae Terra”. A terra tem
sangue e esta sangrando, as multinacionais cortaram as veias da nossa “Mae Terra’»[52].



151

Esse sonho feito de agua

43. Na Amazonia, a agua é a rainha; rios e corregos lembram veias, e toda a forma de vida brota dela: «Ali, no
pleno dos estios quentes, quando se diluem, mortas nos ares parados, as ultimas lufadas de leste, o
termometro é substituido pelo higrometro na definicdo do clima. As existéncias derivam numa alternativa
dolorosa de vazantes e enchentes dos grandes rios. Estas alteiam-se sempre de um modo assombrador. O
Amazonas referto salta fora do leito, levanta em poucos dias o nivel das dguas. A enchente € uma paragem na
vida. Preso nas malhas dos igarapés, o homem aguarda, entdo, com estoicismo raro ante a fatalidade
incoercivel, o termo daquele inverno paradoxal, de temperaturas altas. A vazante é o verdo. E a revivescéncia
da atividade rudimentar dos que ali se agitam, do Unico modo compativel com uma natureza que se excede em
manifestagdes dispares tornando impossivel a continuidade de quaisquer esforgos»[53].

44. A agua encanta no grande Amazonas, que abraga e vivifica tudo ao seu redor:

«Amazonas,

capital das silabas d'agua,

pai patriarca, és

a eternidade secreta

das fecundacdes,

chegam-te rios como passaros»[54].

45. Além disso é a coluna vertebral que harmoniza e une: «O rio ndo nos separa; mas une-nos, ajudando-nos a
conviver entre diferentes culturas e linguas»[55]. Embora seja verdade que, neste territorio, ha muitas
«Amazédnias», 0 seu eixo principal € o grande rio, filho de muitos rios: «Da altura extrema da cordilheira, onde
as neves sao eternas, a agua se desprende, e traga trémula um risco na pele antiga da pedra: o Amazonas
acaba de nascer. A cada instante ele nasce. Desce devagar, para crescer no chdo. Varando verdes, faz o seu
caminho e se acrescenta. Aguas subterraneas afloram para abragar-se com a agua que desceu dos Andes. De
mais alto ainda, desce a agua celeste. Reunidas elas avangam, multiplicadas em infinitos caminhos, banhando
a imensa planicie (...). E a Grande Amazoénia, toda ela no trépico himido, com a sua floresta compacta e
atordoante, onde ainda palpita, intocada pelo homem, a vida que se foi urdindo nas intimidades da agua (...).
Desde que o0 homem a habita, ergue-se das funduras das suas aguas e dos altos centros de sua floresta um
terrivel temor: a de que essa vida esteja, devagarinho, tomando o rumo do fim»[56].

46. Os poetas populares, enamorados da sua imensa beleza, procuraram expressar o que este rio lhes fazia
sentir e a vida que ele oferece a sua passagem, com uma danca de delfins, anacondas, arvores e canoas. Mas
lamentam também os perigos que a ameagam. Estes poetas, contemplativos e proféticos, ajudam a libertar-nos
do paradigma tecnocratico e consumista que sufoca a natureza e nos deixa sem uma existéncia
verdadeiramente digna: «Sofre o mundo da transformacgao dos pés em borracha, das pernas em couro, do
corpo em pano e da cabeca em ago (...). Sofre 0 mundo da transformacgao da pa em fuzil, do arado em tanque
de guerra, da imagem do semeador que semeia ha do autémato com seu langa-chamas, de cuja sementeira
brotam soliddes. A esse mundo, s6 a poesia podera salvar, e a humildade diante da sua voz»[57].

O grito da Amazonia

47. A poesia ajuda a expressar uma dolorosa sensagao que muitos compartilhamos hoje. A verdade ineludivel é
que, nas condigdes atuais, com este modo de tratar a Amazonia, tanta riqueza de vida e de tdo grande beleza
estdo «tomando o rumo do fim», embora muitos pretendam continuar a crer que tudo vai bem, como se nada
acontecesse:

«Aqueles que pensavam que o rio fosse uma corda para jogar, enganavam-se.
O rio € uma veia muito subtil sobre a face da terra. (...)

O rio € uma corda onde se agarram os animais e as arvores.

Se o puxarem demais, o rio poderia rebentar.

Poderia explodir e lavar-nos a cara com a agua € com o sangue»[58].



152

48. O equilibrio da terra depende também da saude da Amazédnia. Juntamente com os biomas do Congo e do
Bornéu, deslumbra pela diversidade das suas florestas, das quais dependem também os ciclos das chuvas, o
equilibrio do clima e uma grande variedade de seres vivos. Funciona como um grande filtro do diéxido de
carbono, que ajuda a evitar o aquecimento da terra. Em grande parte, o solo € pobre em humus, de modo que a
floresta «cresce realmente sobre o solo e ndo do solo»[59]. Quando se elimina a floresta, esta ndo é
substituida, ficando um terreno com poucos nutrientes que se transforma num territério desértico ou pobre em
vegetacao. Isto é grave, porque, nas entranhas da floresta amazoénica, subsistem inUmeros recursos que
poderiam ser indispensaveis para a cura de doengas. Os seus peixes, frutos e outros dons sobreabundantes
enriquecem a alimentacdo humana. Além disso, num ecossistema como o amazonico, é incontestavel a
importancia de cada parte para a conservagao do todo. As proprias terras costeiras e a vegetagdo marinha
precisam de ser fertilizadas por aquilo que o rio Amazonas arrasta. O grito da Amazonia chega a todos, porque
a «conquista e exploracao de recursos (...) hoje chega a ameacar a prépria capacidade acolhedora do
ambiente: o ambiente como “recurso” corre o perigo de ameagar o ambiente como “casa”»[60]. O interesse de
algumas empresas poderosas nao deveria ser colocado acima do bem da Amazdnia e da humanidade inteira.

49. Nao basta prestar atencdo a preservacdo das espécies mais visiveis em risco de extingdo. E crucial ter em
conta que, «para o bom funcionamento dos ecossistemas, também sao necessarios os fungos, as algas, os
vermes, 0s pequenos insetos, os répteis e a variedade inumeravel de micro-organismos. Algumas espécies
pouco numerosas, que habitualmente nos passam despercebidas, desempenham uma funcéo censéria
fundamental para estabelecer o equilibrio dum lugar»[61]. E isto facilmente se ignora na avaliagdo do impacto
ambiental dos projetos econémicos de industrias extrativas, energéticas, madeireiras e outras que destroem e
poluem. Além disso a agua, que abunda na Amazonia, € um bem essencial para a sobrevivéncia humana, mas
as fontes de poluigdo vdo aumentando cada vez mais[62].

50. Com efeito, além dos interesses econémicos de empresarios e politicos locais, existem também «os
enormes interesses econdmicos internacionais»[63]. Por isso, a solugcdo ndo esta numa «internacionalizacao»
da Amazodnia[64], mas a responsabilidade dos governos nacionais torna-se mais grave. Pela mesma razao, «é
louvavel a tarefa de organismos internacionais e organizagoes da sociedade civil que sensibilizam as
populagdes e colaboram de forma critica, inclusive utilizando legitimos sistemas de pressao, para que cada
governo cumpra o dever proprio e ndo-delegavel de preservar o meio ambiente e os recursos naturais do seu
pais, sem se vender a espurios interesses locais ou internacionais»[65].

51. Para cuidar da Amazonia, € bom conjugar a sabedoria ancestral com os conhecimentos técnicos
contemporaneos, mas procurando sempre intervir no territério de forma sustentavel, preservando ao mesmo
tempo o estilo de vida e os sistemas de valores dos habitantes[66]. A estes, especialmente aos povos nativos,
cabe receber, para além da formagao basica, a informagdo completa e transparente dos projetos, com a sua
amplitude, os seus efeitos e riscos, para poderem confrontar esta informag¢ao com os seus interesses e com o
proprio conhecimento do local e, assim, dar ou negar o seu consentimento ou entao propor alternativas[67].

52. Os mais poderosos nunca ficam satisfeitos com os lucros que obtém, e os recursos do poder econémico
tém aumentado muito com o desenvolvimento cientifico e tecnoldgico. Por isso, todos deveriamos insistir na
urgéncia de «criar um sistema normativo que inclua limites inviolaveis e assegure a protecdo dos ecossistemas,
antes que as novas formas de poder derivadas do paradigma tecno-econdmico acabem por arrasa-los nao s6
com a politica, mas também com a liberdade e a justica»[68]. Se a chamada por Deus exige uma escuta atenta
do grito dos pobres e ao mesmo tempo da terra[69], para nds «o grito da Amazénia ao Criador € semelhante ao
grito do Povo de Deus no Egito (cf. Ex 3, 7). E um grito desde a escraviddo e o abandono, que clama por
liberdadex»[70].

A profecia da contemplacao

53. Muitas vezes deixamos que a consciéncia se torne insensivel, porque «a constante distracdo nos tira a
coragem de advertir a realidade dum mundo limitado e finito»[71]. Se nos detivermos na superficie, pode
parecer «que as coisas nao estejam assim tao graves e que o planeta poderia subsistir ainda por muito tempo
nas condicdes atuais. Este comportamento evasivo serve-nos para mantermos 0s nossos estilos de vida, de



153

producéo e consumo. E a forma como o ser humano se organiza para alimentar todos os vicios autodestrutivos:
tenta ndo os ver, luta para ndo os reconhecer, adia as decisdes importantes, age como se nada tivesse
acontecido»[72]-

54. Além de tudo isso, quero lembrar que cada uma das diferentes espécies tem valor em si mesma. Ora,
«anualmente, desaparecem milhares de espécies vegetais e animais, que ja nao poderemos conhecer, que 0s
nossos filhos ndo poderao ver, perdidas para sempre. A grande maioria delas extingue-se por razdes que tém a
ver com alguma atividade humana. Por nossa causa, milhares de espécies ja ndo dardo gléria a Deus com a
sua existéncia, nem poderao comunicar-nos a sua propria mensagem. Nao temos direito de o fazer»[73].

55. Aprendendo com os povos nativos, podemos contemplar a Amazénia, e ndo apenas analisa-la, para
reconhecer esse precioso mistério que nos supera; podemos ama-la, e nao apenas usa-la, para que o amor
desperte um interesse profundo e sincero; mais ainda, podemos sentir-nos intimamente unidos a ela, e nao s6
defendé-la: e entdo a Amazodnia tornar-se-a nossa como uma mae. Porque se «contempla o mundo, ndo como
alguém que esta fora dele, mas dentro, reconhecendo os lagos com que o Pai nos uniu a todos os seres»[74].

56. Despertemos o sentido estético e contemplativo que Deus colocou em nés e que, as vezes, deixamos
atrofiar. Lembremo-nos de que, «quando nao se aprende a parar a fim de admirar e apreciar o que € belo, nao
surpreende que tudo se transforme em objeto de uso e abuso sem escrupulos»[75]. Pelo contrario, se
entrarmos em comunhdo com a floresta, facilmente a nossa voz se unira a dela e transformar-se-a em oracao:
«Deitados a sombra dum velho eucalipto, a nossa oragao de luz mergulha no canto da folhagem eterna»[76].
Tal conversao interior € que nos permitira chorar pela Amazoénia e gritar com ela diante do Senhor.

57. Jesus disse: «Nao se vendem cinco passarinhos por duas pequeninas moedas? Contudo, nenhum deles
passa despercebido diante de Deus» (Lc 12, 6). Deus Pai, que criou com infinito amor cada ser do universo,
chama-nos a ser seus instrumentos para escutar o grito da Amazonia. Se acudirmos a este clamor angustiado,
tornar-se-a manifesto que as criaturas da Amazénia ndo foram esquecidas pelo Pai do céu. Segundo os
cristdos, o proprio Jesus nos chama a partir delas, «porque o Ressuscitado as envolve misteriosamente e guia
para um destino de plenitude. As proprias flores do campo e as aves que Ele, admirado, contemplou com os
seus olhos humanos, agora estao cheias da sua presenca luminosa»[77]. Por todas estas razdes, nos, os
crentes, encontramos na Amazoénia um lugar teolégico, um espago onde o préprio Deus Se manifesta e chama
os seus filhos.

Educacéo e habitos ecoldgicos

58. Assim, podemos dar mais um passo e lembrar que uma ecologia integral ndo se da por satisfeita com
ajustar questdes técnicas ou com decisdes politicas, juridicas e sociais. A grande ecologia sempre inclui um
aspeto educativo, que provoca o desenvolvimento de novos habitos nas pessoas e nos grupos humanos.
Infelizmente, muitos habitantes da Amazdnia adquiriram costumes préprios das grandes cidades, onde ja estao
muito enraizados o consumismo e a cultura do descarte. Nao havera uma ecologia sa e sustentavel, capaz de
transformar seja o que for, se ndo mudarem as pessoas, se ndo forem incentivadas a adotar outro estilo de
vida, menos voraz, mais sereno, mais respeitador, menos ansioso, mais fraterno.

59. De facto, «quanto mais vazio esta o coracao da pessoa, tanto mais necessita de objetos para comprar,
possuir € consumir. Em tal contexto, parece nao ser possivel, para uma pessoa, aceitar que a realidade lhe
assinale limites; (...) ndo pensemos so6 na possibilidade de terriveis fendmenos climaticos ou de grandes
desastres naturais, mas também nas catastrofes resultantes de crises sociais, porque a obsessao por um estilo
de vida consumista, sobretudo quando poucos tém possibilidades de o manter, s6 podera provocar violéncia e
destruicao reciproca».[78]

60. A Igreja, com a sua longa experiéncia espiritual, a sua consciéncia renovada sobre o valor da criagdo, a sua
preocupagao com a justica, a sua opgao pelos ultimos, a sua tradigdo educativa e a sua histéria de encarnagao
em culturas tao diferentes de todo o mundo, deseja, por sua vez, prestar a sua contribuigdo para o cuidado e o

crescimento da Amazonia.



154

Isso da lugar ao novo sonho, que pretendo partilhar mais diretamente com os pastores e os fiéis catdlicos.

Capitulo IV
UM SONHO ECLESIAL

61. A Igreja € chamada a caminhar com os povos da Amazoénia. Na América Latina, esta caminhada teve
expressodes privilegiadas, como a Conferéncia dos Bispos em Medellin (1968) e a sua aplicagdo a Amazonia em
Santarém (1972)[79]; e, depois, em Puebla (1979), Santo Domingo (1992) e Aparecida (2007). O caminho
continua e o trabalho missionario, se quiser desenvolver uma Igreja com rosto amazonico, precisa de crescer
numa cultura do encontro rumo a uma «harmonia pluriforme»[80]. Mas, para tornar possivel esta encarnacao da
Igreja e do Evangelho, deve ressoar incessantemente o grande anuncio missionario.

O anuncio indispensavel na Amazonia

62. Perante tantas necessidades e angustias que clamam do coragdo da Amazodnia, € possivel responder a
partir de organizagdes sociais, recursos técnicos, espagos de debate, programas politicos... e tudo isso pode
fazer parte da solugdo. Mas, como cristdos, ndo renunciamos a proposta de fé que recebemos do Evangelho.
Embora queiramos empenhar-nos lado a lado com todos, ndo nos envergonhamos de Jesus Cristo. Para
quantos O encontraram, vivem na sua amizade e se identificam com a sua mensagem, é inevitavel falar d’Ele e
levar aos outros a sua proposta de vida nova: «Ai de mim, se eu ndo evangelizar!» (1 Cor 9, 16).

63. A auténtica opgao pelos mais pobres e abandonados, ao mesmo tempo que nos impele a liberta-los da
miséria material e defender os seus direitos, implica propor-lhes a amizade com o Senhor que os promove e
dignifica. Seria triste se recebessem de nos um cédigo de doutrinas ou um imperativo moral, mas nao o grande
anuncio salvifico, aquele grito missionario que visa o coragéo e da sentido a todo o resto. Nem podemos
contentar-nos com uma mensagem social. Se dermos a vida por eles, pela justica e a dignidade que merecem,
nao podemos ocultar-lhes que o fazemos porque reconhecemos Cristo neles e porque descobrimos a imensa
dignidade a eles concedida por Deus Pai que os ama infinitamente.

64. Eles tém direito ao anuncio do Evangelho, sobretudo aquele primeiro anincio que se chama querigma e «é
0 anuncio principal, aquele que sempre se tem de voltar a ouvir de diferentes maneiras e aquele que sempre se
tem de voltar a anunciar duma forma ou doutra»[81]. E o antincio de um Deus que ama infinitamente cada ser
humano, que manifestou plenamente este amor em Cristo crucificado por nés e ressuscitado na nossa vida.
Proponho voltar a ler um breve resumo deste conteudo no capitulo IV da Exortacdo Christus vivit. Este anuncio
deve ressoar constantemente na Amazodnia, expresso em muitas modalidades distintas. Sem este anuncio
apaixonado, cada estrutura eclesial transformar-se-a em mais uma ONG e, assim, ndo responderemos ao
pedido de Jesus Cristo: «Ide pelo mundo inteiro, proclamai o Evangelho a toda a criatura» (Mc 16, 15).

65. Qualquer proposta de amadurecimento na vida crista precisa de ter este anuncio como eixo permanente,
porque «toda a formagao crista €, primariamente, o aprofundamento do querigma que se vai, cada vez mais e
melhor, fazendo carne»[82]. A reagdo fundamental a este anuncio, quando 0 mesmo consegue provocar um
encontro pessoal com o Senhor, é a caridade fraterna, aquele «mandamento novo que € o primeiro, o maior, 0
que melhor nos identifica como discipulos»[83]. Deste modo, o querigma e o amor fraterno constituem a grande
sintese de todo o contetido do Evangelho, que nédo se pode deixar de propor na Amazoénia. E o que viveram
grandes evangelizadores da América Latina como Sao Toribio de Mogrovejo ou Sao José de Anchieta.

A inculturagéo

66. Ao mesmo tempo que anuncia sem cessar o querigma, a lgreja deve crescer na Amazoénia. Para isso, nao
para de moldar a sua proépria identidade na escuta e dialogo com as pessoas, realidades e historias do territorio.


http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#O_GRANDE_AN&Uacute;NCIO_PARA_TODOS_OS_JOVENS_
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#O_GRANDE_AN&Uacute;NCIO_PARA_TODOS_OS_JOVENS_

155

Desta forma, ir-se-a desenvolvendo cada vez mais um processo necessario de inculturacdo, que nada despreza
do bem que ja existe nas culturas amazonicas, mas recebe-o e leva-o a plenitude a luz do Evangelho[84]. E
também nao despreza a riqueza de sabedoria crista transmitida ao longo dos séculos, como se pretendesse
ignorar a histéria na qual Deus operou de varias maneiras, porque a Igreja possui um rosto pluriforme, vista
«ndo so da perspetiva espacial (...), mas também da sua realidade temporal»[85]. Trata-se da Tradicao
auténtica da Igreja, que ndo € um depdésito estatico nem uma pega de museu, mas a raiz duma arvore que
cresce[86]. E a Tradicdo milenar que testemunha a ag&o divina no seu povo e cuja «missdo é mais a de manter
vivo o fogo, do que conservar as suas cinzas»[87].

67. Sao Jodo Paulo Il ensinou que a Igreja, ao apresentar a sua proposta evangélica, «nao pretende negar a
autonomia da cultura. Antes pelo contrario, nutre por ela 0 maior respeito», porque a cultura «ndo € so sujeito
de redencgao e de elevagao; mas pode ter também um papel de mediacao e de colaboragao»[88]. E, dirigindo-
se aos indigenas do Continente Americano, lembrou que «uma fé que nao se torna cultura € uma fé nao de
modo pleno acolhida, ndo inteiramente pensada, nem com fidelidade vivida»[89]. Os desafios das culturas
convidam a Igreja a uma «atitude de prudente sentido critico, mas também de atencg&o e confianga»[90].

68. Vale a pena lembrar aqui o que afirmei na Exortagdo Evangelii gaudium a propésito da inculturagcéo: esta
baseia-se na convic¢ao de que «a graga supde a cultura, e o dom de Deus encarna-se na cultura de quem o
recebe»[91]. Notemos que isto implica um duplo movimento: por um lado, uma dinamica de fecundagao que
permite expressar o Evangelho num lugar concreto, pois «quando uma comunidade acolhe o anuncio da
salvagao, o Espirito Santo fecunda a sua cultura com a forga transformadora do Evangelho»[92]; por outro, a
prépria Igreja vive um caminho de recegdo, que a enriquece com aquilo que o Espirito ja tinha misteriosamente
semeado naquela cultura. Assim, «o Espirito Santo embeleza a Igreja, mostrando-lhe novos aspetos da
Revelagao e presenteando-a com um novo rosto»[93]. Trata-se, em ultima instancia, de permitir e incentivar a
que o anuncio do Evangelho inexaurivel, comunicado «com categorias proprias da cultura onde € anunciado,
provoque uma nova sintese com essa cultura»[94].

69. Por isso, «como podemos ver na historia da Igreja, o cristianismo ndo dispde de um unico modelo
cultural»[95] e «n&o faria justica a légica da encarnagao pensar num cristianismo monocultural e
monocordico»[96]. Entretanto, o risco dos evangelizadores que chegam a um lugar € julgar que devem nao so
comunicar o Evangelho, mas também a cultura em que cresceram, esquecendo que nao se trata de «impor
uma determinada forma cultural, por mais bela e antiga que seja»[97]. E necessario aceitar corajosamente a
novidade do Espirito capaz de criar sempre algo de novo com o tesouro inesgotavel de Jesus Cristo, porque «a
inculturagdo empenha a Igreja num caminho dificil mas necessario»[98]. E verdade que, «<embora estes
processos sejam sempre lentos, as vezes o medo paralisa-nos demasiado» e acabamos como «espectadores
duma estagnacéo estéril da Igreja»[99]. Nao tenhamos medo, ndo cortemos as asas ao Espirito Santo.

Caminhos de inculturacdo na Amazonia

70. Para conseguir uma renovada inculturagdo do Evangelho na Amazonia, a Igreja precisa de escutar a sua
sabedoria ancestral, voltar a dar voz aos idosos, reconhecer os valores presentes no estilo de vida das
comunidades nativas, recuperar a tempo as preciosas narragdes dos povos. Na Amazdnia, ja recebemos
riquezas que provém das culturas pré-colombianas, tais «como a abertura a agao de Deus, o sentido da
gratidao pelos frutos da terra, o carater sagrado da vida humana e a valorizagédo da familia, o sentido de
solidariedade e a corresponsabilidade no trabalho comum, a importancia do cultual, a crengca em uma vida para
além da terrena e tantos outros valores»[100].

71. Neste contexto, os povos indigenas da Amazonia expressam a auténtica qualidade de vida como um «bem
viver», que implica uma harmonia pessoal, familiar, comunitaria e cosmica e manifesta-se no seu modo
comunitario de conceber a existéncia, na capacidade de encontrar alegria e plenitude numa vida austera e
simples, bem como no cuidado responsavel da natureza que preserva os recursos para as geragoes futuras. Os
povos aborigenes podem ajudar-nos a descobrir o que € uma sobriedade feliz e, nesta linha, «tém muito para
nos ensinar»[101]. Sabem ser felizes com pouco, gozam dos pequenos dons de Deus sem acumular tantas
coisas, ndo destroem sem necessidade, preservam os ecossistemas e reconhecem que a terra, ao mesmo


http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

156

tempo que se oferece para sustentar a sua vida, como uma fonte generosa, tem um sentido materno que
suscita respeitosa ternura. Tudo isto deve ser valorizado e recebido na evangelizagdo[102].

72. Enquanto lutamos por eles e com eles, somos chamados «a ser seus amigos, a escuta-los, a compreendé-
los e a acolher a misteriosa sabedoria que Deus nos quer comunicar através deles»[103]. Os habitantes das
cidades precisam de apreciar esta sabedoria e deixar-se «reeducar» quanto ao consumismo ansioso e ao
isolamento urbano. A prépria Igreja pode ser um veiculo capaz de ajudar esta recuperagdo cultural numa valida
sintese com o anuncio do Evangelho. Além disso, torna-se instrumento de caridade, na medida em que as
comunidades urbanas forem nao apenas missionarias no seu ambiente, mas também acolhedoras dos pobres
que chegam do interior acossados pela miséria. E-o, igualmente, na medida em que as comunidades estiverem
proximas dos jovens migrantes para os ajudarem a integrar-se na cidade sem cair nas suas redes de
degradacgao. Tais agdes eclesiais, que brotam do amor, sdo caminhos valiosos dentro dum processo de
inculturagao.

73. Mas, a inculturagao eleva e da plenitude. Sem duvida, ha que apreciar esta espiritualidade indigena da
interconexao e interdependéncia de todo o criado, espiritualidade de gratuidade que ama a vida como dom,
espiritualidade de sacra admiracdo perante a natureza que nos cumula com tanta vida. Apesar disso, trata-se
também de conseguir que esta relagdo com Deus presente no cosmos se torne cada vez mais uma relagao
pessoal com um «Tu», que sustenta a propria realidade e lhe quer dar um sentido, um «Tu» que nos conhece e
ama:

«Flutuam sombras de mim, madeiras mortas.
Mas a estrela nasce sem censura

sobre as maos deste menino, especialistas
que conquistam as aguas e a noite.
Bastar-me-a saber

que Tu me conheces

inteiramente, ainda antes dos meus dias»[104].

74. De igual modo, a relagdo com Jesus Cristo, verdadeiro Deus e verdadeiro homem, libertador e redentor,
nao € inimiga desta visdo do mundo marcadamente cosmica que carateriza estes povos, porque Ele é também
o Ressuscitado que penetra todas as coisas[105]. Segundo a experiéncia crista, «todas as criaturas do universo
material encontram o seu verdadeiro sentido no Verbo encarnado, porque o Filho de Deus incorporou na sua
pessoa parte do universo material, onde introduziu um gérmen de transformacao definitiva»[106]. Ele esta,
gloriosa e misteriosamente, presente no rio, nas arvores, nos peixes, no vento, enquanto € o Senhor que reina
sobre a criagdo sem perder as suas chagas transfiguradas e, na Eucaristia, assume os elementos do mundo
dando a cada um o sentido do dom pascal.

Inculturagéo social e espiritual

75. Esta inculturacao, atendendo a situagédo de pobreza e abandono de tantos habitantes da Amazonia, devera
necessariamente ter um timbre marcadamente social e caraterizar-se por uma defesa firme dos direitos
humanos, fazendo resplandecer o rosto de Cristo que «quis, com ternura especial, identificar-Se com os mais
frageis e pobres»[107]. Pois, «a partir do coragao do Evangelho, reconhecemos a conexéo intima que existe
entre evangelizagdo e promogédo humana»[108], e isto exige das comunidades cristds um claro empenho com o
Reino de justica na promogao dos descartados. Para isso, € sumamente importante uma adequada formagao
dos agentes pastorais na doutrina social da Igreja.

76. Ao mesmo tempo, a inculturagdo do Evangelho na Amazonia deve integrar melhor a dimenséo social com a
espiritual, para que os mais pobres nao tenham necessidade de ir buscar fora da Igreja uma espiritualidade que
dé resposta aos anseios da sua dimensao transcendente. Naturalmente, ndo se trata duma religiosidade
alienante ou individualista que faga calar as exigéncias sociais duma vida mais digna, mas também nao se trata
de mutilar a dimenséao transcendente e espiritual como se bastasse ao ser humano o desenvolvimento material.
Isto convida-nos ndo s6 a combinar as duas coisas, mas também a liga-las intimamente. Deste modo



157

resplandecera a verdadeira beleza do Evangelho, que € plenamente humanizadora, da plena dignidade as
pessoas e aos povos, cumula o coragao e a vida inteira.

Pontos de partida para uma santidade amazdnica

77. Assim poderao nascer testemunhos de santidade com rosto amazonico, que ndo sejam copias de modelos
doutros lugares, santidade feita de encontro e dedicagao, de contemplagao e servigo, de solidao acolhedora e
vida comum, de jubilosa sobriedade e luta pela justica. Chega-se a esta santidade «cada um por seu
caminho»[109], e isto aplica-se também aos povos, onde a graga se encarna e brilha com tragos distintivos.
Imaginemos uma santidade com tragos amazodnicos, chamada a interpelar a Igreja universal.

78. Um processo de inculturagdo, que implica caminhos n&o so6 individuais, mas também comunitarios, exige
um amor ao povo cheio de respeito e compreensao. Em boa parte da Amazonia, este processo ja comegou. Ha
mais de quarenta anos, os bispos da Amazoénia do Peru assinalavam que, em muitos dos grupos presentes
naquela regido, «o sujeito de evangelizagao, modelado por uma cultura prépria, multiforme e mutavel, esta
inicialmente evangelizado», pois possui «certos tragos de catolicismo popular que, embora num primeiro tempo
talvez tenham sido promovidos por agentes pastorais, atualmente sdo uma realidade que o povo assumiu e até
mudou o seu significado transmitindo-os de geragao em geragéao»[110]. Nao nos apressemos a qualificar como
supersticdo ou paganismo certas expressdes religiosas que nascem, espontaneamente, da vida do povo.
Antes, € necessario saber reconhecer o trigo que cresce no meio do joio, porque, «na piedade popular, pode-se
captar a modalidade em que a fé recebida se encarnou numa cultura e continua a transmitir-se»[111].

79. E possivel receber, de alguma forma, um simbolo indigena sem o qualificar necessariamente como
idolatrico. Um mito denso de sentido espiritual pode ser valorizado, sem continuar a considera-lo um extravio
pagao. Algumas festas religiosas contém um significado sagrado e sdo espacgos de reuniao e fraternidade,
embora se exija um lento processo de purificagdo e maturagdo. Um verdadeiro missionario procura descobrir as
aspiragdes legitimas que passam através das manifestagoes religiosas, as vezes imperfeitas, parciais ou
equivocadas, e tenta dar-lhes resposta a partir duma espiritualidade inculturada.

80. Sera, sem duvida, uma espiritualidade centrada no unico Deus e Senhor, mas ao mesmo tempo capaz de
entrar em contacto com as necessidades diarias das pessoas que procuram uma vida digna, querem gozar as
coisas belas da existéncia, encontrar a paz e a harmonia, resolver as crises familiares, curar as suas doencas,
ver os seus filhos crescerem felizes. O pior perigo seria afasta-los do encontro com Cristo, apresentando-O
como um inimigo da alegria ou como alguém que ¢ indiferente as aspiragdes e angustias humanas[112]. Hoje &
indispensavel mostrar que a santidade nao priva as pessoas de «forgas, vida e alegria»[113].

A inculturacéo da liturgia

81. A inculturagéo da espiritualidade cristad nas culturas dos povos nativos encontra, nos Sacramentos, um
caminho particularmente valioso, porque neles se unem o divino e o cosmico, a graga e a criagdo. Na
Amazobnia, os Sacramentos ndo deveriam ser vistos como separacao da criacdo, pois «constituem um modo
privilegiado em que a natureza é assumida por Deus e transformada em mediagao da vida sobrenatural»[114].
Sao uma plenificagdo da criagao, na qual a natureza é elevada para ser lugar e instrumento da graca, para
«abragar o mundo num plano diferente»[115].

82. Na Eucaristia vemos que, «no apogeu do mistério da Encarnagao, o Senhor quer chegar ao nosso intimo
através dum pedaco de matéria. (...) [Ela] une o céu e a terra, abracga e penetra toda a criagdo»[116]. Por isso,
a Eucaristia pode ser «fonte de luz e motivagao para as nossas preocupacgoes pelo meio ambiente, e leva-nos a
ser guardides da criagao inteira»[117]. Assim, «nao fugimos do mundo, nem negamos a natureza, quando
gueremos encontrar-nos com Deus».[118] Isto permite-nos receber na liturgia muitos elementos préprios da
experiéncia dos indigenas no seu contacto intimo com a natureza e estimular expressdes autoctones em
cantos, dangas, ritos, gestos e simbolos. O Concilio Vaticano Il solicitara este esforgo de inculturagao da liturgia
nos povos indigenas[119], mas passaram-se ja mais de cinquenta anos e pouco avangamos nesta linha[120].



158

83. No domingo, «a espiritualidade crista integra o valor do repouso e da festa. O ser humano tende a reduzir o
descanso contemplativo ao ambito do estéril ou do inutil, esquecendo que deste modo se tira a obra realizada o
mais importante: o seu significado. Na nossa atividade, somos chamados a incluir uma dimensao recetiva e
gratuita»[121]. Os povos nativos conhecem esta gratuidade e este sadio lazer contemplativo. As nossas
celebragdes deveriam ajuda-los a viver esta experiéncia na liturgia dominical e encontrar a luz da Palavra e da
Eucaristia que ilumina as nossas vidas concretas.

84. Os Sacramentos mostram e comunicam o Deus proximo que vem, com misericordia, curar e fortalecer os
seus filhos. Por isso, devem ser acessiveis, sobretudo aos pobres, e nunca devem ser negados por razées de
dinheiro. Nem é admissivel, face aos pobres e abandonados da Amazoénia, uma disciplina que exclua e afaste,
porque assim acabam descartados por uma Igreja transformada numa alfandega. Pelo contrario, «nas
situagdes dificeis em que vivem as pessoas mais necessitadas, a Igreja deve pér um cuidado especial em
compreender, consolar e integrar, evitando impor-lhes um conjunto de normas como se fossem uma rocha,
tendo como resultado fazé-las sentir-se julgadas e abandonadas precisamente por aquela Mae que é chamada
a levar-lhes a misericordia de Deus»[122]. Segundo a Igreja, a misericordia pode tornar-se uma mera
expressao romantica, se ndo se manifestar concretamente no servico pastoral[123].

A inculturacdo do ministério

85. A inculturacao deve desenvolver-se e espelhar-se também numa forma encarnada de realizar a
organizagao eclesial e o ministério. Se se incultura a espiritualidade, se se incultura a santidade, se se incultura
o proprio Evangelho, sera possivel evitar de pensar numa inculturagdo do modo como se estruturam e vivem os
ministérios eclesiais? A pastoral da Igreja tem uma presenca precaria na Amazonia, devido em parte a imensa
extensdo territorial, com muitos lugares de dificil acesso, grande diversidade cultural, graves problemas sociais
e a propria opgao de alguns povos se isolarem. Isto ndo pode deixar-nos indiferentes, exigindo uma resposta
especifica e corajosa da Igreja.

86. E necessario conseguir que o ministério se configure de tal maneira que esteja ao servico duma maior
frequéncia da celebragao da Eucaristia, mesmo nas comunidades mais remotas e escondidas. Em Aparecida,
convidou-se a ouvir o lamento de tantas comunidades na Amazodnia «privadas da Eucaristia dominical por
longos periodos de tempo»[124.] Mas, ao mesmo tempo, ha necessidade de ministros que possam
compreender a partir de dentro a sensibilidade e as culturas amazonicas.

87. O modo de configurar a vida e o exercicio do ministério dos sacerdotes ndao € monolitico, adquirindo matizes
diferentes nos varios lugares da terra. Por isso, € importante determinar o que é mais especifico do sacerdote,
aquilo que ndo se pode delegar. A resposta esta no sacramento da Ordem sacra, que o configura a Cristo
sacerdote. E a primeira conclusao é que este carater exclusivo recebido na Ordem deixa so ele habilitado para
presidir a Eucaristia[125] .Esta € a sua fungao especifica, principal e nao delegavel. Alguns pensam que aquilo
que distingue o sacerdote seja o poder, o facto de ser a maxima autoridade da comunidade; mas Sao Joao
Paulo Il explicou que, embora o sacerdécio seja considerado «hierarquico», esta fungdo n&do equivale a estar
acima dos outros, mas «ordena-se integralmente a santidade dos membros do corpo mistico de Cristo»[126].
Quando se afirma que o sacerdote é sinal de «Cristo cabega», o significado principal &€ que Cristo constitui a
fonte da gracga: Ele é cabega da Igreja «porque tem o poder de comunicar a graga a todos os membros da
Igreja»[127].

88. O sacerdote ¢ sinal desta Cabec¢a que derrama a graga, antes de tudo, quando celebra a Eucaristia, fonte e
cume de toda a vida crista[128]. Este € o seu grande poder, que s6 pode ser recebido no sacramento da
Ordem. Por isso, apenas ele pode dizer: «Isto € o meu corpo». Ha outras palavras que s6 ele pode pronunciar:
«Eu te absolvo dos teus pecadosy; pois o perdao sacramental esta ao servigo duma celebragao eucaristica
digna. Nestes dois sacramentos, esta o coragao da sua identidade exclusiva[129].

89. Nas circunstancias especificas da Amazoénia, especialmente nas suas florestas e lugares mais remotos, €
preciso encontrar um modo para assegurar este ministério sacerdotal. Os leigos poderdo anunciar a Palavra,
ensinar, organizar as suas comunidades, celebrar alguns Sacramentos, buscar varias expressdes para a



159

piedade popular e desenvolver os multiplos dons que o Espirito derrama neles. Mas precisam da celebracao da
Eucaristia, porque ela «faz a Igreja»[130], e chegamos a dizer que «<nenhuma comunidade crista se edifica sem
ter a sua raiz e o seu centro na celebragao da Santissima Eucaristia»[131]. Se acreditamos verdadeiramente
gue as coisas estao assim, é urgente fazer com que os povos amazonicos nao estejam privados do Alimento de
vida nova e do sacramento do perdao.

90. Esta premente necessidade leva-me a exortar todos os bispos, especialmente os da América Latina, a
promover a oragao pelas vocagdes sacerdotais e também a ser mais generosos, levando aqueles que
demonstram vocagao missionaria a optarem pela Amazénia[132]. Ao mesmo tempo, € oportuno rever a fundo a
estrutura e o conteudo tanto da formagéo inicial como da formagao permanente dos presbiteros, de modo que
adquiram as atitudes e capacidades necessarias para dialogar com as culturas amazonicas. Esta formacéao
deve ser eminentemente pastoral e favorecer o crescimento da misericordia sacerdotal[133].

Comunidades cheias de vida

91. A Eucaristia € também o grande sacramento que significa e realiza a unidade da Igreja[134], celebrando-se
«para que, de estranhos, dispersos e indiferentes uns aos outros, nos tornemos unidos, iguais e amigos»[135].
Quem preside a Eucaristia deve ter a peito a comunhao, que, longe de ser uma unidade empobrecida, acolhe a
multipla riqueza de dons e carismas que o Espirito derrama na comunidade.

92. Ora a Eucaristia, como fonte e cume, exige que se desenvolva esta riqueza multiforme. Sdo necessarios
sacerdotes, mas isto ndo exclui que ordinariamente os diaconos permanentes — deveriam ser muitos mais na
Amazonia —, as religiosas e os proprios leigos assumam responsabilidades importantes em ordem ao
crescimento das comunidades e maturem no exercicio de tais fungdes, gragas a um adequado
acompanhamento.

93. Portanto nao se trata apenas de facilitar uma presenga maior de ministros ordenados que possam celebrar
a Eucaristia. Isto seria um objetivo muito limitado, se ndo procurdssemos também suscitar uma nova vida nas
comunidades. Precisamos de promover o encontro com a Palavra e o amadurecimento na santidade por meio
de varios servigos laicais, que supdem um processo de maturagao — biblica, doutrinal, espiritual e pratica — e
distintos percursos de formagao permanente.

94. Uma Igreja de rostos amazdnicos requer a presenca estavel de responsaveis leigos, maduros e dotados de
autoridade[136], que conhegam as linguas, as culturas, a experiéncia espiritual € 0 modo de viver em
comunidade de cada lugar, ao mesmo tempo que deixem espago a multiplicidade dos dons que o Espirito
Santo semeia em todos. Com efeito, onde houver uma necessidade peculiar, Ele ja infundiu carismas que
permitam dar-lhe resposta. Isto requer na Igreja capacidade para abrir estradas a audacia do Espirito, confiar e
concretamente permitir o desenvolvimento duma cultura eclesial propria, marcadamente laical. Os desafios da
Amazonia exigem da Igreja um esforgo especial para conseguir uma presenga capilar que so6 € possivel com
um incisivo protagonismo dos leigos.

95. Muitas pessoas consagradas gastaram as suas energias e grande parte da sua vida pelo Reino de Deus na
Amazonia. A vida consagrada, capaz de dialogo, sintese, encarnagao e profecia, ocupa um lugar especial nesta
configuragao plural e harmoniosa da Igreja amazénica. Mas faz-lhes falta um novo esforgo de inculturagéo, que
ponha em jogo a criatividade, a audacia missionaria, a sensibilidade e a forga peculiar da vida comunitaria.

96. As comunidades de base, sempre que souberam integrar a defesa dos direitos sociais com o anuncio
missionario e a espiritualidade, foram verdadeiras experiéncias de sinodalidade no caminho evangelizador da
Igreja na Amazodnia. Muitas vezes «tém ajudado a formar cristdos comprometidos com a sua fé, discipulos e
missionarios do Senhor, como o testemunha a entrega generosa, até derramar o sangue, de muitos dos seus
membros»[137].

97. Encorajo o aprofundamento do servigo conjunto que se realiza através da REPAM e outras associagdes
com o objetivo de consolidar aquilo que solicitava Aparecida: «estabelecer, entre as Igrejas locais de diversos



160

paises sul-americanos que estdo na bacia amazdnica, uma pastoral de conjunto com prioridades
diferenciadas»[138]. Isto vale especialmente para a relagao entre as Igrejas confinantes.

98. Por fim, quero lembrar que nem sempre podemos pensar em projetos para comunidades estaveis, porque
na Amazonia ha uma grande mobilidade interna, uma migragao constante, muitas vezes pendular, e «a regiao
transformou-se efetivamente num corredor migratério»[139]. A «transumancia amazoénica nao foi bem
compreendida nem suficientemente elaborada do ponto de vista pastoral»[140]. Por isso devemos pensar em
grupos missionarios itinerantes e «apoiar a insergao e a itinerancia dos consagrados e consagradas ao lado dos
mais desfavorecidos e excluidos»[141]. Por outro lado, isto desafia as nossas comunidades urbanas, que
deveriam cultivar com inteligéncia e generosidade, especialmente nas periferias, varias formas de proximidade
e rececao as familias e jovens que chegam ao territorio.

A for¢a e o dom das mulheres

99. Na Amazodnia, ha comunidades que se mantiveram e transmitiram a fé durante longo tempo, mesmo
decénios, sem que algum sacerdote passasse por la. Isto foi possivel gragas a presenca de mulheres fortes e
generosas, que batizaram, catequizaram, ensinaram a rezar, foram missionarias, certamente chamadas e
impelidas pelo Espirito Santo. Durante séculos, as mulheres mantiveram a Igreja de pé nesses lugares com
admiravel dedicagao e fé ardente. No Sinodo, elas mesmas nos comoveram a todos com o seu testemunho.

100. Isto convida-nos a alargar o horizonte para evitar reduzir a nossa compreensao da Igreja a meras
estruturas funcionais. Este reducionismo levar-nos-ia a pensar que s6 se daria as mulheres um status e uma
participagdo maior na Igreja se lhes fosse concedido acesso a Ordem sacra. Mas, na realidade, este horizonte
limitaria as perspetivas, levar-nos-ia a clericalizar as mulheres, diminuiria o grande valor do que elas ja deram e
subtilmente causaria um empobrecimento da sua contribuigao indispensavel.

101. Jesus Cristo apresenta-Se como Esposo da comunidade que celebra a Eucaristia, através da figura de um
varao que a ela preside como sinal do unico Sacerdote. Este dialogo entre o Esposo e a esposa que se eleva
na adoracgao e santifica a comunidade nao deveria fechar-nos em concegdes parciais sobre o poder na Igreja.
Porque o Senhor quis manifestar o seu poder e o seu amor através de dois rostos humanos: o de seu divino
Filho feito homem e o de uma criatura que € mulher, Maria. As mulheres prestam a Igreja a sua contribuigao
segundo o modo que lhes €& préprio e prolongando a forga e a ternura de Maria, a Mae. Deste modo n&o nos
limitamos a uma impostagao funcional, mas entramos na estrutura intima da Igreja. Assim compreendemos
radicalmente por que, sem as mulheres, ela se desmorona, como teriam caido aos pedagos muitas
comunidades da Amazonia se nao estivessem la as mulheres, sustentando-as, conservando-as e cuidando
delas. Isto mostra qual é o seu poder carateristico.

102. Nao podemos deixar de incentivar os talentos populares que deram as mulheres tanto protagonismo na
Amazonia, embora hoje as comunidades estejam sujeitas a novos riscos que outrora ndo existiam. A situagao
atual exige que estimulemos o aparecimento doutros servigos e carismas femininos que deem resposta as
necessidades especificas dos povos amazonicos neste momento historico.

103. Numa Igreja sinodal, as mulheres, que de facto realizam um papel central nas comunidades amazonicas,
deveriam poder ter acesso a fungdes € inclusive servicos eclesiais que nao requeiram a Ordem sacra e
permitam expressar melhor o seu lugar préprio. Convém recordar que tais servigos implicam uma estabilidade,
um reconhecimento publico e um envio por parte do bispo. Daqui resulta também que as mulheres tenham uma
incidéncia real e efetiva na organizagao, nas decisdes mais importantes e na guia das comunidades, mas sem
deixar de o fazer no estilo proprio do seu perfil feminino.

Ampliar horizontes para além dos conflitos

104. Frequentemente sucede que, num determinado lugar, os agentes pastorais vislumbram solu¢gdes muito
diferentes para os problemas que enfrentam e, por isso, propdem formas aparentemente opostas de
organizagao eclesial. Quando isto acontece, € provavel que a verdadeira resposta aos desafios da



161

evangelizagao esteja na superagao de tais propostas, procurando outros caminhos melhores, talvez ainda néo
imaginados. O conflito supera-se num nivel superior, onde cada uma das partes, sem deixar de ser fiel a si
mesma, se integra com a outra numa nova realidade. Tudo se resolve «num plano superior que conserva em si
as preciosas potencialidades das polaridades em contraste»[142]. Caso contrario, o conflito fecha-nos,
«perdemos a perspetiva, os horizontes reduzem-se e a propria realidade fica fragmentada»[143].

105. Isto n&o significa de maneira alguma relativizar os problemas, fugir deles ou deixar as coisas como est&o.
As verdadeiras solugdes nunca se alcangam amortecendo a audacia, subtraindo-se as exigéncias concretas ou
buscando culpas externas. Pelo contrario, a via de saida encontra-se por «transbordamentoy, transcendendo a
dialética que limita a visdo para poder assim reconhecer um dom maior que Deus esta a oferecer. Deste novo
dom recebido com coragem e generosidade, deste dom inesperado que desperta uma nova e maior
criatividade, brotardo, como que duma fonte generosa, as respostas que a dialética ndo nos deixava ver. Nos
seus primordios, a fé crista difundiu-se admiravelmente seguindo esta logica que lhe permitiu, a partir duma
matriz judaica, encarnar-se nas culturas grega e romana e adquirir na sua passagem fisionomias diferentes. De
forma analoga, neste momento histérico, a Amazodnia desafia-nos a superar perspetivas limitadas, solugbes
pragmaticas que permanecem enclausuradas em aspetos parciais das grandes questdes, para buscar
caminhos mais amplos e ousados de inculturagao.

A convivéncia ecumeénica e inter-religiosa

106. Numa Amazonia plurirreligiosa, os crentes precisam de encontrar espagos para dialogar e atuar juntos
pelo bem comum e a promogao dos mais pobres. Nao se trata de nos tornarmos todos mais voluveis nem de
escondermos as convicgdes proprias que nos apaixonam, para podermos encontrar-nos com outros que
pensam de maneira diferente. Se uma pessoa acredita que o Espirito Santo pode agir no diverso, entdo
procurara deixar-se enriquecer com essa luz, mas acolhé-la-a a partir de dentro das suas proprias convicgdes e
da sua propria identidade. Com efeito, quanto mais profunda, sélida e rica for uma identidade, mais enriquecera
os outros com a sua contribuigdo especifica.

107. Nos, catdlicos, possuimos um tesouro nas Escrituras Sagradas que outras religides nao aceitam, embora
as vezes sejam capazes de as ler com interesse e inclusive apreciar alguns dos seus conteudos. Algo
semelhante, procuramos nds fazer face aos textos sagrados doutras religides e comunidades religiosas, onde
se encontram «preceitos e doutrinas que (...) refletem nao raramente um raio da verdade que ilumina todos os
homens»[144]. Temos também uma grande riqueza nos sete Sacramentos, que algumas comunidades cristas
nao aceitam na sua totalidade ou com idéntico sentido. Ao mesmo tempo que acreditamos firmemente em
Jesus como unico Redentor do mundo, cultivamos uma profunda devogao a sua Mae. Embora saibamos que
isto nao se verifica em todas as confissdes cristas, sentimos o dever de comunicar a Amazonia a riqueza deste
ardente amor materno, do qual nos sentimos depositarios. De facto, terminarei esta Exortagao com algumas
palavras dirigidas a Maria.

108. Nada disto teria que nos tornar inimigos. Num verdadeiro espirito de didlogo, nutre-se a capacidade de
entender o sentido daquilo que o outro diz e faz, embora ndo se possa assumi-lo como uma convicgao propria.
Deste modo torna-se possivel ser sincero, sem dissimular o que acreditamos, nem deixar de dialogar, procurar
pontos de contacto e sobretudo trabalhar e lutar juntos pelo bem da Amazénia. A forga do que une a todos os
cristdos tem um valor imenso. Prestamos tanta atengc&o ao que nos divide que, as vezes, ja ndo apreciamos
nem valorizamos o que nos une. E isto que nos une é o que nos permite estar no mundo sem sermos
devorados pela imanéncia terrena, o vazio espiritual, 0 comodo egocentrismo, o individualismo consumista e
autodestrutivo.

109. Como cristaos, a todos nos une a fé em Deus, o Pai que nos da a vida e tanto nos ama. Une-nos a fé em
Jesus Cristo, o unico Redentor, que nos libertou com o seu bendito sangue e a sua ressurreigao gloriosa. Une-
nos o desejo da sua Palavra, que guia os nossos passos. Une-nos o fogo do Espirito que nos impele para a
missao. Une-nos o0 mandamento novo que Jesus nos deixou, a busca duma civilizagdo do amor, a paixao pelo
Reino que o Senhor nos chama a construir com Ele. Une-nos a luta pela paz e a justica. Une-nos a convicgao
de que nem tudo acaba nesta vida, mas estamos chamados para a festa celeste, onde Deus enxugara as



nossas lagrimas e recolhera o que tivermos feito pelos que sofrem.

162

110. Tudo isto nos une. Como ndo lutar juntos? Como n&o rezar juntos e trabalhar lado a lado para defender os

pobres da Amazoénia, mostrar o rosto santo do Senhor e cuidar da sua obra criadora?

Conclusao

A MAE DA AMAZONIA

111. Depois de partilhar alguns sonhos, exorto todos a avangar por caminhos concretos que permitam

transformar a realidade da Amazonia e liberta-la dos males que a afligem. Agora levantemos o olhar para Maria,
a Mae que Cristo nos deixou. E, embora seja a unica Mae de todos, manifesta-Se de distintas maneiras na

Amazonia. Sabemos que «os indigenas se encontram vitalmente com Jesus Cristo por muitos caminhos; mas o
caminho mariano contribuiu mais que tudo para este encontro»[145]. Perante a beleza da Amazdnia, que fomos
descobrindo cada vez melhor durante a preparacao e o desenrolar do Sinodo, penso que o melhor sera concluir

esta Exortacao dirigindo-nos a Ela:

Mae da vida,

no vosso seio materno formou-Se Jesus,

que é o Senhor de tudo o que existe.
Ressuscitado, Ele transformou-Vos com a sua luz
e fez-Vos Rainha de toda a criacéo.

Por isso Vos pedimos que reineis, Maria,

no coracdo palpitante da Amazonia.

Mostrai-VVos como mée de todas as criaturas,
na beleza das flores, dos rios,

do grande rio que a atravessa

e de tudo o que vibra nas suas florestas.

Protegei, com o vosso carinho, aquela exploséo de beleza.

Pedi a Jesus que derrame todo o seu amor
nos homens e mulheres que moram |la,
para que saibam admira-la e cuidar dela.

Fazei nascer vosso Filho nos seus coracées

para que Ele brilhe na Amazonia,

nos seus povos e nas suas culturas,

com a luz da sua Palavra, com o conforto do seu amor,
com a sua mensagem de fraternidade e justica.

Que, em cada Eucaristia,
se eleve também tanta maravilha
para a gldria do Pai.

Mae, olhai para os pobres da Amazonia,
porque o seu lar esta a ser destruido
por interesses mesquinhos.

Quanta dor e quanta miséria,

quanto abandono e quanto atropelo
nesta terra bendita,



163

transbordante de vida!

Tocai a sensibilidade dos poderosos
porque, apesar de sentirmos que ja é tarde,
VGs nos chamais a salvar

0 que ainda vive.

Maée do coragéo trespassado,

que sofreis nos vossos filhos ultrajados

e na natureza ferida,

reinai Vés na Amazonia

Jjuntamente com vosso Filho.

Reinai, de modo que ninguém mais se sinta dono
da obra de Deus.

Em Vs confiamos, Mée da vida!
Nao nos abandoneis

nesta hora escura.

Amen.

Dado em Roma, na Basilica de Sdo Jodo de Latrdo, a 2 de fevereiro — Festa da Apresentacao do Senhor — do
ano 2020, sétimo do pontificado.

FRANCISCO

[1] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\//2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regiao Pan-Amazénica, Instrumentum laboris, 45.

[3] Ana Varela Tafur, «Timareoy, in: Lo que no veo en visiones (Lima 1992).

[4] Jorge Vega Marquez, «Amazénia solitaria», in: Poesia obrera (Cobija-Pando: Bolivia 2009), 39.

[5] Rede Eclesial Pan-Amazoénica (REPAM), Brasil, Sintese da contribuicdo para o Sinodo, 120; cf. Sinodo dos
Bispos — Assembleia Especial para a Regido Pan-Amazonica, Instrumentum laboris, 45.

[6] Discurso no encontro com os jovens (Sao Paulo, Brasil 10/V/2007), 2: Insegnamenti 11l/1 (2007), 808.

[7] Cf. Alberto C. Araujo, «Imaginario amazonico», in: Amazonia real. Ver amazoniareal.com.br (29/1/2014).

[8] S&o Paulo VI, Carta enc. Populorum progressio (26/111/1967), 57: AAS 59 (1967), 285.

[9] S&o Joao Paulo Il, Discurso a Academia Pontificia das Ciéncias Sociais (27/1V/2001), 4: AAS 93 (2001), 600.

[10] Cf. Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regiao Pan-Amazonica, Instrumentum laboris, 41.

[11] V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-americano e do Caribe, Documento de Aparecida (29/V1/2007),
473.


http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070510_youth-brazil.html
http://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html

164

[12] Ramon Iribertegui, Amazonas: El hombre y el caucho, ed. Vicariato Apostolico de Puerto Ayacucho —
Venezuela, Monografia n.° 4 (Caracas 1987), 307ss.

[13] Cf. Amarilis Tupiassu, «Amazénia, das travessias lusitanas a literatura de até agora», in Estudos
Avangados, vol. 19, n. 53 (Sao Paulo, janeiro/abril 2005): «De fato, depois de findar a primeira colonizagéo, a
Amazobnia continuou seu trajeto de regido agulada pela antiquissima ganancia, agora sob novas impostacgoes
retoricas (...) por agentes civilizatorios que nem precisam de corporificagdo para gerar e multiplicar as novas
facetas da antiga dizimagé&o, agora por via da morte devagar».

[14] Bispos da Amazonia do Brasil, Carta ao Povo de Deus (Santarém — Brasil 6/V11/2012).

[15] S&o Jodo Paulo Il, Mensagem para o Dia Mundial da Paz em 1998 (8/XI1/1997), 3: AAS 90 (1998), 150.

[16] Il Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe, Documento de Puebla (23/111/1979), 6.

[17] Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regido Pan-Amazonica, Instrumentum laboris, 6. O Papa
Paulo Ill, com o Breve Veritas ipsa (2/\V1/1537), condenou as teses racistas, reconhecendo aos indios, cristaos
ou nao, a dignidade de pessoa humana, reconheceu-lhes o direito aos seus bens e proibiu que fossem
reduzidos a escravidao. Afirmava: «Sendo homens como os outros, (...) ndo podem de modo algum ser
privados da sua liberdade e da posse dos seus bens, nem mesmo aqueles que estio fora da fé de Jesus
Cristo». Este ensinamento foi reiterado pelos Papas Gregorio XIV, com a Bula Cum Sicuti (28/IV/1591), Urbano
VIII, com a Bula Commissum Nobis (22/1V/1639), Bento XIV, com a Bula Immensa Pastorum Principis, dirigida
aos bispos do Brasil (20/XI1/1741), Gregdrio XVI, com o Breve In Supremo (3/XI1/1839), Leao XIll, na Epistola
aos Bispos do Brasil sobre a escravatura (5/\//1888), S&o Jodo Paulo Il, na Mensagem aos indigenas da
Ameérica (Santo Domingo 12/X/1992), 2: Insegnamenti XV/2 (1992), 341-347.

[18] Frederico Benicio de Sousa Costa, Carta Pastoral (1909), ed. Imprensa do governo do Estado de
Amazonas (Manaus 1994), 83.

[19] Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regido Pan-Amazoénica, Instrumentum laboris, 7.

[20] Francisco, Discurso por ocasido do Il Encontro Mundial dos Movimentos Populares (Santa Cruz da Serra —
Bolivia 09/VI11/2015): L’Osservatore Romano (ed. portuguesa de 16/VI11/2015), 13.

[21] Francisco, Discurso no Encontro com os Povos da Amazdnia (Puerto Maldonado — Peru 19/1/2018):
L’Osservatore Romano (ed. portuguesa de 25/1/2018), 8.

[22] Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regiao Pan-Amazonica, Instrumentum laboris, 24.

[23] Yana Lucila Lema, Tamyahuan Shamakupani (Com a chuva estou vivendo), 1. Ver
http://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamu-ku-pa-ni-con-la-lluvia-estoy-viviendo/

[24] Conferéncia Episcopal Equatoriana, Cuidemos nuestro planeta (20/1V/2012), 3.

[25] N. 142: AAS 107 (2015), 904-905.

[26] N. 82.

[27] Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regidao Pan-Amazénica, Instrumentum laboris, 83.

[28] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium (24/X1/2013), 239: AAS 105 (2013), 1116.



http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121997_xxxi-world-day-for-peace.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/la/letters/documents/hf_l-xiii_let_18880505_in-plurimis.html
http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/la/letters/documents/hf_l-xiii_let_18880505_in-plurimis.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180119_peru-puertomaldonado-popoliamazzonia.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#142
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

165
[29] Ibid., 218: 0. c., 1110.

[30] Ibidem.

[31] Cf. Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regiao Pan-Amazoénica, Instrumentum laboris, 57.

[32] Cf. Evaristo Eduardo de Miranda, Quando o Amazonas corria para o Pacifico (Petrépolis 2007), 83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, «Paisajes», in: Amazonia y otros poemas (ed. Universidade Externato de Coldémbia -
Bogota 2011), 31.

[34] Javier Yglesias, «Llamadoy, in: Revista peruana de Literatura, 6 (junho 2007), 31.

[35] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\//2015), 144: AAS 107 (2015), 905.

[36] Francisco, Exort. ap. pds-sinodal Christus vivit (25/111/2019), 186.

[37] Ibid., 200.

[38] Francisco, Mensagem em video para o Encontro Mundial da Juventude Indigena, (Soloy — Panama 17-
21/1/2019): L'Osservatore Romano (ed. portuguesa de 22/1/2019), 4.

[39] Mario Vargas Llosa, Prologo de El Hablador (Madrid 08/X/2007).

[40] Francisco, Exort. ap. pds-sinodal Christus vivit (25/111/2019), 195.

[41]Sa0 Joao Paulo I, Carta enc. Centesimus annus (1/V/1991), 50: AAS 83 (1991), 856.

[42] V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-americano e do Caribe, Documento de Aparecida (29/\V1/2007),
97.

[43] Francisco, Discurso no Encontro com os Povos da Amazdnia (Puerto Maldonado — Peru 19/1/2018):
L’Osservatore Romano (ed. portuguesa de 25/1/2018), 9.

[44] Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regido Pan-Amazonica, Instrumentum laboris, 123-e.

[45] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\//2015), 144: AAS 107 (2015), 906.

[46] Cf. Bento XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29/V1/2009), 51 [AAS 101 (2009), 687]: «A natureza,
especialmente no nosso tempo, esta tdo integrada nas dindmicas sociais e culturais que quase ja nao constitui
uma variavel independente. A desertificagdo e a pendria produtiva de algumas areas agricolas sao fruto
também do empobrecimento das populagdes que as habitam e do seu atraso».

[47] Mensagem para o Dia Mundial da Paz em 2007 (8/X11/2006), 8: Insegnamenti, 11/2 (2006), 776.

[49] Documento Bolivia: Relatorio do Pais. Consulta pré-sinodal (2019), 36; cf. Sinodo dos Bispos — Assembleia
Especial para a Regiao Pan-Amazénica, Instrumentum laboris, 23.



http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#144
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190118_videomessaggio-gioventuindigena-gmg.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180119_peru-puertomaldonado-popoliamazzonia.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#144
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20061208_xl-world-day-peace.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#16
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#91
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#117
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#138
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#240
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html

166

[50] Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regido Pan-Amazonica, Instrumentum laboris, 26.

[51] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\//2015), 146: AAS 107 (2015), 906.

[52] Documento com contribuicées para o Sinodo da Diocese de San José del Guaviare e da Arquidiocese de
Villavicencio y Granada (Colombia); cf. Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regiao Pan-
Amazonica, Instrumentum laboris, 17.

[53] Euclides da Cunha, Os Sertées (Sao Paulo 2003), 110.

[54] Pablo Neruda, «Amazonasy, in: Canto General (1938), |, IV.

[55] Rede Eclesial Pan-Amazénica (REPAM), Brasil, Documento Eixo da Fronteira. Preparagao para o Sinodo
da Amazénia (Tabatinga — Brasil 13/11/2019), 3; cf. Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regiao
Pan-Amazonica, Instrumentum laboris, 8.

[56] Amadeu Thiago de Mello, Amazonas, patria da agua.

[57] Vinicius de Moraes, «A transformacao pela poesiay, in: jornal A Manhéa (Rio de Janeiro 1946).

[58] Juan Carlos Galeano, «Los que creyerony, in: Amazonia y otros poemas (ed. Universidade Externato de
Colombia - Bogota 2011), 44.

[59] Harald Sioli, A Amazénia (Petrépolis 1985), 60.

[60] Sao Joao Paulo I, Discurso aos participantes num Congresso Internacional sobre «Ambiente e satide»
(24/111/1997), 2: Insegnamenti XX/1 (1997), 521.

[61] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\//2015), 34: AAS 107 (2015), 860.

[62] Cf. ibid., 28-31: 0. c., 858-859.

[63] Ibid., 38: o. c., 862.

[64] Cf. V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-americano e do Caribe, Documento de Aparecida
(29/V1/2007), 86.

[65] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/V/2015), 38: AAS 107 (2015), 862.
[66] Cf. ibid., 144.187: o. c., 905-906.921.

[67] Cf. ibid., 183: o. c., 920.

[68] Ibid., 53: o. c., 868.

[69] Cf. ibid., 49: o. c., 866.

[70] Documento preparatdrio do Sinodo dos Bispos para a Assembleia Especial para a Regido Pan-Amazonica,

8.


http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#146
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1997/march/documents/hf_jp-ii_spe_19970324_ambiente-salute.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#34
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#28
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#38
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#65
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#147
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#187
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#183
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#53
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/documento-preparatorio.html

167
[71] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\//2015), 56: AAS 107 (2015), 869.

[72] Ibid., 59: o. c., 870.

[73] Ibid., 33: o. c., 860.

[74] Ibid., 220 o. c., 934.

[75] Ibid., 215: o. c., 932.

[76] Sui Yun, Cantos para o mendigo e o rei (Wiesbaden 2000).

[77] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\//2015), 100: AAS 107 (2015), 887.

[78] Ibid., 204: o. c., 928.

[79] Cf. Documentos de Santarém (1972) e Manaus (1997), in: Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil,
Desafio missionario. Documentos da Igreja na Amazénia (Brasilia 2014), 9-28.67-84.

[80] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium (24/X1/2013), 220: AAS 105 (2013), 1110.

[81] Ibid., 164: 0. c., 1088-1089.

[82] Ibid., 165: o. c., 1089.

[83] Ibid., 161: o. c., 1087.

[84] Assim o refere o Concilio Vaticano Il, no n. 44 da Constituicdo Gaudium et spes, quando diz: «[A Igreja]
aprendeu, desde os comecos da sua histéria, a formular a mensagem de Cristo por meio dos conceitos e
linguas dos diversos povos, e procurou ilustra-la com o saber filoséfico. Tudo isto com o fim de adaptar o
Evangelho a capacidade de compreensao de todos e as exigéncias dos sabios. Esta maneira adaptada de
pregar a palavra revelada deve permanecer a lei de toda a evangelizagao. Deste modo, com efeito, suscita-se
em cada nacgao a possibilidade de exprimir a mensagem de Cristo segundo a sua maneira propria, ao mesmo
tempo que se fomenta um intercambio vivo entre a Igreja e as diversas culturas dos diferentes povos».

[85] Francisco, Carta ao Povo de Deus que peregrina na Alemanha (29/V1/2019), 9.

[86] Cf. Sao Vicente de Lerins, Commonitorium primum, cap. 23: PL 50, 668: «Ut annis scilicet consolidetur,
dilatetur tempore, sublimetur aetate — fortalece-se com o decorrer dos anos, desenvolve-se com o andar dos
tempos, cresce através das idades».

[87] Francisco, Carta ao Povo de Deus que peregrina na Alemanha (29/V1/2019), 9; cf. a expressao atribuida a
Gustav Mahler: «A tradi¢gdo é a salvaguarda do futuro, ndo a conservagao das cinzas».

[88] Discurso no encontro com os professores universitarios e os homens de cultura (Coimbra 15/V/1982),
5: Insegnamenti\V//2 (1982), 1702-1703.

[89] Mensagem aos indigenas do Continente Americano (Santo Domingo 12/X/1992), 6: Insegnamenti, XV/2
(1982), 346; cf. Discurso aos participantes no | Congresso Nacional do Movimento Eclesial de Empenho
Cultural (16/1/1982), 2: Insegnamenti, V/1 (1982), 131.



http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#56
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#59
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#33
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#220
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#215
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#100
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#204
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1982/may/documents/hf_jp-ii_spe_19820515_universita-coimbra.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1982/january/documents/hf_jp-ii_spe_19820116_impegno-culturale.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1982/january/documents/hf_jp-ii_spe_19820116_impegno-culturale.html

168
[90] Séo Joao Paulo Il, Exort. ap. pds-sinodal Vita consecrata (25/111/1996), 98: AAS 88 (1996), 474-475.

[91] N. 115: AAS 105 (2013), 1068.

[92] Ibid., 116: 0. c., 1068.

[93]_Ibidem.

[94] Ibid., 129: o. c., 1074.

[95] Ibid., 116: 0. c., 1068.

[96] Ibid., 117 o. c., 1069.

[97] Ibidem.

[98] Sao Joao Paulo Il, Discurso a Assembleia Plenaria do Pontificio Conselho para a Cultura (17/1/1987), 5:
Insegnamenti X/1 (1987), 125.

[99] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium (24/X1/2013), 129: AAS 105 (2013), 1074.

[100] IV Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe, Documento de Santo Domingo (12-
28/X/1992), 17.

[101] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium (24/X1/2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[102] Cf. Joseph Ratzinger, Dialogos sobre a Fé, apresentados por Vittorio Messori (Ed. Verbo — Lisboa 2005),
159-165.

[103] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium (24/X1/2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[104] Pedro Casaldaliga, «Carta de navegar (pelo Tocantins amazonico)», in: El tiempo y la espera (Santander
1986).

[105] Como explica Sao Tomas de Aquino, «a maneira como Deus esta nas coisas ¢ triplice: uma € comum, por
esséncia, presencga e poder; outra, pela graga nos seus santos; a terceira, singular de Cristo, pela unido» (Ad
Colossenses, c. ll, lectio 2).

[106] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\//2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[107] Il Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe, Documento de Puebla (23/111/1979),
196.

[108] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium (24/X1/2013), 178: AAS 105 (2013), 1094.

[109] Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 11; cf. Francisco, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19/111/2018), 10-11.

[110] Vicariatos Apostolicos da Amazédnia Peruana, «Segunda asamblea episcopal regional de la selva» (San
Ramén — Peru 05/X/1973), in: Exodo de la Iglesia en la Amazonia. Documentos pastorales de la Iglesia en la


http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031996_vita-consecrata.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Um_povo_com_muitos_rostos_
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Um_povo_com_muitos_rostos_
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Um_povo_com_muitos_rostos_
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Um_povo_com_muitos_rostos_
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#De_pessoa_a_pessoa
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Um_povo_com_muitos_rostos_
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Um_povo_com_muitos_rostos_
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Um_povo_com_muitos_rostos_
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#235
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#O_Senhor_chama

169

Amazonia peruana (lquitos 1976), 121.

[111] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium (24/X1/2013), 123: AAS 105 (2013), 1071.

[112] Cf. Francisco, Exort. ap. Gaudete et exsultate (19/111/2018), 126-127.

[113] Ibid., 32.

[114] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\//2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[115] Ibidem.

[116] Ibid., 236: o. c., 940.

[117] Ibidem.

[118] Ibid., 235: o. c., 939.

[119] Cf. Const. sobre a Liturgia Sacrosanctum Concilium, 37-40.65.77.81.

[120] No Sinodo, surgiu a proposta de se elaborar um «rito amazonico».
[121] Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24/\V/2015), 237: AAS 107 (2015), 940.

[122] Francisco, Exort. ap. pos-sinodal Amoris laetitia (19/111/2016), 49: AAS 108 (2016), 331; cf. ibid., 305: o. c.,
436-437.

[123] Cf. ibid., 296.308: o. c., 430-431.438.

[124] V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-americano e do Caribe, Documento de Aparecida (29/V1/2007),
100-e.

[125] Cf. CONGREGAGCAO PARA A DOUTRINA DA FE, Carta aos Bispos da Igreja Catélica sobre algumas
guestdes concernentes ao Ministro da Eucaristia Sacerdotium ministeriale (6/V111/1983): AAS 75 (1983), 1001-
1009.

[126] Carta ap. Mulieris dignitatem (15/V111/1988), 27: AAS 80 (1988), 1718.

[127] Sdo Tomas de Aquino, Summa Theologiae lll, g. 8, a. 1, resp.

[128] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. sobre o ministério e a vida dos sacerdotes Presbyterorum ordinis, 5; Sao
Jodo Paulo I, Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17/1V/2003), 22: AAS 95 (2003), 448.

[129] Também é préprio do sacerdote administrar a Ung¢ao dos Enfermos, por estar intimamente ligada ao
perdao dos pecados: «E, se tiver cometido pecados, ser-lhe-do perdoados» (Tg 5, 15).

[130] Catecismo da Igreja Catdlica, 1396; cf. Sdo Joao Paulo Il, Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17/1V/2003),
26: AAS 95 (2003), 451; Henry de Lubac, Meditation sur I'Eglise (Paris 1968), 101.

[131] Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. sobre o ministério e a vida dos sacerdotes Presbyterorum ordinis, 6.



http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Alegria_e_sentido_de_humor
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#235
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#235
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#236
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#236
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#235
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#237
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19830806_sacerdotium-ministeriale_po.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19830806_sacerdotium-ministeriale_po.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_po.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_eccl-de-euch.html
http://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_eccl-de-euch.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_po.html

170

[132] Impressiona o facto de haver, em alguns paises da bacia amazonica, mais missionarios para a Europa ou
os Estados Unidos do que para ajudar nos proprios Vicariatos da Amazonia.

[133] No Sinodo, falou-se também da falta de Seminarios para a formagao sacerdotal de pessoas indigenas.

[134] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen gentium, 3.

[135] Sao Paulo VI, Homilia na Solenidade do Santissimo Corpo e Sangue de Cristo (17/\V1/1965): Insegnamenti
I (1965), 358.

[136] E possivel, por escassez de sacerdotes, que o Bispo confie uma «participagdo no exercicio do servigo
pastoral da paroquia (...) a um diacono ou a outra pessoa que nao possua o carater sacerdotal, ou a uma
comunidade» (Codigo de Direito Candnico, 517-§ 2.

[137] V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-americano e do Caribe, Documento de Aparecida (29/V1/2007),
178.

[138] Ibid., 475.

[139] Sinodo dos Bispos — Assembleia Especial para a Regido Pan-Amazonica, Instrumentum laboris, 65.

[140] Ibid., 63.

[141] Ibid., 129-d 2.

[142] Francisco,Exort. ap. Evangelii gaudium (24/X1/2013), 228: AAS 105 (2013), 1113.

[143] Ibid., 226: 0. c., 1112.

[144] Conc. Ecum. Vat. I, Decl. sobre as relagdes da Igreja com as religides nao-cristas Nostra aetate, 2.

[145] CELAM, /ll Simposio latinoamericano sobre Teologia india (Cidade de Guatemala 23-27/X/2006).

[00189-P0O.02] [Texto original: Espanhol]

Traduzione in lingua polacca

POSYNODALNA ADHORTACJA APOSTOLSKA
QUERIDA AMAZONIA
OJCA SWIETEGO FRANCISZKA

LUDOWI BOZEMU
| WSZYSTKIM LUDZIOM DOBREJ WOLI

1. Umitowana Amazonia ukazuje sie przed swiatem z catym swoim blaskiem, dramatem, swoja tajemnicg. Bég
dat nam taske, abysmy o niej szczegdlnie pamietali na Synodzie, ktéry odbyt sie w Rzymie w dniach 6-27
pazdziernika, i ktéry zakonczy! sie tekstem zatytutowanym Amazonia: nowe drogi dla Kosciota i ekologii
integralnej.


http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html

171

Znaczenie tej adhortacji

2. Podczas Synodu stuchatem wystgpien i czytatem z zainteresowaniem przyczynki wypracowane w mniejszych
kregach. Poprzez te adhortacje pragne wyrazi¢ oddzwiek, jaki wywotat we mnie ten proces dialogu i rozeznania.
Nie bede tutaj omawiat wszystkich zagadnien obficie wytozonych w Dokumencie koncowym. Nie zamierzam go
zastepowacé ani tez powtarzac. Pragne jedynie przedstawi¢ zwiezty zarys refleksji, ktéry ucielesniatby w
rzeczywistosci amazonskiej synteze niektorych gtéwnych trosk, ktére wyrazitem juz w moich poprzednich
dokumentach, aby pomaégt i ukierunkowat ku harmonijnej, twérczej i owocnej recepcji catego procesu
synodalnego.

3. Jednoczesnie chce oficjalnie przedstawic¢ ten Dokument, zawierajgcy wnioski z Synodu, przy ktérym
wspotpracowato wiele oséb znajgcych lepiej ode mnie i od Kurii Rzymskiej problematyke Amazonii, poniewaz w
niej zyja, cierpig i namietnie ja mitujg. Wolatem nie cytowa¢ tego Dokumentu w niniejszej adhortacji, poniewaz
zapraszam do przeczytania go w catosci.

4. Daj Boze, aby caty Kosciot dat sie ubogacic i przyjat te prace jako wyzwanie, aby pasterze, osoby
konsekrowane i wierni swieccy Amazonii podjeli sie wprowadzania jej w zycie i aby mogta w jaki$ sposob
inspirowac wszystkich ludzi dobrej woli.

Marzenia dla Amazonii

5. Amazonia jest wzajemnie potgczong wielonarodowg catoscia, wielkim biomem wspodlinym dla dziewieciu
krajow: Brazylii, Boliwii, Kolumbii, Ekwadoru, Gujany, Peru, Surinamu, Wenezueli i Gujany Francuskiej. Jednak
kieruje te adhortacje do catego Swiata. Czynie to, z jednej strony, by poméc wzbudzi¢ sympatie i troske o te
ziemie, ktéra jest rowniez ,nasza”, oraz zachecic¢ do jej podziwiania i uznania jej za Swietg tajemnice. Z drugiej
strony, poniewaz wrazliwos¢ Kosciota na problemy tego miejsca zobowigzuje nas do krotkiego podijecia
pewnych kwestii, o ktérych nie powinnisSmy zapominac i ktére mogg zainspirowac inne regiony ziemi do
stawienia czota wtasnym wyzwaniom.

6. Wszystko, co Kosciot oferuje, musi by¢ wcielone w oryginalny sposéb w kazdym miejscu na $wiecie, aby
Oblubienica Chrystusa nabierata oblicza wielopostaciowego, ktore lepiej wyraza niewyczerpane bogactwo faski.
Przepowiadanie musi ucielesnia¢ sie, duchowos¢ musi ucielesniac sie, struktury Kosciota muszg ucielesniac sie.
Wiasnie dlatego pokornie osmielam sie w tej krétkiej adhortacji wyrazic¢ cztery wielkie marzenia, jakie wzbudza
we mnie Amazonia.

7. Marze o Amazonii walczgcej o prawa najubozszych, rdzennych luddw, ostatnich, gdzie ich gtos bytby
wystuchany, a ich godnosc¢ byta promowana.

Marze o Amazonii, ktora zachowataby to bogactwo kulturowe, ktore jg wyrdznia, gdzie jasnieje w bardzo
roznorodny sposob czfowiecze piekno.

Marze o Amazonii, ktora zazdrosnie strzegtaby zdobigcego jg przemoznego piekna przyrody, obfitujgcego Zycia,
napetniajgcego jej rzeki i puszcze.

Marze o wspolnotach chrzescijanskich zdolnych, by sie zaangazowac i urzeczywistnic sie w Amazonii, do tego
stopnia, by daty Kosciotowi nowe oblicza o cechach amazonskich.

ROZDZIAL PIERWSZY
MARZENIE SPOLECZNE

8. Naszym marzeniem jest Amazonia, ktora integrowataby i promowata wszystkich swoich mieszkancow, aby



172

mogli ugruntowac ,dobre zycie”. Wymaga to jednak proroczego wotania i ciezkiej pracy na rzecz najubozszych.
Chociaz bowiem Amazonii grozi katastrofa ekologiczna, nalezy zauwazyc, ze ,prawdziwe podejscie ekologiczne
zawsze staje sie podejsciem spotecznym, ktére musi wigczy¢ sprawiedliwos¢ w dyskusje o sSrodowisku, aby
ustysze¢ zaréwno wotanie ziemi, jak i krzyk biednych’[1]. Nie potrzebujemy konserwatyzmu ,ktéry dba o biom,
ale lekcewazy ludy amazonskie’[2].

Niesprawiedliwosc i przestepczosc

9. Interesy kolonizatorskie, ktdre szerzyly i szerza — legalnie i nielegalnie — pozyskiwanie drewna oraz przemyst
wydobywczy, a ktére wypieraty i osaczaty ludy tubylcze, nadrzeczne i pochodzenia afrykanskiego, powodujg
protest wotajgcy do nieba:

~Wiele jest drzew

gdzie mieszkata tortura

i rozlegte lasy

nabyte wsrdd tysiecy smierci’[3].

,Drwale majg parlamentarzystéw

a nasza Amazonia nikogo, kto by jg bronit [...]
Wyganiajg papugi i matpy [...]

Zbiory kasztanow nie beda juz takie same”[4].

10. Sprzyjato to najnowszym przemieszczeniom migracyjnym rdzennej ludnosci ku obrzezom miast. Nie
znajduje tam ona prawdziwego wyzwolenia od swoich dramatow, ale najgorsze formy niewolnictwa,
podporzadkowania i nedzy. W miastach tych, cechujgcych sie wielkg nierdwnoscia, gdzie obecnie mieszka
wiekszosc¢ ludnosci Amazonii, rosnie takze ksenofobia, wykorzystywanie seksualne i handel ludzmi. Dlatego
krzyk Amazonii wznosi sie nie tylko z samego serca puszczy, ale rowniez z jej miast.

11. Nie musze tu powtarza¢ kompleksowych analiz przedstawionych przed i podczas Synodu. Przypomnijmy
przynajmniej jeden z ustyszanych gtosow: ,Dostato sie nam od handlarzy drewnem, hodowcéw i innych osob
trzecich. Jestesmy zagrozeni przez podmioty gospodarcze wdrazajace model obcy naszym terytoriom. Firmy
zajmujgce sie pozyskiwaniem drewna wkraczajg na nasz teren, by zerowac na puszczy. My troszczymy sie o
puszcze dla naszych dzieci, mamy mieso, ryby, leki roslinne, drzewa owocowe [...]. Budowa elektrowni wodnych
i projekt drog wodnych oddziatuje na rzeke i jej terytoria [...]. Jestesmy regionem terenéw wykradanych”[5].

12. Juz moj poprzednik, Benedykt XVI, sygnalizowat ,niszczenie srodowiska naturalnego w Amazonii i
niebezpieczenstwa zagrazajgce ludzkiej godnosci jej mieszkancow’[6]. Chce dodac, ze wiele dramatow byto
zwigzanych z falszywg ,mistykg amazonska”. Wiadomo bowiem, ze od ostatnich dekad ubiegtego wieku
przedstawiano Amazonie jako ogromng pustg przestrzen, ktorg nalezy zajac, jako surowe bogactwo do
przetworzenia, jako dzikg pustynie, ktdrg nalezy oswoi¢. Wszystko to z widzeniem, ktére nie uznaje praw
rdzennych ludéw lub po prostu je lekcewazy, tak jakby nie istniaty lub jakby ziemie, ktére zamieszkuja, nie
nalezaty do nich. Nawet w programach edukacyjnych dla dzieci i mtodziezy, rdzenni mieszkancy byli postrzegani
jako intruzi lub uzurpatorzy. Ich zycie, ich niepokoje, ich sposob walki i przetrwania nikogo nie interesowaty i
uwazano je bardziej za przeszkode, od ktdrej trzeba sie uwolnié, niz jako istoty ludzkie o takiej samej godnosci
jak kazdy inny i posiadajgce nabyte prawa.

13. Niektére slogany powiekszyty zamet, miedzy innymi 6w by ,nie oddawac’[7], tak jakby takie
podporzadkowanie mogto pochodzi¢ tylko od krajow obcych, podczas gdy réwniez wtadze lokalne, pod
pretekstem rozwoju, uczestniczyly w sojuszach na rzecz dewastacji puszczy — ze stylami zycia, w ktérych sie
ona miesci — w sposob bezkarny i bezwzgledny. Ludy tubylcze czesto byly bezradnymi swiadkami niszczenia
tego otoczenia naturalnego, ktore pozwalato im sie wyzywic, leczy¢, przetrwac i zachowac styl zycia i kulture, i
ktére dawaty im tozsamosc i znaczenie. Dysproporcje sit sg ogromne, stabi nie majg srodkéw na obrone, a
zwyciezca nadal bierze wszystko. ,Ludy dotkniete nedzg cierpia jeszcze wiekszg biede, ci natomiast, ktorzy
majg wszystko, wzrastajg w nowe bogactwa’[8].



173

14. Dziataniom ekonomicznym krajowym lub miedzynarodowym, ktére niszczg Amazonie i nie szanujg prawa
ludéw pierwotnych do terytorium i jego rozgraniczenia, do samostanowienia i uprzedniej zgody, trzeba nadac
odpowiadajgce im imie: niesprawiedliwosc i przestepstwo. Gdy niektore firmy spragnione tatwych zyskow
przywtaszczajg sobie terytoria i posuwajg sie do sprywatyzowania nawet wody pitnej, lub gdy wtadze dajg
pozwolenie przemystowi drzewnemu, projektom gérniczym lub naftowym i innym przedsiewzieciom niszczacym
lasy i zanieczyszczajacym srodowisko, zmieniajg sie krzywdzgco relacje gospodarcze i stajg sie narzedziem,
ktore zabija. Zwyczajem jest uciekanie sie do Srodkéw dalekich od wszelkiej etyki, takich jak naktadanie kar za
protesty, a nawet odbieranie zycia ludnosci tubylczej, ktéra sprzeciwia sie projektom, celowe wzniecanie
pozaréw lasow lub korumpowanie politykow i samej rdzennej ludnosci. Towarzyszg temu powazne pogwatcenia
praw cztowieka i nowe zniewolenia, uderzajgce szczegolnie w kobiety, plaga handlu narkotykami, dgzaca do
ujarzmienia rdzennych mieszkancoéw, lub handlu ludzmi, ktéry wykorzystuje osoby wypedzone z ich kontekstu
kulturowego. Nie mozemy pozwoli¢, aby globalizacja stata sie ,nowg postacig kolonializmu”[9].

Oburzyc¢ sie i prosic o przebaczenie

15. Trzeba sie oburzy¢[10], tak jak oburzat sie Mojzesz (por. Wj 11, 8), jak oburzat sie Jezus (por. Mk 3, 5), jak
Bog oburzat sie w obliczu niesprawiedliwosci (por. Am 2, 4-8; 5,7-12; Ps 106, 40). To niezdrowe, gdy
przyzwyczajamy sie do zta, niedobrze, gdy dopuszczamy do znieczulenia sumienia spotecznego, podczas gdy
,Zniszczenie, a nawet smier¢ w catym naszym regionie [...] zagrazajg zyciu milionow ludzi, a zwtaszcza
siedliskom rolnikéw i autochtonéw”[11]. Historie niesprawiedliwosci i okrucienstwa, ktére miaty miejsce w
Amazonii juz w minionym wieku, powinny wywota¢ gteboki sprzeciw, ale jednoczesnie powinny uczyni¢ nas
bardziej wrazliwymi, by rozpoznac¢ takze obecne formy wyzysku cztowieka, wiarotomstwa i Smierci. W
odniesieniu do haniebnej przesztosci przytoczmy na przyktad opowies¢ o cierpieniach rdzennych mieszkancow
w epoce kauczuku w wenezuelskiej Amazonii: , Tubylcom nie dawano pieniedzy, tylko towary i to po wysokiej
cenie, i nigdy nie przestawali ptaci¢ [...] ptacili i méwili tubylcowi: «Ma pan wielki dtug» i musiat wraca¢ do pracy
[...]. Ponad dwadziescia wiosek Ye'kuana zostato catkowicie zniszczonych. Kobiety Ye’kuana zostaty
zgwatcone, obcieto im piersi, ciezarnym przecinano brzuchy. Mezczyznom obcinano palce lub nadgarstki, tak
aby nie mogli uciec todzig, [...] facznie z innymi scenami najbardziej absurdalnego sadyzmu”[12].

16. Nietatwo uleczy¢ te dzieje cierpienia i pogardy. A kolonizacja nie ustaje, ale w wielu miejscach przeksztatca
sie, zmienia swe szaty i skrywa sie[13], ale nie traci arogancji wobec zycia ubogich i kruchosci sSrodowiska.
Biskupi brazylijskiej Amazonii przypomnieli, ze ,historia Amazonii ujawnia, iz zawsze mniejszos¢ czerpata zyski
kosztem ubdstwa wiekszosci i nieuczciwej grabiezy naturalnego bogactwa regionu, bedgcego Bozym darem dla
ludzi, ktérzy zyja tutaj od tysiacleci i dla imigrantow, ktérzy przybyli w ciggu minionych wiekow’[14].

17. Jednoczes$nie, dajgc sie ponies¢ zdrowemu oburzeniu, pamietajmy, ze zawsze mozna przezwyciezy¢ roézne
mentalnosci kolonialne, by budowac sieci solidarnosci i rozwoju: ,Zadaniem jest zatem troska o to, aby
globalizacja dokonywata sie w klimacie solidarnosci i by nie prowadzita do marginalizacji’[15]. Mozna znalez¢
alternatywy zréownowazonej hodowli i rolnictwa, energii, ktéra nie zanieczyszcza srodowiska, zrodet pracy, nie
pociggajacych za sobg zniszczenia srodowiska i kultur. Jednoczesnie konieczne jest zapewnienie miejscowej
ludnosci i najubozszym odpowiedniej edukacji, ktéra rozwijataby ich mozliwosci i ich dowartosciowata. Wiasnie
w odniesieniu do tych celéw wchodzg w gre prawdziwa przebiegtosc i autentyczne zdolnosci politykdw. Nie po
to, by przywroci¢ umartych do zycia, ktérego im odmdéwiono, ani tez, by wynagrodzi¢ szkody ocalatym z tych
masakr, ale przynajmniej bySmy byli dzisiaj bardziej ludzcy.

18. Dodaje nam otuchy przypomnienie, iz posréd powaznych naduzy¢ zwigzanych z kolonizacja Amazonii,
petnych ,sprzecznosci i udrek’[16], przybyto tam wielu misjonarzy z Ewangelig, opuszczajgc swoje kraje i
godzac sie na surowe i petne wyzwan zycie obok najbardziej bezbronnych. Wiemy, ze nie wszyscy byli
przyktadni, ale praca tych, ktorzy trwali w wiernosci Ewangelii, zainspirowata réwniez ,ustawodawstwo, takie jak
Prawa Indian, ktére chronity godnosc¢ Indian przed wyzyskiwaniem ich ludow i terytoriow’[17]. Czesto to wtasnie
kaptani chronili rdzenng ludnosc¢ przed tupiezcami i oprawcami, a misjonarze opowiadajg: ,Nalegali, abysmy ich
nie porzucili i wymuszali na nas obietnice powrotu”[18].

19. W obecnych czasach Koscidt nie powinien byé mniej zaangazowany i jest wezwany do wystuchania wotania



174

ludoéw amazonskich ,aby mogt przejrzyscie petni¢ swojg role proroczg’[19]. Jednoczesnie, poniewaz nie
mozemy zaprzeczy¢, ze ziarno byto przemieszane z kakolem i ze misjonarze nie zawsze byli po stronie
ucisnionych, wstydze sie i raz jeszcze ,pokornie prosze o przebaczenie nie tylko za obraze samego Kosciota,
ale tez za zbrodnie przeciwko ludnosci tubylczej podczas tak zwanego podboju Ameryki’[20] i za okrutne
zbrodnie, ktére miaty miejsce w catej historii Amazonii. Cztonkom ludow pierwotnych dziekuje i powtarzam raz
jeszcze: ,\Wy, przez wasze zycie, jestescie krzykiem sumienia [...]. Jestescie zywg pamiecig o misji, ktérg Bog
powierzyt nam wszystkim: dbania o wspélny dom”[21].

Zmyst wspdlnotowy

20. Walka spoteczna zaktada zdolnosc do braterstwa, ducha komunii ludzkiej. Teraz, nie pomniejszajac
waznosci wolnosci osobowej, trzeba podkresli¢, ze rdzenne ludy Amazonii majg silny zmyst wspdlnotowy. W ten
sposOb przezywajg one ,prace, odpoczynek, relacje miedzyludzkie, obrzedy i uroczystosci. Wszystko jest
wspolne, przestrzenie prywatne — typowe dla nowoczesnosci — sg minimalne. Zycie jest drogg wspélnotowa, w
ktorej zadania i obowigzki sg rozdzielane i dzielone ze wzgledu na dobro wspodlne. Nie ma miejsca na idee
osoby oderwanej od wspolnoty lub jej terytorium”[22]. Te ludzkie relacje sg przenikniete otaczajaca przyroda,
poniewaz odczuwaijq jg i postrzegajg jako rzeczywistos¢, ktora integruje ich spoteczenstwo i kulture, jako
przedtuzenie ich organizmu osobistego, rodzinnego i grupowego:

»1a gwiazda sie zbliza

kolibry trzepoczg

bardziej niz wodospad grzmi moje serce
tymi ustami podleje ziemie

niech dmie w nas wiatr’[23].

21. To zwielokrotnia dezintegrujacy efekt wykorzenienia, jaki przezywajg rdzenni mieszkahcy zmuszeni, by
emigrowac¢ do miast, starajgc sie przetrwa¢ — czasem nawet pozbawieni godnosci — posrod najbardziej
indywidualistycznych zwyczajow miejskich i we wrogim srodowisku. Jak uleczy¢ tak powazng krzywde? Jak
odbudowaé na nowo wykorzenione zycie? W obliczu takiej rzeczywisto$ci musimy doceni¢ i sprzyja¢ wszystkim
wysitkom podejmowanym przez wiele z tych grup spotecznych, aby zachowac ich wartosci i styl zycia, i
integrowac sie w nowych kontekstach, nie tracgc ich, ale — co wiecej — ofiarujgc je jako wktad do dobra
wspolnego.

22. Chrystus odkupit catg istote ludzkg i w kazdym chce odbudowac¢ jego zdolnos¢ do nawigzywania relacji z
innymi. Ewangelia proponuje Bozg mito$¢, ktéra emanuje z Serca Chrystusa i ktéra rodzi dgzenie do
sprawiedliwosci, bedgcej nierozerwalnie piesnig braterstwa i solidarnosci, bodzcem dla kultury spotkania.
Madros¢ stylu zycia rdzennych ludow — pomimo wszelkich mozliwych ograniczen, jakie moze posiadac —
zacheca nas do pogtebienia tego pragnienia. Z tego powodu biskupi Ekwadoru apelowali o ,nowy system
spoteczny i kulturowy, gdzie priorytetem bedg relacje braterskie, w ramach potwierdzenia i dowartosciowania
roznych kultur i ekosystemdw, zdolnych do przeciwstawienia sie wszelkim formom dyskryminacji i dominacji
miedzy ludzmi’[24].

Zniszczone instytucje

23. W Laudato si’ przypominalismy, ze ,jesli wszystko jest ze sobg powigzane, to takze stan instytucji
spoteczenstwa ma wptyw na srodowisko i jako$¢ zycia cztowieka [...]. Na kazdym poziomie spotecznym i
miedzy nimi rozwijajg sie instytucje regulujgce stosunki miedzyludzkie. Wszystko, co wyrzadza im szkode,
pocigga za sobg szkodliwe skutki, takie jak utrata wolnosci, niesprawiedliwos¢ i przemoc. W niektorych krajach
panuje prowizoryczny systemem instytucjonalny, kosztem cierpienia ludnosci’[25].

24. Jak wygladajg instytucje spoteczenstwa obywatelskiego w Amazonii? Instrumentum laboris Synodu,
zbierajgce wiele przyczynkow, ktére naptynety od poszczegolnych oséb i grup Amazonii, odnosi sie do ,kultury,
ktora zatruwa panstwo i jego instytucje, przenikajgc wszystkie warstwy spoteczne, w tym wspadlnoty pierwotnych
mieszkancéw. Jest to naprawde plaga moralna. W rezultacie utracono zaufanie do instytucji i ich przedstawicieli,



175

a polityka i organizacje spoteczne zostaty catkowicie zdyskredytowane. Ludom Amazonii nie jest obca korupcja i
stajg sie one jej gtéwnymi ofiarami”[26].

25. Nie mozemy wykluczy¢, ze cztonkowie Kosciota byli czescig sieci korupciji, czasami nawet do tego stopnia,
ze godzili sie na milczenie w zamian za pomoc finansowg na dzieta koscielne. Wtasnie z tego powodu do
Synodu naptynely propozycje, ktére zachecajg ,do zwrdcenia szczegodlnej uwagi na pochodzenie darowizn lub
innych korzysci, a takze na inwestycje poczynione przez instytucje koscielne lub chrzescijan’[27].

Dialog spoteczny

26. Amazonia powinna by¢ takze miejscem dialogu spotecznego, zwlaszcza migdzy réoznymi ludami tubylczymi,
w celu znalezienia form komunii i wspolnej walki. Wszyscy pozostali jesteSmy wezwani do uczestniczenia jako
»Zzaproszeni” i do poszukiwania, z jak najwiekszym szacunkiem, drég spotkania, ktére ubogacityby Amazonie.
Ale jesli chcemy prowadzi¢ dialog, powinnismy to czyni¢ przede wszystkim z ostatnimi. Nie sg to rozméwcy byle
jacy, ktorych trzeba przekonywag, nie sg takze kims$ dodatkowym przy stole oséb réwnych. Sg oni gtdwnymi
rozméwcami, od ktérych musimy sie przede wszystkim uczy¢, ktorych musimy wystuchac z obowigzku
sprawiedliwosci, i ktérych musimy poprosi¢ o pozwolenie, bysSmy mogli przedstawi¢ nasze propozycije. Ich
stowo, ich nadzieje, ich obawy powinny by¢ najsilniejszym gtosem przy kazdym stole dialogu na temat Amazonii,
a najwazniejsze pytanie brzmi: jak oni sami wyobrazajg sobie swoje dobre zycie dla siebie i dla swoich
potomkow?

27. Dialog musi nie tylko uprzywilejowac opcje preferencyjng na rzecz obrony ubogich, usunigetych na margines i
wykluczonych, ale winien ich szanowac jako protagonistow. Chodzi o uznanie drugiego i docenienie go jako
,innego”, z jego wrazliwoscig, najbardziej osobistymi decyzjami, sposobem zycia i pracy. W przeciwnym razie
rezultatem bedzie, jak zawsze, ,projekt przygotowany przez niewielu i adresowany do niewielu”[28], o ile nie
»zgoda «przy stoliku» lub kruchy pokdj jedynie dla uprzywilejowanej mniejszosci’[29]. Jesli tak sie zdarza,
.potrzebny jest prorocki gtos”[30] i, jako chrzescijanie, jesteSmy wezwani, by sprawi¢, aby byt on styszany.

Stad rodzi sie kolejne marzenie.

ROZDZIAt DRUGI

MARZENIE KULTUROWE

28. Tematem jest promowanie Amazonii, ale nie oznacza to jej kolonizacji kulturowej, a raczej takie dziatanie,
aby ona sama wydobyta z siebie to, co najlepsze. Takie jest znaczenie najlepszego dzieta edukacyjnego:
pielegnowac bez wykorzeniania; rozwija¢ bez ostabiania tozsamosci; promowa¢ bez zawtaszczania. Podobnie,
jak istniejg w przyrodzie potencjaty, ktére mogg zostaé¢ utracone na zawsze, tak samo moze sie zdarzy¢ w
przypadku kultur, ktérych przekaz nie zostat jeszcze ustyszany, a ktére sg dzis zagrozone bardziej niz
kiedykolwiek.

Wieloscian amazonski

29. W Amazonii mieszka wiele ludéw i narodowosci, a ponad 110 ludow pierwotnych znajduje sie w dobrowolnej
izolacji (PIAV)[31]. Ich sytuacja jest bardzo delikatna i wielu ma swiadomos¢, ze sg ostatnimi powiernikami
skarbu, ktéry musi zaging¢, jakby tylko im pozwolono przetrwac bez przeszkdd, podczas gdy postepuje
ponowoczesna kolonizacja. Trzeba unika¢ pojmowania ich jako ,niecywilizowanych dzikuséw”. Po prostu
stworzyli odmienne kultury i inne formy cywilizaciji, ktére niegdys osiggnety znaczacy rozwaoj[32].

30. Zanim nastgpita kolonizacja, ludnos¢ koncentrowata sie na brzegach rzek i jezior, ale postep kolonizacji
wypedzit dawnych mieszkancéw w gigb puszczy. Dzi$ narastajace pustynnienie zmusza do nowych
przemieszczen wielu, ktdrzy koncza ostatecznie zamieszkujgc na peryferiach lub chodnikach miast, czasami w
sytuacji skrajnej nedzy, ale rowniez wewnetrznego rozbicia z powodu utraty wartosci, ktore ich wspieraty. W



176

takim kontekscie zazwyczaj tracg punkty odniesienia i korzenie kulturowe, ktére nadawaty im tozsamos¢ i
poczucie godnosci. Powigkszajg zatem szereg ludzi odrzuconych. W ten sposob zostaje przerwany przekaz
kulturowy madrosci, ktory trwat przez wieki, z pokolenia na pokolenie. Miasta, ktére powinny by¢ miejscami
spotkan, wzajemnego ubogacania sie, owocowania réoznych kultur, stajg sie miejscem bolesnego odrzucenia.

31. Kazdy lud, ktéremu udato sie przetrwa¢ w Amazonii, posiada swojg tozsamos¢ kulturowg i wyjgtkowe
bogactwo w wielokulturowym wszechswiecie, ze wzgledu na bliskie relacje mieszkahcow ze ich srodowiskiem, w
symbiozie — nie deterministycznej — trudnej do zrozumienia za pomocg obcych schematdéw mentalnych:

,Kiedys byt pejzaz, ktéry jawit sie ze swa rzekg

swoimi zwierzetami, chmurami i drzewami.

Ale czasami, gdy nie bylo wida¢ z zadnej strony
krajobrazu z rzeka i drzewami,

te rzeczy musiaty ukazac sie w chtopiecym umysle”[33].

,Uczyn z rzeki swojg krew [...].
Potem zakorzen sie, wykietkuj i rosnij
niech twoj korzen

uchwyci sie ziemi

na wieki wiekéw

i wreszcie

badz kajakiem, todzig, tratwa,
glebg, dzbankiem,

chatka i cztowiekiem”[34].

32. Ludzkie grupy, ich styl zycia i wizje $wiata sg tak r6znorodne, jak terytorium, poniewaz musiaty dostosowac
sie do geografii i jej bogactw. Spotecznosci prowadzgce rybotéwstwo, czy spotecznosci mysliwych i rolnikow
wewnatrz Iadu, to nie to samo, co spotecznosci prowadzgce uprawe na terenach zalewowych. W Amazonii
spotykamy ponadto tysigce wspolnot tubylczych, pochodzenia afrykanskiego, nadrzecznych i zamieszkujgcych
w miastach, ktére z kolei bardzo sie od siebie réznig i dajg goscine wielkiej ludzkiej roznorodnosci. Poprzez
terytorium i jego cechy przejawia sie Bdg, co odzwierciedla nieco z Jego niewyczerpalnego piekna. Zatem rézne
grupy, w zyciodajnej syntezie z otaczajgcym $rodowiskiem, rozwijajg swojg szczegolng forme madrosci. Ci z
nas, ktérzy obserwujg z zewnatrz, powinni unika¢ niesprawiedliwych uogodlnien, uproszczonych wypowiedzi lub
wnioskow sformutowanych wytgcznie na podstawie naszych wiasnych struktur mentalnych i doswiadczen.

Strzec korzeni

33. Pragne teraz przypomnie¢, ze ,konsumpcyjna wizja cztowieka, wspierana przez machine dzisiejszej
zglobalizowanej ekonomii, dgzy do homogenizaciji kultury i ostabienia ogromnej réznorodnosci kulturowej,
bedacej skarbem ludzkosci’[35]. Wplywa to bezposrednio na ludzi mtodych, kiedy istnieje skionnos¢ do
Lniwelowania réznic wtasciwych dla miejsca ich pochodzenia i do zamieniana w istoty z seryjnej produkcji,
ktérymi mozna manipulowac’[36]. Aby unikngc¢ tej dynamiki ludzkiego zubozenia, trzeba kocha¢ i zatroszczy¢
sie 0 korzenie, poniewaz sg one ,punktem zakorzenienia pozwalajagcym nam sie rozwijac i reagowaé¢ na nowe
wyzwania”[37]. Zachecam mtodziez z Amazonii, zwlaszcza rdzenng, do ,wzigcia na siebie korzeni, poniewaz z
korzeni pochodzi sita, ktéra sprawi wasz rozwoj, rozkwit i wydawanie owocow’[38]. Dla tych posrdd nich, ktérzy
sg ochrzczeni, te korzenie obejmujg historie narodu izraelskiego i Kosciota, az do dnia dzisiejszego. Ich
znajomos¢ jest zrodiem radosci, a nade wszystko nadziei, ktdra inspiruje dziatania odwazne i szlachetne.

34. Przez stulecia ludy amazonskie przekazywatly swojg madrosé¢ kulturowa ustnie, za pomoca mitoéw, legend,
opowiadan, jak miato to miejsce w przypadku ,tych prymitywnych gawedziarzy, ktérzy chodzili po puszczy,
niosgc opowiesci od wioski do wioski, utrzymujac przy zyciu wspolnote, ktéra bez pepowiny tych opowiesci, z
powodu oddalenia i izolacji rozproszytaby sie i rozpadta’[39]. Dlatego wazne jest ,by osoby starsze toczyly
diugie opowiesci’[40] i aby miodzi zatrzymywali sie i pili z tego zrodta.



177

35. Podczas gdy narasta ryzyko utracenia tego bogactwa kulturowego, dzieki Bogu, w ostatnich latach niektore
ludy zaczely pisac, aby opowiadac swoje dzieje i opisa¢ znaczenie swoich zwyczajéw. W ten sposéb oni sami
moga uznac, w sposob wyrazny, ze istnieje cos wiecej niz tozsamosc¢ etniczna i ze sg depozytariuszami
cennych wspomnien osobistych, rodzinnych i grupowych. Ciesze sig, ze ci, ktorzy utracili kontakt ze swoimi
korzeniami, starajg sie odzyska¢ zraniong pamiec. Z drugiej strony, takze wsrod inteligencji rozwinegto sie
wieksze poczucie tozsamosci amazonskiej i rowniez dla nich, czesto potomkow imigrantow, Amazonia stata sie
zrodtem inspiracji artystycznej, literackiej, muzycznej i kulturowej. Rézne dziedziny sztuki, a zwlaszcza poezja,
zostaly zainspirowane woda, puszcza, tetnigcym zyciem, a takze roznorodnosciag kulturowg oraz wyzwaniami
ekologicznymi i spotecznymi.

Spotkanie miedzykulturowe

36. Podobnie jak kazda rzeczywistos¢ kulturowa, kultury gtebokiej Amazonii majg swoje ograniczenia. Majg je
takze kultury miejskie Zachodu. Takie czynniki, jak konsumpcjonizm, indywidualizm, dyskryminacja, nieréwnos¢
i wiele innych, stanowig delikatny aspekt kultur na pozor bardziej rozwinietych. Grupy etniczne, ktore
wypracowaty skarb kulturowy pozostajgc przywigzane do natury, o silnym zmysle wspoélnotowym, fatwo
zauwazajg nasze cienie, ktérych nie rozpoznajemy posréd rzekomego postepu. Dlatego warto, abysmy
zgromadzili ich dosdwiadczenie zyciowe.

37. Wychodzac z naszych korzeni zasiadamy przy wspolnym stole, miejscu rozmow i wspolnych nadziei. W ten
sposob réznica, ktéra moze by¢ flagg lub granica, przeksztatca sie w most. Tozsamosc i dialog nie sg
nieprzyjaciétmi. Wiasna tozsamos¢ kulturowa pogtebia sie i ubogaca w dialogu z tymi, ktorzy sie réznig, a
autentycznym sposobem jej zachowania nie jest zubazajgca izolacja. Nie mam zatem zamiaru proponowac
catkowicie zamknietego, ahistorycznego, statycznego indygenizmu, ktéry pozbawia sie wszelkich form
wymieszania. Kultura moze stac sie bezptodna, kiedy ,zamyka sie w sobie i przejawia tendencje de utrwalania
przestarzatych obyczajow, odrzucajgc jakgkolwiek wymiane i konfrontacje dotyczacg prawdy o cztowieku’[41].
Moze sie to wydawac niezbyt realne, poniewaz nietatwo zabezpieczy¢ sie przed inwazjg kulturowa. Dlatego
wszyscy powinni by¢ zainteresowani, aby otoczy¢ troskg wartosci kulturowe rdzennych grup, poniewaz ich
bogactwo jest rowniez naszym. Jesli nie wzrastamy w tym poczuciu wspoétodpowiedzialnosci za réznorodnosé,
ktoéra upieksza nasze cztowieczenstwo, nie mozna oczekiwac, aby grupy mieszkajace w gtebi puszczy naiwnie
otworzyly sie na ,cywilizacje”.

38. W Amazonii, nawet wsrod réznorodnych ludoéw tubylczych, mozna rozwijac ,relacje miedzykulturowe, w
ktérych roznorodnosc¢ nie oznacza zagrozenia, nie uzasadnia hierarchii wladzy jednych nad drugimi, natomiast
jest dialogiem, poczawszy od réznych wizji kulturowych, odnosnie do sposobow celebraciji, tworzenia relacji i
ozywiania nadziei’[42].

Zagrozone Kultury, naraZzone ludy

39. Zglobalizowana gospodarka bezwstydnie szkodzi bogactwu ludzkiemu, spotecznemu i kulturowemu. Rozpad
rodzin, ktéry nastepuje w wyniku przymusowej migracji, wptywa na przekazywanie wartosci, poniewaz ,rodzina
jest i zawsze byta instytucjg spoteczna, ktéra najbardziej przyczynita sie do utrzymania naszych kultur’[43].
Ponadto ,w obliczu kolonizujgcej inwazji Srodkow masowego przekazu” nalezy promowac wsrod ludéw
tubylczych ,alternatywna komunikacje, zakorzeniong w ich wiasnych jezykach i kulturach”, a ,same rdzenne
podmioty powinny by¢ obecne w juz istniejgcych mediach” [44].

40. W kazdym projekcie dla Amazonii ,trzeba uwzgledni¢ perspektywe praw narodéw i kultur, aby zrozumiec, ze
rozwoj pewnej grupy spotecznej [...] wymaga statego udziatu lokalnych podmiotéw spotecznych, poczynajac od
ich kultury. Nie mozna takze narzucac pojecia jakosci zycia, lecz trzeba je rozumie¢ w obrebie swiata symboli i
zwyczajow wiasciwych kazdej grupie ludzi"[45]. Ale jesli pradawne kultury rdzennych ludow zrodzity sie i
rozwijajg w bliskim kontakcie z otaczajgcym srodowiskiem naturalnym, nie mogg pozostac nietkniete, gdy
srodowisko to ulega zniszczeniu.

W ten sposob zmierzamy do nastepnego marzenia.



178
ROZDZIAL TRZECI

MARZENIE EKOLOGICZNE

41. W rzeczywistosci kulturowej, takiej jak Amazonia, gdzie istnieje tak sciste powigzanie miedzy istotami
ludzkimi a przyrodg, codzienna egzystencja jest zawsze kosmiczna. Uwolnienie innych z ich zniewolen oznacza
dbanie o srodowisko i jego obrone[46], ale jeszcze bardziej pomoc sercu ludzkiemu, aby otwarto sie z ufnoscig
na Boga, ktory nie tylko stworzyt wszystko to, co istnieje, ale takze dat nam siebie samego w Jezusie Chrystusie.
Pan, ktéry pierwszy troszczy sie o nas, uczy nas troszczy¢ sie 0 naszych braci i siostry i o srodowisko, ktére On
kazdego dnia nam darowuje. Taka jest pierwsza ekologia, jakiej potrzebujemy. W Amazonii mozna lepiej
zrozumiec stowa Benedykta XVI, gdy méwit, ze ,obok ekologii natury istnieje ekologia, ktérg moglibysmy nazwaé
«ludzkag», a ktéra z kolei domaga sie «ekologii spotecznej». Oznacza to, ze ludzkosé, [...] powinna zwracac
coraz wiekszg uwage na zwigzki, jakie istniejg miedzy ekologig naturalng, czyli poszanowaniem przyrody, a
ekologig ludzkg”[47]. Ten nacisk na fakt, ze ,wszystko jest ze sobg powigzane”[48], jest szczegblnie wazny dla
terytorium takiego, jak Amazonia.

42. O ile troska o osoby i troska o ekosystemy sg nieroztgczne, staje sie to szczegdlnie istotne tam, gdzie
,puszcza nie jest bogactwem, ktére nalezy wyzyskac, ale jest bytem lub roznymi bytami, z ktérymi nalezy
utrzymywac wiezi’[49]. Madros$¢ rdzennych mieszkancoéw Amazonii ,inspiruje troske i szacunek dla stworzenia,
majgc jasng $wiadomos¢ jego ograniczen i zabraniajgc jego naduzywania. Pomiatanie przyrodg oznacza
znecanie sie nad przodkami, braémi i siostrami, stworzeniem i Stwérca, obcigzenie przysztosci’[50]. Rdzenni
mieszkancy, ,jesli pozostajg na swoim terytorium, to wtasnie oni potrafig o nie najlepiej zadbac¢’[51], pod
warunkiem, ze nie dadzg sie zwies$¢ Spiewami syren i interesownymi ofertami grup wtadzy. Szkody wyrzadzone
przyrodzie dotykajg ich w bardzo bezposredni i sprawdzalny sposob, poniewaz — mowig — ,jestesSmy woda,
powietrzem, ziemig i zyciem srodowiska stworzonego przez Boga. Dlatego prosimy, by ustato okrucienstwo i
eksterminacja Matki Ziemi. Ziemia ma krew i wykrwawia sie, miedzynarodowe korporacje przeciety zyty naszej
Matki Ziemi” [52].

Marzenie uczynione z wody
43. W Amazonii woda jest krélowa, rzeki i strumienie sg jak zyly, a z niej pochodzi cate zycie:

»1am, w petni ptongcego lata, kiedy zastygte w nieruchomych nurtach wyczerpujg sie ostatnie podmuchy
wschodniego wiatru, w okreslaniu klimatu termometr zostaje zastgpiony higrometrem. Istnienia zalezg od
bolesnego na przemian podnoszenia sie lub obnizania wielkich rzek. Zawsze wielkie wrazenie budzi to, jak sie
podnoszg. Amazonka, nabrzmiata wychodzi ze swego koryta, w ciggu kilku dni podnosi poziom swoich waod [...].
Wylanie rzeki to zatrzymanie zycia. Cztowiek, uwieziony w fancuchu «tras kajakowych», czeka ze specyficznym
stoicyzmem wobec nieuniknionego fatalizmu konca tej paradoksalnej zimy wysokich temperatur. Obnizenie wod
oznacza nadejscie lata. To zmartwychwstanie podstawowej dziatalnosci tych, ktérzy tam sie zmagaja, jedynej
formy zycia zgodnego z naturg, ktdra rozwija sie do granic w réznorakich przejawach, uniemozliwiajac
kontynuowanie jakiegokolwiek wysitku”[53].

44. Woda olsniewa w Amazonce, ktéra ogarnia i ozywia wszystko wokot:

»Nurcie Amazonki

stolico zgtosek wodnych,

ojcze patriarcho, jeste$

wieczng tajemnicg

ptodnosci,

do ciebie rzeki wpadajg jak ptaki’[54].

45. Jest to rowniez kregostup, ktéry harmonizuje i jednoczy: ,Rzeka nas nie dzieli, jednoczy nas, pomaga nam
wspdtistnie¢ miedzy réznymi kulturami i jezykami”’[55]. Chociaz prawdg jest, ze na tym terytorium jest wiele
»<Amazonii”, to jego gtdbwng osig jest wielka rzeka, cérka wielu rzek:



179

»Z najwyzszych szczytow goérskich, gdzie sg wieczne $niegi, oddziela sie woda i ztobi rys niepewny na
odwiecznej powtoce kamienia: wiasnie narodzita sie Amazonka. Rodzi sie w kazdej chwili. Zstepuje jak krete,
powolne swiatto, by urosng¢ w ziemi. Pomniejszajgc przestrzenie zielone, wymysla swg droge i rosnie.
Podziemne strumienie wytaniajg sie, by wzig¢ sie w objecia z wodg sptywajaca z Andow. Z wnetrza najbielszych
chmur, poszarpanych wiatrem, spada niebiafiska woda. Potgczone ptyng naprzéd, pomnazane na
nieskonczonych drogach, obmywajac rozlegta réwnine [...]. To Wielka Amazonia, cata w wilgotnym tropiku, z jej
gestg i zadziwiajgca puszcza, gdzie wcigz pulsuje, nietkniete i w wielu miejscach nigdy nie zaskoczone przez
cztowieka, zycie, ktére wytaniato sie z intymnosci wody [...]. Odkad zamieszkuje jg cztowiek, podnosi sie z gtebin
jej wod, i sptywa z wyzyn jej puszczy straszliwa obawa: ze to zycie powoli zmierza ku koncowi’[56].

46. Poeci ludowi, ktérzy zakochali sie w jej ogromnym pieknie, probowali wyrazi¢ to, co pozwolita im dostrzec
rzeka, oraz zycie, jakie daje swym przeptywem, w tancu delfindw, anakond, drzew i kajakow. Jednoczesnie
ubolewajg nad grozacymi jej niebezpieczenstwami. Owi poeci, kontemplacyjni i proroczy, pomagajg nam
uwolni¢ sie od paradygmatu technokratycznego i konsumpcyjnego, ktéry ttamsi przyrode i sprawia, ze jesteSmy
pozbawieni prawdziwie godnej egzystencji:

,Swiat cierpi z powodu zamiany stép w gume, nég w skére, ciata w materiat i gtowy w stal [....]. Swiat cierpi z
powodu przemiany topaty w karabin, ptuga w czotg, obrazu siewcy rzucajgcego ziarno w robot z jego miotaczem
ognia, z ktérego zasiewu rodzg sie pustynie. Tylko poezja, z pokorg swego gtosu, moze ocali¢ ten swiat’[57].

Krzyk Amazonii

47. Poezja pomaga wyrazic¢ bolesne uczucie, ktére podziela dzis wielu z nas. Nieunikniong prawdag jest to, ze w
obecnych warunkach, przy takim sposobie traktowania Amazonii, tak wielkie bogactwo zycia i tak wspaniate
piekno ,zmierzajg ku koncowi”, chociaz wielu chce nadal wierzy¢, ze wszystko w porzadku, jakby nic sie nie
stato:

,Ci, ktorzy wierzyli, ze rzeka jest lassem do zabawy mylili sie.
Rzeka jest bardzo delikatng zytg na powierzchni ziemi. [...]
Rzeka jest ling, ktorej czepiajg sie zwierzeta i drzewa.

Jesli pociggng za mocno, rzeka moze wybuchngc.

Moze eksplodowac i zbryzga¢ nam twarz wodg i krwig’[58].

48. Rownowaga planetarna zalezy rowniez od zdrowia Amazonii. Wraz z biomem Konga i Borneo ol$niewa ona
réznorodnoscig swoich laséw, od ktérych zalezg takze cykle deszczdéw, rownowaga klimatyczna i ogromna
réznorodnos¢ istot zywych. Dziata jak wielki filtr dwutlenku wegla, ktéry pomaga zapobiegac ociepleniu ziemi. W
duzej mierze jej gleba jest uboga w prochnice, i z tego powodu puszcza ,naprawde rosnie na ziemi, a nie z
ziemi’[59]. Kiedy usuwa sie las, nie da sie go zastgpi¢, poniewaz pozostaje teren z malg iloscig sktadnikow
odzywczych, ktéry zamienia sie w obszar pustynny lub ubogi w roslinnosc. Jest to zjawisko powazne, poniewaz
w trzewiach puszczy amazonskiej znajdujg sie niezliczone zasoby, ktére moga by¢ niezbedne do leczenia
chorob. Jej ryby, owoce i inne przeobfite dary ubogacajg ludzkie pozywienie. Ponadto w ekosystemie takim, jak
Amazonia, znaczenie kazdej czastki w trosce o catos¢ staje sie niezbedne. Rowniez ziemie nadbrzezne i
roslinnos¢ morska muszg by¢ nawozone tym, co niesie Amazonka. Wotanie Amazonii dociera do wszystkich,
gdyz ,Aspekt podboju i wyzysku zasobow naturalnych stat sie [...] zagrazajacy dzisiaj samej «goscinnosci»
Srodowiska: srodowisko jako «zasoby» zacznie zagraza¢ srodowisku jako «domowi»”[60]. Interes niewielu
poteznych firm nie powinien by¢ stawiany ponad dobrem Amazonii i catej ludzkosci.

49. Nie wystarczy zwraca¢ uwage na zachowanie najbardziej widocznych gatunkéw zagrozonych wyginieciem.
Niezwykle wazne jest, by pamietac, ze ,dla prawidlowego funkcjonowania ekosystemow potrzebne sg rowniez
grzyby, glony, owady, gady i niezliczona réznorodno$¢ mikroorganizmow. Niektore mniej liczne gatunki, ktérych
zazwyczaj sie nie zauwaza, odgrywajg zasadniczg role w stabilizacji rownowagi danego miejsca’[61]. Jest to z
tatwoscig pomijane w ocenie wplywu na srodowisko projektéw gospodarczych przemystu wydobywczego,
energetycznego, drzewnego, a takze innych, ktére niszczg i zanieczyszczajg. Ponadto, obfitujagca w Amazonii
woda jest zasobem istotnym dla przetrwania ludzi, ale zrodta zanieczyszczen sg coraz wieksze[62].



180

50. W rzeczywistosci, oprocz intereséw ekonomicznych lokalnych przedsiebiorcéw i politykdw istniejg takze
»ogromne miedzynarodowe interesy gospodarcze”[63]. Rozwigzaniem nie jest zatem ,internacjonalizacja”
Amazonii[64], ale staje sie tym powazniejsza odpowiedzialnos¢ rzgdéw poszczegdlnych panstw. Z tego samego
powodu ,godny pochwaly jest wysitek organizaciji miedzynarodowych oraz organizacji spoteczenstwa
obywatelskiego, ktére uwrazliwiajg mieszkancow i wspétpracujg w sposob krytyczny, postugujac sie rowniez
dozwolonymi prawem systemami nacisku, aby kazdy rzad wypetniat swéj niezbywalny obowigzek ochrony
srodowiska i zasobow naturalnych swego kraju, nie zaprzedajac sie fatszywym interesom lokalnym czy
miedzynarodowym?”[65].

51. By chroni¢ Amazonie, dobrze jest powigza¢ madros¢ przodkéw ze wspodiczesng wiedzg techniczna, zawsze
jednak starajgc sie zarzadzac terytorium w sposéb zrownowazony, zachowujgc zarazem styl zycia i systemy
wartosci mieszkancéw[66]. Powinni oni, a szczegolnie ludy pierwotne, otrzymywaé — oproécz podstawowe;j
formaciji — petng i przejrzysta informacje o projektach, ich zakresie, skutkach i zagrozeniach, aby mogli
skonfrontowac te informacje z ich interesami oraz ich znajomoscig miejsca, a tym samym mogli wyrazi¢ swa
zgode albo jej brak, lub zaproponowac alternatywy[67].

52. Najsilniejsi nigdy nie zadowalajg sie uzyskanymi dochodami, a srodki sity gospodarczej bardzo narastajg
przez rozwdéj naukowy i technologiczny. Dlatego wszyscy powinniSmy nalegac na pilne ,stworzenie systemu
normatywnego, zawierajgcego nienaruszalne ograniczenia i zapewniajgcego ochrone ekosystemow, zanim
nowe formy wiadzy pochodzgce z paradygmatu techniczno-ekonomicznego doprowadzg do zniszczenia nie
tylko polityki, ale takze wolnosci i sprawiedliwosci’[68]. Jesli Boze wezwanie wymaga uwaznego stuchania
krzyku ubogich a jednoczesnie krzyku ziemi[69], to dla nas ,wofanie, jakie Amazonia wznosi do Stwércy, jest
podobne do wotania Ludu Bozego w Egipcie (por. Wj 3, 7). Jest to krzyk zniewolenia i opuszczenia,
przyzywajacy wolnosci’[70].

Proroctwo kontemplacji

53. Wiele razy pozwalamy, by sumienie stawato sie nieczute, poniewaz ,ciggte odwracanie uwagi odbiera nam
odwage, by zda¢ sobie sprawe z rzeczywistosci Swiata ograniczonego i nieodnawialnego”[71]. Jesli spojrzymy
powierzchownie, moze sie wydawac, ze ,sytuacja nie jest tak powazna i ze planeta mogtaby przez dtugi czas
trwa¢ w aktualnych warunkach. Takie pokretne zachowanie pomaga nam kontynuowac¢ nasz styl zycia, produkcji
i konsumpcji. Jest to sposdb, w jaki cztowiek radzi sobie, aby moc pielegnowac wszystkie wady
autodestrukcyjne: usitujgc ich nie widzie¢, walczac, by ich nie uzna¢, odktadajgc wazne decyzje, udajac, ze nic
sie nie stato”[72].

54. Ponadto pragne przypomnieé, ze kazdy z poszczegdlnych gatunkéw ma wartos¢ sam w sobie, ale ,kazdego
roku znikajg tysigce gatunkéw roslin i zwierzat, ktérych nie bedziemy juz mogli poznag, ktérych nie bedg juz
mogty zobaczy¢ nasze dzieci, gatunkoéw utraconych na zawsze. Zdecydowana wiekszos¢ ginie z przyczyn
zwigzanych z jakim$ ludzkim dziataniem. Z naszego powodu tysigce gatunkéw nie bedzie swoim istnieniem
chwalito Boga ani tez nie bedg przekazywa¢ nam swego oredzia. Nie mamy do tego prawa’[73].

55. Uczac sie od ludéw pierwotnych, mozemy kontemplowac Amazonig, a nie tylko jg analizowac, aby
rozpoznac te cenng tajemnice, ktéra nas przekracza. Mozemy jg mitowac, a nie tylko uzywac, aby mitos¢
wzbudzita gtebokie i szczere zainteresowanie. Co wiecej, mozemy poczuc sie z nig zjednoczeni wewnetrznie, a
nie tylko jg broni¢, a wtedy Amazonia stanie sie nasza, jak matka. Poniewaz ,$Swiata nie podziwia sie z zewnatrz,
lecz od wewnatrz, uznajgc powigzania, przez ktoére Ojciec nas zjednoczyt ze wszystkimi bytami’[74].

56. Rozbudzmy zmyst estetyczny i kontemplacyjny, jaki Bog w nas umiescit, a niekiedy godzimy sie, by ulegt
znieczuleniu. Pamietajmy, ze ,jesli sie nie uczymy zatrzymywania sig, aby podziwia¢ i docenic piekno, to nic
dziwnego, ze wszystko staje sie przedmiotem wyzysku bez skruputdw”[75]. Z drugiej strony, jesli nawigzemy
jednosc¢ z puszcza, z tatwoscig nasz gtos zjednoczy sie z jej gtosem i zamieni sie w modlitwe: ,Lezac w cieniu
starego eukaliptusa nasza modlitwa Swiatta pograza sie w piesni o wiecznych lisciach”[76]. Takie nawrdcenie
wewnetrzne pozwoli nam ptaka¢ za Amazonig i wraz z nig wota¢ do Pana.



181

57. Jezus powiedziat: ,Czyz nie sprzedajg pieciu wrobli za dwa asy? A przeciez zaden z nich nie jest
zapomniany w oczach Bozych” (£tk 12,6). Bog Ojciec, ktory stworzyt kazdy byt we wszechswiecie z
nieskonczong mitoscig, wzywa nas, abysmy byli Jego narzedziami, by ustyszano wotanie Amazonii. Jesli
pospieszymy do tego wstrzgsajgcego krzyku, moze wyraznie okazac sie, ze stworzenia Amazonii nie zostaty
zapomniane przez Ojca niebieskiego. Dla nas chrzescijan, sam Jezus domaga sie tego od nas, ,poniewaz
Zmartwychwstaty tajemniczo je otacza i ukierunkowuje ku petni. Te same dzikie kwiaty i ptaki, ktére podziwiat
swymi ludzkimi oczami, sg obecnie wypetnione Jego jasniejgca obecnoscig’[77]. Z tych powodow my, wierzacy
odnajdujemy w Amazonii miejsce teologiczne, przestrzenh, w ktorej sam Bog ukazuije sie i zwotuje swoje dzieci.

Edukacja i nawyki ekologiczne

58. Mozemy zatem pdjs¢ o krok dalej i przypomniec, ze ekologia integralna nie zadowala sie naprawg
probleméw technicznych lub decyzjami natury politycznej, prawnej czy spotecznej. Wielka ekologia zawsze
zawiera aspekt edukacyjny, ktéry zabiega o rozwéj nowych nawykdéw u oséb i grup spotecznych. Niestety wielu
mieszkancéw Amazonii nabrato zwyczajow typowych dla wielkich miast, w ktorych konsumpcjonizm i kultura
odrzucenia sg juz gteboko zakorzenione. Nie bedzie zdrowej i zrbwnowazonej ekologii, zdolnej do przemieniania
czegokolwiek, jesli nie zmienig sie osoby, jesli nie bedzie zabiegato sie o przyjecie innego stylu zycia, mnie;j
zachfannego, bardziej pogodnego, bardziej naznaczonego szacunkiem, mniej niespokojnego, bardziej
braterskiego.

59. Faktycznie, ,im bardziej serce danej osoby jest puste, tym bardziej potrzebuje ona rzeczy, ktére mogtaby
kupi¢, posiadac i konsumowac. W tym kontekscie nie wydaje sie mozliwe, aby kto$ zaakceptowat granice, jakie
wyznacza mu rzeczywistosg€. [...] Myslimy nie tylko o mozliwosci straszliwych zjawisk klimatycznych lub
kleskach zywiotowych, ale takze o katastrofach wyptywajgcych z kryzysu spotecznego. Bowiem obsesja na tle
konsumpcyjnego stylu zycia, zwtaszcza gdy bardzo niewielu jest w stanie tak zy¢, moze sprowokowac jedynie
przemoc i wzajemne zniszczenie”[78].

60. Kosciot, ze swoim diugim doswiadczeniem duchowym, z odnowiong $wiadomoscig co do wartosci
stworzenia, ze swojg troskg o sprawiedliwosé, z opcjg na rzecz ostatnich, z jego tradycjg wychowawczg i historig
wcielenia w kulturach tak réznorodnych catego swiata, pragnie ze swej strony wnies¢ swoj wktad takze w
dziedzinie ochrony i rozwoju Amazonii.

Daje to poczatek nastepnemu marzeniu, ktérym chce bardziej bezposrednio podzieli¢ sie z katolickimi
pasterzami i wiernymi.

ROZDZIAL CZWARTY

MARZENIE KOSCIELNE

61. Kosciot jest powotany, by i$¢ z ludami Amazonii. W Ameryce Lacinskiej droga ta wyrazata sie szczegodlnie
poprzez takie wydarzenia jak Konferencja Biskupéw w Medellin (1968) i jej zastosowanie do Amazonii w
Santarem (1972)[79]; a nastepnie w Puebla (1979), Santo Domingo (1992) i Aparecidzie (2007). Droga trwa
nadal a obowigzek misyjny, jesli chce rozwija¢ Kosciét o obliczu amazonskim, musi wzrasta¢ w kulturze
spotkania ku ,wieloksztattnej harmonii’[80]. Aby jednak to ucielesnienie Kosciota i Ewangelii byto mozliwe, musi
rozbrzmiewac¢ zawsze na nowo wspaniate przepowiadanie misyjne.

Niezbedne gtoszenie w Amazonii

62. W obliczu tak wielu potrzeb i udrek wotajgcych z serca Amazonii, mozemy odpowiedzie¢ wychodzac z
organizacji spotecznych, zasobow technicznych, przestrzeni debat, programoéw politycznych i tego wszystkiego,
co moze by¢ czescig rozwigzania. Ale jako chrzescijanie nie rezygnujemy z propozycji wiary, jakg otrzymalismy
z Ewangelii. Chociaz chcemy angazowac sie wraz ze wszystkimi, ramie w ramig, nie wstydzimy sie Jezusa
Chrystusa. Dla tych, ktérzy Go spotkali, zyjg w przyjazni i utozsamiajg sie z Jego przestaniem, nieuniknione jest



182

mowienie o Nim i niesienie innym Jego propozycji nowego zycia: ,Biada mi, gdybym nie gtosit Ewangelii!” (7 Kor
9, 16).

63. Autentyczna opcja na rzecz najubozszych i najbardziej zapomnianych, pobudzajgc nas do uwolnienia ich od
nedzy materialnej i obrony ich praw, oznacza zaproponowanie im przyjazni z Panem, ktory ich wspiera i obdarza
godnoscig. Bytoby to smutne, gdyby otrzymali od nas kodeks doktryn lub imperatyw moralny, ale nie wspaniatg
wies¢ zbawczg, to wspaniate wotanie misyjne, zmierzajgce do serca i nadajgce sens catej reszcie. Nie mozemy
tez zadowoli¢ sie przestaniem spotecznym. Jesli oddajemy dla nich swe zycie, za sprawiedliwos¢ i godnos¢, na
jakie zastugujg, nie mozemy ukry¢ przed nimi, ze czynimy to, poniewaz rozpoznajemy w nich Chrystusa i
poniewaz odkrywamy ogromng godnosé, jakg obdarzyt ich Bog Ojciec, ktéry ich nieskonczenie mituje.

64. Majg oni prawo do przepowiadania Ewangelii, zwtaszcza tego pierwszego przepowiadania, ktére nazywa sie
kerygma i ktére ,jest gtdwnym oredziem, tym, do ktérego trzeba stale powraca¢ i stucha¢ na rézne sposoby i
ktore trzeba stale glosi¢ podczas katechezy w tej czy innej formie”[81]. Jest to przepowiadanie Boga, ktory
nieskonczenie kocha kazdego cztowieka, ktéry w petni objawit te mitos¢ w Chrystusie za nas ukrzyzowanym i
zmartwychwstatym w naszym zyciu. Proponuje ponowne przeczytanie krétkiego podsumowania na ten temat w
rozdziale IV adhortacji Christus vivit. To przepowiadanie musi stale rozbrzmiewa¢ w Amazonii, wyrazone na
rézne sposoby. Bez tego zarliwego przepowiadania kazda struktura koscielna stanie sie jeszcze jedng
organizacjg pozarzadowa, a zatem nie odpowiemy na zgadanie Jezusa Chrystusa: ,ldzcie na caty sSwiat i gtoscie
Ewangelie wszelkiemu stworzeniu!” (Mk 16, 15).

65. Kazda propozycja dojrzewania w zyciu chrze$cijanskim musi mie¢ to przepowiadanie jako trwatg oS,
poniewaz ,cata formacja chrzescijanska jest przede wszystkim pogtebieniem kerygmy, ktéra przybiera coraz
wiekszg i coraz lepszg postac’[82]. Zasadniczg reakcjg na to przepowiadanie, kiedy udaje sie mu doprowadzi¢
do osobistego spotkania z Panem, jest braterska mitosc, to ,przykazanie nowe, ktore jest pierwszym,
najwiekszym, ktore najlepiej nas identyfikuje jako uczniow’[83]. Zatem kerygma i mitos¢ braterska stanowig
wielkg synteze catej zawartosci Ewangelii, ktdrej nie mozna nie proponowa¢ w Amazonii. Tak to przezywali
wielcy ewangelizatorzy Ameryki tacinskiej jak sw. Turybiusz de Mogrovejo lub sw. J6zef Anchieta.

Inkulturacja

66. Kosciot, gloszac kerygme ciggle na nowo, powinien wzrasta¢ w Amazonii. Dlatego nieustannie modyfikuje
swojg tozsamosé, stuchajgc i prowadzac dialog z osobami, realiami i dziejami swojego terytorium. W ten sposob
bedzie sie mogt coraz bardziej rozwija¢ niezbedny proces inkulturacii, ktéry nie gardzi niczym z tego, co jest
dobre i juz istnieje w kulturach amazonskich, ale raczej je zbiera i dopetnia w Swietle Ewangelii[84]. Nie gardzi
tez bogactwem madrosci chrzedcijanskiej przekazywanej przez stulecia, tak jakby zamierzat poming¢ historie, w
ktérej Bog dziatat na wiele sposobow, poniewaz Kosciét ma wielorakie oblicze ,nie tylko z perspektywy
przestrzennej [...], ale takze swojej rzeczywistosci doczesnej’[85]. Chodzi o autentyczng Tradycje Kosciota,
ktora nie jest statycznym zbiorem ani eksponatem muzealnym, lecz korzeniem rosnacego drzewa[86]. Jest to
tysigcletnia Tradycja, ktéra Swiadczy o dziataniu Boga w swoim Ludzie i ,ma raczej misje podtrzymywania ognia
przy zyciu niz przechowywanie popiotow”[87].

67. Sw. Jan Pawet Il nauczal, ze, przedstawiajac swojg ewangeliczng propozycje, ,Koéciét nie zamierza
zaprzeczac¢ autonomii kultury. Przeciwnie, ma dla niej najwiekszy szacunek”, poniewaz kultura ,nie jest
wytacznie przedmiotem odkupienia i wyniesienia, lecz takze moze spetniac role posredniczenia i
wspotdziatania”[88]. Zwracajgc sie do rdzennej ludnosci kontynentu amerykanskiego przypomniat, ze ,wiara,
ktora nie staje sie kulturg nie jest wiarg w petni przyjeta, gteboko przemyslang i konsekwentnie realizowang w
zyciu’[89]. Wyzwania kulturowe zachecajg Kosciot do ,postawy czujnego krytycyzmu, ale takze ufnego
zainteresowania’[90].

68. Warto tutaj przypomniec¢ to, co juz w adhortacji Evangelii gaudium powiedziatem na temat inkulturaciji,
opierajac sie na przekonaniu, ze ,faska zakfada kulture, a Bozy dar wciela sie w kulture tego, ktéry go
przyjmuje”[91]. Zauwazamy, ze oznacza to podwdjny ruch. Z jednej strony dynamika zaptodnienia, ktora
pozwala wyrazi¢ Ewangelie w pewnym miejscu, poniewaz ,gdy jakas wspolnota przyjmuje oredzie zbawienia,



183

Duch Swiety zaptadnia jej kulture przemieniajacg mocg Ewangelii’[92]. Z drugiej strony sam Ko$ciot przezywa
proces przyjmowania, ktory ubogaca go w to, co Duch juz tajemniczo zasiat w tej kulturze. W ten sposéb ,,Duch
Swiety ozdabia Koscidt, ukazujac mu nowe aspekty Objawienia, obdarzajac go nowym obliczem”[93].
Ostatecznie chodzi o pozwolenie i zachecanie, by przepowiadanie niewyczerpalnej Ewangelii, przekazywanej ,w
kategoriach wiasciwych dla kultury, gdzie jest ona gtoszona, prowadzito do nowej syntezy z tg kulturg”[94].

69. Dlatego ,jak mozna dostrzec w dziejach Kosciofa, chrzescijanstwo nie dysponuje jedynym wzorcem
kulturowym”[95] i ,nie byloby zgodne z logikg wcielenia mysle¢ o chrzescijanstwie monokulturowym i
uniformistycznym”[96]. Tym niemniej, ewangelizatorom przybywajgcym do jakiegos miejsca grozi przekonanie,
ze muszg przekazywac nie tylko Ewangelie, ale takze kulture, w ktorej wzrastali, zapominajgc, ze nie chodzi tu o
,narzucanie okreslonej formy kulturowej, nawet pieknej i starozytnej’[97]. Trzeba odwaznie zaakceptowacd
nowos¢ Ducha, zdolnego do tworzenia zawsze czegos nowego z niewyczerpalnym skarbem Jezusa Chrystusa,
poniewaz ,inkulturacja skierowuje Kosciét na trudng, lecz konieczng droge”[98]. To prawda, ze ,,chociaz procesy
te sg zawsze powolne, czasami strach zbytnio nas paralizuje” i stajemy sie w koncu ,obserwatorami jatowej
stagnaciji Kosciota”[99]. Nie lekajmy sie, nie podcinajmy skrzydet Duchowi Swietemu.

Drogi inkulturacji w Amazonii

70. By osiggna¢ odnowiong inkulturacje Ewangelii w Amazonii, Kosciét musi wystucha¢ jej madrosci przodkow,
ponownie daé gtos osobom starszym, rozpozna¢ wartosci obecne w stylu zycia wspdlnot pierwotnych, odzyskac
w pore bogate opowiesci ludow. W Amazonii otrzymalismy juz bogactwa pochodzace z kultur prekolumbijskich,
»takie, jak otwartos¢ na dziatanie Boga, poczucie wdziecznosci za owoce ziemi, sakralny charakter zycia
ludzkiego i szacunek dla rodziny, poczucie solidarnosci i wspotodpowiedzialnosci we wspolnej pracy, znaczenie
wymiaru kulturowego, wiara w zycie pozaziemskie i wiele innych wartosci’[100].

71. W tym kontekscie, rdzenni mieszkancy Amazonii wyrazajg autentyczng ceche zycia jako ,dobrego zycia”, co
oznacza harmonie osobistg, rodzinng, wspoélnotowg i kosmiczng, i wyraza sie w ich wspdlnotowym sposobie
myslenia o istnieniu, w zdolnosci do znajdowania radosci i petni w zyciu surowym i prostym, a takze w
odpowiedzialnej trosce o przyrode, ktéra zachowuje zasoby dla nastepnych pokolen. Ludy tubylcze mogtyby
nam poméc dostrzec, czym jest radosne umiarkowanie i w tym sensie ,moga nas wiele nauczy¢”[101]. Potrafig
by¢ szczesliwymi, majac niewiele, cieszg sie matymi darami Boga, nie gromadzac wielu rzeczy, nie niszczg bez
potrzeby, dbaja o ekosystemy i uznaja, ze ziemia, dajac siebie, by utrzymac ich przy zyciu, jak szczodre zrodto,
ma zmyst macierzynski, ktory rozbudza czuto$é petng szacunku. To wszystko nalezy doceni¢ i uwzgledniaé w
ewangelizacji[102].

72. Zmagajgc sie za nich i wraz z nimi, jestesSmy wezwani ,do bycia ich przyjaciotmi, stuchania ich, zrozumienia
ich i przyjecia tajemniczej madrosci, ktérg Bog chce nam przez nich przekazac¢’[103]. Mieszkancy miast muszg
doceni¢ te madros¢ i dac sie ,reedukowac” w obliczu niespokojnego konsumpcjonizmu i izolacji miejskiej. Sam
Kosciot moze by¢ narzedziem, ktére pomaga temu odnowieniu kulturowemu w wartosciowej syntezie z
gtoszeniem Ewangelii. Ponadto staje sie on narzedziem mitosci, o ile wspolnoty miejskie sg nie tylko misyjne w
swoim otoczeniu, ale takze goscinne wobec ubogich przybywajgcych z wewnatrz, zmagajgcych sie z nedza.
Réwniez zalezy to od tego, na ile wspolnoty sg bliskie wobec mtodych migrantéw, aby pomoc im wiaczy¢ sie w
miasto, nie wpadajgc w sieci degradacji. Takie dziatania koscielne, rodzace sie z mitosci, sg wartosciowymi
drogami w obrebie procesu inkulturaciji.

73. Ale inkulturacja uwzniosla i udziela petni. Z pewnoscig nalezy doceni¢ tubylczg duchowos¢ wzajemnego
powigzania i zaleznosci catego stworzenia, duchowos¢ bezinteresownosci, mitujgcg zycie jako dar, duchowosc¢
sakralnego podziwu dla przyrody, ktéra przerasta nas obfitoscig zycia. Chodzi jednak rowniez o to, aby sprawic,
by ta relacja z Bogiem obecnym we wszech$wiecie stawata sie coraz bardziej relacjg osobowg z ,Ty”,
podtrzymujgcym rzeczywistos¢ i pragngcym nadac jej sens, , Ty”, znajacym i mitujgcym nas:

,UNnoszg sie moje cienie, martwe drewna.
Ale gwiazda rodzi sie bez wypominania
na sprawnych rekach tego dziecka,



184

ktére podbija wody i noc.

Wystarczy, bym wiedziat

ze Ty mnie znasz

w petni, zanim zaczety sie me dni”’[104].

74. Podobnie, relacja z Chrystusem, prawdziwym Bogiem i prawdziwym cztowiekiem, wyzwolicielem i
odkupicielem, nie jest wrogiem tej wyraznie kosmicznej wizji, charakteryzujgcej te ludy, poniewaz jest On takze
Zmartwychwstatym, ktéry przenika wszystkie rzeczy[105]. Wedtug chrzescijanskiego doswiadczenia ,wszystkie
stworzenia materialnego wszechswiata odnajdujg swoj prawdziwy sens w Stowie Wcielonym, poniewaz Syn
Bozy w swojej osobie przyjat materialny wszechs$wiat, w ktéry wprowadzit zalgzek ostateczne;j
transformac;ji’[106]. Jest On chwalebnie i tajemniczo obecny w rzece, w drzewach, w rybach, w wietrze, bedac
Panem, ktory panuje nad stworzeniem, nie tracgc swoich przemienionych ran, a w Eucharystii przyjmuje
elementy swiata udzielajgc kazdemu sensu daru paschalnego.

Inkulturacja spoteczna i duchowa

75. Zwazywszy na sytuacje ubdstwa i porzucenia wielu mieszkancéw Amazonii, ta inkulturacja bedzie musiata
mie¢ wyraznie charakter spoteczny i nacechowana zdecydowang obrong praw cziowieka, sprawia¢, aby jasniato
oblicze Chrystusa, ktory ,zechciat ze szczegdlng czutoscig utozsamic sie z najstabszymi i najubozszymi’[107].
Bowiem ,z serca Ewangelii poznajemy wewnetrzng wiez miedzy ewangelizacjg i promocjg cztowieka”[108], a dla
wspolnot chrzescijanskich oznacza to wyrazne zaangazowanie na rzecz krolestwa sprawiedliwosci w
promowaniu odrzuconych. Dla osiggniecia tego celu niezwykle wazna jest wtasciwa formacja pracownikow
duszpasterskich w zakresie nauki spotecznej Kosciota.

76. Jednoczesnie inkulturacja Ewangelii w Amazonii musi lepiej integrowac¢ wymiar spoteczny z duchowym, aby
najubozsi nie musieli poza Kosciotem poszukiwa¢ duchowosci, ktéra odpowiadataby pragnieniom ich wymiaru
transcendentnego. Zatem nie chodzi tu o religijnos¢ wyobcowujaca i indywidualistyczng, ktora ucisza
wymagania spoteczne bardziej godnego zycia, ale nie chodzi tez o okaleczanie wymiaru transcendentnego i
duchowego, tak jakby istocie ludzkiej wystarczat rozwéj materialny. Wzywa to nas nie tylko do tgczenia tych
dwdch rzeczy, ale do ich Scistego powigzania. W ten sposéb zajasnieje prawdziwe piekno Ewangelii, ktora w
petni afirmuje cztowieka, ktéra nadaje petng godnos¢ osobom i ludom, ktéra napetnia serce i cate zycie.

Podstawy amazorniskiej swietosci

77. W ten sposéb bedg mogty rodzic sie Swiadectwa swietosci o obliczu amazonskim, ktére nie bytyby kopiami
wzorcéw z innych miejsc, Swietosci skladajgcej sie ze spotkania i poswiecenia, kontemplacji i stuzby, otwartej
samotnosci i zycia wspolnego, radosnej wstrzemiezliwosci i walki o sprawiedliwosc. Te swieto$¢ kazdy osigga
,na wiasciwej sobie drodze’[109], i dotyczy to takze luddw, w ktdrych faska ucielesnia sie i jasnieje znakami
szczegolnymi. Wyobrazmy sobie swigto$¢ o rysach amazonskich, powotang, by rzuci¢ wyzwanie Kosciotowi
powszechnemu.

78. Proces inkulturaciji, ktéry oznacza drogi nie tylko indywidualne, ale takze wspodlnotowe, wymaga mitosci do
ludu, petnej szacunku i zrozumienia. W znacznej czesci Amazonii proces ten zostat juz zainicjowany. Ponad
czterdziesci lat temu biskupi Amazonii z Peru podkreslili, ze w wielu grupach obecnych w tym regionie ,podmiot
ewangelizacji, uksztattowany przez swg wiasng wielopostaciowg i zmieniajgcy sie kulture, jest wstepnie
zewangelizowany”, poniewaz ma ,pewne cechy katolicyzmu ludowego, ktory chociaz pierwotnie by¢ moze
promowali duszpasterze, to w tej chwili jest czyms, co lud sobie przyswoit, a nawet zmienit jego znaczenie i
przekazuje z pokolenia na pokolenie”[110]. Nie kwalifikujmy pospiesznie jako przesad lub poganstwo pewnych
wyrazéw religijnych, rodzacych sie spontanicznie z zycia ludéw. Trzeba raczej umie¢ rozpoznac¢ pszenice
rosnacg wsrdd kakolu, poniewaz ,w ludowej poboznosci mozna dostrzec sposéb, w jaki otrzymana wiara wcielita
sie w jakiej$ kulturze i dalej jest przekazywana’[111].

79. Mozliwe jest przyswojenie sobie w jakis sposdb symbolu rodzimego, niekoniecznie kwalifikujac go jako
batwochwalczy. Zawsze mozna wykorzysta¢ mit peten znaczenia duchowego, a nie zawsze uwazaé go za



185

poganski btagd. Pewne Swiegta religijne zawierajg znaczenie sakralne i sg przestrzenig zjednoczenia i braterstwa,
chociaz wymagany jest powolny proces ich oczyszczenia i dojrzewania. Prawdziwy misjonarz probuje odkry¢,
jakie stuszne dazenia pragng wyrazic sie poprzez przejawy religijne, niekiedy niedoskonate, niepetne lub btedne,
i probuje odpowiedzie¢ wychodzac z duchowosci inkulturowane;.

80. Bez watpienia bedzie to duchowo$¢ skoncentrowana na jedynym Bogu i Panu, ale jednoczes$nie zdolna do
kontaktu z codziennymi potrzebami oséb poszukajacych godnego zycia, ktore chca cieszy¢ sie tym, co piekne w
zyciu, znalez¢ spokéj i harmonieg, rozwigzac kryzysy rodzinne, wyleczy¢ choroby, widzie¢, ze ich dzieci
szczesliwie sie rozwijajg. Najgorszym niebezpieczenstwem bytoby oddalenie ich od spotkania z Chrystusem,
przedstawiajgc Go jako wroga radosci lub kogos$ obojetnego na ludzkie poszukiwania i udreki[112]. Dzisiaj
nalezy koniecznie ukazac, ze Swigto$¢ nie pozbawia ludzi ,sit, zycia ani radosci”’[113].

Inkulturacja liturgii

81. Inkulturacja duchowosci chrzescijanskiej w kulturach ludéw pierwotnych znajduje w sakramentach
szczegolnie wartosciowg droge, poniewaz w nich spotyka sie to, co Boze i to, co kosmiczne, taska i stworzenie.
W Amazonii nie nalezy ich rozumie¢ jako oddzielenie od swiata stworzonego. Sg ,uprzywilejowanym sposobem,
w jaki natura jest przyjeta przez Boga i przemieniona w posrednictwo zycia nadprzyrodzonego’[114]. Sg
dopetnieniem stworzenia, gdzie natura jest wzniesiona, by by¢ miejscem i narzedziem faski, aby ,,0bja¢ swiat na
innym poziomie”[115].

82. W Eucharystii Bég ,na szczycie tajemnicy Wcielenia chciat dotrze¢ do naszej intymnosci poprzez fragment
materii” [...]. Jednoczy [ona] niebo i ziemie, obejmuje i przenika cate stworzenie”[116]. Z tego powodu moze by¢
»,motywacjg dla naszych niepokojéw o srodowisko i ukierunkowuje nas, bySmy byli opiekunami catego
stworzenia’[117]. Zatem ,nie uciekamy od $wiata ani nie zaprzeczamy naturze, kiedy chcemy spotyka¢ sie z
Bogiem”[118]. Pozwala to nam podjg¢ w liturgii wiele elementéw doswiadczenia ludéw pierwotnych w ich
intymnym kontakcie z naturg i zachecac¢ do rodzimych wyrazéw w piesniach, tancach, obrzedach, gestach i
symbolach. Juz Soboér Watykanski || domagat sie tego wysitku inkulturaciji liturgii wsréd ludéw tubylczych[119],
ale uptyneto ponad piec¢dziesiat lat, a poczynilismy niewielkie postepy w tej dziedzinie[120].

83. W niedziele ,duchowos¢ chrzescijaniska dopetnia wartos¢ odpoczynku i Swietowania. Cztowiek ma
tendencje, by sprowadzac kontemplacyjne wytchnienie do dziedziny tego, co bezowocne czy zbedne,
zapominajgc, ze w ten sposob odbiera sie dokonywanemu dzietu to, co najwazniejsze: jego sens. Naszym
obowigzkiem jest wigczenie w nasze dziatania bezinteresownosci i wymiaru receptywnego.”[121]. Ludy
pierwotne znajg te bezinteresownosc¢ i te zdrowg bezczynnos¢ kontemplatywna. Nasze celebracje powinny
pomadc im w przezywaniu tego doswiadczenia w niedzielnej liturgii i spotkaniu sie ze Swiattem Stowa i
Eucharystii, ktére oswieca nasze konkretne zycie.

84. Sakramenty ukazujg i przekazujg Boga bliskiego, ktory przychodzi z mitosierdziem, aby uzdrowi¢ i umocnic
swoje dzieci. Dlatego powinny by¢ dostepne, zwlaszcza dla ubogich, i nigdy nie wolno ich odmawiac ze wzgledu
na pienigdze. Nie jest tez dopuszczalna, w obliczu ubogich i zapomnianych Amazonii, taka dyscyplina, ktéra
wykluczataby i oddalata, poniewaz w ten sposéb zostajg oni ostatecznie odrzuceni przez Kosciot przeksztatcony
w urzad celny. Przeciwnie, ,w trudnych sytuacjach, w jakich zyjg osoby najbardziej potrzebujgce, Kosciét musi
zachowac¢ szczegodlng uwage, aby zrozumiec, pocieszy¢, wtgczy¢, unikajgc narzucania im zestawu norm, jakby
byly ze skaly, zyskujgc w ten sposob efekt, ze czujg sie osgdzone i porzucone przez te Matke, ktora jest
powotana, by nies¢ im Boze mitosierdzie”’[122]. Dla Kosciota mitosierdzie moze stawac sie jedynie
romantycznym wyrazem, jesli nie przejawia sie konkretnie w zaangazowaniu duszpasterskim[123].

Inkulturacja postugi

85. Inkulturacja powinna sie takze rozwijac¢ i odzwierciedla¢ sie w konkretnym sposobie realizowania organizacji
Kosciofa i postugi. Jesli dokonuje sie inkulturacji duchowosci, inkulturuje sie swietos¢, inkulturuje samag
Ewangelie, jakze nie mysle¢ o inkulturacji sposobu, w jaki ksztattujg sie i sg przezywane postugi koscielne?
Duszpasterstwo Kosciota w Amazonii jest stabo obecne, po czesci ze wzgledu na ogromne rozprzestrzenienie



186

terytorialne, gdzie do wielu miejsc dostep jest trudny, wielkg r6znorodnosc¢ kulturowg, powazne problemy
spoteczne, a takze wybor niektorych ludéw, by zy¢ w odosobnieniu. Nie mozemy by¢ na to obojetni i wymaga to
od Kosciota jednoznacznej i $miatej odpowiedzi.

86. Konieczne jest zapewnienie, aby postuga byta uksztattowana w taki sposob, zeby stuzyta wiekszej
czestotliwosci sprawowania Eucharystii, nawet we wspoélnotach najbardziej oddalonych i ukrytych. W Aparecida
zachecono do ustyszenia narzekan wielu wspdlnot amazonskich ,pozbawionych niedzielnej Eucharystii przez
diugi czas”[124]. Ale jednoczesnie potrzebni sg szafarze, ktérzy potrafig od wewnatrz zrozumie¢ wrazliwos¢ i
kultury amazonskie.

87. Sposobb uksztattowania zycia i wykonywania postugi kaptanéw nie jest monolityczny i nabiera odmiennych
odcieni w réznych miejscach ziemi. Dlatego wazne jest ustalenie, co jest najbardziej specyficzne dla kaptana, do
czego nie mozna delegowac. Odpowiedz znajduje sie w sakramencie $wiecen, ktoéry upodabnia go do Chrystusa
Kapfana. | pierwszy wniosek jest taki, ze ten wytgczny charakter, otrzymany w swieceniach, uzdalnia tylko jego
do przewodniczenia Eucharystii [125] . Jest to jego funkcja szczegodlna, gidwna, do ktérej nie moze delegowac
kogos innego. Niektorzy uwazajg, ze tym, co wyrdznia kaptana, jest wtadza, fakt bycia najwyzszym autorytetem
wspolnoty. Ale Sw. Jan Pawet Il wyjasnit, ze chociaz kaptanstwo jest uwazane za ,hierarchiczne”, funkcja ta nie
oznacza wyzszej nad innymi pozyciji, ale ,catkowicie jest podporzadkowana swietosci cztonkéw Chrystusa”[126].
Kiedy stwierdzamy, ze kaptan jest znakiem ,Chrystusa - Glowy”, oznacza to gtéwnie, ze Chrystus jest zrodiem
taski: On jest Gtowg Kosciota, poniewaz ,posiadt On moc przelania faski na wszystkie cztonki Kosciota”[127].

88. Kaptan jest znakiem tej Gtowy, ktéry wylewa taske przede wszystkim, gdy sprawuje Eucharystie, zrédto i
szczyt wszelkiego zycia chrzescijanskiego[128]. To jest jego wielka wiadza, ktérg mozna otrzymac tylko w
sakramencie swiecen. Dlatego tylko on moze powiedzie¢: , To jest ciatlo moje”. Sg tez inne stowa, ktore tylko on
moze wypowiedziec¢: ,Odpuszczam tobie grzechy”. Przebaczenie sakramentalne stuzy bowiem godnemu
sprawowaniu Eucharystii. W tych dwoch sakramentach znajduje sie istota jego wytacznej tozsamosci[129].

89. W szczegodlnych warunkach Amazonii, zwtaszcza w jej puszczach i miejscach bardziej odlegtych, musimy
znalezé sposob na zapewnienie postugi kaptanskiej. Swieccy moga glosié Stowo, uczy¢, organizowaé swoje
wspdlnoty, sprawowac niektére sakramenty, szukac roznych drég wyrazania poboznosci ludowej i rozwijac
mnéstwo daréw, ktére wylewa na nich Duch Swiety. Potrzebujg jednak sprawowania Eucharystii, poniewaz
»tworzy ona Kosciot’[130], i dochodzimy do wniosku, ze ,nie zbuduje sie zadnej wspolnoty chrzescijanskiej, jesli
nie jest ona zakorzeniona w celebracji Najswietszej Eucharystii’[131]. Jesli naprawde wierzymy, ze tak jest,
pilnie trzeba sprawi¢, aby ludy amazonskie nie byty pozbawione tego pokarmu nowego zycia i sakramentu
przebaczenia.

90. Ta naglaca potrzeba sktania mnie do zachecenia wszystkich biskupdw, zwtaszcza w Ameryce Lacinskiej, by
nie tylko krzewili modlitwe o powotania kaptanskie, ale takze byli bardziej szczodrymi, ukierunkowujgc tych,
ktérzy okazujg powotanie misyjne, do wyboru Amazonii[132]. Jednoczes$nie nalezy doktadnie przeanalizowaé
strukture i tres¢ zaréwno formacji poczatkowej, jak i formacji permanentnej kaptanéw, aby nabyli postawy i
zdolnosci konieczne do prowadzenia dialogu z kulturami amazonskimi. Formacja ta musi by¢ wybitnie
duszpasterska i sprzyja¢ rozwojowi mitosierdzia kaptanskiego[133].

Wspdlnoty petne zycia

91. Réwnoczesénie, Eucharystia jest wspaniatym sakramentem, ktéry oznacza i urzeczywistnia jednos¢
Kosciota[134], i jest sprawowana, abysmy ,z obcych, rozproszonych i obojetnych wobec siebie, stali sie
zjednoczeni, rowni i przyjacielscy’[135]. Ten, kto przewodniczy Eucharystii, musi dba¢ o komunie, ktéra nie jest
zubozatg jednoscia, lecz przyjmuje bogactwo daréw i charyzmatéw, ktore Duch Swiety wylewa we wspdlnocie.

92. Dlatego Eucharystia, jako zrodto i szczyt, wymaga rozwoju tego wielopostaciowego bogactwa. Potrzebni sg
kaptani, ale to nie wyklucza, aby zwyczajnie diakoni stali — ktérych powinno by¢ znacznie wiecej w Amazonii —, a
takze zakonnice, jak i sami $wieccy podejmowali wazne odpowiedzialnosci za rozwéj wspdlnot oraz, aby
dojrzewali w wypetnianiu tych funkcji dzieki odpowiedniemu towarzyszeniu.



187

93. Chodzi zatem nie tylko o umozliwienie wiekszej obecnosci wyswigeconych szafarzy, ktérzy mogg sprawowac
Eucharystie. Bytby to cel bardzo ograniczony, gdybysmy nie probowali rowniez rozbudzi¢ nowego zycia we
wspolnotach. Potrzebujemy promowac spotkanie ze Stowem i dojrzewanie do swietosci poprzez rézne postugi
Swieckich, ktore zaktadajg proces dojrzewania — biblijnego, doktrynalnego, duchowego i praktycznego — oraz
rézne kursy formacji statej.

94. Koscio6t o twarzach amazonskich wymaga statej obecnosci dojrzatych lideréw swieckich, obdarzonych
autorytetem[136], znajacych jezyki, kultury, doswiadczenia duchowe i styl zycia we wspdlnocie w kazdym
miejscu, pozostawiajac jednocze$nie miejsce dla wielosci daréw, jakie Duch Swiety zasiewa we wszystkich.
Poniewaz tam, gdzie istnieje szczegodlna potrzeba, On juz zestat charyzmaty, ktére pozwalajg na nig
odpowiedzie¢. Wymaga to od Koséciota zdolnoéci otwierania drog $miatosci Ducha, by powierzy¢ i konkretnie
umozliwi¢ rozwoj wiasnej kultury koscielnej, znaczgco swieckiej. Wyzwania Amazonii wymagajg od Kosciota
szczegolnego wysitku, aby osiggng¢ obecnosc¢ w kazdym miejscu, co jest mozliwe tylko przy silnym udziale
Swieckich.

95. Wiele osob konsekrowanych poswiecito swoje sity i wiekszos¢ zycia dla Krélestwa Bozego w Amazonii.
Zycie konsekrowane, zdolne do dialogu, syntezy, ucielesnienia, proroctwa, zajmuje szczegdlne miejsce w tym
wielorakim i harmonijnie uksztattowanym Kosciele amazonskim. Brakuje mu jednak nowego wysitku inkulturaciji,
ktéry angazowatby kreatywnos¢, odwage misyjng, wrazliwos¢ i szczegolng site zycia wspolnotowego.

96. Wspodlnoty podstawowe, kiedy potrafity fgczy¢ obrone praw spotecznych z gtoszeniem misyjnym i
duchowoscia, byty prawdziwymi doswiadczeniami synodalnosci w ewangelizacyjnym pielgrzymowaniu Kosciota
w Amazonii. Wiele razy ,pomogty uformowac chrzescijan oddanych wierze — uczniéw i misjonarzy Chrystusa —
co potwierdza szczodre oddanie wielu z ich czionkdw, konczace sie nawet przelaniem krwi’[137].

97. Zachecam do pogtebienia wspdlnego zadania realizowanego za posrednictwem REPAM i innych
stowarzyszen, aby skonsolidowac to, o co juz proszono w dokumencie z Aparecidy: ,Miedzy lokalnymi
Kosciotami krajéw potudniowoamerykanskich w dorzeczu Amazonii nalezy ustanowi¢ wspolny plan pastoralny
ze zroznicowanymi priorytetami”[138]. Dotyczy to zwtaszcza relacji miedzy Kosciotami sgsiadujgcymi.

98. Na koniec chce przypomnieé, ze nie zawsze mozemy mysle¢ o projektach dla wspdlnot stabilnych, poniewaz
w Amazonii istnieje duza mobilnos¢ wewnetrzna, stata migracja, czesto wahadtowa, a ,region stat sie faktycznie
korytarzem migracyjnym”[139]. ,To przemieszczanie sie w Amazonii nie zostato dobrze zrozumiane lub nie
zostato wystarczajgco opracowane z duszpasterskiego punktu widzenia’[140]. Dlatego musimy mysle¢ o
wedrownych zespotfach misyjnych i ,wspiera¢ konsekrowanych mezczyzn i kobiety w ich wyjsciu i przebywaniu z
najubozszymi i wykluczonymi’[141]. Z drugiej strony stanowi to wyzwanie dla naszych wspodlnot miejskich, ktére
powinny, szczegolnie na peryferiach, pomystowo i szczodrze pielegnowac rézne formy solidarnosci i
goscinnosci wobec rodzin i ludzi mtodych przybywajgcych z wnetrza Amazonii.

Sita i dar kobiet

99. W Amazonii istniejg wspolnoty, ktére utrzymaty sie i przekazywaty wiare przez dtugi czas, chociaz nie byto
tam zadnego kaptana, nawet przez dziesieciolecia. Byto to mozliwe dzieki obecnosci meznych i wielkodusznych
kobiet, ktore chrzcity, katechizowaty, uczyty sie modli¢, byty misjonarkami, z pewnoscig powotanymi i
pobudzanymi przez Ducha Swietego. Przez stulecia kobiety podtrzymywaty w tych miejscach Kosciét przy zyciu,
z godnym podziwu poswieceniem i zarliwg wiarg. One same na Synodzie poruszyly nas wszystkich swoim
Swiadectwem.

100. To zacheca nas do poszerzenia naszego spojrzenia, aby unikng¢ sprowadzenia naszego rozumienia
Kosciofa jedynie do struktur funkcjonalnych. Taki redukcjonizm doprowadzitby nas do myslenia, ze mozna by
kobietom udzieli¢ statusu i wiekszego udziatu w Kosciele tylko wtedy, gdyby otrzymaty dostep do sakramentu
swiecen. Takie jednak spojrzenie faktycznie ograniczytoby perspektywy, poprowadzitoby nas do klerykalizacji
kobiet, pomniejszytoby wielkg wartosc tego, co juz daty i w subtelny sposéb spowodowatoby zubozenie ich
niezbednego wktadu.



188

101. Jezus Chrystus ukazuje siebie jako Oblubieniec wspdlnoty celebrujgcej Eucharystie poprzez postac
mezczyzny, ktoéry przewodniczy jako znak jedynego Kaptana. Ten dialog miedzy OblubiehAcem a oblubienica,
ktéry wznosi sie w adoracji i uswieca wspolnote, nie powinien zamykaé¢ nas w ograniczonych koncepcjach
dotyczacych wtadzy w Kosciele. Pan zechciat bowiem ukaza¢ swojg wtadze i mitos¢ poprzez dwa oblicza
ludzkie: swego Boskiego Syna, ktory stat sie cztowiekiem oraz oblicze stworzenia, ktore jest kobieta, Maryi.
Kobiety wnoszg swoj wktad do Kosciota na swoj wiasny sposéb, kontynuujgc site i czutos¢ Maryi, Matki. W ten
sposob nie ograniczamy sie do podejscia funkcjonalnego, ale wchodzimy w intymng strukture Kosciota. W ten
sposob rozumiemy radykalnie, dlaczego bez kobiet, on upada, tak jak rozpadtoby sie w Amazonii wiele
wspdlnot, gdyby nie byto w nich kobiet, wspierajgcych je, starajgcych sie o nie i leczacych je. To ukazuje, jaka
jest ich wladza charakterystyczna.

102. Nie mozemy zaniedba¢ wpierania daréw o charakterze ludowym, ktore daty kobietom tak duze znaczenie w
Amazonii, chociaz dzis wspolnoty sg narazone na nowe zagrozenia, ktérych nie byto w innych epokach. Obecna
sytuacja wymaga od nas stymulowania pojawiania sie innych postug i charyzmatéw kobiecych, ktore
odpowiadatyby na specyficzne potrzeby ludow amazonskich w tym momencie historycznym.

103. W Kosciele synodalnym kobiety, ktore w istocie odgrywajg kluczowg role we wspoélnotach amazonskich,
powinny mie¢ dostep do funkgciji, jak rowniez do postug koscielnych, ktére nie wymagajg sakramentu swiecen i
pozwalajg im lepiej wyrazic ich wtasng role. Nalezy pamietac, ze takie postugi wigzg sie ze stabilnoscia,
publicznym uznaniem i mandatem od biskupa. Powoduje to rowniez, ze kobiety miatyby realny i skuteczny
wplyw na organizacje, najwazniejsze decyzje i kierowanie wspadlnot, ale nadal czynityby to w stylu wtasciwym dla
ich kobiecego charakteru.

Poszerzyc perspektywy poza konflikty

104. Czesto sie zdarza, ze w danym miejscu pasterze widzg bardzo rézne rozwigzania problemow, z ktorymi sie
borykaja, i dlatego proponujg pozornie przeciwstawne formy organizacji koscielnej. Kiedy tak sie dzieje,
prawdopodobnie prawdziwg odpowiedzig na wyzwania ewangelizacji jest przezwyciezenie takich propozyciji,
szukajgc innych, lepszych sposobow, by¢ moze wczesniej niedostrzezonych. Konflikt rozwigzuje sie na
wyzszym poziomie, gdzie kazda ze stron, pozostajgc sobie wierna, tgczy sie z drugg w nowej rzeczywistosci.
Wszystko rozwigzuje sie ,na wyzszym poziomie, zachowujgcym w sobie cenng konstruktywnos¢ dwdch
odmiennych biegunow’[142]. W przeciwnym razie konflikt wpedza nas w putapke: ,tracimy perspektywe,
zaciesniajg sie horyzonty, a rzeczywistosc¢ staje sie fragmentaryczna’[143].

105. Zadng miarg nie oznacza to relatywizowania problemoéw, uciekania od nich, czy pozostawienia rzeczy
takimi, jakie sg. Prawdziwych rozwigzan nigdy nie da sie osiggnac¢ przez rozwadnianie smiatosci, ukrywajac sie
przed konkretnymi wymaganiami lub szukajgc winy na zewnatrz. Przeciwnie, wyjsciem jest ,nadmiar”,
wykraczajacy poza dialektyke ograniczajgca wizje, aby mozna byto w ten sposob rozpoznac wiekszy dar, jaki
daje Bdg. Z tego nowego daru przyjetego z odwaga i hojnosciag, z tego nieoczekiwanego daru, ktéry rozbudza
nowa i wiekszg kreatywno$¢, wyptyng, jak ze szczodrego Zrodta odpowiedzi, ktorych dialektyka nie pozwalata
nam zobaczy¢. Wiara chrzescijanska w swoich poczatkach rozprzestrzeniata sie wspaniale zgodnie z tg logika,
ktéra pozwolita jej, wychodzac z wzorca hebrajskiego, urzeczywistnic sie w kulturach greckiej i rzymskiej, a
nastepnie naby¢ odrebne od nich oblicze. Podobnie, w tym momencie historycznym, Amazonia wzywa nas do
przezwyciezenia ograniczonych perspektyw, pragmatycznych rozwigzan, ktére pozostajg zamknigte we
fragmentarycznych aspektach wielkich kwestii, aby poszukiwaé szerszych i Smielszych drog inkulturaciji.

Wspdtistnienie ekumeniczne i miedzyreligijne

106. W wieloreligijnej Amazonii ludzie wierzagcy muszg znalez¢ przestrzenie do rozmowy i wspélnego dziatania
na rzecz dobra wspolnego i promocji najubozszych. Nie chodzi o to, by uczyni¢ nas wszystkich bardziej light,
czy o ukrywanie wtasnych przekonan, do ktérych jesteSmy przywigzani, abysmy mogli spotkac sie z innymi o
odmiennych pogladach. Jesli kto$ wierzy, ze Duch Swiety moze dziataé w osobie réznigcej sie, to bedzie sie
wowczas starat ubogaci¢ tym swiattem, ale przyjmie je z gtebi swoich przekonan i swej tozsamosci. Poniewaz im
gtebsza, silniejsza i bogatsza jest tozsamos¢, tym bardziej ubogaci innych swoim szczegolnym wktadem.



189

107. Jako katolicy mamy skarb w Pigmie Swietym, ktérego inne religie nie akceptuja, chociaz czasami potrafig je
odczytywac z zainteresowaniem, a nawet cenig niektére z jego tresci. Co$ podobnego staramy sie czyni¢ w
obliczu swietych tekstow innych religii i wspodlnot religijnych, w ktérych znajdujg sie ,doktryny i reguty, [...]w
ktorych czesto odbija sie promien tej Prawdy, ktéra oswieca wszystkich ludzi’[144]. Naszym wielkim bogactwem
jest takze siedem sakramentow, ktdrych niektére wspolnoty chrzescijanskie nie akceptujg w catosci lub w tym
samym znaczeniu. Jednoczes$nie mocno wierzymy w Jezusa jako jedynego Odkupiciela swiata, pielegnujemy
gtebokie nabozenstwo do Jego Matki. Chociaz wiemy, ze nie jest to obecne we wszystkich wyznaniach
chrzescijanskich, czujemy sie zobowigzani do przekazania Amazonii bogactwa tego ciepta mitosci
macierzynskiej, ktérej czujemy sie powiernikami. W istocie zakohcze te adhortacje kilkoma stowami
skierowanymi do Maryi.

108. To wszystko nie powinno uczyni¢ nas wrogami. W prawdziwym duchu dialogu posila sie zdolnos¢
rozumienia znaczenia tego, co mowi i czyni ten drugi, chociaz nie mozna tego przyjac jako wtasne przekonanie.
W ten sposob mozna by¢ uczciwym, nie zataja¢ tego, w co wierzymy, nie przestajgc rozmawiac, szukaé
punktow stycznych, a przede wszystkim wspotpracowac i razem walczyé o dobro Amazonii. Sita tego, co
jednoczy wszystkich chrzescijan, ma ogromng wartos¢. Przyktadamy tak wiele uwagi do tego, co nas dzieli, ze
czasem nie doceniamy ani nie uznajemy tego, co nas taczy. Tym, co nas tgczy, jest to, co pozwala nam
przebywac¢ w swiecie nie dajac sie pochtona¢ ziemskiej immanenciji, pustce duchowej, wygodnemu
egocentryzmowi, konsumpcjonistycznemu i autodestrukcyjnemu indywidualizmowi.

109. Jako chrzescijan jednoczy nas bowiem wiara w Boga, Ojca, ktory daje nam zycie i bardzo nas mituje. Laczy
nas wiara w Jezusa Chrystusa, jedynego Odkupiciela, ktéry nas wyzwolit swojg swietg krwig i chwalebnym
zmartwychwstaniem. £aczy nas pragnienie Jego Stowa, ktére prowadzi nasze kroki. Jednoczy nas ogien Ducha,
ktéry pobudza nas do misji. Laczy nas nowe przykazanie, ktore pozostawit nam Jezus, dgzenie do cywilizacji
mitosci, pasja budowania wraz z Panem Kroélestwa Bozego, taczy nas walka o pokdj i sprawiedliwosc¢. taczy nas
przekonanie, ze nie wszystko konczy sie w tym zyciu, ale ze jesteSmy powotani na niebianskg uczte, na ktorej
Bog otrze wszelkie tzy i zbierze to, co uczynilismy dla tych, ktorzy cierpia.

110. To wszystko nas taczy. Jak nie walczy¢ razem? Jak nie modli¢ sie razem i dziata¢ ramie w ramie w obronie
ubogich Amazonii, aby ukazac swiete oblicze Pana i zatroszczy¢ sie o Jego dzieto stworzenia?

ZAKONCZENIE
MATKA AMAZONII

111. Podzieliwszy sie niektorymi marzeniami, zachecam wszystkich do pojscia naprzoéd konkretnymi drogami,
ktére pozwola zmieni¢ rzeczywisto$¢ Amazonii i uwolnig jg od uciskajgcych jg nieszczes¢. Teraz wznieSmy
spojrzenie ku Maryi. Matka, ktoérg dat nam Chrystus, chociaz jest jedyng Matkg wszystkich, przejawia sie w
Amazonii na rozne sposoby. Wiemy, ze ,mieszkancy pierwotni majg na wiele sposobdéw zywe relacje z Jezusem
Chrystusem; ale droga maryjna przyczynita sie przede wszystkim do tego spotkania”[145]. W obliczu piekna
Amazonii, ktére coraz bardziej odkrywaliSmy podczas przygotowywania i trwania Synodu, mysle, ze najlepiej
jest zakonczy¢ te adhortacje zwracajac sie do Niej:

Matko Zycia,

w Twoim macierzyriskim tonie uksztatfowat sie Jezus,
Pan wszystkiego, co istnieje.

Zmartwychwstaty, przemienit Cie swoim swiattem

i uczynit Cie Krélowg catego stworzenia.

Zatem prosimy Cie, bys panowata, o Maryjo,

w pulsujgcym sercu Amazonii.

Okaz sie Matkg wszystkich stworzen,
w pieknie kwiatdw, rzek,
wielkiej rzeki, ktora przez nig ptynie



190

i wszystkiego, co drga w jej puszczach.
Chron swg mifoscig te eksplozje piekna.

Upros Jezusa, by rozlat catg swg mitosc

na mieszkajgcych tam mezczyzn i kobiety,

aby umieli jg podziwiac i o nig sie troszczyc.

Spraw, by Twoj Syn narodzit sie w ich sercach,
aby jasniat w Amazonii,

w jej ludziach i jej kulturach,

Swiattem swego Stowa, pociechg swej mitosci,
swym oredziem braterstwa i sprawiedliwosci.

Niech w kazdej Eucharystii
wznosi sie tez wielki cud
na chwate Ojca.

Matko, spdjrz na ubogich Amazonii,
bo ich dom jest niszczony

dla nedznych interesow.

lle bolu, ilez nedzy,

ilez porzucenia i ile arogancji

w tef btogostawionej ziemi,
obfitujgcej zyciem!

Porusz czutos¢ moznych,

bo chociaz czujemy, zZe jest pdzno,
wzywasz nas do ocalenia

tego, co wcigz zyje.

Matko o przebitym sercu,
Cierpigca w Twoich zniewazonych dzieciach
i w zranionej przyrodzie,

kroluj w Amazonii
wraz z Twoim Synem.
Kroluj, aby nikt inny nie czut sie wtascicielem

dzieta Bozego.

Tobie ufamy, Matko Zycia,

nie zostawiaj nas
w tej mrocznej godzinie.
Amen.

W Rzymie, u sw. Jana na Lateranie, w dniu 2 lutego, w swieto Ofiarowania Panskiego, roku 2020, sicdmego
mego pontyfikatu.

FRANCISZEK



191

[1] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Instrumentum laboris, 45.

[3] Ana Varela-Tafur, “Timareo”, w: Lo que no veo en visiones, Lima (1992).

[4] Jorge Vega Marquez, “Amazonia solitaria”, w: Poesia obrera, Cobija-Pando - Bolivia (2009), 39.

[5] RED Eclesial Panamazénica (REPAM), Brasil, Sintesis del aporte al Sinodo, p. 120; por. Instrumentum
laboris, 45.

[6] Przemowienie do mtodziezy, Sao Paulo, Brazylia (10 maja 2007), 2: Insegnamenti lll, 1 (2007), 808;
L’Osservatore Romano, wyd. polskie, n. 7-8/2007, s. 18.

[7] Por. Alberto C. Araujo, “Imaginario amazdnico”, w: Amazonia real: amazoniareal.com.br (29 stycznia 2014).
[8] Sw. Pawet VI, Enc. Populorum progressio (26 marca 1967), 57: AAS 59 (1967), 285.

[9] SW. JAN PAWEL Il, Przemdwienie do uczestnikéw VI Sesji Plenarnej Papieskiej Akademii Nauk
Spotecznych (27 kwietnia 2001), 4: AAS 93 (2001), 600; L’'Osservatore Romano, wyd. polskie, n. 6/2001, s. 43.

[10] Por. Instrumentum laboris, 41.

[11] V OGOLNA KONFERENCJA EPISKOPATOW AMERYKI LACINSKIEJ | KARAIBOW, Dokument z
Aparecidy (29 czerwca 2007), 473.

[12] Ramon Iribertegui, E/ hombre y el caucho, Puerto Ayacucho: Vicariato Apostolico de Puerto Ayacucho
(Venezuela), Monografia n.” 4, Caracas 1987, 307nn.

[13] Por. Amarilis Tupiassu, “Amazoénia, das travessias lusitanas a literatura de até agora”, w: Estudos
Avangados, vol. 19, n. 53, San Paolo (styczen/kwiecien 2005): ,W istocie, po zakonczeniu pierwszej kolonizaciji,
Amazonia wciaz byta regionem poddanym wiekowej chciwosci, ktérej obecnie nadaje sie nowg retoryke [...]
przez «czynniki cywilizacyjne», ktére nawet nie potrzebujg personifikacji, aby prowokowaé i mnozy¢ nowe
oblicza starej zagtady, teraz przez powolng smier¢”.

[14] Biskupi Amazionii Brazylijskiej, Carta al pueblo de Dios, Santarem - Brasil (6 lipca 2012).

[15] Sw. Jan Pawet Il, Oredzie na Swiatowy Dzieri Pokoju 1998, 3: AAS 90 (1998), 150; L’Osservatore Romano,
wyd. polskie, n. 1/1998, s. 5.

[16] Il Ogolna Konferencja Episkopatéw Ameryki Lacinskiej i Karaibdw, Documento de Puebla (23 marca 1979),
6.

[17] Instrumentum laboris, 6. Papiez Pawet I, w Breve Veritatis ipse (2 czerwca 1537), potepit rasistowskie
tezy, uznajgc godnosc osoby ludzkiej przedstawicieli ludéw pierwotnych, bez wzgledu na to czy sg
chrzescijanami, czy nie, uznat ich prawo do wiasnosci i zabronit redukowania ich do niewolnictwa. Stwierdzat:
»~Jako ludzie jak inni, [...] nie mogg by¢ absolutnie pozbawiani wolnosci i posiadania swoich dobr, rowniez ci,
ktorzy pozostajg poza wiarg w Jezusa Chrystusa”. To nauczanie zostato potwierdzone przez papiezy: Grzegorza
XIV, w Bulli Cum Sicuti (28 kwietnia 1591); Urbana VIII, w Bulli Commissum Nobis (2 kwietnia 1639); Benedykta



192

XIV, w Bulli Immensa Pastorum Principis, zaadresowanej do Biskupow Brazylii (20 grudnia 1741); Grzegorza
XVI, w Breve In Supremo (3 grudnia 1839); Leona XllI, w Liscie do Biskupow Brazylii o niewolnictwie (5 maja
1888); Sw. Jana Pawta I, w Oredziu do Indian Ameryki, Santo Domingo (13 pazdziernika 1992), 2:
Insegnamenti 15, 2 (1992), 341-347; L'Osservetore Romano, wyd. polskie, n. 12/1992, s. 34.

[18] Frederico Costa, Carta Pastoral (1909), wyd. Imprenta del gobierno del Estado de Amazonas, Manaus
(1994), 83.

[19] Instrumentum laboris, 7.

[20] Przemdwienie z okazji Il Swiatowego Spotkania Przedstawicieli Ruchéw Ludowych, Santa Cruz de la
Sierra, Boliwia (9 lipca 2015): L'Osservatore Romano, wyd. polskie, n. 9/2015, s. 21.

[21] Przemowienie podczas spotkania z ludnoscig Amazonii, Puerto Maldonado — Peru (19 stycznia 2018):
L’Osservatore Romano, wyd. polskie, n. 2/2018, s. 24.

[22] Instrumentum laboris, 24.

[23] Yana Lucila Lema, w: Tamyahuan Shamakupani. Por. http://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-
de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/.

[24] Konferencja Episkopatu Ekwadoru, Cuidemos nuestro planeta (20 kwietnia 2012), 3.

[25] N. 142: AAS 107 (2015), 904-905.

[26] N. 82.

[27] Tamze, 83.

[28] Adhort. apost. Evangelii gaudium (24 listopada 2013), 239: AAS 105 (2013), 1116.

[29] Tamze, 218: AAS 105 (2013), 1110.

[30] Tamze.

[31] Por. Instrumentum laboris, 57.

[32] Por. Evaristo De Miranda, Quando o Amazonas corria para o Pacifico, Petropolis (2007), 83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, “Paisajes”, w: Amazonia y otros poemas, Universidad Externado de Colombia,
Bogota (2011), 31.

[34] Javier Yglesias, “Llamado”, w: Revista peruana de literatura, n. 6 (czerwiec 2007), 31.
[35] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 144: AAS 107 (2015), 905.
[36] Posynodalna adhort. apost. Christus vivit (25 marca 2019), 186.

[37] Tamze, 200.



193

[38] Przestanie wideo przed Swiatowym Dniem Miodziezy Tubylczej, Soloy - Panama (18 stycznia 2019).
[39] Mario Vargas Llosa, Prélogo de El Hablador, Madrid (8 pazdziernika 2007).

[40] Posynodalna adhort. apost. Christus vivit (25 marca 2019), 195.

[41] Sw. Jan Pawet II, Enc. Centesimus annus (1 maja 1991), 50: AAS 83 (1991), 856.

[42] V Ogodlna Konferencja Episkopatow Ameryki Lacinskiej i Karaibéw. Dokument z Aparecidy (29 czerwca
2007), 97.

[43] Przemowienie podczas spotkania z ludnoscig Amazonii, Puerto Maldonado — Peru (19 stycznia 2018):
L’Osservatore Romano, wyd. polskie n. 2/2018, s. 24.

[44] Instrumentum laboris, 123 e.
[45] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 144: AAS 107 (2015), 906.

[46] Por. Benedykt XVI, Enc. Caritas in veritate (29 czerwca 2009), 51: AAS 101 (2009), 687: ,,Przyroda,
zwlaszcza w naszych czasach, jest tak bardzo wtgczona w procesy spoteczne i kulturowe, ze niemal nie stanowi
juz zmiennej niezaleznej. Pustynnienie i zubozenie pod wzgledem produkcyjnym niektoérych obszarow
uprawnych jest rowniez skutkiem zubozenia zamieszkujacej je ludnosci i jej zacofania”.

[47] Oredzie na Swiatowy Dzieri Pokoju 2007, 8: Insegnamenti, 11/2 (2006), 776.

[48] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 16;91;117;138;240: AAS 107 (2015), 854; 884; 894; 903; 941.
[49] Dokument Bolivia: informe pais. Consulta presinodal, 2019, 36; por. Instrumentum laboris, 23.
[50] Instrumentum laboris, 26.

[51] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 146: AAS 107 (2015), 906.

[52] Documento con aportaciones al Sinodo de la Diocesis de San José del Guaviare y de la Arquidiocesis de
Villavicencio y Granada (Colombia); por. Instrumentum laboris, 17.

[53] Euclides Da Cunha, Los Sertones (Os Sertées), Buenos Aires (1946), 65-66.
[54] Pablo Neruda, “Amazonas”, w: Canto General (1938), I, IV.

[55] REPAM, Dokument Eje de Fronteras. Preparacion para el Sinodo de la Amazonia, Tabatinga - Brasil (13
lutego 2019), 3; por. Instrumentum laboris, 8 .

[56] Amadeu Thiago De Mello, Amazonas, patria da agua (http://letras-uruguay.espaciolatino.
com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm).

[57] Vinicius De Moraes, Para vivir un gran amor, Buenos Aires (2013), 166.

[58] Juan Carlos Galeano, “Los que creyeron”, w: Amazonia y otros poemas, Universidad Externado de
Colombia, Bogota (2011), 44.



194
[59] Harald Sioli, A Amazédnia, Petropolis (1985), 60.

[60] Sw. Jan Pawet Il, Przemdwienie do uczestnikéw Miedzynarodowego Kongresu na temat zdrowia i ochrony
srodowiska (24 marca 1997), 2: Insegnamenti, XX, 1 (1997), 521.

[61] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 34: AAS 107 (2015), 860.
[62] Por. tamze, 28 — 31: AAS 107 (2015), 858-859.
[63] Tamze, 38: AAS 107 (2015), 862.

[64] Por. V Ogdlna Konferencja Episkopatow Ameryki tacinskiej i Karaibéw. Dokument z Aparecidy (29 czerwca
2007), 86.

[65] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 38: AAS 107 (2015), 862.
[66] Por. Tamze, 144,187: AAS 107 (2015), 905-906; 921.

[67] Por. Tamze, 183: AAS 107 (2015), 920.

[68] Tamze, 53: AAS 107 (2015), 868.

[69] Por. Tamze, 49: AAS 107 (2015), 866.

[70] Dokument przygotowawczy do Zgromadzenia Specjalnego Synodu Biskupdw dla regionow
Panamazonskich, 8.

[71] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 56: AAS 107 (2015), 869.
[72] Tamze, 59: AAS 107 (2015), 870.

[73] Tamze, 33: AAS 107 (2015), 860.

[74] Tamze, 220: AAS 107 (2015), 934.

[75] Tamze, 215: AAS 107 (2015), 932.

[76] Sui Yun, Cantos para el mendigo y el rey, Wiesbaden (2000).
[77] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 100: AAS 107 (2015), 887.
[78] Tamze, 204: AAS 107 (2015), 928.

[79] Por.: Dokumenty z Santarem (1972) i Manaos (1997) w: Narodowa Konferencja Biskupéw Brazylii, Desafio
missionario. Documentos da Igreja na Amazénia, Brasilia (2014), 9-28 i 67-84.

[80] Adhort. apost. Evangelii gaudium, (24 listopada 2013), 220: AAS 105 (2013), 1110.

[81] Tamze, 164: AAS 105 (2013), 1088-1089.



195

[82] Tamze, 165: AAS 105 (2013), 1089.

[83] Tamze, 161: AAS 105 (2013), 1087.

[84] Tak to rozumie Soboér Watykanski Il w 44 numerze Konstytucji Gaudium et spes, ktéry mowi: ,Koscidt, od
poczatku swej historii, nauczyt sie wyraza¢ Nowine Chrystusowg przy pomocy pojec i jezyka réznych ludéw, a
ponadto starat sie objasniac jg z pomocg madrosci filozofow w tym celu, aby w miare moznosci dostosowac
Ewangelie czy to do zdolnosci rozumienia przez ogot, czy tez do wymagan medrcow. | to wiasnie
dostosowywanie sie w gtoszeniu objawionego stowa powinno sta¢ sie prawidtem wszelkiej ewangelizacji. Tym

bowiem sposobem rozbudza sie w kazdym narodzie zdolno$¢ wyrazania Chrystusowej Nowiny po swojemu, a
zarazem sprzyja sie zywemu obcowaniu Kosciota z roznymi kulturami”.

[85] Schreiben an das pilgernde Volk Gottes in Deutschland (29 czerwca 2019), 9.

[86] Por. Sw. Wincenty z Lerynu, Commonitorium primum, cap. 23: PL 50, 668: «Ut annis scilicet consolidetur,
dilatetur tempore, sublimetur aetate»

[87] Schreiben an das pilgernde Volk Gottes in Deutschland (29 czerwca 2019), 9. Por. wyrazenie przypisywane
Gustawowi Mahlerowi: ,tradycja jest gwarancjg przysztosci, a nie straznikiem popiotow”.

[88] Przemowienie do profesordw i studentdw uniwersytetu w Coimbrze (15 maja 1982), 5: AAS 107 (1982),
346; L'Osservatore Romano, wyd. polskie 5/1982, s. 15; por. Przemdwienie do uczestnikow Krajowego
Kongresu Koscielnego Ruchu Zaangazowania Kulturalnego (16 stycznia 1982), 2: Insegnamenti, 5/1 (1982),
131.

[89] Oredzie do Indian Ameryki, Santo Domingo (12 pazdziernika 1992), 6: Insegnamenti, 15/2 (1982), 346;
L’Osservatore Romano, wyd. polskie, n. 12/1992, s. 34; Przemdwienie do uczestnikow Krajowego Kongresu
Koscielnego Ruchu Zaangazowania Kulturalnego (16 stycznia 1982), 2: Insegnamenti, 5/1 (1982), 131.

[90] Sw. Jan Pawet Il, Posynodalna adhort. apost. Vita consacrata (25 marca 1996), 98: AAS 88 (1996), 474-
475.

[911 N. 115: AAS 105 (2013), 1068.

[92] Tamze, 116: AAS 105 (2013), 1068.
[93] Tamze.

[94] Tamze, 129: AAS 105 (2013), 1074.
[95] Tamze, 116: AAS 105 (2013), 1068.
[96] Tamze, 117: AAS 105 (2013), 1069.
[97] Tamze.

[98] Sw. Jan Pawet II, Przemdwienie do Papieskiej Rady ds. Kultury (17 stycznia 1987), 5: Insegnamenti 10/1
(1987), 125; Jan Pawet Il, Oredzia, przestania, przemowienia okolicznosciowe, t. V, Krakow, 2008, s. 768.

[99] Adhort. apost. Evangelii gaudium (24 listopada 2013), 129: AAS 105 (2013), 1074.



196

[100] IV Ogodlna Konferencja Episkopatéw Ameryki Lacinskiej i Karaibow, Documento de Santo Domingo (12-28
pazdziernika 1992), 17.

[101] Adhort. apost. Evangelii gaudium (24 listopada 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.
[102] Cfr Vittorio Messori - Joseph Ratzinger, Rapporto sulla fede, Cinisello Balsamo 1985, 211-212.
[103] Adhort. apost. Evangelii gaudium (24 listopada 2013), 198; AAS 105 (2013), 1103.

[104] Pedro Casaldaliga, “Carta de navegar (Por el Tocantins amazdnico)’, w: El tiempo y la espera, Santander
1986.

[105] Sw. Tomasz z Akwinu tak to tlumaczy: “Na trzy bowiem sposoby Bég jest obecny w rzeczach. Pierwszy
jest wspolny wszystkim za posrednictwem mocy, obecnosci i istoty; inny za posrednictwem taski w swietych;
trzeci sposoéb jest wyjgtkowy w Chrystusie i [dokonuje sie] w unii [hipostatycznej]” (Ad Colossenses, I, 2: .
Ireneusz Mikofajczyk, Piotr Roszak, Torun 2012, s. 115).

[106] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[107] lll Ogodlna Konferencja Episkopatéw Ameryki Lacinskiej i Karaibow, Documento de Puebla (23 marca
1979), 196.

[108] Adhort. apost. Evangelii gaudium (24 listopada 2013), 178: AAS 105 (2013), 1094.

[109] Sobdr Watykanski 11, Konst. dogmat. Lumen gentium o Kosciele, 11; por. Adhort. Apost. Gaudete et
exsulalte (19 marca 2018), 10-11.

[110] Vicariatos Apostolicos De La Amazonia Peruana, “Segunda asamblea episcopal regional de la selva”, San
Ramon - Pert (5 pazdziernika 1973); w: Exodo de la Iglesia en la Amazonia. Documentos pastorales de la
Iglesia en la Amazonia peruana, lquitos (1976), 121.

[111] Adhort. Apost. Evangelii gaudium, (24 listopada 2013), 123: AAS 105 (2013), 1071.
[112] Por. Adhort. apost. Gaudete et exsulalte (19 marca 2018), 126-127.

[113] Tamze, 32.

[114] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[115] Tamze.

[116] Tamze, 236: AAS 107 (2015), 940.

[117] Tamze.

[118] Tamze, 235: AAS 107 (2015), 939.

[119] Por. Konst. Sacrosanctum Concilium o $wietej liturgii, 37-40.65.77.81.

[120] Na Synodzie pojawita sie propozycja opracowania ,rytu amazonskiego”.



197
[121] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015), 237: AAS 107 (2015), 940.

[122] Posynodalna adhort. apost. Amoris laetitia (19 marca 2016), 49: AAS 108 (2016), 331; por. Tamze, 305:
AAS 108 (2016), 436-437.

[123] Por. tamze, 296, 308: AAS 108 (2016), 430-431; 438.

[124] V Ogolna Konferencja Episkopatow Ameryki Lacinskiej i Karaibow, Dokument z Aparecidy (29 czerwca
2007), 100, e.

[125] Por. Kongregacja Nauki Wiary, List Sacerdotium ministeriale do Biskupow Kosciota Katolickiego o
niektorych zagadnieniach dotyczacych szafarza Eucharystii (6 sierpnia 1983): AAS 75 (1983), 1001-1009.

[126] List apost. Mulieris dignitatem (15 sierpnia 1988), 27: AAS 80 (1988), 1718.
[127] Sw. Tomasz z Akwinu, Summa Theologiae lll, q. 8, a. 1, resp.

[128] Por. Sobér Watykanski |l, Dekret Presbyterorum ordinis, o postudze i zyciu kaptanéw, 5; Sw. Jan Pawet Il
Enc. Ecclesia de Eucharistia (17 kwietnia 2003), 22: AAS 95 (2003), 448.

[129] Do kaptana nalezy takze udzielanie sakramentu namaszczenia chorych, ktory jest scisle zwigzany z
odpuszczeniem grzechéw: ,A jesliby popetnit grzechy, bedg mu odpuszczone” (Jk 5, 15).

[130] Katechizm Kosciota Katolickiego, 1396; Sw. Jan Pawet I, Enc. Ecclesia de Eucharistia (17 kwietnia 2003),
26: AAS 95 (2003), 491; por. Henri de Lubac, Meditation sur I'Eglise, Paris (1968), 101.

[131] Sobor Watykanski I, Dekret Presbyterorum ordinis, o postudze i zyciu kaptanow, 6.

[132] Uderzajace jest to, ze w niektorych krajach dorzecza Amazonki jest wiecej misjonarzy dla Europy lub
Stanoéw Zjednoczonych, niz by pomagaé¢ swoim wiasnym Wikariatom Amazonii.

[133] Na Synodzie méwiono réwniez o braku seminariow dla formacji kaptanskiej kandydatow z rdzennej
ludnosci.

[134] Por. Sobdr Watykanski I, Konst.dogmat. Lumen gentium o Kosciele, 3.
[135] Sw. Pawet VI, Homilia, Uroczystosc¢ Bozego Ciata (17 czerwca 1965): Insegnamenti 3 (1965), 358.

[136] Mozliwe jest, by biskup, z powodu braku kaptanéw, dopuscit ,do wspétudziatu w trosce o pasterzowanie
parafii diakona lub jakgs inng osobe nie majgca swiecen kaptanskich, albo jakgs wspoélnote osob” (Kodeks
Prawa Kanonicznego, 517 § 2).

[137] V Ogolna Konferencja Episkopatéw Ameryki Lacinskiej i Karaibdw, Dokument z Aparecidy (29 czerwca
2007), 178.

[138] Tamze, 475.
[139] Instrumentum laboris, 65.

[140] Tamze, 63.



198
[141] Tamze, 129, d, 2.

[142] Adhort. apost. Evangelii gaudium (24 listopada 2013), 228: AAS 105 (2013), 1113.

[143] Tamze, 226: AAS 105 (2013), 1112.

[144] Por. Sobor Watykanski Il, Dekl. Nostra aetate o stosunku Kosciota do religii niechrzescijanskich, 2.

[145] CELAM, Il Simposio latinoamericano sobre Teologia india, Ciudad de Guatemala (23-17 pazdziernika
2006).

[00189-PL.01] [Testo originale: Spagnolo]

[BO091-XX.02]



