2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0015
Mercoledi 08.01.2020

Intervento di S.E. Mons. Paul R. Gallagher al Convegno di Studi “Batir I'Europe ensemble. 50 ans
du Saint Siége au Conseil de I'Europe” (Strasburgo, 7-9 gennaio 2020)

Pubblichiamo di seguito l'intervento che il Segretario per i Rapporti con gli Stati, S.E. Mons. Paul R. Gallagher,
ha pronunciato ieri alla giornata di apertura del Convegno di Studi “Batir I'Europe ensemble. 50 ans du Saint
Siége au Conseil de I'Europe” che ha luogo dal 7 al 9 gennaio 2020 presso la Facolta di Teologia dell’Universita
di Strasburgo, nelllambito delle celebrazioni previste in occasione del 50° anniversario della presenza della
Santa Sede al Consiglio d’Europa:

Intervento di S.E. Mons. Paul R. Gallagher

Propos préliminaires

«Quelle vision de I'Europe aujourd’hui? ». La célébration du cinquanti€me anniversaire de la présence du Saint-
Siege au Conseil de I'Europe, dans cette faculté de Théologie de I'Université de Strasbourg, me donne
I'occasion et le plaisir de partager avec vous quelques pistes de réflexion sur la vision catholique et chrétienne
de ce Continent. Ces propos s’inspireront, non seulement de I'expérience internationale des années écoulées,
mais aussi de la sagesse surnaturelle et des orientations du pape Francois, qui guide I'action et la mission de
I'Eglise dans le monde d’aujourd’hui.

L’année 2020 nous renvoie aussi au soixante-dixieme anniversaire de la Convention européenne des droits de
I'homme, qui ft adoptée par le Comité des Ministres du Conseil de I'Europe, le 4 novembre 1950, et qui
constitue une véritable pierre angulaire pour la protection des personnes de toute violation des droits humains. A
linstar de la Déclaration Universelle des Droits de 'Homme, cette Convention Européenne est a l'origine
d’instruments internationaux et régionaux successifs qui ont chacun décliné des aspects singuliers relatifs aux
droits humains. S’est ainsi forgée, au cours des années, une certaine identité européenne basée sur des valeurs
partagées qui transcendent les diversités culturelles.

La Convention Européenne des droits de 'homme constitue aussi un point de référence pour les activités du
Conseil de I'Europe, dont les principales fonctions sont justement liées a la protection des droits humains, de la
démocratie et de I'Etat de droit. Le Pape Francois rappelait lors de son Discours qu’il est venu adresser au



2

Conseil de I'Europe, ici-méme a Strasbourg, le 25 novembre 2014: «Le chemin choisi par le Conseil de I'Europe
est avant tout celui de la promotion des droits humains, auxquels est li¢ le développement de la démocratie et
de I'Etat de droit. C’est un travail particuliérement précieux, avec d’importantes implications éthiques et sociales,
puisque d’une juste conception de ces termes et d’une réflexion constante sur eux dépendent le développement
de nos sociétés, leur cohabitation pacifique et leur avenir » [1].

Si nous voulons offrir aujourd’hui une vision de I'Europe, il me semblerait juste de commencer par affirmer qu’il
n’existe pas encore une perception unique de I'Europe, pas méme du point de vue du projet a réaliser. Chaque
Nation a sa propre vision de I'Europe. Et nombreuses sont, au sein des pays, les représentations que I'on se fait
de I'Europe ou que I'on souhaiterait déja pouvoir considérer comme faisant partie intégrante de I'histoire.

D’aucuns, de maniére probablement un peu négative, voient aujourd’hui 'Europe comme un «Etre supranational
sans ame et sans coeur». D’autres dénoncent le fait que notre temps a désormais opéré une substitution, non
seulement entre ce qui reléve de I'objectif et du subjectif, mais aussi entre la saine rationalité et la volonté
singuliere de la personne au pouvoir ou du groupe dont dépend le destin de bien d’autres étres humains. Le
bien et le mal sont en définitive déterminés par la loi, les décrets ou la loi du plus grand nombre.

Mettons de coté cette vision pessimiste. Je voudrais, en ce qui me concerne, vous présenter aujourd’hui une
idée de I'Europe qui ne fasse pas fi de son fondement et de ses racines chrétiennes. Je limiterai pour cela a
exposer, sans pour autant les développer de maniére compléte et exhaustive, quelques idées d’un projet de
construction européenne qui ne valent pas seulement pour les Catholiques ou les Chrétiens en général, mais
qui peuvent constituer des éléments de réflexion pour toute personne de volonté. Prétendre d’ores et déja
gu’une telle présentation de I'Europe sera acceptée par tous serait sans doute un peu péremptoire.Néanmoins,
cela pourra servir a la discussion et au dialogue. Tel est en effet I'objectif affiché de ces trois journées de
«dialogue» interdisciplinaire.

Le respect des droits humains et de la dignité de la personne humaine

Les droits humains et la dignité humaine constituent 'un des thémes qui revétent la plus grande importance
pour le Saint-Siege. C’est aussi 'un des domaines principaux de I'activité du Conseil de I'Europe. Il s’agit enfin
d’une question devenue fondamentale pour la vie de la communauté elle-méme «jusqu’a devenir une
composante qui conditionne directement la vie des personnes, des familles, des groupes, des peuples, des
Etats et de la Communauté Internationale dans son ensemble»[2]. Les droits humains constituent un élément
essentiel pour la majeure partie des communautés humaines et des peuples, au point d’étre clairement affirmés
dans chaque ordre juridique interne, afin d’orienter vers le bien et la justice, les relations non seulement entre
les personnes, mais aussi entre les personnes et les Etats, et entre les Etats eux-mémes.

Les droits humains constituent selon nous un patrimoine fondamental dont chaque personne est dotée. Une
analyse sémantique de I'expression, nous fait comprendre qu’il s’agit de droits connexes a la nature elle-méme
de la personne humaine et que chaque individu en est titulaire, de par sa nature humaine, indépendamment de
la race, I'ethnie, le sexe, I'opinion, la nationalité, ou la religion. Cela suffit a affirmer qu’il est donc nécessaire de
reconnaitre les mémes droits a chacun des membres du genre humain, et d’affirmer I'universalité méme des
droits en question. Il s’ensuit que les droits humains ne sauraient étre considérés comme la résultante de
I'action positive de quelque ordre étatique ou organisation internationale, mais constituent une composante
inhérente de la dignité humaine, ou encore une richesse universelle et inséparable de chaque étre humain.

Dans ce contexte, le Saint-Siege, par sa présence active au sein de la Communauté internationale, a contribué
et contribue encore a la formation du corpus juridique international qui protége et garantit chaque droit
fondamental de la personne humaine par des normes particulieres. Celles-ci renvoient a la Déclaration
Universelle des Droits de 'Homme et a la Convention Européenne, qui ont constitué des étapes clé et
demeurent le fondement des productions normatives successives. Cette mission a été évoquée avec force et
sérénité par le Pape Frangois au Conseil de 'Europe: «/’Eglise catholique [...] peut collaborer avec le Conseil de
I'Europe et offrir une contribution fondamentale. [...] Avant tout [...], il y a le domaine d’une réflexion éthique sur
les droits humains, sur lesquels votre Organisation est souvent appelée a se pencher. Je pense particulierement



aux themes liés a la protection de la vie humaine, questions délicates qui ont besoin d’étre soumises a un
examen attentif, qui tienne compte de la vérité de tout I'étre humain, sans se limiter a des domaines spécifiques
meédicaux, scientifiques ou juridiques»[3].

Cela étant, nous sommes conscients que I'un des défis actuels dans la discussion sur les droits humains est
représenté par “un nombre croissant de Pays, peuples et groupes avec leurs culture et identité propres, porteurs
de conceptions alternatives et souvent antithétiques par rapport a celles qui sont définies dans le contexte
international»[4]. Dans ce contexte, le Saint-Siége participe activement au développement de la réflexion sur les
droits humains, et ce, de plusieurs maniéres. D’abord, il ceuvre pour que la Communauté Internationale protege
de maniére toujours plus efficace, la dignité de 'homme; il propose, pour cela, une vision anthropologique et
théologique selon sa mission qui est de «manifester le mystere de Dieu, de ce Dieu qui est la fin ultime de
I'homme, [qui] révele en méme temps a 'homme le sens de sa propre existence, c’est-a-dire sa vérité
essentielle»[5]. En second lieu, le Saint-Siége s’engage en faveur de la protection des droits humains, par des
moyens juridiques, en adhérant directement a des Conventions Internationales qui peuvent énoncer des
mesures spécifiques sur un droit particulier ou sur un ensemble de droits fondamentaux de la personne
humaine. En se conformant a sa nature et a sa propre mission, le Saint-Siege est en mesure de s’adapter a
toutes les dispositions prescrites, soit en ajustant ses normes internes; soit en promouvant la protection des
droits humains a travers ses enseignements magistériels.

Notons cependant, qu’a c6té des motifs qui aménent le Saint-Siége a adhérer a ces instruments contraignants,
se présentent aussi des occasions pour son intervention indirecte, non seulement afin de contribuer a enrichir
les débats, mais parfois aussi lorsque des formulations ou des idées avancées s’avérent contradictoires avec sa
nature particuliére et ses fins religieuses spécifiques, ou encore lorsqu’elles s’opposent a une vision
anthropologique respectueuse de la dignité de la personne humaine et de ses droits inscrits dans la nature.

L’enseignement de I'Eglise sur la question des droits humains et de la dignité de la personne humaine s’est
développé de maniére significative depuis le début du siecle dernier. En témoignent les interventions
nombreuses et circonstanciées du Saint-Siége durant ses cinquante années de présence au Conseil de
I'Europe! De plus, le Magistere ecclésial s’est montré toujours plus préoccupé et prompt a aborder les questions
sociales que I'histoire de 'humanité porte en elle, en passant d’'un accueil initialement prudent, a travers des
missions d’observation, a un soutien constant, jusqu’a «opter pour un engagement en faveur de la promotion et
de la défense des droits humains comme faisant partie intégrante de la mission de I'Eglise, et ainsi voir dans
I'Eglise méme la gardienne de la dignité humaine et des droits authentiques qui en découlent et qui sont
marqués par le sceau de l'universalité et de 'indivisibilitéx[6].

Le principe cardinal a partir duquel la réflexion doctrinale s’est approfondie, est centré sur I'origine de la
personne humaine créé a I'image de Dieu et sauvé par le Christ. C’est bien pour protéger 'lhomme dans son
inviolable dignité que 'Eglise catholique s’est posée comme ardent défenseur des droits humains. L’Eglise est
en effet capable d’offrir une vision harmonieuse dans laquelle les droits sont équilibrés par des devoirs
respectifs. Dans la Création, Dieu le Créateur et Seigneur, a conféré a toute personne humaine, homme ou
femme, la méme haute dignité. Ceux-ci sont faits a I'image et ressemblance de Dieu lui-méme. Et cela permet
de comprendre notre vision - trés élevée - de la dignité de la personne humaine.

Quand nous parlons du respect de la dignité de la personne humaine, il convient immédiatement de se
demander quelle philosophie, quelle psychologie, quelle culture, quelle religion peuvent offrir les principes sur
lesquels se fonde la vérité de la personne humaine. C’est seulement d’'une définition authentique de la personne
humaine que se déduisent les régles qui correspondent et expriment cette méme dignité humaine.

Il devient plus qu’évident que notre foi en la dignité de 'homme grandit a la mesure de notre plus grande
conformation a la vérité divine et en notre foi en Dieu. La véritable mission chrétienne sera toujours celle qui
témoignera de la dignité humaine, en étant capable de sacrifices pour le bien de la personne humaine. Cair,
ainsi que I'a exprimé le Pape Francgois durant le dernier Forum des ONG d’inspiration catholique qui s’est tenu
en décembre dernier: «Le monde d’aujourd’hui demande une audace nouvelle et une imagination nouvelle afin
d’ouvrir d’autres voies de dialogue et de coopération, pour favoriser une “culture de la rencontre”, ou la dignité



de 'homme, selon le dessein créateur de Dieu, est mise au centrex»[7].
Approche educative

Nous ne pourrons parler de vision éducative que si nous savons qui est 'hnomme, la femme. Une fois établies
I'essence, la nature, la vérité terrestre et spirituelle de la personne humaine, I'éducation revét une seule
signification: prendre un enfant et le guider de maniére a ce que sa nature puisse s'épanouir et se reéaliser
pleinement. L’homme par nature est un étre en devenir et en perpétuel développement. Il est en chemin vers
I'éternité de par sa vocation surnaturelle. Il est appelé a aller plus loin, toujours plus loin, par vocation naturelle.

Le théme de I'éducation est au centre des préoccupations pastorales du Saint-Pére, au point que lui-méme a
décidé d’organiser une rencontre mondiale a Rome, le 14 mai prochain, pour « Reconstruire le pacte éducatif
mondial ». Cette rencontre ravivera I'engagement pour et avec les jeunes générations, en renouvelant la
passion d’une éducation plus ouverte et plus inclusive, capable d’une écoute patiente, d’un dialogue constructif
et d’une compréhension mutuelle. Il est plus que jamais nécessaire d’unir nos efforts dans une vaste alliance
éducative pour former des personnes mdres, capables de surmonter les morcellements et les oppositions, et
recoudre le tissu des relations en vue d’'une humanité plus fraternelle»[8].

Cette proposition du Pape s’adresse a tous ceux et celles qui, a divers titres, ceuvrent dans le champ de
I’éducation, a tous les niveaux disciplinaires et de recherche, et qui s’efforcent avec courage de mettre la
personne au centre. «Je vous invite a promouvoir ensemble et a mettre en ceuvre, par le biais d’un pacte
éducatif commun, ces dynamiques qui donnent un sens a l'histoire et la transforment de maniéere positive»[9].

Approche Migratoire

Dans I'histoire des peuples, les migrations ont toujours été un bien pour 'humanité. Au cours des siécles
passés, il s’est agi de migrations liées aux conquétes, mais aussi a la déportation. Les occupations ont toujours
entrainé une multitude de victimes et de dévastations. Des civilisations et des cultures ont souvent été anéanties
et de nouvelles construites. Il reste que I'histoire est faite de migrations. Et les migrations font aussi partie de
notre histoire contemporaine et moderne; elles touchent notamment de nombreux pays de notre chere Europe.

Le moment est sans doute venu de se poser la question: qui sont les migrants? Et le Pape Frangois y répond
clairement: ce sont «nos fréres et sceurs qui cherchent une vie meilleure loin de la pauvreté, de la faim, de
I'exploitation et de la répatrtition injuste des ressources de la planete qui devraient étre divisées eéquitablement
entre tous. N’est-ce pas le désir de chacun d’améliorer ses conditions de vie et d’obtenir un bien-étre honnéte et
Iégitime, a partager avec les étres qui lui sont chers ?»[10].

La voix du Saint-Pére s’éleve toujours en défense des personnes qui se sentent contraintes a quitter leur propre
pays d’origine ou a demander le statut de réfugié. Son appel a la Communauté Internationale s’est toujours fait
pressant et accompagné d’indications concretes. «/l est absolument nécessaire, par conséquent, d’affronter
dans les pays d’origine les causes qui provoquent les migrations. Cela exige, en premier lieu, 'engagement de
la communauté internationale tout entiere a enrayer les confiits et les violences qui contraignent les personnes a
la fuite. En outre, une vision clairvoyante s’impose, capable de prévoir des programmes adéquats pour les
régions affectées par de multiples graves injustices et instabilités, afin qu'a tous soit garanti I'acces a un
déeveloppement authentique, qui promeuve le bien des enfants, qui sont I'espérance de 'humanité».[11]

A mon avis, si I'on veut affronter la question des migrations de maniere adéquate certains principes méritent
aujourd’hui d’étre affirmés avec clarté. Dans le méme temps un certain nombre de malentendus doivent étre
dépassés. J'en évoquerai quelques-uns.

Un premier malentendu réside dans I'idée d’'une assimilation comprise comme un renoncement a sa propre
identité pour assumer l'identité du peuple dans lequel on s’établit et dans lequel on vit.



Un deuxiéme malentendu concerne l'idée d’'un renferment des migrants sur eux-mémes et sur leur identité
propre. Il convient au contraire de favoriser la rencontre et I'enrichissement réciproque entre les divers
«mondes» que la migration met en contact.

Un troisiéme malentendu améne a penser que dans le phénomeéene migratoire I'on doive renoncer a sa propre
identité par respect des autres identités. Cela constitue un risque dans toute coexistence civile. En fait, 1a ou
’lhomme n’est pas en mesure de s’exprimer librement, par souci de ne pas offenser la sensibilité de l'autre, on
assiste a un phénomeéne d’alignement sur le plus petit dénominateur commun, et I'on finit par créer une sociéte
amorphe, privée d’idéaux et qui peut facilement se retrouver aux prises avec les «passions» du moment. A
linverse, dans le Document sur la fraternité humaine pour la paix mondiale et la coexistence commune, signé
par le Pape Frangois a Abu Dhabi, en février dernier, il est affirméque: «La liberté est un droit de toute personne
: chacune jouit de la liberté de croyance, de pensée, d’expression et d’action. Le pluralisme et les diversités de
religion, de couleur, de sexe, de race et de langue sont une sage volonté divine, par laquelle Dieu a créé les
étres humains. Cette Sagesse divine est I'origine dont découle le droit a la liberté de croyance et a la liberté
d’étre différents. C’est pourquoi on condamne le fait de contraindre les gens a adhérer a une certaine religion ou
a une certaine culture, comme aussi le fait d’imposer un style de civilisation que les autres n’acceptent pas».[12]

Enfin, il y a aussi le danger trés concret que le phénomeéne de la migration se déroule de maniére sauvage et
devienne un terrain favorable pour le trafic d’étres humains, I'exploitation des migrants eux-mémes et leur
recrutement au sein de groupes criminels.

Il est évident qu'’il ne s’agit pas de problémes qui pourront se résoudre par la simple conclusion d’un accord ou
I'énonciation d’une loi. Un engagement profond, étendu, universel est absolument nécessaire, afin de créer une
mentalité nouvelle, car le risque d’une migration sans humanité demeure trés élevé.

Approche Interreligieuse

Le respect est la parole clé pour une coexistence mondiale basée sur le respect de la différence et la liberté
religieuse. Le pape Frangois s’exprimait en ces termes, en 2013: «L’avenir se trouve dans la coexistence
respectueuse des diversités, non dans 'homologation a une pensée unique théoriquement neutre. Nous avons
vu, au cours de l'histoire, la tragédie des pensées uniques. Il devient donc incontournable de reconnaitre le droit
fondamental a la liberté religieuse, dans toutes ses dimensions»[13].

Il est donc nécessaire de rester attentifs a ces tentatives d'utiliser la religion comme une pensée idéologique
unique. Il en résulterait facilement une instrumentalisation de la religion elle-méme. On peut penser au triste
fléau du terrorisme promu «au nom de Dieuy, qui entraine tant de destructions, de massacres et de victimes
innocentes. Un tel message est littéralement a 'opposé de celui que les religions - toutes les religions en tant
que telles - proposent. Le pape Frangois a nombre de fois réitéré que tuer au nom de Dieu est le plus grand
mensonge que ’'homme puisse proférer.

On retrouve aussi cette idée affirmée dans Document sur la Fraternité humaine d’Abu Dhabi: «C’est pourquoi
nous demandons a tous de cesser d’'instrumentaliser les religions pour inciter a la haine, a la violence, a
I'extrémisme et au fanatisme aveugle et de cesser d'utiliser le nom de Dieu pour justifier des actes d’homicide,
d’exil, de terrorisme et d’oppression. Nous le demandons par notre foi commune en Dieu, qui n’a pas créé les
hommes pour étre tués ou pour s’affronter entre eux et ni non plus pour étre torturés ou humiliés dans leurs vies
et dans leurs existences. En effet, Dieu, le Tout-Puissant, n’a besoin d’étre défendu par personne et ne veut pas
que Son nom soit utilisé pour terroriser les gens»[14].

Le Document exhorte a la fraternité universelle, mais aussi a 'adhésion a un engagement commun, afin que
tous les moyens soient mis en ceuvre pour promouvoir a tous les niveaux, la culture de la rencontre, du
dialogue, de la paix et du respect. A Abu Dhabi a ainsi été franchie une étape importante, mais le chemin reste
encore long a parcourir.

Approche Interculturelle



6

Si nous regardons I'histoire, il est opportun de rappeler la rencontre et I'affrontement de la culture romaine et de
la culture grecque.Celle-ci est bien ramassée dans la célebre phrase d’Horace : “Graecia capta ferum victorem
cepit et artes intulit agresti Latio”. La Gréce, conquise, a conquis son farouche vainqueur et a porté les arts au
Latium sauvage.

Les cultures sont la vraie richesse de 'humanité, mais nécessitent toujours d’étre purifiées des distorsions qui
de temps en temps les menacent. Aujourd’hui, la culture de I'éphémeére et de mort s'impose avec force. Dans un
tel contexte, la culture de l'illégalité, la culture mafieuse, mais aussi la culture de I'intolérance et de la
discrimination trouvent encore un terrain propice.

Il est donc nécessaire de tenir compte de ces éléments dans notre vision de I'Europe aujourd’hui. Le Pape
Francois, lors de sa visite au Conseil de I'Europe, a rappelé I'importance de I'apport et de la responsabilité de
I'Europe pour le développement culturel de 'lhumanité: «L’Europe doit réfléchir pour savoir si son immense
patrimoine humain, artistique, technique, social, politique, économique et religieux est un simple héritage de
musée du passé, ou bien si elle est encore capable d’inspirer la culture et d’ouvrir ses trésors a 'humanité
entiere. Dans la réponse a cette interrogation, le Conseil de I'Europe avec ses institutions a un réle de premiére
importance».[15]

Approche éthique

Aujourd’hui, nous percevons l'idée - de plus en plus diffuse - selon laquelle ce serait la loi qui déterminerait
désormais ce qui est éthique, et non plus I'éthique qui inspirerait la loi. L'éthique s’en trouve souvent réduite a
un simple consensus, faisant fi de I'indispensable lien avec la nature humaine. En passant d’'une éthique fondée
sur la nature a une éthique fondée sur la volonté, ’lhomme se trouve soustrait a la nature, a la vérité sur sa
nature et a la vérité sur la fin pour laquelle il a été créé.

Dans ce contexte, les Chrétiens ont un réle particulierement important a jouer en Europe. A travers leur propre
témoignage au sein de la société, ils peuvent rappeler le fondement éthique qui doit orienter notre agir dans le
monde. Celui-ci doit en effet étre orienté a I'édification du bien commun qui, comme le dit le pape Francois, est
le «bien auquel tous les hommes aspirent, et il n’existe pas de systeme éthique digne de ce nom qui n’envisage
pas ce bien comme I'un de ses points de référence essentiels»[16]. Cela implique que le fondement éthique soit
ancré dans I'objectivité de la nature, plutét que dans la subjectivité de la volonté du Iégislateur, ou pire, dans le
courant dominant. C’est seulement a partir de cette objectivité et de I'axiologie qui en découle, que I'on pourra
éviter les dérives qui adviennent |a ou la vision de la réalité est parfaitement égale et interchangeable avec les
autres, avec la conséquence qu’on pourra tendre a faire prévaloir une approche sur les autres, y compris par
des moyens violents, comme l'histoire du siécle dernier nous le rappelle tristement.

Approche politique

La politique actuelle est divisée entre mille idées et projets. Il est vrai que quelques grandes idées unificatrices
permettent encore de s’agréger a un parti, mais les partis eux-mémes se trouvent désormais dans une agitation
continuelle.

Il conviendrait de redécouvrir le principe premier, essentiel et de fond qui doit guider I'action de toute
personnalité politique, autrement dit, la responsabilité qui est la sienne, devant Dieu et devant les hommes, pour
chacune de ses paroles, ses actions, ses mesures législatives ou décision par rapport au gouvernement du
peuple. Dans ce domaine également, demeure le risque que 'autorité soit vécue seulement comme la
recherche de victoires et de consensus.

Celui qui gouverne est appelé a témoigner de la sagesse de Salomon, a savoir d’ “un cceur docile” qui sache
rendre justice au peuple et distinguer le bien du mal (cf. 1 R Ill, 9). La est la voie essentielle pour batir la paix a
laguelle le monde aspire aujourd’hui plus que jamais, et qui doit figurer parmi les objectifs premiers de toute
autorité politique. Le pape Frangois I'affirma avec beaucoup de vigueur dans son récent message pour la Paix:
«OQuvrir et tracer un chemin de paix est un défi d’autant plus complexe que les intéréts qui sont en jeu dans les



7

relations entre les personnes, les communautés et les nations, sont multiples et contradictoires. Il faut avant tout
faire appel a la conscience morale et a la volonté personnelle et politique. La paix, en effet, trouve sa source au
plus profond du cceur humain, et la volonté politique doit toujours étre revigorée afin d’initier de nouveaux
processus qui réconcilient et unissent personnes et communautés. Le monde n’a pas besoin de paroles
creuses, mais de témoins convaincus, d’artisans de paix ouverts au dialogue sans exclusions ni
manipulation»[17].

Conclusion

Le monde vit comme brisé et écrasé par ses fermetures et ses polarisations, loin des valeurs universelles et
naturelles que Dieu a mis dans le coeur de chaque personne humaine.

Pour reconstruire ensemble I'Europe, il nous faut I'unité. Il convient de redécouvrir I'unité qui est a au fondement
méme de la vie de la personne humaine. L'unité entre la personne humaine et I'éthique, entre la personne
humaine et la politique, entre la personne humaine et le travail, entre la personne humaine et toute autre activité
qgu’il accomplit sous le soleil.

Souvent, nous négligeons le fait que la personne humaine est en méme temps ame, esprit et corps. De méme
que le corps vit et évolue, ainsi en est-il aussi de I'esprit et de I'activité de 'ame. La personne humaine
aujourd’hui, dans cette Europe, mais aussi plus généralement dans ce monde, est appelée a refléter la beauté
de cette évolution unitaire.

Faisons en sorte que la personne humaine puisse retrouver son visage authentique. C’est le souhait que je
forme; c’est aussi celui du pape Francgois: «L’Europe retrouve l'espérance lorsque 'homme est le centre et le
cceur de ses institutions [...]. Affirmer la centralité de 'homme signifie aussi retrouver I'esprit de famille, dans
lequel chacun contribue librement selon ses propres capacités et talents a [I'édification de] la maison commune
[...]. L’Europe retrouve I'espérance dans la solidarité [...]. L’Europe retrouve 'espérance lorsqu’elle ne s’enferme
pas dans la peur et dans de fausses sécurités [...]. L'Europe retrouve 'espérance lorsqu’elle investit dans le
développement et dans la paix [...]. L’Europe retrouve I'espérance lorsqu’elle s’ouvre a I'avenir »[18].

A l'occasion de ce cinquantenaire de la présence du Saint-Siege au Conseil de I'Europe, je voudrais enfin
réitérer ce voeux qui nous est si cher : qu’ensemble nous puissions nous ouvrir a I'avenir pour continuer, malgré
vents et marées, a batir notre chére Europe!

[1] Frangois, Discours au Conseil de I'Europe, Strasbourg, 25 novembre 2014.

[2] V. Buonomo, Prospettive dei diritti umani a cinquant’anni dalla Dichiarazione Universale, in Pontificio
Consiglio per la Famiglia, Diritti del’'uomo: famiglia e politica, p.34.

[3] Francgois, Discours au Conseil de L'Europe, Strasbourg, 25 novembre 2014.

[4] V. Buonomo, Prospettive dei diritti umani, pp. 38-39.

[5] Concile Oecuménique Vatican I, Constitution pastorale conciliaire sur I'Eglise dans le monde contemporain
Gaudium et Spes, 7 décembre 1965, n. 41, in EV 1/1446.

[6] G. Filibeck, L’'universalita e l'indivisibilita, p. 29.

[7] Francgois, Discours aux Participants au Forum Mondial des ONG d'Inspiration Catholique, Le Vatican, 7
Décembre 2019.



[8] Francgois, Message a I'occasion du Lancement du Pacte éducatif, Le Vatican, 12 Septembre 2019.
[9] Ibid.

[10] Francgois, Message pour la Journée Mondiale des Migrants et des Réfugiés 2016, “Migrants et Réfugiés
nous Interpellent. La Réponse de I'évangile de la Miséricorde”, 17 Janvier 2016.

[11] Francgois, Message pour la Journée Mondiale du Migrant et du Réfugié 2017, "Migrants Mineurs,
Vulnérables et Sans Voix", 15 Janvier 2017.

[12] Document sur la Fraternité Humaine pour la Paix Mondiale et la Coexistence Commune, signé durant le
Voyage Apostolique du Pape Francois aux Emirats Arabes Unis, 3-5 février 2019.

[13] Frangois, Discours aux Participants a I'Assemblée Pléniere du Conseil Pontifical pour le Dialogue
Interreligieux, Vatican, 28 novembre 2013.

[14] Document sur la Fraternité Humaine pour la Paix Mondiale et la Coexistence Commune.
[15] Francois, Discours au Conseil de I'Europe.

[16] Frangois, Discours aux Participants au Séminaire « Le Bien Commun a I'ére numérique », Le Vatican, 27
Septembre 2019.

[17] Frangois, Message pour la célébration de la 53eme Journée Mondiale de la Paix, La Paix, un Chemin
d’espérance : Dialogue, Réconciliation et Conversion écologique, 1er janvier 2020.

[18] Frangois, Discours aux Chefs d'état et de Gouvernement de I'union Européenne réunis en ltalie a I'occasion
du 60eme Anniversaire du Traité de Rome, Le Vatican, 24 Mars 2017.

[00031-FR.01] [Texte original: Frangais]

[BO015-XX.01]



