2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0820
Sabato 26.10.2019

#SinodoAmazonico — Documento finale del Sinodo dei Vescovi al Santo Padre Francesco (26
ottobre 2019)

Pubblichiamo di seguito il testo del Documento finale del Sinodo dei Vescovi al Santo Padre Francesco, al
termine della Assemblea Speciale del Sinodo dei Vescovi per la regione Panamazzonica (6-27 ottobre 2019) sul
tema: “Amazzonia: Nuovi Cammini per la Chiesa e per una Ecologia Integrale”:

Documento finale

INTRODUCCION

CAPITULO I: AMAZONIA: DE LA ESCUCHA A LA CONVERSION INTEGRAL

CAPITULO Il: NUEVOS CAMINOS DE CONVERSION PASTORAL

CAPITULO Ill: NUEVOS CAMINOS DE CONVERSION CULTURAL

CAPITULO IV: NUEVOS CAMINOS DE CONVERSION ECOLOGICA

CAPITULO V: NUEVOS CAMINOS DE CONVERSION SINODAL

CONCLUSION
INTRODUCCION

1. “Y dijo el que esta sentado en el trono: “Mira, hago nuevas todas las cosas” Y dijo: “Escribe: jestas palabras
son fieles y verdaderas!” (Ap 21,5)

Después de un largo camino sinodal de escucha del Pueblo de Dios en la Iglesia de la Amazonia, que inaugurd



el Papa Francisco en su visita a la Amazonia, 19 de enero de 2018, el Sinodo se celebré en Roma en un
encuentro fraternal de 21 dias en octubre 2019. El clima fue de intercambio abierto, libre y respetuoso de los
obispos pastores en la Amazonia, misioneros y misioneras, laicos, laicas, y representantes de los pueblos
indigenas de la Amazonia. Fuimos testigos participantes en un evento eclesial marcado por la urgencia del
tema que reclama abrir nuevos caminos para la Iglesia en el territorio. Se compartié un trabajo serio en un
ambiente marcado por la conviccion de escuchar la voz del Espiritu presente.

El Sinodo se celebrd en un ambiente fraternal y orante. Varias veces las intervenciones fueron acompanadas
por aplausos, cantos y todas con hondos silencios contemplativos. Fuera del aula sinodal, hubo una presencia
notable de personas venidas del mundo amazonico que organizaron actos de apoyo en diferentes actividades,
procesiones, como la de apertura con cantos y danzas acompafando al Santo Padre, desde la tumba de Pedro
al aula sinodal. Impacto6 el via crucis de los martires de la Amazonia, ademas de una masiva presencia de los
medios de comunicacion internacional.

2. Todos los participantes han expresado una conciencia aguda sobre la dramatica situacion de destruccion que
afecta a la Amazonia. Esto significa la desaparicion del territorio y de sus habitantes, especialmente los pueblos
indigenas. La selva amazédnica es un “corazén bioldgico” para la tierra cada vez mas amenazada. Se encuentra
en una carrera desenfrenada a la muerte. Requiere cambios radicales con suma urgencia, nueva direccion que
permita salvarla. jEsta comprobado cientificamente que |la desaparicion del bioma Amazénico tendra un
impacto catastréfico para el conjunto del planeta!l

3. El caminar sinodal del Pueblo de Dios en la etapa preparatoria involucré a toda la Iglesia en el territorio, los
Obispos, misioneros y misioneras, miembros de las Iglesias de otras confesiones cristianas, laicos y laicas, y
muchos representantes de los pueblos indigenas, en torno del documento de consulta que inspir6 al
Instrumentum Laboris. Destaca la importancia de la escucha de la voz de la Amazonia, movida por el soplo
mayor del Espiritu Santo en el grito de la tierra herida y sus habitantes. Se registro la participacion activa de
mas de 87.000 personas, de las ciudades y culturas distintas, ademas de numerosos grupos de otros sectores
eclesiales y los aportes de académicos, y organizaciones de la sociedad civil en los temas especificos
centrales.

4. La celebracion del Sinodo, logro destacar la integracion de la voz de la Amazonia con la voz y el sentir de los
pastores participantes. Fue una nueva experiencia de escucha para discernir la voz del Espiritu que conduce a
la Iglesia a nuevos caminos de presencia, evangelizacion y dialogo intercultural en la Amazonia. El reclamo,
surgido en el proceso preparatorio, de que la Iglesia fuera aliada del mundo amazénico, fue afirmado con
fuerza. La celebracion finaliza con gran alegria y la esperanza de abrazar y practicar el nuevo paradigma de la
ecologia integral, el cuidado de la “casa comun” y la defensa de la Amazonia.

CAPITULO |

AMAZONIA: DE LA ESCUCHA A LA CONVERSION INTEGRAL

“Me mostrd luego un rio de agua de vida, resplandeciente como cristal,
que sale del trono de Dios y del Cordero” (Ap 22,1)

5. “Cristo apunta a la Amazonia” (Pablo VI, atrib.). El libera a todos del pecado y otorga la dignidad de los Hijos
de Dios. La escucha de la Amazonia, en el espiritu propio del discipulo y a la luz de la Palabra de Dios y de la
Tradicidén, nos empuja a una conversion profunda de nuestros esquemas y estructuras a Cristo y a su
Evangelio.

La voz y el canto de la Amazonia como mensaje de vida

6. En la Amazonia, la vida esta inserta, ligada e integrada al territorio, que como espacio fisico vital y nutricio, es



3

posibilidad, sustento y limite de la vida. La Amazonia, también llamada Panamazonia, es un extenso territorio
con una poblacion estimada en 33.600.000 habitantes, de los cuales entre 2 y 2,5 millones son indigenas. Este
espacio, conformado por la cuenca del rio Amazonas y todos sus tributarios, se extiende por 9 paises: Bolivia,
Peru, Ecuador, Colombia, Venezuela, Brasil, Guyana, Surinam y Guayana Francesa. La region amazonica es
esencial para la distribucion de las lluvias en las regiones de América del Sur y contribuye a los grandes
movimientos de aire alrededor del planeta; en la actualidad es la segunda area mas vulnerable del mundo con
relacion al cambio climatico por la accién directa del hombre.

7. El agua y la tierra de esta region nutren y sustentan la naturaleza, la vida y las culturas de cientos de
comunidades indigenas, campesinos, afro-descendientes, mestizos, colonos, riberefios y habitantes de los
centros urbanos. El agua, fuente de vida, posee un rico significado simbdlico. En la region Amazoénica, el ciclo
del agua es el eje conector. Conecta ecosistemas, culturas y el desarrollo del territorio.

8. En la region Amazédnica existe una realidad pluriétnica y multicultural. Los diferentes pueblos supieron
adaptarse al territorio. En el interior de cada cultura, construyeron y reconstruyeron su cosmovision, sus signos
y sus significados, y la visidn de su futuro. En las culturas y pueblos indigenas conviven las practicas antiguas y
explicaciones miticas, con las tecnologias y retos modernos. Los rostros que habitan en la Amazonia son muy
variados. Ademas de los pueblos originarios, existe un gran mestizaje nacido con el encuentro y desencuentro
de los diferentes pueblos.

9. La busqueda de los pueblos indigenas amazodnicos de la vida en abundancia, se concreta en lo que ellos
llaman el ‘buen vivir', y que se realiza plenamente en las Bienaventurazas. Se trata de vivir en armonia consigo
mismo, con la naturaleza, con los seres humanos y con el ser supremo, ya que hay una intercomunicacion entre
todo el cosmos, donde no hay excluyentes ni excluidos, y donde podamos forjar un proyecto de vida plena para
todos. Tal comprension de la vida se caracteriza por la conectividad y armonia de relaciones entre el agua, el
territorio y la naturaleza, la vida comunitaria y la cultura, Dios y las diversas fuerzas espirituales. Para ellos,
‘buen vivir es comprender la centralidad del caracter relacional trascendente de los seres humanos y de la
creacion, y supone un ‘buen hacer’. Este modo integral se expresa en su propia manera de organizarse que
parte de la familia y de la comunidad, y que abraza un uso responsable de todos los bienes de la creacion. Los
pueblos indigenas aspiran a lograr mejores condiciones de vida, sobre todo en salud y educacion, a disfrutar del
desarrollo sostenible protagonizado y discernido por ellos mismos y que mantenga la armonia con sus formas
tradicionales de vida, dialogando entre la sabiduria y tecnologia de sus antepasados y las nuevas adquiridas.

El clamor de la tierra y el grito de los pobres

10. Pero, la Amazonia hoy es una hermosura herida y deformada, un lugar de dolor y violencia. Los atentados
contra la naturaleza tienen consecuencias contra la vida de los pueblos. Esta Unica crisis socio-ambiental se
reflejo en las escuchas pre-sinodales que sefalaron las siguientes amenazas contra la vida: apropiacion y
privatizacion de bienes de la naturaleza, como la misma agua; las concesiones madereras legales y el ingreso
de madereras ilegales; la caza y la pesca predatorias; los mega-proyectos no sostenibles (hidroeléctricas,
concesiones forestales, talas masivas, monocultivos, carreteras, hidrovias, ferrocarriles y proyectos mineros y
petroleros); la contaminacién ocasionada por la industria extractiva y los basureros de las ciudades y, sobre
todo, el cambio climatico. Son amenazas reales que traen asociadas graves consecuencias sociales:
enfermedades derivadas de la contaminacion, el narcotrafico, los grupos armados ilegales, el alcoholismo, la
violencia contra la mujer, la explotacién sexual, el trafico y trata de personas, la venta de érganos, el turismo
sexual, la pérdida de la cultura originaria y de la identidad (idioma, practicas espirituales y costumbres), la
criminalizacion y asesinato de lideres y defensores del territorio. Detras de todo ello estan los intereses
economicos y politicos de los sectores dominantes, con la complicidad de algunos gobernantes y de algunas
autoridades indigenas. Las victimas son los sectores mas vulnerables, los nifios, jovenes, mujeres y la hermana
madre tierra.

11. La comunidad cientifica, por su parte, advierte de los riesgos de la deforestacion, que hasta la fecha se
acerca a casi el 17% del bosque amazdnico total, y que amenaza la supervivencia de todo el ecosistema,
poniendo en peligro la biodiversidad y cambiando el ciclo vital del agua para la supervivencia del bosque



tropical. Ademas, la Amazonia desempefia también un papel critico como amortiguador contra el cambio
climatico y proporciona invalorables y fundamentales sistemas de soporte vital relacionados con el aire, el agua,
los suelos, los bosques y la biomasa. Al mismo tiempo, los expertos recuerdan que utilizando ciencia y
tecnologias avanzadas para una bioeconomia innovadora de bosques en pie y de rios que fluyen, es posible
ayudar a salvar al bosque tropical, proteger los ecosistemas de la Amazonia y a los pueblos indigenas y
tradicionales, y al mismo tiempo, brindar actividades econdmicas sostenibles.

12. Un fendbmeno para abordar son las migraciones. En la Region Amazonica, ocurren tres procesos migratorios
simultaneos. En primer lugar, los casos de movilidad de grupos indigenas en territorios de circulacion
tradicional, separados por fronteras nacionales e internacionales. En segundo lugar, el desplazamiento forzado
de pueblos indigenas, campesinos y riberefios expulsados de sus territorios, y cuyo destino final suele ser las
zonas mas pobres y peor urbanizadas de las ciudades. En tercer lugar, las migraciones forzadas interregionales
y el fenomeno de los refugiados, que obligados a salir de sus paises (entre otros, Venezuela, Haiti, Cuba)
deben cruzar la Amazonia como corredor migratorio.

13. El desplazamiento de grupos indigenas expulsados de sus territorios o atraidos por el falso brillo de la
cultura urbana, representa una especificidad Unica de los movimientos migratorios en la Amazonia. Los casos
en que la movilidad de estos grupos se produce en territorios de circulacion indigena tradicional, separados por
fronteras nacionales e internacionales, exige atencion pastoral transfronteriza capaz de comprender el derecho
a la libre circulacién de estos pueblos. La movilidad humana en la Amazonia revela el rostro de Jesus Cristo
empobrecido y hambriento (cf. Mt 25,35), expulsado y sin hogar (cf. Lc 3,1-3), y también en la feminizacion de la
migracion que hace que miles de mujeres sean vulnerables a la trata de personas, una de las peores formas de
violencia contra las mujeres y una de las violaciones mas perversas de los derechos humanos. El trafico de
personas vinculado, a la migracion, requiere un permanente trabajo pastoral en red.

14. La vida de las comunidades amazonicas aun no afectadas por el influjo de la civilizacion occidental se
refleja en la creencia y los ritos sobre el actuar de los espiritus de la divinidad, llamados de innumerables
maneras, con y en el territorio, con y en relacién con la naturaleza (LS 16, 91, 117, 138, 240). Reconozcamos
que desde hace miles de afios han cuidado su tierra, sus aguas y sus bosques, y han logrado preservarlos
hasta hoy para que la humanidad pueda beneficiarse del goce de los dones gratuitos de la creacion de Dios.
Los nuevos caminos de la evangelizacion deben construirse en dialogo con estos conocimientos fundamentales
en los que se manifiestan como semillas de la Palabra.

La Iglesia en la Regién Amazénica

15. La Iglesia en su proceso de escucha al clamor del territorio y del grito de los pueblos ha de hacer memoria
de sus pasos. La evangelizacion en América Latina fue un don de la Providencia que llama a todos a la
salvacion en Cristo. A pesar de la colonizacion militar, politica y cultural, y mas alla de la avaricia y la ambicion
de los colonizadores, hubo muchos misioneros que entregaron su vida para transmitir el Evangelio. El sentido
misional no solo inspir6 la formacién de comunidades cristianas, sino también una legislacién como las Leyes
de Indias, que protegian la dignidad de los indigenas contra los atropellos de sus pueblos y territorios. Tales
abusos produjeron heridas en las comunidades y opacaron el mensaje de la Buena Nueva. Frecuentemente el
anuncio de Cristo se realizé en connivencia con los poderes que explotaban los recursos y oprimian a las
poblaciones. En el momento presente, la Iglesia tiene la oportunidad histérica de diferenciarse de las nuevas
potencias colonizadoras escuchando a los pueblos amazonicos para poder ejercer con transparencia su
actividad profética. Ademas, la crisis socioambiental abre nuevas oportunidades para presentar a Cristo en toda
su potencialidad liberadora y humanizadora.

16. Una de las paginas mas gloriosas de la Amazonia la han escrito los martires. La participacion de los
seguidores de Jesus en su pasion, muerte y resurreccion gloriosa, ha acompanado hasta el dia de hoy la vida
de la Iglesia, especialmente en los momentos y lugares en que ella, por causa del Evangelio de Jesus, vive en
medio de una acentuada contradiccion, como sucede hoy con quienes luchan valerosamente en favor de una
ecologia integral en la Amazonia. Este Sinodo reconoce con admiracion a quienes luchan, con gran riesgo de
sus propias vidas, para defender la existencia de este territorio.



Llamados a una conversién integral

17. La escucha del clamor de la tierra y el grito de los pobres y de los pueblos de la Amazonia con los que
caminamos nos llama a una verdadera conversién integral, con una vida simple y sobria, todo ello alimentado
por una espiritualidad mistica al estilo de San Francisco de Asis, ejemplo de conversion integral vivida con
alegria y gozo cristiano (cf. LS 20-12). Una lectura orante de la Palabra de Dios nos ayudara a profundizar y
descubrir los gemidos del Espiritu y nos animara en el compromiso por el cuidado de la “casa comun”.

18. Como Iglesia de discipulos misioneros suplicamos la gracia de esa conversion que “implica dejar brotar
todas las consecuencias del encuentro con Jesucristo en las relaciones con el mundo que los rodea” (LS 217);
una conversion personal y comunitaria que nos compromete a relacionarnos arménicamente con la obra
creadora de Dios, que es la “casa comun”; una conversién que promueva la creacion de estructuras en armonia
con el cuidado de la creacion; una conversion pastoral basada en la sinodalidad, que reconozca la interaccion
de todo lo creado. Conversion que nos lleve a ser una Iglesia en salida que entre en el corazén de todos los
pueblos amazodnicos.

19. Asi, la unica conversion al Evangelio vivo, que es Jesucristo, se podra desplegar en dimensiones
interconectadas para motivar la salida a las periferias existenciales, sociales y geograficas de la Amazonia.
Estas dimensiones son: la pastoral, la cultural, la ecoldgica y la sinodal, las cuales estan desarrolladas en los
préoximos cuatro capitulos.

CAPITULO Il
NUEVOS CAMINOS DE CONVERSION PASTORAL
“Quien no nace de agua y de Espiritu no puede entrar en el Reino de Dios” (Jn 3,5)

20. Una Iglesia misionera en salida nos exige una conversion pastoral. Para la Amazonia este caminar supone
también “navegar”, por nuestros rios, nuestros lagos, entre nuestra gente. En la Amazonia el agua nos une, no
nos separa. Nuestra conversion pastoral sera samaritana, en dialogo, acompafiando personas con rostros
concretos de indigenas, de campesinos, de afrodescendientes y migrantes, de jovenes, de habitantes de las
ciudades. Todo ello supondra una espiritualidad de la escucha y el anuncio. Es asi como caminaremos y
navegaremos en este capitulo.

La Iglesia en salida misionera

21. La Iglesia por naturaleza es misionera y tiene su origen en el “amor fontal de Dios” (AG 2). El dinamismo
misionero que brota del amor de Dios se irradia, expande, desborda y se difunde en todo el universo. “Somos
insertados por el bautismo en la dinamica de amor por el encuentro con Jesus que da un nuevo horizonte a la
vida” (DAp 12). Este desbordamiento impulsa a la Iglesia a una conversion pastoral y nos transforma en
comunidades vivas que trabajen en equipo y en red al servicio de la evangelizacion. La mision asi comprendida
no es algo optativo, una actividad de la Iglesia entre otras, sino su propia naturaleza. jLa Iglesia es mision! «La
accion misionera es el paradigma de toda la obra de la Iglesia» (EG 15). Ser discipulo misionero es algo mas
que cumplir tareas o que hacer cosas. Se situa en el orden del ser. «Jesus nos indica a nosotros, sus
discipulos, que nuestra mision en el mundo no puede ser estatica, sino que es itinerante. El cristiano es un
itinerante» (Francisco, Angelus, 30/06/2019).

a. Iglesia samaritana, misericordiosa, solidaria

22. Queremos ser una Iglesia Amazdnica, samaritana, encarnada al modo en que el Hijo de Dios se encarn6:
“asumié nuestras enfermedades y cargod con nuestras dolencias” (Mt 8,17b). El que se hizo pobre para
enriquecernos con su pobreza (2 Co 8,9), por medio de su Espiritu, exhorta a los discipulos misioneros de hoy a
salir al encuentro de todos, especialmente de los pueblos originarios, los pobres, excluidos de la sociedad y los



6

otros. Deseamos también una Iglesia magdalena, que se siente amada y reconciliada, que anuncia con gozo y
conviccion a Cristo crucificado y resucitado. Una Iglesia mariana que genera hijos a la fe y los educa con carifo
y paciencia aprendiendo también de las riquezas de los pueblos. Queremos ser una iglesia servidora,
kerigmatica, educadora, inculturada en medio de los pueblos que servimos.

b. Iglesia en didlogo ecuménico, interreligioso y cultural

23. La realidad pluriétnica, pluricultural y plurireligiosa de la Amazonia demanda una actitud de abierto dialogo,
reconociendo igualmente la multiplicidad de interlocutores: los pueblos indigenas, riberefios, campesinos y
afrodescendientes, las otras Iglesias cristianas y denominaciones religiosas, organizaciones de la sociedad civil,
movimientos sociales populares, el Estado, en fin todas las personas de buena voluntad que buscan la defensa
de la vida, la integridad de la creacion, la paz, el bien comun.

24. En la Amazonia, “las relaciones entre catdlicos y pentecostales, carismaticos y evangélicos no son faciles.
La aparicion repentina de nuevas comunidades, vinculada a la personalidad de algunos predicadores, contrasta
fuertemente con los principios y la experiencia eclesiologica de las Iglesias historicas y puede ocultar el peligro
de ser arrastrados por las ondas emocionales del momento o de encerrar la experiencia de la fe en ambientes
protegidos y tranquilizadores. El hecho de que no pocos fieles catélicos se sientan atraidos por estas
comunidades es motivo de friccidon, pero puede convertirse, por nuestra parte, en un motivo de examen
personal y renovacion pastoral’(Papa Francisco, 28.9.2018). El didlogo ecuménico, interreligioso e intercultural
debe ser asumido como camino irrenunciable de la evangelizacion en la Amazonia (cf. DAp 227). La Amazonia
es una amalgama de credos, la mayoria cristianos. Ante dicha realidad, se nos abren caminos reales de
comunion: “No bastan las manifestaciones de buenos sentimientos. Hacen falta gestos concretos que penetren
en los espiritus y sacudan las conciencias, impulsando a cada uno a la conversion interior, que es el
fundamento de todo progreso en el camino del ecumenismo” (Benedicto XVI, Mensaje a los Cardenales en la
Capilla Sixtina, 20/04/2005). La centralidad de la Palabra de Dios en la vida de nuestras comunidades es factor
de unioén y didlogo. En torno a la Palabra se pueden dar tantas acciones comunes: traducciones de la Biblia a
las lenguas locales, ediciones en conjunto, difusion y distribucidon de la Biblia y encuentros entre tedlogos y de
tedlogos y tedlogas catolicos y de diversas confesiones.

25. En la Amazonia, el dialogo interreligioso se lleva a cabo especialmente con las religiones indigenas y los
cultos afrodescendientes. Estas tradiciones merecen ser conocidas, entendidas en sus propias expresiones y
en su relacion con el bosque y la madre tierra. Junto con ellos, los cristianos, basados en su fe en la Palabra de
Dios, se ponen en didlogo, compartiendo sus vidas, sus preocupaciones, sus luchas, sus experiencias de Dios,
para profundizar mutuamente su fe y actuar juntos en defensa de la “casa comun”. Para ello es necesario que
las iglesias de la Amazonia desarrollen iniciativas de encuentro, estudio y dialogo con los seguidores de estas
religiones. El dialogo sincero y respetuoso es el puente hacia la construccion del ‘buen vivir'. En el intercambio
de dones, el Espiritu conduce cada vez mas hacia la verdad y el bien (cf. EG 250).

Iglesia misionera que sirve y acompaia a los pueblos amazénicos

26. Este Sinodo quiere ser un fuerte llamado a todos los bautizados de la Amazonia a ser discipulos
misioneros. El envio a la misién es inherente al bautismo y es para todos los bautizados. Por él todos recibimos
la misma dignidad de ser hijos e hijas de Dios, y ninguno puede ser excluido de la mision de Jesus a sus
discipulos. “Vayan por todo el mundo y proclamen la Buena Nueva a toda la creacion” (Mc 16,15). De alli que
creemos necesario generar un mayor impulso misionero entre las vocaciones nativas; la Amazonia debe ser
evangelizada también por los amazdnicos.

a. Iglesia con rostro indigena, campesino y afrodescendiente

27. Es urgente dar a la pastoral indigena su lugar especifico en la Iglesia. Partimos de realidades plurales y
culturas diversas para definir, elaborar y adoptar acciones pastorales, que nos permitan desarrollar una
propuesta evangelizadora en medio de las comunidades indigenas, ubicandonos dentro del marco de una
pastoral indigena y de la tierra. La pastoral de los pueblos indigenas tiene una especificidad propia. Las



7

colonizaciones motivadas por el extractivismo a través de la historia, con las diferentes corrientes migratorias,
las pusieron en una situacion de alta vulnerabilidad. En este contexto, como Iglesia, sigue siendo necesario
crear o mantener una opcion preferencial por los pueblos indigenas, en virtud de la cual tienen que establecerse
y consolidarse los organismos diocesanos de pastoral indigena con una acciéon misionera renovada, que
escuche, dialogue, esté encarnada y con una presencia permanente. La opcién preferencial por los pueblos
indigenas, con sus culturas, identidades e historias, nos exige aspirar a una lglesia indigena con sacerdotes y
ministros propios siempre unidos y en total comunién con la Iglesia Catdlica.

28. Reconociendo la importancia de la atencion que la Iglesia esta llamada a prestar en la Amazonia al
fendmeno de la urbanizacion y a los problemas y perspectivas relacionados con ella, es necesaria una
referencia al mundo rural en su conjunto y a la pastoral rural en particular. Desde el punto de vista pastoral, la
Iglesia debe dar respuestas al fendmeno de la despoblacién del campo, con todas las consecuencias que de
ello se derivan (pérdida de identidad, laicismo imperante, explotacion del trabajo rural, desintegracion familiar,
etc.).

b. Iglesia con rostro migrante

29. Dado su incremento y volumen, actualmente el fendmeno de las migraciones se ha convertido en un inédito
reto politico, social y eclesial (cf. DA, 517, a). Ante eso, muchas comunidades eclesiales, han recibido a los
migrantes con mucha generosidad, recordando que: “fui forastero y me hospedaste” (Mt 25,35). El
desplazamiento forzado de familias indigenas, campesinas, afrodescendientes y riberefas, expulsadas de sus
territorios por la presion sobre los mismos o por la asfixia ante la falta de oportunidades, exige una pastoral de
conjunto en la periferia de los centros urbanos. Para ello sera preciso crear equipos misioneros para su
acompafiamiento, coordinando con las parroquias y demas instituciones eclesiales y extraeclesiales las
condiciones de acogida, ofreciendo liturgias inculturadas y en las lenguas de los migrantes; promoviendo
espacios de intercambios culturales, favoreciendo la integracion en la comunidad y en la ciudad y motivandoles
en esta labor al protagonismo.

c. lglesia con rostro joven

30. Entre los diversos rostros de las realidades panamazonicas, destaca el de los jévenes presentes en todo el
territorio. Son jovenes con rostros e identidades indigenas, afrodescendientes, riberefios, extractivistas,
migrantes, refugiados, entre otros. Jovenes residentes de zonas rurales y urbanas, que diariamente suefian y
buscan mejores condiciones de vida, con el profundo deseo de tener una vida plena. Jovenes estudiantes,
trabajadores y con fuerte presencia y participacion en diversos espacios sociales y eclesiales. Entre la juventud
amazonica, se presentan realidades tristes como pobreza, violencia, enfermedades, prostitucion infantil,
explotacién sexual, uso y trafico de drogas, embarazo precoz, desempleo, depresion, trata de personas, nuevas
formas de esclavitud, trafico de organos, dificultades para acceder a la educacion, salud y asistencia social.
Lamentablemente, en los ultimos anos, ha habido un aumento significativo en el suicidio entre los jovenes, asi
como el crecimiento de la poblacién juvenil encarcelada y crimenes entre y contra los jovenes, especialmente
afrodescendientes y periféricos. Ellos viviendo en el gran territorio del Amazonas, tienen los mismos suefios y
anhelos como otros jovenes en este mundo: ser considerados, respetados, tener oportunidades de estudio,
trabajo, de un futuro de esperanza. Pero viven una intensa crisis de valores, o una transicion hacia otros modos
de concepcion de la realidad, en donde los elementos éticos estan cambiando, incluso para los jovenes
indigenas. La labor de la Iglesia es la de acompanarlos para hacer frente a toda situacion que destruya su
identidad o dafie su autoestima.

31. Los jovenes también estan intensamente presentes en los contextos migratorios del territorio. Una atencién
especial merece la realidad de los jovenes en los centros urbanos. Cada vez mas las ciudades son receptoras
de todos los grupos étnicos, pueblos y problemas de la Amazonia. La Amazonia rural se esta despoblando; las
ciudades se enfrentan a enormes problemas de delincuencia juvenil, falta de trabajo, luchas étnicas e injusticias
sociales. Aqui, en particular, la Iglesia esta llamada a ser una presencia profética entre los jovenes,
ofreciéndoles un acompanamiento adecuado y una educacion apropiada.



8

32. En comunién con la realidad juvenil amazénica, la Iglesia proclama la Buena Nueva de Jesus a los jévenes,
el discernimiento y acompanamiento vocacional, el lugar de apreciacion de la cultura e identidad local, el
liderazgo juvenil, la promocioén de los derechos de la juventud, el fortalecimiento de espacios creativos,
innovadores y diferenciados de evangelizacion a través de un ministerio juvenil renovado y audaz. Una pastoral
siempre en proceso, centrada en Jesucristo y su proyecto, dialégica e integral, comprometida con todas las
realidades juveniles existentes en el territorio. Los jovenes indigenas tienen un enorme potencial y participan
activamente en sus comunidades y organizaciones contribuyendo como lideres y animadores, en defensa de
los derechos, especialmente en el territorio, la salud y la educacion. Por otro lado, son las principales victimas
de la inseguridad sobre las tierras indigenas y la ausencia de politicas publicas especificas y de calidad. La
difusion del alcohol y las drogas a menudo llega a las comunidades indigenas, dainando gravemente a los
joévenes e impidiéndoles vivir en libertad para construir sus suefos y participar activamente en la comunidad.

33. El protagonismo de los jovenes aparece claramente en los documentos del Sinodo de los Jovenes (160, 46)
en la exhortacién papal Christus Vivit (170) y en la Enciclica Laudato Si (209). Los jovenes quieren ser
protagonistas y la Iglesia Amazonica quiere reconocerles su espacio. Quiere ser compariera a la escucha
reconociendo a los jovenes como un lugar teoldgico, como "profetas de esperanza”, comprometidos con el
dialogo, ecolégicamente sensibles y atentos a la “casa comun”. Una Iglesia que acoge y camina con los
joévenes, especialmente en las periferias. Frente a esto, surgen tres urgencias: promover nuevas formas de
evangelizacion a través de los medios sociales (Francisco, Christus Vivit 86); ayudar al joven indigena a lograr
una sana interculturalidad; ayudarlos para hacer frente a la crisis de antivalores que destruye su autoestima y
les hace perder su identidad.

d. Iglesia que recorre nuevos caminos en la pastoral urbana

34. La fuerte tendencia de la humanidad a concentrarse en ciudades, se migra de las pequefas a las mas
grandes, se da también en la Amazonia. Al crecimiento acelerado de las metrépolis amazénicas le acompanan
la generacion de periferias urbanas. A la par, se transmiten estilos de vida, formas de convivencia, lenguas y
valores configurados por las metrépolis y que cada vez mas se implantan tanto en las comunidades indigenas
como en el resto del mundo rural. La familia en la ciudad es un lugar de sintesis entre la cultura tradicional y la
moderna. Sin embargo, las familias a menudo sufren de pobreza, vivienda precaria, falta de trabajo, aumento
del consumo de drogas y alcohol, discriminacion y suicidio infantil. Ademas, en la vida familiar hay falta de
didlogo entre las generaciones y las tradiciones y la lengua se pierden. Las familias también se enfrentan a
nuevos problemas de salud, que requieren una educacién adecuada en materia de maternidad. Los rapidos
cambios actuales afectan a la familia amazonica. Asi, encontramos nuevos formatos familiares: familias
monoparentales bajo la responsabilidad de las mujeres, aumento de las familias separadas, uniones
consensuadas y familias reunidas, disminucién de los matrimonios institucionales. La ciudad es una explosion
de vida, porque “Dios vive en la ciudad” (DAp 514). En ella hay ansiedades y busquedas del sentido de la vida,
conflictos, pero también solidaridad, fraternidad, deseo de bondad, verdad vy justicia" (cfr. EG 71-75).
Evangelizar la ciudad o la cultura urbana significa "lograr y, por asi decirlo, modificar por la fuerza del Evangelio
los criterios de juicio, los valores que cuentan, los centros de interés, las lineas de pensamiento, las fuentes de
inspiracion y los modelos de vida de la humanidad, que se presentan en contraste con la Palabra de Dios y el
designio de salvacion" (EN 19).

35. Es necesario defender el derecho de todas las personas a la ciudad. El reivindicado derecho a la ciudad se
define como el disfrute equitativo de las ciudades dentro de los principios de sostenibilidad, democracia y
justicia social. No obstante, también sera preciso incidir en las politicas publicas y promover iniciativas que
mejoren la calidad de vida en el mundo rural evitando asi su desplazamiento descontrolado.

36. Las comunidades eclesiales de base han sido y son un don de Dios a las Iglesias locales de la Amazonia.
Sin embargo, es necesario reconocer que, con el tiempo, algunas comunidades eclesiales se han asentado,
debilitado o incluso desaparecido. Pero la gran mayoria sigue siendo perseverante y es el fundamento pastoral
de muchas parroquias. Hoy los grandes peligros de las comunidades eclesiales provienen principalmente del
secularismo, del individualismo, de la falta de dimension social y de la ausencia de actividad misionera. Por eso,
es necesario que los pastores animen en todos y cada uno de los fieles al discipulado misionero. La comunidad
eclesial debera estar presente en los espacios de participacion de politicas publicas donde se articulan acciones



9

para revitalizar la cultura, la convivencia, el ocio y la celebracion. Debemos luchar para que las “favelas” y “villas
miseria”, tengan asegurados los derechos basicos fundamentales; agua, energia, vivienda y promover la
ciudadania ecoldgica integral. Instituir el ministerio de acogida en las comunidades urbanas de la Amazonia
para la solidaridad fraterna con los migrantes, refugiados, personas sin hogar y personas que han abandonado
las zonas rurales.

37. Una atencion especial merece la realidad de los indigenas en los centros urbanos, pues son los mas
expuestos a los enormes problemas de delincuencia juvenil, falta de trabajo, luchas étnicas e injusticias
sociales. Es uno de los mayores desafios hoy en dia: cada vez mas ciudades son los lugares de destino de
todos los grupos étnicos y pueblos de la Amazonia. Se debera articular una pastoral indigena de la ciudad que
atienda esta realidad especifica.

e. Una espiritualidad de la escucha y el anuncio

38. La accion pastoral se sustenta en una espiritualidad que se basa en la escucha de la palabra de Dios y el
grito de su pueblo, para después poder anunciar con espiritu profético la buena nueva. Reconocemos que la
Iglesia que escucha el clamor del Espiritu en el grito de la Amazonia puede hacer suyos los gozos y las
esperanzas, las tristezas y angustias de todos, pero especialmente de los mas pobres (cf. GS 1), que son hijas
e hijos predilectos de Dios. Descubrimos que las aguas caudalosas del Espiritu, semejantes a las del rio
Amazonas, que peridodicamente se desbordan, nos conducen a esa vida sobreabundante que Dios nos ofrece
para compartirla en el anuncio.

Nuevos caminos para la conversién pastoral

39. Los equipos misioneros itinerantes en la Amazonia, van tejiendo y haciendo comunidad en el camino,
ayudan a fortalecer la sinodalidad eclesial. Pueden sumar varios carismas, instituciones y congregaciones,
laicos y laicas, religiosos y religiosas, sacerdotes. Sumar para llegar juntos donde solos no se puede. Las giras
de los misioneros que salen de su sede y pasan un tiempo visitando comunidad por comunidad y celebrando
sacramentos dan pie a lo que se llama la “pastoral de visita”. Se trata de un tipo de método de pastoral que
responde a las condiciones y posibilidades actuales de nuestras iglesias. Gracias a esos métodos, y por la
accion del Espiritu Santo, esas comunidades han desarrollado también una rica ministerialidad que es motivo
de accion de gracias.

40. Proponemos una red itinerante que reuna los distintos esfuerzos de los equipos que acompanan y
dinamizan la vida y la fe de las comunidades en la Amazonia. Los caminos de incidencia politica para la
transformacion de la realidad deben ser discernidos con los pastores y laicos. Con miras a pasar de visitas
pastorales a una presencia mas permanente, las congregaciones y/o provincias de religiosos/as del mundo, que
aun no estan involucrados en misiones, son invitados a establecer al menos un frente misionero en cualquiera
de los paises amazonicos.

CAPITULO Il

NUEVOS CAMINOS DE CONVERSION CULTURAL

“Y la Palabra se hizo carne y puso su tienda entre nosotros” (Jn 1,14)

41. América Latina posee una inmensa biodiversidad y una gran diversidad cultural. En ella, la Amazonia es
una tierra de bosques y de agua, de paramos y humedales, de sabanas y cordilleras, pero sobre todo tierra de
innumerables pueblos, muchos de ellos milenarios, habitantes ancestrales del territorio, pueblos de perfume
antiguo que continian aromando el continente contra toda desesperanza. Nuestra conversion debe ser también
cultural, hacernos al otro, aprender del otro. Estar presentes, respetar y reconocer sus valores, vivir y practicar
la inculturacion y la interculturalidad en nuestro anuncio de la Buena Noticia. Expresar y vivir la fe en la
Amazonia es un desafio siempre haciéndose. Ella se encarna no solo en la pastoral sino en las acciones



10

concretas para con el otro, en la atencién de la salud, en la educacion, en la solidaridad y apoyo para con los
mas vulnerables. Quisiéramos compartir en esta seccion todo ello.

El rostro de Iglesia en los pueblos amazdénicos

42. En los territorios de la Amazonia hay una realidad pluricultural que exige tener una mirada que incluya a
todos y a usar expresiones que permitan identificar y vincular a todos los grupos vy reflejen identidades que sean
reconocidas, respetadas y promovidas tanto en la Iglesia como en la sociedad, que debe encontrar en los
pueblos amazoénicos un interlocutor valido para el dialogo y el encuentro. Puebla habla de los rostros que
habitan en Latinoamérica y constata que, en los pueblos originarios, hay un mestizaje que ha crecido y sigue
creciendo con el encuentro y desencuentros entre las diferentes culturas que hacen parte del continente. Este
rostro, también de la Iglesia en la Amazonia es un rostro que se encarna en su territorio, que evangeliza y abre
caminos para que los pueblos se sientan acompanados en diferentes procesos de vida evangélica. También,
esta presente un renovado sentido misionero por parte de los habitantes de los mismos pueblos, realizando la
mision profética y samaritana de la Iglesia que debe fortalecerse con la apertura al dialogo de otras culturas.
Solo una Iglesia misionera inserta e inculturada hara surgir las iglesias particulares autoctonas, con rostro y
corazdn amazonicos, enraizadas en las culturas y tradiciones propias de los pueblos, unidas en la misma fe en
Cristo y diversas en su manera de vivirla, expresarla y celebrarla.

a. Los valores culturales de los pueblos amazénicos

43. En la gente de la Amazonia encontramos ensefanzas para la vida. Los pueblos originarios y los que
llegaron posteriormente y forjaron su identidad en la convivencia, aportan valores culturales en los que
descubrimos las semillas del Verbo. En la selva no solo la vegetacién esta entrelazada sosteniendo una especie
a la otra, también los pueblos se interrelacionan entre si en una red de alianzas que a todos aporta ganancia.
La selva vive de las interrelaciones e interdependencias y esto ocurre en todos los ambitos de la vida. Gracias a
ello, el fragil equilibrio de la Amazonia, se mantuvo por siglos.

44. El pensamiento de los pueblos indigenas ofrece una visién integradora de la realidad, que es capaz de
comprender las multiples conexiones existentes entre todo lo creado. Esto contrasta con la corriente dominante
del pensamiento occidental que tiende a fragmentar para entender la realidad, pero no logra volver a articular el
conjunto de las relaciones entre los diversos campos de conocimiento. El manejo tradicional de lo que la
naturaleza les ofrece ha sido hecho del modo que hoy denominamos manejo sostenible. Encontramos ademas
otros valores en los pueblos originarios como son la reciprocidad, solidaridad, el sentido comunitario, la
igualdad, la familia, su organizacién social y el sentido de servicio.

b. Iglesia presente y aliada de los pueblos en sus territorios

45. La codicia por la tierra esta en la raiz de los conflictos que conducen al etnocidio, asi como al asesinato y la
criminalizacion de los movimientos sociales y de sus dirigentes. La demarcacion y proteccion de la tierra es una
obligacién de los Estados nacionales y de sus respectivos gobiernos. Sin embargo, buena parte de los
territorios indigenas estan desprovistos de proteccion y los ya demarcados estan siendo invadidos por frentes
extractivos como la mineria y la extraccion forestal, por los grandes proyectos de infraestructura, por los cultivos
ilicitos y por los latifundios que promueven el monocultivo y la ganaderia extensiva.

46. De esta manera, la Iglesia se compromete a ser aliada de los pueblos amazdnicos para denunciar los
atentados contra la vida de las comunidades indigenas, los proyectos que afectan al medio ambiente, la falta de
demarcacion de sus territorios, asi como el modelo econdémico de desarrollo depredador y ecocida. La
presencia de la Iglesia entre las comunidades indigenas y tradicionales necesita esta conciencia de que la
defensa de la tierra no tiene otra finalidad que la defensa de la vida.

47. La vida de los pueblos indigenas, mestizos, riberifios, campesinos, quilombolas y/o afrodescendientes y las
comunidades tradicionales se ve amenazada por la destruccion, la explotacion ambiental y la violacion
sistematica de sus derechos territoriales. Es preciso defender los derechos a la libre determinacion, la



11

demarcacioén de territorios y la consulta previa, libre e informada. Estos pueblos tienen “condiciones sociales,
culturales y econémicas que los distinguen de otros sectores de la comunidad nacional, y que se rigen total o
parcialmente por sus propias costumbres o tradiciones o por una legislacion especial’ (Conv. 169 OIT, art. 1°,
1a). Para la Iglesia, la defensa de la vida, la comunidad, la tierra y los derechos de los pueblos indigenas es un
principio evangélico, en defensa de la dignidad humana: «He venido para que los hombres tengan vida y la
tengan en abundancia» (Jn 10, 10b).

48. La Iglesia promueve la salvacion integral de la persona humana, valorando la cultura de los pueblos
indigenas, hablando de sus necesidades vitales, acompafiando a los movimientos en sus luchas por sus
derechos. Nuestro servicio pastoral constituye un servicio para la vida plena de los pueblos indigenas, que nos
mueve a anunciar la Buena Nueva del Reino de Dios y a denunciar las situaciones de pecado, estructuras de
muerte, violencia e injusticias, promoviendo el didlogo intercultural, interreligioso y ecuménico (cf. DAp 95).

49. Un capitulo especifico precisan los Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario (PIAV) o Pueblos
Indigenas en Aislamiento y Contacto Inicial (PIACI). En la Amazonia existen cerca de 130 pueblos o segmentos
de pueblos, que no mantienen contactos sistematicos o permanentes con la sociedad envolvente. Abusos y
violaciones sistematicas del pasado provocaron su migracion a lugares mas inaccesibles, buscando proteccion,
procurando preservar su autonomia y optando por limitar o evitar sus relaciones con terceros. Hoy contintan
teniendo su vida amenazada por la invasion de sus territorios desde diversos frentes y por su baja demografia,
guedando expuestos a la limpieza étnica y a la desaparicion. En su encuentro con los Pueblos Indigenas de
enero de 2018 en Puerto Maldonado, el Papa Francisco nos recuerda: “Son los mas vulnerables de entre los
vulnerables (...) Sigan defendiendo a estos hermanos mas vulnerables. Su presencia nos recuerda que no
podemos disponer de los bienes comunes al ritmo de la avidez de consumo.” (Fr. PM). Una opcion por la
defensa de los PIAV/PIACI, no exime de la responsabilidad pastoral a las Iglesias locales sobre ellos.

50. Esta responsabilidad debe manifestarse en acciones especificas por la defensa de sus derechos,
concretarse en acciones de incidencia para que los Estados asuman la defensa de sus derechos mediante la
garantia legal e inviolable de los territorios que ocupan de forma tradicional, inclusive adoptando medidas de
precaucion en las regiones donde habiendo solo indicios de su presencia, ésta no es confirmada oficialmente y
estableciendo mecanimos de cooperacion bilateral entre estados, cuando estos grupos ocupen espacios
transfronterizos. En todo momento se debe garantizar el respeto a su autodeterminacioén y a su libre decision
sobre el tipo de relaciones que quieren establecer con otros grupos. Para ello sera preciso que todo el pueblo
de Dios, y en especial las poblaciones vecinas a los territorios de los PIAV/PIACI, sean sensibilizados sobre el
respeto a estos pueblos y la importancia de la inviolabilidad de sus territorios. Como San Juan Pabilo Il dijo en
Cuiaba, en 1991 “La Iglesia, queridos hermanos y hermanas indios, ha estado y seguira estando siempre a
vuestro lado para defender la dignidad de los seres humanos, su derecho a tener una vida propia y pacifica,
respetando los valores de sus tradiciones, costumbres y culturas”.

Caminos para una Iglesia inculturada

51. Cristo con la encarnacion dejo su prerrogativa de Dios y se hizo hombre en una cultura concreta para
identificarse con toda la humanidad. La inculturacion es la encarnacion del Evangelio en las culturas autéctonas
(“lo que no se asume no se redime”, San Ireneo, cf. Puebla 400) y al mismo tiempo la introduccién de estas
culturas en la vida de la Iglesia. En este proceso los pueblos son protagonistas y acompafnados por sus agentes
y pastores.

a. La vivencia de la fe expresada en la piedad popular y la catequesis inculturada

52. La piedad popular constituye un importante medio que vincula a muchos pueblos de la Amazonia con sus
vivencias espirituales, sus raices culturales y su integracion comunitaria. Son manifestaciones con las que el
pueblo expresa su fe, a través de imagenes, simbolos, tradiciones, ritos y otros sacramentales. Las
peregrinaciones, procesiones y fiestas patronales deben ser apreciadas, acompafadas, promovidas y algunas
veces purificadas, ya que son momentos privilegiados de evangelizacion que deben llevar al encuentro con
Cristo. Las devociones marianas estan muy arraigadas en la Amazonia y en toda América Latina.



12

53. Es caracteristica la no clericalizacion de las hermandades, cofradias y grupos vinculados a la piedad
popular. Los laicos asumen un protagonismo que dificilmente alcanzan en otros ambitos eclesiales, con la
participacion de hermanos y hermanas que ejercen servicios y dirigen oraciones, bendiciones, cantos sagrados
tradicionales, animan novenas, organizan procesiones, promueven las fiestas patronales, etc. Es preciso “dar
una catequesis apropiada y acompanar la fe ya presente en la religiosidad popular. Una manera concreta puede
ser ofrecer un proceso de iniciacion cristiana.... que nos lleva a asemejarnos cada vez mas a Jesucristo,
provocando la progresiva apropiacion de sus actitudes” (DAp 300).

b. El misterio de la fe reflexionado en una teologia inculturada

54. La teologia india, la teologia de rostro amazonico y la piedad popular ya son riqueza del mundo indigena, de
su cultura y espiritualidad. El misionero y agente de pastoral cuando lleva la palabra del Evangelio de Jesus se
identifica con la cultura y se produce el encuentro del que nace el testimonio, el servicio, el anuncio y
aprendizaje de las lenguas. El mundo indigena con sus mitos, narrativa, ritos, canciones, danza y expresiones
espirituales enriquece el encuentro intercultural. Ya Puebla reconoce que «las culturas no son terreno vacio,
carente de auténticos valores. La evangelizacion de la Iglesia no es un proceso de destruccion, sino de
consolidacion y fortalecimiento de dichos valores; una contribucién al crecimiento de los “gérmenes del verbo”»
(DP 401, cf. GS 57) presentes en las culturas.

Caminos para una Iglesia intercultural
a. El respeto a las culturas y a los derechos de los pueblos

55. Todos estamos invitados a acercarnos a los pueblos amazénicos de igual a igual, respetando su historia,
sus culturas, su estilo del ‘buen vivir' (PF 06.10.19). El colonialismo es la imposicién de determinados modos de
vivir de unos pueblos sobre otros, tanto econdmica, cultural o religiosamente. Rechazamos una evangelizacion
de estilo colonialista. Anunciar la Buena Nueva de Jesus implica reconocer los gérmenes del Verbo ya
presentes en las culturas. La evangelizacion que hoy proponemos para la Amazonia, es el anuncio inculturado
que genera procesos de interculturalidad, procesos que promueven la vida de la Iglesia con una identidad y un
rostro amazonico.

b. La promocién del didlogo intercultural en un mundo global

56. En la tarea evangelizadora de la Iglesia, que no debe confundirse con proselitismo, habremos de incluir,
procesos claros de inculturacion de nuestros métodos y esquemas misioneros. En concreto se propone a los
centros de investigacion y pastoral de la iglesia que, en alianza con los pueblos indigenas, estudien, recopilen y
sistematicen las tradiciones de los grupos étnicos amazdnicos para favorecer un trabajo educativo que parta de
su identidad y cultura, ayude en la promocion y defensa de sus derechos, conserve y difunda su valor en el
escenario cultural latinoamericano.

57. Las acciones educativas se ven hoy interpeladas por la necesidad de inculturacion. Es un desafio buscar
metodologias y contenidos adecuados a los pueblos en los cuales se quiere ejercer el ministerio de la
ensefianza. Para ello, es importante el conocimiento de sus lenguas, sus creencias y aspiraciones, sus
necesidades y esperanzas; asi como la construccion colectiva de procesos educativos que tengan tanto en la
forma como en los contenidos, la identidad cultural de las comunidades amazénicas, insistiendo en la formacion
de la ecologia integral como eje transversal.

c. Los desafios para la salud, la educacién y la comunicacién

58. La Iglesia asume como tarea importante promover la educacion en salud preventiva y ofrecer asistencia
sanitaria en lugares donde la asistencia del Estado no llega. Se requiere favorecer iniciativas de integracion que
beneficien la salud de los amazoénicos. También es importante promover la socializacién de conocimientos
ancestrales en el campo de la medicina tradicional propia de cada cultura.



13

59. Entre las complejidades del territorio amazonico, destacamos la fragilidad de la educacion sobre todo en los
pueblos indigenas. Aunque la educacion es un derecho humano, la calidad educativa es deficiente y la
desercion escolar muy frecuente, sobre todo en las nifias. La educacion evangeliza, promueve la
transformacion social, empoderando a las personas con un sano sentido critico. “Una buena educacién escolar
a una temprana edad pone semillas que pueden producir efectos a lo largo de una vida” (LS 213). Es nuestra
tarea promover una educacion para la solidaridad, que brote de la conciencia de un origen comun y de un futuro
compartido por todos (cf. LS 202). Es preciso exigir a los gobiernos la implementacién de una educacion
publica, intercultural y bilingte.

60. El mundo, cada vez mas globalizado y complejo, ha desarrollado una red informativa sin precedentes. Sin
embargo, tal flujo de informacién instantanea no conlleva a una mejor comunicacion o conexion entre los
pueblos. En la Amazonia, queremos promover una cultura comunicativa que favorezca el dialogo, la cultura del
encuentro, y el cuidado de la “casa comun”. Motivados por una ecologia integral, deseamos potenciar los
espacios de comunicacion ya existentes en la region, para asi promover de modo urgente una conversion
ecoldgica integral. Para ello, es preciso colaborar con la formacién de agentes de comunicacion autdctonos,
especialmente indigenas. Ellos no solo son interlocutores privilegiados para la evangelizacion y la promocién
humana en el territorio, sino que ademas nos ayudan a difundir la cultura del ‘buen vivir’ y del cuidado por la
creacion.

61. Con el fin de desarrollar las diversas conexiones con toda la Amazonia y mejorar su comunicacion, la Iglesia
quiere crear una red de comunicacion eclesial panamazoénica, que comprende los diversos medios utilizados
por las iglesias particulares y otros organismos eclesiales. Su contribucidén puede tener resonancia y ayuda en
la conversion ecoldgica de la Iglesia y el planeta. La REPAM puede colaborar en el asesoramiento y apoyo a
los procesos formativos, seguimiento y fortalecimiento de la comunicacion en la region panamazénica.

Nuevos caminos para la conversién cultural

62. En este sentido proponemos la creacion de una red escolar de educacion bilingtie para la Amazonia (similar
a Fe y Alegria) que articule propuestas educativas que respondan a las necesidades de las comunidades,
respetando, valorando e integrando en ellas la identidad cultural y la linguistica.

63. Queremos sostener, apoyar y favorecer las experiencias educativas de educacion intercultural bilingte que
ya existen en las jurisdicciones eclesiasticas de la Amazonia e implicar a universidades catélicas para que
trabajen y se comprometan en red.

64. Buscaremos nuevas formas de educacion convencional y no convencional, como la educacion a distancia,
de acuerdo con las necesidades de los lugares, tiempos y personas.

CAPITULO IV
NUEVOS CAMINOS DE CONVERSION ECOLOGICA
“Yo he venido para que tengan vida, y la tengan en abundancia” (Jn 10.10)

65. Nuestro planeta es un regalo de Dios, pero sabemos también que vivimos la urgencia de actuar frente a una
crisis socioambiental sin precedentes. Necesitamos una conversion ecoldgica para responder adecuadamente.
Por ello como Iglesia Amazonica, frente a la agresion cada vez mayor a nuestro bioma amenazado por su
desaparicion con consecuencias tremendas para nuestro planeta, nos ponemos en camino inspirados por la
propuesta de la ecologia integral. Reconocemos las heridas causadas por el ser humano en nuestro territorio,
qgueremos aprender de nuestros hermanos y hermanas de los pueblos originarios, en un dialogo de saberes, el
desafio de dar nuevas respuestas buscando modelos de desarrollo justo y solidario. Queremos cuidar nuestra
“casa comun” en la Amazonia y proponemos nuevos caminos para ello.



14

Hacia una ecologia integral desde la enciclica Laudato si’

a. Amenazas contra el bioma amazdnico y sus pueblos

66. Dios nos ha dado la tierra como don y como tarea, para cuidarla y para responder por ella; nosotros no
somos sus duefios. La ecologia integral tiene su fundamento en el hecho de que “todo esta intimamente
relacionado” (LS 16). Por ello ecologia y justicia social estan intrinsecamente unidos (cf. LS 137). Con la
ecologia integral emerge un nuevo paradigma de justicia, ya que “un verdadero planteo ecoldgico se convierte
siempre en un planteo social, que debe integrar la justicia en las discusiones sobre el ambiente, para escuchar
tanto el clamor de la tierra como el clamor de los pobres” (LS 49). La ecologia integral, asi, conecta el ejercicio
del cuidado de la naturaleza con aquél de la justicia por los mas empobrecidos y desfavorecidos de la tierra,
que son la opcion preferida de Dios en la historia revelada.

67. Es urgente enfrentarnos a la explotacion ilimitada de la “casa comun” y de sus habitantes. Una de las
causas principales de la destruccion en la Amazonia es el extractivismo predatorio que responde a la logica de
la avaricia, propia del paradigma tecnocratico dominante (LS 101). Ante la situacion apremiante del planeta y de
la Amazonia, la ecologia integral no es un camino mas que la Iglesia puede elegir de cara al futuro en este
territorio, es el Unico camino posible, pues no hay otra senda viable para salvar la region. La depredacion del
territorio viene acompanada del derramamiento de sangre inocente y de la criminalizacion de los defensores de
la Amazonia.

68. La Iglesia es parte de una solidaridad internacional que debe favorecer y reconocer el rol central del bioma
amazonico para el equilibrio del clima del planeta; anima a la comunidad internacional a disponer nuevos
recursos econémicos para su proteccion y la promocion de un modelo de desarrollo justo y solidario, con el
protagonismo y la participacion directa de las comunidades locales y de los pueblos originarios en todas las
fases desde el planteamiento hasta la implementacién, fortaleciendo también las herramientas ya desarrolladas
por la convencion marco sobre el cambio climatico.

69. Resulta escandaloso que se criminalice a los lideres e incluso a las comunidades, por el s6lo hecho de
reclamar sus mismos derechos. En todos los paises amazonicos hay leyes que reconocen los derechos
humanos, en especial los de los pueblos indigenas. En los ultimos afos, la region (amazoénica) ha vivido
complejas transformaciones, donde los derechos humanos de las comunidades han sido impactados por
normas, politicas publicas y practicas enfocadas principalmente en la ampliacion de las fronteras extractivas de
recursos naturales y en el desarrollo de megaproyectos de infraestructura, los cuales ejercen presiones sobre
los territorios ancestrales indigenas. Esto va acompanado, segun el mismo informe, de una grave situacion de
impunidad en la region con relacion a violaciones de derechos humanos y de barreras para obtener justicia
(Informe CIDH /OEA, Pueblos Indigenas y tribales de la Panamazonia. 5 y 188. Sept. 2019).

70. Para los cristianos, el interés y preocupacién por la promocion y respeto de los derechos humanos, tanto
individuales como colectivos, no es opcional. El ser humano es creado a imagen y semejanza del Dios Creador,
y su dignidad es inviolable. Por eso la defensa y promocion de los derechos humanos no es meramente un
deber politico o una tarea social, sino también y sobre todo una exigencia de fe. Tal vez no podamos modificar
inmediatamente el modelo de un desarrollo destructivo y extractivista imperante, pero, si tenemos la necesidad
de saber y dejar en claro ;ddnde nos ubicamos?, ¢ al lado de quién estamos?, s qué perspectiva asumimos?,
¢,.como trasmitimos la dimensién politica y ética de nuestra palabra de fe y vida? Por esta razon: a)
denunciamos la violacion de los derechos humanos y la destruccion extractiva; b) asumimos y apoyamos las
campafas de desinversion de companias extractivas relacionadas al daio socio-ecologico de la Amazonia,
comenzando por las propias instituciones eclesiales y también en alianza con otras iglesias; c) lamamos a una
transicion energetica radical y a la busqueda de alternativas: «La civilizacion requiere energia, jpero el uso de la
energia no debe destruir la civilizacion!» (Papa Francisco, Discurso a los participantes en la conferencia
“Transicion energética y cuidado de la casa comun”, 9 junio 2018). Proponemos desarrollar programas de
capacitacion, sobre el cuidado de la “casa comun”, que deben ser disefiados para agentes pastorales y demas
fieles, abiertos a toda la comunidad, en “un esfuerzo de concientizacion de la poblacion” (LS 214).



15

b. El desafio de nuevos modelos de desarrollo justo, solidario y sostenible

71. Constatamos que la intervencion del ser humano ha perdido su caracter “amigable”, para asumir una actitud
voraz y predatoria que tiende a exprimir la realidad hasta la extenuacion de todos los recursos naturales
disponibles. “El paradigma tecnocratico tiende a ejercer su dominio sobre la economia y la politica” (LS 109).
Para contrarrestar esto, que dafia gravemente la vida, es preciso buscar modelos econémicos alternativos, mas
sostenibles, amigables con la naturaleza, con un sélido “sustento espiritual. Por eso, junto con los pueblos
amazonicos, solicitamos que los Estados dejen de considerar a la Amazonia como una despensa inagotable (cf.
Fr PM). Quisiéramos que desarrollen politicas de inversion que tengan como condicion para toda intervencion,
el cumplimiento de elevados estandares sociales y medio ambientales y el principio fundamental de la
preservacion de la Amazonia. Para ello, es necesario que cuenten con la participacion de los Pueblos Indigenas
organizados, de otras comunidades amazonicas y de las diferentes instituciones cientificas que ya vienen
proponiendo modelos de aprovechamiento del bosque en pie. El nuevo paradigma del desarrollo sostenible
debe ser socialmente inclusivo, combinando conocimientos cientificos y tradicionales para empoderar a las
comunidades tradicionales e indigenas, en su mayoria mujeres, y hacer que esas tecnologias sirvan al
bienestar y la proteccion de los bosques.

72. Se trata entonces de discutir el valor real que cualquier actividad econémica o extractiva posee, es decir, el
valor que aporta y devuelve a la tierra y a la sociedad considerando la riqueza que extrae de ellas y sus
consecuencias socio-ecolégicas. Muchas actividades extractivas, como la mineria a gran escala,
particularmente la ilegal, disminuyen sustancialmente el valor de la vida amazoénica. En efecto, arrancan la vida
de los pueblos y los bienes comunes de la tierra, concentrando poder econémico y politico en manos de pocos.
Peor aun, muchos de estos proyectos destructivos se realizan en nombre del progreso, y son apoyados — o
permitidos — por los gobiernos locales, nacionales y extranjeros.

73. Junto a los pueblos amazdnicos (cf. LS 183) y a su horizonte del ‘buen vivir’, lamarnos a una conversion
ecoldgica individual y comunitaria que salvaguarde una ecologia integral y un modelo de desarrollo en donde
los criterios comerciales no estén por encima de los medioambientales y de los derechos humanos. Deseamos
sostener una cultura de paz y respeto — no de violencia y atropello — y una economia centrada en la persona
que ademas cuide de la naturaleza. Por lo tanto, proponemos generar alternativas de desarrollo ecologico
integral desde las cosmovisiones que sean construidas con las comunidades, rescatando la sabiduria ancestral.
Apoyamos proyectos que proponen una economia solidaria y sostenible, circular y ecoldgica, tanto a nivel local
e internacional, a nivel de investigacion y en el campo de accion, en los sectores formales e informales. En esta
linea, convendria sostener y promover experiencias de cooperativas de bio-produccion, de reservas forestales y
de consumo sostenibles. El futuro de la Amazonia esta en manos de todos nosotros, pero depende
principalmente de que abandonemos de inmediato el modelo actual que destruye el bosque, no trae bienestar y
pone en peligro a este inmenso tesoro natural y a sus guardianes.

Iglesia que cuida la “casa comdn” en la Amazonia
a. La dimensién socio-ambiental de la evangelizacién

74. A todos nos corresponde ser guardianes de la obra de Dios. Los protagonistas del cuidado, la proteccién y
la defensa de los derechos de los pueblos y de los derechos de la naturaleza en esta region son las mismas
comunidades amazonicas. Son ellos los agentes de su propio destino, de su propia mision. En este escenario,
el papel de la Iglesia es el de aliada. Ellos han expresado claramente que quieren que la Iglesia los acomparfie,
que camine junto a ellos, y no que les imponga un modo de ser particular, un modo de desarrollo especifico que
poco tiene que ver con sus culturas, tradiciones y espiritualidades. Ellos saben cémo cuidar la Amazonia, como
amarla y protegerla; lo que necesitan es que la Iglesia los apoye.

75. La funcién de la Iglesia es fortalecer esa capacidad de apoyo y participacion. Asi promovemos una
formacion que tenga en cuenta la calidad de vida ética y espiritual de las personas desde una vision integral. La
Iglesia debe atender de forma primordial a las comunidades afectadas por dafios socio-ambientales.
Continuando con la tradicion eclesial Latinoamericana, en donde figuras como San José de Anchieta, Bartolomé



16

de las Casas, los martires paraguayos, muertos en Rio Grande do Sul (Brasil) Roque Gonzalez, San Alfonso
Rodriguez y San Juan del Castillo, entre otros, nos ensefiaron que la defensa de los pueblos originarios de este
continente esta intrinsecamente ligada con la fe en Jesucristo y su buena nueva. Hoy en dia debemos formar
agentes pastorales y ministros ordenados con sensibilidad socioambiental. Queremos una Iglesia que navega
rio adentro y hace su andadura por la Amazonia, promoviendo un estilo de vida en armonia con el territorio, y a
la vez con el ‘buen vivir’ de los que alli habitan.

76. La Iglesia reconoce la sabiduria de los pueblos amazoénicos sobre la biodiversidad, una sabiduria tradicional
gue es un proceso vivo y siempre en marcha. El robo de esos conocimientos es la biopirateria, una forma de
violencia contra esas poblaciones. La Iglesia debe ayudar a preservar y mantener esos conocimientos y las
innovaciones y practicas de las poblaciones, respetando la soberania de los paises y sus leyes que
reglamentan el acceso a los recursos genéticos y el conocimiento tradicional asociado. En la medida de lo
posible ella debe ayudar a esas poblaciones a garantizar la reparticion de los beneficios provenientes de la
utilizacion de ese conocimiento, de las innovaciones y practicas en un modelo de desarrollo sostenible e
inclusivo.

77. Se necesita de manera urgente el desarrollo de politicas energéticas que logren reducir drasticamente la
emision de didxido de carbono (CO2) y de otros gases relacionados con el cambio climatico. Las nuevas
energias limpias ayudaran a promover la salud. Todas las empresas deben establecer sistemas de monitoreo
de la cadena de suministro para garantizar que la produccién que compran, crean o venden, sea producida de
una manera social y ambientalmente sostenible. Ademas, “el acceso al agua potable y segura es un derecho
humano basico, fundamental y universal, porque determina la sobrevivencia de las personas, y por lo tanto es
condicién para el ejercicio de los demas derechos humanos”. (LS 30). Tal derecho esta reconocido por las
Naciones Unidas (2010). Necesitamos trabajar conjuntamente para que el derecho fundamental, de acceso al
agua limpia se respete en el territorio.

78. La Iglesia opta por la defensa de la vida, de la tierra y de las culturas originarias amazonicas. Esto
implicaria, el acompafiar a los pueblos amazdnicos en el registro, la sistematizacion y difusion de datos e
informaciones sobre sus territorios y la situacion juridica de los mismos. Queremos priorizar la incidencia y el
acompahamiento para lograr la demarcacion de tierras, especialmente la de los PIACI (América hispandfona) o
PIAV (América lusdfona). Incentivamos a los Estados a que cumplan con sus obligaciones constitucionales
sobre estos asuntos, incluyendo el derecho de acceso al agua.

79. La Doctrina Social de la Iglesia, que desde hace tiempo ha tratado el tema ecoldgico, se ve hoy enriquecida
con una mirada mas de conjunto que abarca la relacion entre los pueblos amazdnicos y sus territorios, siempre
en dialogo con sus conocimientos y sabidurias ancestrales. Por ejemplo, reconociendo la forma en que los
pueblos indigenas se relacionan y protegen sus territorios, como una referencia indispensable para nuestra
conversion hacia una ecologia integral. En esta luz queremos crear ministerios para el cuidado de la “casa
comun” en la Amazonia, que tengan como funcién cuidar el territorio y las aguas junto con las comunidades
indigenas, y un ministerio de acogida para aquellos que son desplazados de sus territorios hacia las urbes.

b. Iglesia pobre, con y para los pobres desde las periferias vulnerables

80. Reafirmamos nuestro compromiso por defender la vida en su integralidad desde su concepcion hasta su
ocaso y la dignidad de todas las personas. La Iglesia ha estado y esta al lado de las comunidades indigenas
para salvaguadar el derecho a tener una vida propia y tranquila, respetando los valores de sus tradiciones,
costumbres y culturas, la preservacion de los rios y bosques, que son espacios sagrados, fuente de vida 'y
sabiduria. Apoyamos los esfuerzos de tantos que, de modo valiente, defienden la vida en todas sus formas y
etapas. Nuestro servicio pastoral constituye un servicio a la plena vida de los pueblos indigenas que nos obliga
a proclamar a Jesucristo y a la Buena Nueva del Reino de Dios, para frenar las situaciones de pecado, las
estructuras de la muerte, la violencia y las injusticias internas y externas y promover el dialogo intercultural,
interreligioso y ecumeénico.

Nuevos caminos para la promocién ecolégica integral



17

a. Interpelacioén profética y mensaje de esperanza a toda la Iglesia y todo el mundo

81. La defensa de la vida de la Amazonia y de sus pueblos requiere de una profunda conversién personal,
social y estructural. La Iglesia esta incluida en esta llamada a desaprender, aprender y reaprender, para superar
asi cualquier tendencia hacia modelos colonizadores que han causado dafio en el pasado. En ese sentido es
importante que seamos conscientes de la fuerza del neo-colonialismo que esta presente en nuestras decisiones
cotidianas y el modelo de desarrollo predominante que se expresa en el modelo creciente de agricultura de
monocultivo, nuestros modos de transporte y el imaginario de bienestar desde el consumo que vivimos en la
sociedad y que tiene implicaciones directas e indirectas en la Amazonia. Ante ello, un horizonte global, aun
escuchando las voces de iglesias hermanas, queremos abrazar una espiritualidad de la ecologia integral, a fin
de promover el cuidado de la creacidn. Para alcanzarlo debemos ser una comunidad de discipulos misioneros
mucho mas participativa e incluyente.

82. Proponemos definir el pecado ecolégico como una accién u omision contra Dios, contra el projimo, la
comunidad y el ambiente. Es un pecado contra las futuras generaciones y se manifiesta en actos y habitos de
contaminacion y destruccion de la armonia del ambiente, transgresiones contra los principios de
interdependencia y la ruptura de las redes de solidaridad entre las criaturas (cf. Catecismo de la Iglesia
Catdlica, 340-344) y contra la virtud de la justicia. También proponemos crear ministerios especiales para el
cuidado de la “casa comun” y la promocion de la ecologia integral a nivel parroquial y en cada jurisdiccion
eclesiastica, que tengan como funciones, entre otras, el cuidado del territorio y de las aguas, asi como la
promocion de la enciclica Laudato si. Asumir el programa pastoral, educativo y de incidencia de la Enciclica
Laudato si’ en sus capitulos V y VI en todos los niveles y estructuras de la Iglesia.

83. Como manera de reparar la deuda ecoldgica que tienen los paises con la Amazonia, proponemos la
creacion de un fondo mundial para cubrir parte de los presupuestos de las comunidades presentes en la
Amazonia que promueven su desarollo integral y autosostenible y asi también protegerlas del ansia
depredadora de querer extraer sus recursos naturales por parte de las empresas nacionales y multinacionales.

84. Adoptar habitos responsables que respeten y valoren a los pueblos del Amazonas, sus tradiciones y
sabiduria, protegiendo la tierra y cambiando nuestra cultura de consumo excesivo, la produccion de residuos
solidos, estimulando el reuso y el reciclaje. Debemos reducir nuestra dependencia de los combustibles fosiles y
el uso de plasticos, cambiando nuestros habitos alimenticios (exceso de consumo de carne y peces/mariscos)
con estilos de vida mas sobrios. Comprometerse activamente en la siembra de arboles buscando alternativas
sostenibles en agricultura, energia y movilidad que respeten los derechos de la naturaleza y el pueblo.
Promover la educacién en ecologia integral en todos los niveles, promover nuevos modelos econémicos e
iniciativas que promuevan una calidad de vida sostenible.

b. Observatorio Socio Pastoral Amazénico

85. Crear un observatorio socioambiental pastoral, fortaleciendo la lucha en la defensa de la vida. Realizar un
diagnostico del territorio y de sus conflictos socioambientales en cada Iglesia local y regional, para poder asumir
una posicion, tomar decisiones y defender los derechos de los mas vulnerables. El Observatorio trabajaria en
alianza con el CELAM, la CLAR, Caritas, la REPAM, los Episcopados nacionales, las Iglesias locales, las
Universidades Catdlicas, la CIDH, otros actores no eclesiales en el continente y los representantes de los
pueblos indigenas. Igualmente pedimos que en el Dicasterio para el Servicio del Desarrollo Humano Integral, se
cree una oficina amazodnica que este en relacion con este Observatorio y las demas instituciones locales
amazonicas.

CAPITULO V
NUEVOS CAMINOS DE CONVERSION SINODAL

“Yo en ellos, y Tu en Mi, para que sean perfeccionados en unidad” (Jn 17,23)



18

86. Para caminar juntos la Iglesia necesita una conversion Sinodal, sinodalidad del Pueblo de Dios bajo la guia
del Espiritu en la Amazonia. Con este horizonte de comunién y participacion buscamos los nuevos caminos
eclesiales, sobre todo, en la ministerialidad y la sacramentalidad de la Iglesia con rostro amazoénico. La vida
consagrada, los laicos y entre ellos las mujeres, son los protagonistas antiguos y siempre nuevos que nos
llaman a esta conversion.

La sinodalidad misionera en la Iglesia Amazénica

a. La sinodalidad misionera de todo el Pueblo de Dios bajo la guia del Espiritu

87. “Sinodo” es una palabra antigua venerada por la Tradicion; indica el camino que recorren juntos los
miembros del pueblo de Dios; remite al Sefior Jesus, quien se presenta como “el camino, la verdad y la vida”
(Jn 14,6), y al hecho de que los cristianos, sus seguidores, fueron llamados “los discipulos del camino” (Hech
9,2); ser sinodales es seguir juntos “el camino del Sefior” (Hch 18,25). La sinodalidad es el modo de ser de la
Iglesia primitiva (cf. Hech 15) y debe ser el nuestro. “Las partes del cuerpo son muchas, pero el cuerpo es uno;
por muchas que sean las partes, todas forman un solo cuerpo. Asi también Cristo” (7 Co 12,12). La sinodalidad
caracteriza también la Iglesia del Vaticano Il, entendida como Pueblo de Dios, en igualdad y comun dignidad
frente a la diversidad de ministerios, carismas y servicios. Ella “indica la forma especifica de vivir y actuar
(modus vivendi et operandi) de la Iglesia del Pueblo de Dios, que manifiesta y realiza de manera concreta su
ser “comunion”, en el caminar juntos, en el reunirse en asamblea y en la participacion activa de todos sus
miembros en su accion evangelizadora" (...), es decir, en la “corresponsabilidad y participacion de todo el
pueblo de Dios en la vida y en la mision de la Iglesia” (CTI, La sinodalidad..., n. 6-7).

88. Para caminar juntos, la Iglesia de hoy necesita una conversion a la experiencia sinodal. Es necesario
fortalecer una cultura de dialogo, de escucha reciproca, de discernimiento espiritual, de consenso y comunion
para encontrar espacios y modos de decisidén conjunta y responder a los desafios pastorales. Asi se fomentara
la corresponsabilidad en la vida de la Iglesia con espiritu de servicio. Urge caminar, proponer y asumir las
responsabilidades para superar el clericalismo y las imposiciones arbitrarias. La sinodalidad es una dimensién
constitutiva de la Iglesia. No se puede ser Iglesia sin reconocer un efectivo ejercicio del sensus fidei de todo el
Pueblo de Dios.

b. Espiritualidad de comunién sinodal bajo la guia del Espiritu

89. La Iglesia vive de la comunién con el Cuerpo de Cristo por el don del Espiritu Santo. El llamado “Concilio
apostolico de Jerusalén” (cf. Hech 15; Gal 2,1-10) es un acontecimiento sinodal en el que la Iglesia Apostdlica,
en un momento decisivo de su camino, vive su vocacion a la luz de la presencia del Sefior resucitado en vista
de la misién. Este acontecimiento se constituy6 en la figura paradigmatica de los Sinodos de la Iglesia y de su
vocacion sinodal. La decision tomada por los Apdstoles, con la compaiiia de toda la comunidad de Jerusalén,
fue obra de la accion del Espiritu Santo que guia el camino de la Iglesia asegurandole la fidelidad al Evangelio
de Jesus: “Hemos decidido, el Espiritu Santo y nosotros” (Hch 15,28). Toda la asamblea recibi6 la decision y la
hizo propia (Hch 15,22); luego hizo lo mismo la comunidad de Antioquia (Hch 15, 30-31). Ser verdaderamente
“sinodal” es avanzar en armonia bajo el impulso del Espiritu vivificador.

90. La Iglesia en la Amazonia esta llamada a caminar en el gjercicio del discernimiento, que es el centro de los
procesos y acontecimientos sinodales. Se trata de determinar y de recorrer como Iglesia, mediante la
interpretacion teologal de los signos de los tiempos, bajo la guia del Espiritu Santo, el camino a seguir en el
servicio del designio de Dios. El discernimiento comunitario permite descubrir una llamada que Dios hace oir en
cada situacion histérica determinada. Esta Asamblea es un momento de gracia para ejercitar la escucha
reciproca, el didlogo sincero y el discernimeinto comunitario para el bien comun del Pueblo de Dios en la
Region Amazonica, y luego, en la etapa de actuacion de las decisiones, para seguir caminando bajo el impulso
del Espiritu Santo en las pequenas comunidades, las parroquias, las diocesis, los vicariatos, las “prelacias”, y
en toda la region.

c¢. Hacia un estilo sinodal de vivir y de obrar en la regidon amazénica



19

91. Con audacia evangélica, queremos implementar nuevos caminos para la vida de la Iglesia y su servicio a
una ecologia integral en la Amazonia. La sinodalidad marca un estilo de vivir la comunion y la participacion en
las iglesias locales que se caracteriza por el respeto a la dignidad y la igualdad de todos los bautizados y
bautizadas, el complemento de los carismas y los ministerios, el gusto de reunirse en asambleas para discernir
juntos la voz del Espiritu. Este Sinodo nos brinda la ocasién de reflexionar sobre la forma de estructurar las
iglesias locales en cada region y pais, y de avanzar en una conversion sinodal que sefiale rutas comunes en la
evangelizacion. La I6gica de la encarnacion ensefia que Dios, en Cristo, se vincula a los seres humanos que
viven en las “culturas propias de los pueblos” (AG 9) y que la Iglesia, Pueblo de Dios inserto entre los pueblos,
tiene la belleza de un rostro pluriforme porque arraiga en muchas culturas diversas (EG 116). Esto se realiza en
la vida y la misidn de las iglesias locales radicadas en cada “gran territorio socio-cultural” (AG 22).

92. Una Iglesia con rostro amazoénico necesita que sus comunidades estén impregnadas de un espiritu sinodal,
respaldadas por estructuras organizativas acordes a esta dinamica, como auténticos organismos de
“comunion”. Las formas del ejercicio de la sinodalidad son variadas, deberan ser descentralizadas en sus
diversos niveles (diocesano, regional, nacional, universal), respetuosas y atentas a los procesos locales, sin
debilitar el vinculo con las demas Iglesias hermanas y con la Iglesia universal. Las formas organizativas para el
ejercicio de la sinodalidad pueden ser variadas, ellas establecen una sincronia entre la comunion y la
participacion, entre la corresponsabilidad y la ministerialidad de todos, prestando especial atencion a la
participacion efectiva de los laicos en el discernimiento y en la toma de decisiones, potenciando la participacion
de las mujeres.

Nuevos caminos para la ministerialidad eclesial
a. Iglesia ministerial y nuevos ministerios

93. La renovacion del Concilio Vaticano Il situa los laicos en el seno del Pueblo de Dios, en una Iglesia toda ella
ministerial, que tiene en el sacramento del bautismo la base de la identidad y de la misién de todo cristiano.
“Los laicos son fieles que por el bautismo fueron incorporados a Cristo, constituidos en el Pueblo de Dios y, a su
modo, hechos participes del munus sacerdotal, profético y regio de Cristo, por lo que ejercen su rol en la mision
de todo el pueblo cristiano en la Iglesia y en el mundo” (LG 31). De esta triple relacion, con Cristo, la Iglesia y el
mundo, nace la vocacion y la mision del laicado. La Iglesia en la Amazonia, en vista de una sociedad justa y
solidaria en el cuidado de la “casa comun”, quiere hacer de los laicos actores privilegiados. Su actuacion, ha
sido y es vital, sea en la coordinacidon de comunidades eclesiales, en el ejercicio de ministerios, asi como en su
compromiso profético en un mundo inclusivo para todos, que tiene en sus martires un testimonio que nos
interpela.

94. Como expresion de la corresponsabilidad de todos los bautizados en la Iglesia y del ejercicio del sensus
fidei de todo el Pueblo de Dios, surgieron las asambleas y consejos de pastoral en todos los ambitos eclesiales,
asi como los equipos de coordinacion de los diferentes servicios pastorales y los ministerios confiados a los
laicos. Reconocemos la necesidad de fortalecer y ampliar los espacios para la participacion del laicado, ya sea
en la consulta como en la toma de decisiones, en la vida y en la mision de la Iglesia.

95. Aunque la mision en el mundo sea tarea de todo bautizado, el Concilio Vaticano Il puso de relieve la mision
del laicado: “la esperanza de una Nueva Tierra, lejos de atenuar, antes debe impulsar la solicitud por el
perfeccionamiento de esta tierra” (GS 39). Para la Iglesia amazonica es urgente que se promuevan y se
confieran ministerios para hombres y mujeres de forma equitativa. El tejido de la iglesia local, también en la
Amazonia, esta garantizado por las pequenas comunidades eclesiales misioneras que cultivan la fe, escuchan
la Palabra y celebran juntos cerca de la vida de la gente. Es la Iglesia de hombres y mujeres bautizados que
debemos consolidar promoviendo la ministerialidad y, sobre todo, la conciencia de la dignidad bautismal.

96. Ademas, el Obispo pueda confiar, por un mandato de tiempo determinado, ante la ausencia de sacerdotes
en las comunidades, el ejercicio de la cura pastoral de la misma a una persona no investida del caracter
sacerdotal, que sea miembro de la comunidad. Deben evitarse personalismos y por ello sera un cargo rotativo.
El Obispo podra constituir este ministerio en representacion de la comunidad cristiana con un mandato oficial



20

mediante un acto ritual para que la persona responsable de la comunidad sea reconocida también a nivel civil y
local. Queda siempre el sacerdote, con la potestad y facultad del parroco, como responsable de la comunidad.

b. La vida consagrada

97. El texto evangélico — “El espiritu del Sefor esta sobre mi porque me ha ungido, para anunciar a los pobres
la Buena Nueva” (Lc 4,18) — expresa una conviccidon que anima la misiéon de la vida consagrada en la
Amazonia, enviada a proclamar la Buena Nueva en el acompafiamiento cercano a los pueblos indigenas, a los
mas vulnerables y a los mas alejados, desde un dialogo y anuncio que posibiliten un conocimiento profundo de
la espiritualidad. Una vida consagrada con experiencias intercongregacionales e interinstitucionales puede
permanecer en comunidades, donde nadie quiere estar y con quien nadie quiere estar, aprendiendo y
respetando la cultura y las lenguas indigenas para llegar al corazon de los pueblos.

98. La mision, al mismo tiempo que contribuye a edificar y consolidar la Iglesia, fortalece y renueva la vida
consagrada y la llama con mas fuerza a retomar lo mas puro de su inspiracion original. De esta suerte su
testimonio sera profético y fuente de nuevas vocaciones religiosas. Proponemos apostar por una vida
consagrada con identidad amazonica, fortaleciendo las vocaciones autoctonas. Apoyamos la insercion y la
itinerancia de los consagrados, junto a los mas empobrecidos y excluidos. Los procesos formativos deben
incluir el enfoque desde la interculturalidad, la inculturacion y los dialogos entre espiritualidades y
cosmovisiones amazoénicas.

c. La presencia y la hora de la mujer

99. La Iglesia en la Amazonia quiere “ampliar los espacios para una presencia femenina mas incisiva en la
Iglesia” (EG 103). “No reduzcamos el compromiso de las mujeres en la Iglesia, sino que promovamos su
participacion activa en la comunidad eclesial. Si la Iglesia pierde a las mujeres en su total y real dimension, la
Iglesia se expone a la esterilidad” (Papa Francisco, Encuentro con el Episcopado brasilefio, Rio de Janeiro, 27
de julio de 2013).

100. El Magisterio de la Iglesia desde el Concilio Vaticano Il ha resaltado el lugar protagénico que la mujer
ocupa dentro de ella: “Llega la hora, ha llegado la hora en que la vocacion de la mujer se cumple en plenitud, la
hora en que la mujer adquiere en el mundo una influencia, un peso, un poder jamas alcanzados hasta ahora.
Por eso, en este momento en que la humanidad conoce una mutacion tan profunda, las mujeres llenas del
espiritu del Evangelio pueden ayudar tanto a que la humanidad no decaiga” (Pablo VI, 1965; AAS 58, 1966, 13-
14).

101. La sabiduria de los pueblos ancestrales afirma que la madre tierra tiene rostro femenino. En el mundo
indigena y occidental la mujer es la que trabaja en multiples facetas, en la instruccion de los hijos, en la
transmision de la fe y del Evangelio, son presencia testimonial y responsable en la promocién humana, por lo
gue se pide que la voz de las mujeres sea oida, que ellas sean consultadas y participen en las tomas de
decisiones y, de este modo, puedan contribuir con su sensibilidad para la sinodalidad eclesial. Valoramos “la
funcién de la mujer, reconociendo su papel fundamental en la formacion y continuidad de las culturas, en la
espiritualidad, en las comunidades y familias. Es necesario que ella asuma con mayor fuerza su liderazgo en el
seno de la Iglesia, y que ésta lo reconozca y promueva reforzando su participacion en los consejos pastorales
de parroquias y didcesis, o incluso en instancias de gobierno.

102. Ante la realidad que sufren las mujeres victimas de violencia fisica, moral y religiosa, incluso el feminicidio,
la Iglesia se posiciona en defensa de sus derechos y las reconoce como protagonistas y guardianes de la
creacion y de la “casa comun”. Reconocemos la ministerialidad que Jesus reservo para las mujeres. Es
necesario fomentar la formacion de mujeres en estudios de teologia biblica, teologia sistematica, derecho
canonico, valorando su presencia en organizaciones y liderazgo dentro y fuera del entorno eclesial. Queremos
fortalecer los lazos familiares, especialmente a las mujeres migrantes. Aseguramos su lugar en los espacios de
liderazgo y capacitacion. Pedimos revisar el Motu Propio de San Pablo VI, Ministeria quedam, para que también
mujeres adecuadamente formadas y preparadas puedan recibir los ministerios del Lectorado y el Acolitado,



21

entre otros a ser desarrollados.En los nuevos contextos de evangelizacion y pastoral en la Amazonia, donde la
mayoria de las comunidades catdlicas son lideradas por mujeres, pedimos sea creado el ministerio instituido de
“la mujer dirigente de la comunidad” y reconocer esto, dentro del servicio de las cambiantes exigencias de la
evangelizacion y de la atencion a las comunidades.

103. En las multiples consultas realizadas en el espacio amazdnico, se reconocio y se recalco el papel
fundamental de las mujeres religiosas y laicas en la Iglesia de la Amazonia y sus comunidades, dados los
multiples servicios que ellas brindan. En un alto numero de dichas consultas, se solicité el diaconado
permanente para la mujer. Por esta razon el tema estuvo también muy presente en el Sinodo. Ya en 2016, el
Papa Francisco habia creado una “Comision de Estudio sobre el Diaconado de las Mujeres” que, como
Comision, llegd a un resultado parcial sobre como era la realidad del diaconado de las mujeres en los primeros
siglos de la Iglesia y sus implicaciones hoy. Por lo tanto, nos gustaria compartir nuestras experiencias y
reflexiones con la Comision y esperamos sus resultados.

d. Diaconado permanente

104. Para la Iglesia Amazonica es urgente la promocion, formacion y apoyo a los diaconos permanentes, por la
importancia de este ministerio en la comunidad. De un modo particular, por el servicio eclesial que requieren
muchas comunidades, especialmente los pueblos indigenas. Las necesidades pastorales especificas de las
comunidades cristianas amazonicas nos llevan a una comprension mas amplia del diaconado, servicio que
existe ya desde el inicio de la Iglesia, y restaurado como un grado auténomo y permanente por el Concilio
Vaticano Il (LG 29, AG 16, OE 17). El diaconado hoy debe también promover la ecologia integral, el desarrollo
humano, el trabajo pastoral social, el servicio de los que se encuentran en situacion de vulnerabilidad y
pobreza, configurandolo al Cristo Servidor, haciéndose Iglesia misericordiosa, samaritana, solidaria y diaconal.

105. Los presbiteros han de tener en cuenta que el didcono esta al servicio de la comunidad por designacion y
bajo la autoridad del obispo, y que tienen la obligacion de apoyar a los diaconos permanentes y de actuar en
comunion con ellos. Hay que tener presente la manutencion de los diaconos permanentes. Esto incluye el
proceso de vocacion segun los criterios de admision. Las motivaciones del candidato deben apuntar al servicio
y a la mision del diaconado permanente en la Iglesia y en el mundo de hoy. El proyecto formativo se intercala
entre el estudio académico y la practica pastoral, acompafiado por un equipo formativo y la comunidad
parroquial, con contenidos e itinerarios adaptados a cada realidad local. Es deseable que la esposa e hijos
participen en el proceso de formacion.

106. El programa de estudios (curriculum) para la formacién del diaconado permanente, ademas de las
asignaturas obligatorias, debe incluir temas que favorezcan el dialogo ecuménico, interreligioso e intercultural,
la historia de la Iglesia en la Amazonia, el afecto y la sexualidad, la cosmovision indigena, la ecologia integral y
otros temas transversales que son tipicos del ministerio diaconal. El equipo de formadores estara conformado
por ministros ordenados y laicos competentes que estén en linea con el directorio de diaconado permanente
aprobado en cada pais. Queremos alentar, apoyar y acompafiar personalmente, el proceso vocacional y la
formacion de futuros didaconos permanentes en las comunidades riberefias e indigenas, con la participaciéon de
parrocos, religiosos y religiosas. Finalmente, que haya un programa de seguimiento para la formacién continua
(espiritualidad, formacion teoldgica, asuntos pastorales, actualizaciones de documentos de la iglesia, etc.), bajo
la guia del obispo.

e. Itinerarios de formacion inculturada

107. “Yo les daré pastores segun mi corazén” (Jer 3,15). Esta promesa, siendo divina, es valida para todos los
tiempos y contextos; por lo tanto, también es valida para la Amazonia. Destinada a configurar al presbitero a
Cristo, la formacioén para el ministerio ordenado debe ser una escuela comunitaria de fraternidad, experiencial,
espiritual, pastoral y doctrinal, en contacto con la realidad de las personas, en armonia con la cultura local y la
religiosidad, cerca de los pobres. Necesitamos preparar buenos pastores que vivan la Buena Noticia del Reino,
conozcan las leyes candnicas, sean compasivos, tan parecidos a Jesus como sea posible, cuya practica sea
hacer la voluntad del Padre, alimentados por la Eucaristia y la Sagrada Escritura. Es decir, una formacion mas



22

biblica en el sentido de una asimilacion a Jesus como se muestra en los Evangelios: cerca de las personas,
capaz de escuchar, sanar, consolar, pacientemente, no buscando solicitar sino manifestar la ternura del
corazon de su Padre.

108. En vista a ofrecer a los futuros presbiteros de las iglesias en la Amazonia una formacion con rostro
amazonico, inserta y adaptada en la realidad, contextualizada y capaz de responder a los numerosos desafios
pastorales y misioneros, proponemos un plan de formacion en linea con los desafios de las iglesias locales y la
realidad de la Amazonia. Ha de incluir en los contenidos académicos disciplinas que aborden la ecologia
integral, la eco teologia, la teologia de la creacion, las teologias indias, la espiritualidad ecoldgica, la historica de
la Iglesia en la Amazonia, la antropologia cultural amazénica, etc. Los centros de formacion a la vida presbiteral
y consagrada deben insertarse, preferencialmente, en la realidad amazédnica, en vista a favorecer el contacto
del joven amazonico en formacion con su realidad, mientras se prepara para su futura misién, garantizando asi
que el proceso de formacién no se distancie del contenido vital de las personas y su cultura, como también
ofreciendo a otros jovenes no amazonicos la oportunidad de hacer parte de su formacion en la Amazonia,
fomentando asi las vocaciones misioneras.

f. La Eucaristia fuente y culmen de comunién sinodal

109. Segun el Concilio Vaticano I, la participacion en la Eucaristia es la fuente y el culmen de toda vida
cristiana; es simbolo de esa unidad del Cuerpo Mistico; es el centro y la culminacion de toda la vida de la
comunidad cristiana. La Eucaristia contiene todo el bien espiritual de la Iglesia; es la fuente y la culminacion de
toda evangelizacion. Hagamos eco de la frase de San Juan Pablo |I: «La Iglesia vive de la Eucaristia» (Ecclesia
de Eucharistia, 1). La Instruccion de la Congregacion para el Culto Divino Redemptoris sacramentum (2004)
insiste en que los fieles disfruten del derecho a tener la celebracién eucaristica tal como se establece en los
libros y normas litrgicas. Pero parece extraino hablar del derecho a celebrar una Eucaristia segun lo prescrito,
por no hablar del derecho mas fundamental de acceso a la Eucaristia para todos: «En la Eucaristia la plenitud
ya se ha realizado, y es el centro vital del universo, el centro lleno de amor y vida inagotable. Unido al Hijo
encarnado, presente en la Eucaristia, todo el cosmos da gracias a Dios. En efecto, la Eucaristia es en si misma
un acto de amor césmico» (LS 236).

110. Existe un derecho de la comunidad a la celebracién, que deriva de la esencia de la Eucaristia y de su lugar
en la economia de la salvacion. La vida sacramental es la integracion de las diversas dimensiones de la vida
humana en el Misterio Pascual, que nos fortalece. Por eso las comunidades vivas claman verdaderamente por
la celebracion de la Eucaristia. Ella es, sin duda, punto de llegada (culmen y consumacion) de la comunidad;
pero es, a la vez, punto de partida: de encuentro, de reconciliacion, de aprendizaje y catequesis, de crecimiento
comunitario.

111. Muchas de las comunidades eclesiales del territorio amazoénico tienen enormes dificultades para acceder a
la Eucaristia. En ocasiones pasan no sélo meses sino, incluso, varios afios antes de que un sacerdote pueda
regresar a una comunidad para celebrar la Eucaristia, ofrecer el sacramento de la reconciliacién o ungir a los
enfermos de la comunidad. Apreciamos el celibato como un don de Dios (Sacerdotalis Caelibatus, 1) en la
medida que este don permite al discipulo misionero, ordenado al presbiterado, dedicarse plenamente al servicio
del Pueblo Santo de Dios. Estimula la caridad pastoral y rezamos para que haya muchas vocaciones que vivan
el sacerdocio célibe. Sabemos que esta disciplina “no es exigida por la naturaleza misma del sacerdocio...
aunque tiene muchas razones de conveniencia con el mismo” (PO 16). En su enciclica sobre el celibato
sacerdotal san Pablo VI mantuvo esta ley y expuso motivaciones teoldgicas, espirituales y pastorales que la
sustentan. En 1992, la exhortacion postsinodal de san Juan Pablo Il sobre la formacion sacerdotal confirmo esta
tradicion en la Iglesia latina (PDV 29). Considerando que la legitima diversidad no dafia la comunién y la unidad
de la Iglesia, sino que la manifiesta y sirve (LG 13; OE 6) lo que da testimonio de la pluralidad de ritos y
disciplinas existentes, proponemos establecer criterios y disposiciones de parte de la autoridad competente, en
el marco de la Lumen Gentium 26, de ordenar sacerdotes a hombres idéneos y reconocidos de la comunidad,
que tengan un diaconado permanente fecundo y reciban una formacién adecuada para el presbiterado,
pudiendo tener familia legitimamente constituida y estable, para sostener la vida de la comunidad cristiana
mediante la predicacion de la Palabra y la celebracién de los Sacramentos en las zonas mas remotas de la
region amazonica. A este respecto, algunos se pronunciaron por un abordaje universal del tema.



23

Nuevos caminos para la sinodalidad eclesial
a. Estructuras sinodales regionales en la Iglesia amazénica

112. La mayoria de las Diécesis, Prelaturas y Vicariatos de la Amazonia tienen extensos territorios, pocos
ministros ordenados y escasez de recursos financieros, pasando por dificultades para sostener la mision. El
“costo amazodnico” repercute seriamente sobre la evangelizacion. Ante esta realidad es necesario replantearse
la forma de organizar las iglesias locales, repensar las estructuras de comunioén en los niveles provinciales,
regionales, nacionales y, también, desde la Panamazonia. Por ello, es necesario articular espacios sinodales y
generar redes de apoyo solidario. Urge superar las fronteras que la geografia impone y trazar puentes que
unan. El documento de Aparecida ya insistia que las Iglesias locales generen formas de asociacion
interdiocesana en cada nacion o entre paises de una regiéon y que alimente una mayor cooperacion entre las
iglesias hermanas (cf. DAp 182). En miras a una Iglesia presente, solidaria y samaritana proponemos:
redimensionar las extensas areas geograficas de las didcesis, vicariatos y “prelazias”; crear un fondo
Amazonico para el sostenimiento de la evangelizacion; sensibilizar y estimular a las agencias internacionales de
cooperacion catélica para que apoyen mas alla de los proyectos sociales a las actividades de evangelizacion.

113. En el 2015, al conmemorar el 50° aniversario de la Institucién del Sinodo de los Obispos por parte de san
Pablo VI, el Papa Francisco invit6 a renovar la comunion sinodal en los distintos niveles de la vida de la Iglesia:
local, regional y universal. La Iglesia esta desarrollando una renovada comprension de la sinodalidad a escala
regional. Apoyada en la tradicion, la Comision Teoldgica Internacional expresa: “El nivel regional en el ejercicio
de la sinodalidad es el que se da en reagrupaciones de Iglesias particulares presentes en una misma region:
una provincia -como sucedia sobre todo en los primeros siglos de la Iglesia- o un pais, un continente o parte de
él” (Documento “La sinodalidad en la vida y en la mision de la Iglesia”, Vaticano, 2018, 85). El ejercicio de la
sinodalidad en este nivel refuerza los vinculos espirituales e institucionales, favorece el intercambio de dones y
ayuda a proyectar criterios pastorales comunes. La labor conjunta en la pastoral social de las diécesis situadas
en las fronteras de los paises debe ser fortalecida para afrontar problemas comunes que superan lo local, como
la explotacién de las personas y del territorio, el narcotrafico, la corrupcion, el trafico de personas, etc. El
problema migratorio necesita ser afrontado de forma coordinada por las iglesias de las fronteras.

b. Universidades y nuevas estructuras sinodales amazonicas

114. Proponemos que sea establecida una Universidad Catdlica Amazdnica basada en la investigacion
interdisciplinaria (incluyendo estudios de campo), en la inculturacion y en el dialogo intercultural; que la teologia
inculturada incluya la formacion conjunta para ministerios laicales y formacion de sacerdotes, basada
principalmente en la Sagrada Escritura. Las actividades de investigacion, educacion y extension deben incluir
programas de estudio ambientales (conocimiento tedrico ambientado con la sabiduria de los pueblos que viven
en la regidon amazonica) y estudios étnicos (descripcion de los diferentes idiomas, etc.). La formacion de
docentes, la ensefianza y la produccién de material didactico debe respetar las costumbres y tradiciones de los
pueblos indigenas, elaborando material didactico inculturado y realizando actividades de extension en
diferentes paises y regiones. Pedimos a las universidades catélicas de América Latina que ayuden a la creacion
de la Universidad Catélica Amazonica y acompanen su desarrollo.

c. Organismo Eclesial Regional Postsinodal para la regién amazénica

115. Proponemos crear un organismo episcopal que promueva la sinodalidad entre las iglesias de la region, que
ayude a delinear el rostro amazonico de esta Iglesia y que continue la tarea de encontrar nuevos caminos para
la misién evangelizadora, en especial incorporando la propuesta de la ecologia integral, afianzando asi la
fisonomia de la Iglesia amazodnica. Se trataria de un organismo episcopal permanente y representativo que
promueva la sinodalidad en la region amazonica, articulado con el CELAM, con su estructura propia, en una
organizacion simple y también articulado con la REPAM. De esta manera puede ser el cauce eficaz para
asumir, desde el territorio de la Iglesia latinoamericana y caribefia, muchos de las propuestas surgidas en este
Sinodo. Seria el nexo que articule redes e iniciativas eclesiales y socio - ambientales a nivel continental e
internacional.



24

d. Rito para los pueblos originarios

116. El Concilio Vaticano Il abrié espacios para el pluralismo liturgico “para variaciones y adaptaciones legitimas
para los diversos grupos y pueblos” (SC 38). En este sentido, la liturgia debe responder a la cultura para que
sea fuente y culmen de la vida cristiana (cf. SC 10) y para que se sienta ligada a los sufrimientos y a las
alegrias del pueblo. Debemos dar una respuesta auténticamente catdlica a la peticion de las comunidades
amazonicas de adaptar la liturgia valorando la cosmovisién, las tradiciones, los simbolos y los ritos originarios
que incluyan dimensiones trascendentes, comunitarias y ecologicas.

117. En la Iglesia Catdlica hay 23 Ritos diferentes, signo claro de una tradiciéon que desde los primeros siglos ha
intentado inculturar los contenidos de la fe y su celebracion a través de un lenguaje lo mas coherente posible
con el misterio que se quiere expresar. Todas estas tradiciones tienen su origen en funcion de la mision de la
Iglesia: "Las Iglesias de un mismo ambito geografico y cultural han venido a celebrar el misterio de Cristo con
expresiones particulares, caracterizadas culturalmente: en la tradicidon del "depdsito de la fe", en el simbolismo
liturgico, en la organizacion de la comunién fraterna, en la comprension teologica de los misterios y en las
diversas formas de santidad" (CIC 1202; cf. también CIC 1200-1206).

118. Es necesario que la Iglesia, en su incansable labor evangelizadora, trabaje para que el proceso de
inculturacion de la fe, se exprese en las formas mas coherentes, a fin de que también pueda celebrarse y vivirse
segun las lenguas propias de los pueblos amazonicos. Urge formar comités de traducciones y redaccion de
textos biblicos vy liturgicos en las lenguas propias de los diferentes lugares, con los recursos necesarios,
preservando la materia de los sacramentos y adaptandolos a la forma, sin perder de vista lo que sea esencial.
En este sentido es preciso fomentar la musica y el canto, todo lo cual es aceptado y fomentado por la liturgia.

119. El nuevo organismo de la Iglesia en la Amazonia debe constituir una comision competente para estudiar y
dialogar, segun usos y costumbres de los pueblos ancestrales, la elaboracion de un rito amazonico, que
exprese el patrimonio liturgico, teoldgico, disciplinario y espiritual amazdnico, con especial referencia a lo que la
Lumen Gentium afirma para las Iglesias orientales (cf. LG 23). Esto se sumaria a los ritos ya presentes en la
Iglesia, enriqueciendo la obra de evangelizacion, la capacidad de expresar la fe en una cultura propia y el
sentido de descentralizaciéon y de colegialidad que puede expresar la catolicidad de la Iglesia. También podria
estudiar y proponer como enriquecer ritos eclesiales con el modo en que estos pueblos cuidan su territorio y se
relacionan con sus aguas.

CONCLUSION

120. Concluimos bajo el amparo de Maria, Madre de la Amazonia, venerada con diversas advocaciones en toda
la region. Con su intercesion, pedimos que este Sinodo sea una expresion concreta de la sinodalidad, para que
la vida plena que Jesus vino a traer al mundo (cf. Jn 10, 10) llegue a todos, especialmente a los pobres, y
contribuya al cuidado de la “casa comun”. Que Maria, Madre de la Amazonia, acompane nuestro caminar; a
San José, custodio fiel de Maria y de su hijo Jesus, le consagramos nuestra presencia eclesial en la Amazonia,
Iglesia con rostro amazonico y en salida misionera.

[01706-ES.01] [Texto original: Espafiol]

[B0820-XX.02]



