SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0561
Sabato 29.06.2019

Lettera del Santo Padre Francesco al Popolo di Dio che & in cammino in Germania

Lettera del Santo Padre

Traduzione in linqua tedesca

Lettera del Santo Padre

Al Pueblo de Dios que peregrina en Alemania
Queridos hermanos y hermanas,

La meditacidn de las lecturas del libro de los Hechos de los Apdstoles que se nos propusieron en el tiempo
pascual me movi6 a escribirles esta carta. Alli encontramos a la primera comunidad apostolica impregnada de
esa vida nueva que el Espiritu les regal6 transformando cada circunstancia en una buena ocasion para el
anuncio. Ellos lo habian perdido todo y en la mafana del primer dia de la semana, entre la desolacién y la
amargura, escucharon de la boca de una mujer que el Sefior estaba vivo. Nada ni nadie podia detener la
irrupcion pascual en sus vidas y ellos no podian callar lo que sus ojos habian contemplado y sus manos tocado
(Cfr.1Jdn.1,1).

En este clima y con la conviccion de que el Sefior «siempre puede, con su novedad, renovar nuestra vida y
nuestra comunidad»1 quiero acercarme y compartir vuestra preocupacion con respecto al futuro de la Iglesia en
Alemania. Somos conscientes que no vivimos s6lo un tiempo de cambios sino un cambio de tiempo que
despierta nuevas y viejas preguntas con las cuales es justo y necesario confrontarse. Situaciones e
interrogantes que pude conversar con vuestros pastores en la pasada visita Ad limina'y que seguramente
siguen resonando en el seno de vuestras comunidades. Como en esa ocasion quisiera brindarles mi apoyo,
estar mas cerca de Ustedes para caminar a su lado y fomentar la busqueda para responder con parresia a la
situacién presente.

1. Con gratitud miro esa red capilar de comunidades, parroquias, capillas, colegios, hospitales, estructuras
sociales que han tejido a lo largo de la historia y son testimonio de la fe viva que los ha sostenido, nutrido y



vivificado durante varias generaciones. Una fe que pas6 por momentos de sufrimiento, confrontacion y
tribulacion, pero también de constancia y vitalidad que se demuestra también hoy rica de frutos en tantos
testimonios de vida y obras de caridad. Las comunidades catdlicas alemanas, en su diversidad y pluralidad, son
reconocidas en el mundo entero por su sentido de corresponsabilidad y de una generosidad que ha sabido
tender su mano y acompafar la puesta en marcha de procesos de evangelizacion en regiones bastante
sumergidas y carentes de posibilidades. Tal generosidad no so6lo se manifesto en la historia reciente como
ayuda econémico-material sino también compartiendo, a lo largo de los afios, numerosos carismas y personas:
sacerdotes, religiosas, religiosos y laicos que han cumplido fiel e incansablemente su servicio y misién en
situaciones a menudo dificiles2. Han regalado a la Iglesia Universal grandes santos y santas, tedlogos y
tedlogas, asi como pastores y laicos que ayudaron a que el encuentro entre el Evangelio y las culturas pudiera
alcanzar nuevas sintesis capaces de despertar lo mejor de ambos3 y ser ofrecidas a las nuevas generaciones
con el mismo ardor de los inicios. Lo cual permitié un notable esfuerzo por individuar respuestas pastorales a la
altura de los desafios que se les presentaban.

Es de sefalar el camino ecuménico que realizan y del cual pudimos ver los frutos durante la conmemoracion del
500° aniversario de la Reforma, un camino que permite incentivar las instancias de oracioén, de intercambio
cultural y ejercicio de la caridad capaz de superar los prejuicios y heridas del pasado permitiendo celebrar y
testimoniar mejor la alegria del Evangelio.

2. Hoy, sin embargo, coincido con Ustedes en lo doloroso que es constatar la creciente erosion y decaimiento
de la fe con todo lo que ello conlleva no soélo a nivel espiritual sino social y cultural. Situacién que se visibiliza y
constata, como ya lo supo senalar Benedicto XVI, no sélo «en el Este, donde, como sabemos, la mayoria de la
poblacion esta sin bautizar y no tiene contacto alguno con la Iglesia y, a menudo, no conoce en absoluto a
Cristo»4 sino también en la asi llamada «region de tradicion catolica [donde se da] una caida muy fuerte de la
participacion en la Misa dominical, como de la vida sacramental»5. Un deterioro, ciertamente multifacético y de
no facil y rapida solucion, que pide un abordaje serio y consciente que nos estimule a volvernos, en el umbral
de la historia presente, como aquel mendicante para escuchar las palabras del apostol: «no tengo plata ni oro,
pero te doy lo que tengo: en el nombre de Jesucristo de Nazaret, levantate y camina» (Hch. 3, 6).

3. Para enfrentar esta situacion, vuestros pastores han sugerido un camino sinodal. Qué significa en concreto y
como se desarrollara es algo que seguramente se esta todavia considerando. De mi parte expresé mis
reflexiones sobre la sinodalidad de la Iglesia en ocasion de la celebracion de los cincuenta afios del Sinodo de
obispos6. En sustancia se trata de un synodos bajo la guia del Espiritu Santo, es decir, caminar juntos y con
toda la Iglesia bajo su luz, guia e irrupcidn para aprender a escuchar y discernir el horizonte siempre nuevo que
nos quiere regalar. Porque la sinodalidad supone y requiere la irrupciéon del Espiritu Santo.

En la reciente asamblea plenaria de los Obispos italianos tuve la oportunidad de reiterar esta realidad central
para la vida de la Iglesia aportando la doble perspectiva que la misma opera: «sinodalidad desde abajo hacia
arriba, o sea el deber de cuidar la existencia y el buen funcionamiento de la Diécesis: los consejos, las
parroquias, la participacion de los laicos... (cfr CIC 469-494), comenzando por la didcesis, pues no se puede
hacer un gran sinodo sin ir a la base...; y después la sinodalidad desde arriba hacia abajo» que permite vivir de
manera especifica y singular la dimension Colegial del ministerio episcopal y del ser eclesial7. Sélo asi
podemos alcanzar y tomar decisiones en cuestiones esenciales para la fe y la vida de la Iglesia. Lo cual sera
efectivamente posible si nos animamos a caminar juntos con paciencia, uncioén y con la humilde y sana
conviccion de que nunca podremos responder contemporaneamente a todas las preguntas y problemas. La
Iglesia es y sera siempre peregrina en la historia, portadora de un tesoro en vasijas de barro (cfr. 2 Cor. 4, 7).
Esto nos recuerda que nunca sera perfecta en este mundo y que su vitalidad y hermosura radica en el tesoro
del que es constitutivamente portadora8.

Los interrogantes presentes, asi como las respuestas que demos exigen, para que pueda gestarse un sano
aggiornamento, «una larga fermentacion de la vida y la colaboracién de todo un pueblo por afios»9. Esto
estimula generar y poner en marcha procesos que nos construyan como Pueblo de Dios mas que la busqueda
de resultados inmediatos que generen consecuencias rapidas y mediaticas pero efimeras por falta de
maduracion o porque no responden a la vocacion a la que estamos llamados.



3

4. En este sentido, envueltos en serios € inevitables analisis, se puede caer en sutiles tentaciones a las que
considero necesario prestarles especial atencion y cuidado, ya que, lejos de ayudarnos a caminar juntos, nos
mantendran aferrados e instalados en recurrentes esquemas y mecanismos que acaben desnaturalizando o
limitando nuestra misién; y ademas con el agravante de que, si no somos conscientes de los mismos, podremos
terminar girando en torno a un complicado juego de argumentaciones, disquisiciones y resoluciones que no
hacen mas que alejarnos del contacto real y cotidiano del pueblo fiel y del Sefor.

5. Asumir y sufrir la situacion actual no implica pasividad o resignacion y menos negligencia, por el contrario
supone una invitacion a tomar contacto con aquello que en nosotros y en nuestras comunidades esta
necrosado y necesita ser evangelizado y visitado por el Sefior. Y esto requiere coraje porque lo que
Necesitamos es mucho mas que un cambio estructural, organizativo o funcional.

Recuerdo que en el encuentro que mantuve con vuestros pastores en el 2015 les decia que una de las primeras
y grandes tentaciones a nivel eclesial era creer que las soluciones a los problemas presentes y futuros vendrian
exclusivamente de reformas puramente estructurales, organicas o burocraticas pero que, al final del dia, no
tocarian en nada los nucleos vitales que reclaman atencion. «Se trata de un nuevo pelagianismo, que nos
conduce a poner la confianza en las estructuras administrativas y las organizaciones perfectas. Una excesiva
centralizacion que, en vez de ayudarnos, complica la vida de la Iglesia y su dinamica misionera (Evangelii
Gaudium, 32)» 10.

Lo que esta en la base de esta tentacion es pensar que, frente a tantos problemas y carencias, la mejor
respuesta seria reorganizar las cosas, hacer cambios y especialmente “remiendos” que permitan poner en
orden y en sintonia la vida de la Iglesia adaptandola a la I6gica presente o la de un grupo particular. Por este
camino pareciera que todo se soluciona y las cosas volveran a su cauce si la vida eclesial entrase en un
“determinado” nuevo o antiguo orden que ponga fin a las tensiones propias de nuestro ser humanos y de las
que el Evangelio quiere provocar11.

Por ese camino la vida eclesial podria eliminar tensiones, estar “en orden y en sintonia” pero solo provocaria,
con el tiempo, adormecer y domesticar el corazén de nuestro pueblo y disminuir y hasta acallar la fuerza vital y
evangeélica que el Espiritu quiere regalar: «esto seria el pecado mas grande de mundanidad y de espiritu
mundano anti-evangélico»12. Se tendria un buen cuerpo eclesial bien organizado y hasta “modernizado” pero
sin alma y novedad evangélica; viviriamos un cristianismo “gaseoso” sin mordedura evangélica13. «Hoy
estamos llamados a gestionar el desequilibrio. Nosotros no podemos hacer algo bueno, evangélico si le
tenemos miedo al desequilibrio»14. No podemos olvidar que hay tensiones y desequilibrios que tienen sabor a
Evangelio y que son imprescindibles mantener porque son anuncio de vida nueva.

6. Por eso me parece importante no perder de vista lo que «la Iglesia ensefio reiteradas veces: no somos
justificados por nuestras obras o por nuestros esfuerzos, sino por la gracia del Sefior que toma la iniciativa»15.
Sin esta dimension teologal, en las diversas innovaciones y propuestas que se realicen, repetiremos aquello
mismo que hoy estd impidiendo, a la comunidad eclesial, anunciar el amor misericordioso del Sefior. La manera
que se tenga para asumir la situacion actual sera determinante de los frutos que posteriormente se
desarrollaran. Por eso apelo a que se haga en clave teologal para que el Evangelio de la Gracia con la irrupcion
del Espiritu Santo sea la luz y guia para enfrentar estos desafios. Cada vez que la comunidad eclesial intento
salir sola de sus problemas confiando y focalizandose exclusivamente en sus fuerzas o en sus métodos, su
inteligencia, su voluntad o prestigio, terminé por aumentar y perpetuar los males que intentaba resolver. El
perdodn y la salvacion no es algo que tenemos que comprar «o que tengamos que adquirir con nuestras obras o
esfuerzos. El Sefior nos perdona y nos libera gratis. Su entrega en la Cruz es algo tan grande que nosotros no
podemos ni debemos pagarlo, solo tenemos que recibirlo con inmensa gratitud y con la alegria de ser tan
amados antes aun de que pudiéramos imaginarlo»16.

El escenario presente no tiene el derecho de hacernos perder de vista que nuestra misién no se sostiene sobre
previsiones, calculos o encuestas ambientales alentadoras o desalentadoras ni a nivel eclesial ni a nivel politico
como econdémico o social. Tampoco sobre los resultados exitosos de nuestros planes pastorales17. Todas
estas cosas son importantes valorarlas, escucharlas, reflexionarlas y estar atentos, pero en si no agotan



4

nuestro ser creyente. Nuestra mision y razon de ser radica en que «Dios amo tanto al mundo que entregd a su
Hijo unico para que todo el cree en él no muera, sino que tenga Vida eterna» (Jn. 3, 16). «Sin vida nueva y
auténtico espiritu evangélico, sin “fidelidad de la Iglesia a la propia vocacion”, cualquier estructura nueva se
corrompe en poco tiempo»18.

Por eso, la transformacion a operarse no puede responder exclusivamente como reaccion a datos o exigencias
externas, como podrian ser el fuerte descenso de los nacimientos y el envejecimiento de las comunidades que
no permiten visibilizar un recambio generacional. Causas objetivas y validas pero que vistas aisladamente fuera
del misterio eclesial favorecerian y estimularian una actitud reaccionaria (tanto positiva como negativa) ante los
problemas. La transformacion verdadera responde y reclama también exigencias que nacen de nuestro ser
creyentes y de la propia dinamica evangelizadora de la Iglesia, reclama la conversién pastoral. Se nos pide una
actitud que buscando vivir y transparentar el evangelio rompa con «el gris pragmatismo de la vida cotidiana de
la Iglesia en el cual aparentemente todo procede con normalidad, pero en realidad la fe se va desgastando y
degenerando en mezquindad»19. La conversion pastoral nos recuerda que la evangelizacion debe ser nuestro
criterio-guia por excelencia sobre el cual discernir todos los movimientos que estamos llamados a dar como
comunidad eclesial; la evangelizacidon constituye la mision esencial de la Iglesia20.

7. Es necesario, por tanto, como bien lo sefialaron vuestros pastores, recuperar el primado de la evangelizacion
para mirar el futuro con confianza y esperanza porque, «evangelizadora, la Iglesia comienza por evangelizarse
a si misma. Comunidad creyente, comunidad de esperanza vivida y comunicada, comunidad de amor fraterno,
tiene necesidad de escuchar sin cesar lo que debe creer, las razones para esperar, el mandamiento nuevo del
amor»21.

La evangelizacion, asi vivida, no es una tactica de reposicionamiento eclesial en el mundo de hoy o un acto de
conquista, dominio o expansion territorial; tampoco un “retoque” que la adapte al espiritu del tiempo pero que le
haga perder su originalidad y profecia; como tampoco es la busqueda para recuperar habitos o practicas que
daban sentido en otro contexto cultural. No. La evangelizacion es un camino discipular de respuesta y
conversion en el amor a Aquel que nos amé primero (Cfr. 1 Jn. 4, 19); un camino que posibilite una fe vivida,
experimentada, celebrada y testimoniada con alegria. La evangelizacion nos lleva a recuperar la alegria del
Evangelio, la alegria de ser cristianos. Es cierto, hay momentos duros, tiempos de cruz, pero nada puede
destruir la alegria sobrenatural, que se adapta, se transforma y siempre permanece, al menos como un brote de
luz que nace de la certeza personal de ser infinitamente amado, mas alla de todo. La evangelizacion genera
seguridad interior, una serenidad esperanzadora que brinda su satisfaccion espiritual incomprensible para los
parametros humanos22. El mal humor, la apatia, la amargura, el derrotismo, asi como la tristeza no son buenos
signos ni consejeros; es mas, hay veces que «la tristeza tiene que ver con la ingratitud, con estar encerrado en
si mismo y uno se vuelve incapaz de reconocer los regalos de Dios»23.

8. De ahi que nuestra preocupacion principal debe rondar en como compartir esta alegria abriéndonos y
saliendo a encontrar a nuestros hermanos principalmente aquellos que estan tirados en el umbral de nuestros
templos, en las calles, en carceles y hospitales, plazas y ciudades. El Sefor fue claro: «busquen primero el
Reino y su justicia, y todo lo demas se les dara por afiadidura» (Mt 6, 33). Salir a ungir con el espiritu de Cristo
todas las realidades terrenas, en sus multiples encrucijadas principalmente alli «donde se gestan los nuevos
relatos y paradigmas, alcanzar con la Palabra de Jesus los nucleos mas profundos del alma de las
ciudades»24. Ayudar a que la Pasion de Cristo toque real y concretamente las multiples pasiones y situaciones
donde su Rostro sigue sufriendo a causa del pecado y la inequidad. Pasion que pueda desenmascarar las
viejas y nuevas esclavitudes que hieren al hombre y mujer especialmente hoy que vemos rebrotar discursos
xenofobos y promueven una cultura basada en la indiferencia, el encierro, asi como en el individualismo y la
expulsion. Y, a su vez, sea la Pasion del Senor la que despierte en nuestras comunidades y, especialmente en
los mas jovenes, la pasion por su Reino.

Esto nos pide «desarrollar el gusto espiritual de estar cerca de la vida de la gente, hasta el punto de descubrir
que eso es fuente de un gozo superior. La misién es una pasién por Jesus pero, al mismo tiempo, una pasién
por su pueblo»25.



5

Deberiamos, por tanto, preguntarnos qué cosa el Espiritu dice hoy a la Iglesia (Ap. 2, 7), reconocer los signos
de los tiempos26, lo cual no es sindbnimo de adaptarse simplemente al espiritu del tiempo sin mas (Rm. 12, 2).
Todas estas dinamicas de escucha, reflexion y discernimiento tienen como objetivo volver a la Iglesia cada dia
mas fiel, disponible, agil y transparente para anunciar la alegria del Evangelio, base sobre la cual pueden ir
encontrando luz y respuesta todas las cuestiones27. Los desafios estan para ser superados. Debemos ser
realistas pero sin perder la alegria, la audacia y la entrega esperanzada. jNo nos dejemos robar la fuerza
misionera!»28.

9. El Concilio Vaticano Il marco un importante paso en la toma de conciencia que la Iglesia tiene tanto de si
misma como de su mision en el mundo contemporaneo. Este camino iniciado hace mas de cincuenta afios nos
sigue estimulando en su recepcion y desarrollo y todavia no llegé a su fin, sobre todo, en relacién a la
sinodalidad llamada a operarse en los distintos niveles de la vida eclesial (parroquia, didcesis, en el orden
nacional, en la Iglesia universal, como en las diversas congregaciones y comunidades). Este proceso,
especialmente en estos tiempos de fuerte tendencia a la fragmentacion y polarizacion, reclama desarrollar y
velar para que el Sensus Ecclesiae también viva en cada decision que tomemos y nutra todos los niveles. Se
trata de vivir y de sentir con la Iglesia y en la Iglesia, lo cual, en no pocas situaciones, también nos llevara a
sufrir en la Iglesia y con la Iglesia. La Iglesia Universal vive en y de las Iglesias particulares29, asi como las
Iglesias particulares viven y florecen en y de la Iglesia Universal, y si se encuentran separadas del entero
cuerpo eclesial, se debilitan, marchitan y mueren. De ahi la necesidad de mantener siempre viva y efectiva la
comunioén con todo el cuerpo de la Iglesia, que nos ayuda a superar la ansiedad que nos encierra en nosotros
mismos y en nuestras particularidades a fin de poder mirar a los ojos, escuchar o renunciar a las urgencias para
acompahar al que se quedo al costado del camino. A veces esta actitud puede manifestarse en el minimo
gesto, como el del padre del hijo prodigo, que se queda con las puertas abiertas para que, cuando regrese,
pueda entrar sin dificultad30. Esto no es sinébnimo de no caminar, avanzar, cambiar e inclusive no debatir y
discrepar, sino es simplemente la consecuencia de sabernos constitutivamente parte de un cuerpo mas grande
gue nos reclama, espera y necesita y que también nosotros reclamamos, esperamos y necesitamos. Es el
gusto de sentirnos parte del santo y paciente Pueblo fiel de Dios.

Los desafios que tenemos entre manos, las diferentes cuestiones e interrogantes a enfrentar no pueden ser
ignoradas o disimuladas: han de ser asumidas pero cuidando de no quedar atrapados en ellas, perdiendo
perspectiva, limitando el horizonte y fragmentando la realidad. «Cuando nos detenemos en la coyuntura
conflictiva, perdemos el sentido de la unidad profunda de la realidad»31. En este sentido el Sensus Ecclesiae
nos regala ese horizonte amplio de posibilidad desde donde buscar responder a las cuestiones que urgen y
ademas nos recuerda la belleza del rostro pluriforme de la Iglesia32. Rostro pluriforme no sélo desde una
perspectiva espacial en sus pueblos, razas, culturas33, sino también desde su realidad temporal que nos
permite sumergirnos en las fuentes de la mas viva y plena Tradicion la cual tiene la misién de mantener vivo el
fuego mas que conservar las cenizas34 y permite a todas las generaciones volver a encender, con la asistencia
del Espiritu Santo, el primer amor.

El Sensus Ecclesiae nos libera de particularismos y tendencias ideoldgicas para hacernos gustar de esa certeza
del Concilio Vaticano Il, cuando afirmaba que la Uncién del Santo (1 Jn. 2, 20 y 27) pertenece a la totalidad de
los fieles35. La comunién con el santo Pueblo fiel de Dios, portador de la Uncion, mantiene viva la esperanza y
la certeza de saber que el Sefior camina a nuestro a lado y es El quién sostiene nuestros pasos. Un sano
caminar juntos debe traslucir esta conviccion buscando los mecanismos para que todas las voces,
especialmente la de los mas sencillos y humildes, tengan espacio y visibilidad. La Uncion del Santo que ha sido
derramada a todo el cuerpo eclesial «reparte gracias especiales entre los fieles de cualquier estado o condicion
y distribuye sus dones a cada uno segun quiere (1 Cor 12, 11). Con esos dones hace que estén preparados y
dispuestos a asumir diversas tareas o ministerios que contribuyen a renovar y construir mas y mas la Iglesia,
segun aquellas palabras: A cada uno se le da la manifestacion del Espiritu para el bien comun (1 Cor. 12,
7)»36. Esto nos ayuda a estar atentos a esa antigua y siempre nueva tentacion de los promotores del
gnosticismo que, queriendo hacerse un nombre proprio y expandir su doctrina y fama, buscaban decir algo
siempre nuevo y distinto de lo que la Palabra de Dios les regalaba. Es lo que san Juan describe con el término
proagon, el que se adelanta, el avanzado (2 Jn v. 9) y que pretende ir mas alla del nosotros eclesial que
preserva de los excesos que atentan a la comunidad37.



10. Por tanto, velen y estén atentos ante toda tentacion que lleve a reducir el Pueblo de Dios a un grupo
ilustrado que no permita ver, saborear y agradecer esa santidad desparramada y que vive «en el pueblo de
Dios paciente: en los padres que crian con tanto amor a sus hijos, en esos hombres y mujeres que trabajan
para llevar el pan a su casa, en los enfermos, en las religiosas ancianas que siguen sonriendo... En esta
constancia para seguir adelante dia a dia, veo la santidad de la Iglesia militante. Muchas veces la santidad “de
la puerta de al lado”, de aquellos que viven cerca de nosotros y son un reflejo de la presencia de Dios»38. Esa
es la santidad que protege y reguardé siempre a la Iglesia de toda reduccion ideoldgica cientificista y
manipuladora. Santidad que evoca, recuerda e invita a desarrollar ese estilo mariano en la actividad misionera
de la Iglesia capaz de articular la justicia con la misericordia, la contemplacion con la accion, la ternura con la
conviccion. «Porque cada vez que miramos a Maria volvemos a creer en lo revolucionario de la ternura y del
carifio. En ella vemos que la humildad y la ternura no son virtudes de los débiles sino de los fuertes que no
necesitan maltratar a otros para sentirse importante»39.

En mi tierra natal, existe un sugerente y potente dicho que puede iluminar: «los hermanos sean unidos porque
esa es la ley primera; tengan union verdadera en cualquier tiempo que sea, porque si entre ellos pelean los
devoran los de afuera»40. Hermanos y hermanas cuidémonos unos a otros y estemos atentos a la tentacion del
padre de la mentira y la division, al maestro de la separacion que, impulsando buscar un aparente bien o
respuesta a una situacion determinada, termina fragmentando de hecho el cuerpo del santo Pueblo fiel de Dios.
Como cuerpo apostélico caminemos y caminemos juntos, escuchandonos bajo la guia del Espiritu Santo,
aunque no pensemos igual, desde la sapiente conviccion que «la Iglesia, con el correr de los siglos, tiende
constantemente a la plenitud de la verdad divina hasta que en ella se consumen las palabras de Dios»41.

11. La perspectiva sinodal no cancela los antagonismos o perplejidades, ni los conflictos quedan supeditados a
resoluciones sincretistas de “buen consenso” o resultantes de la elaboracion de censos o encuestas sobre tal o
cual tema. Eso seria muy reductor.

La sinodalidad, con el trasfondo y centralidad de la evangelizacion y del Sensus Ecclesiae como elementos
determinantes de nuestro ADN eclesial, reclama asumir conscientemente un modo de ser Iglesia donde «el
todo es mas que la parte, y también es mas que la mera suma de ellas... Siempre hay que ampliar la mirada
para reconocer un bien mayor que nos beneficiara a todos. Pero hay que hacerlo sin evadirse, sin
desarraigos... Se trabaja en lo pequefo, en lo cercano, pero con una perspectiva mas amplia»42.

12. Esto requiere en todo el Pueblo de Dios, y especialmente en sus pastores, un estado de vigilia y conversion
gue permitan mantener vivas y operantes estas realidades. Vigilia y conversion son dones que solo el Sefor
nos puede regalar. A nosotros nos basta pedir su gracia por medio de la oracion y el ayuno. Siempre me
impresiond cédmo durante la vida, especialmente en los momentos de las grandes decisiones, el Sefor fue
particularmente tentado. La oracién y el ayuno tuvieron un lugar especial como determinante de todo su
accionar posterior (Cfr. Mt. 4, 1-11). La sinodalidad tampoco puede escapar a esta ldgica, y tiene que ir siempre
acompafada de la gracia de la conversidn para que nuestro accionar personal y comunitario pueda representar
y asemejarse cada vez mas al de la kénosis de Cristo (cfr. Fil 2, 1- 11). Hablar, actuar y responder como
Cuerpo de Cristo significa también hablar y actuar a la manera de Cristo con sus mismos sentimientos, trato y
prioridad. Por tanto, la gracia de la conversion, siguiendo el ejemplo del Maestro que «se anonadd a si mismo,
tomando la condicion de servidor» (Fil. 2, 7), nos libra de falsos y estériles protagonismos, nos desinstala de la
tentacion de permanecer en posiciones protegidas y acomodadas y nos invita a ir a las periferias para
encontrarnos y escuchar mejor al Sefior.

Esta actitud de kénosis nos permite también experimentar la fuerza creativa y siempre rica de la esperanza que
nace de la pobreza evangélica a la que estamos llamados, la cual nos hace libres para evangelizar y
testimoniar. Asi permitimos al Espiritu refrescar y renovar nuestra vida librandola de esclavitudes, inercias y
conveniencias circunstanciales que impiden caminar y especialmente adorar. Porque al adorar, el hombre
cumple su deber supremo y es capaz de vislumbrar la claridad venidera, esa que nos ayuda a saborear la
nueva creacion43.

Sin esta dimensién corremos el riesgo de partir desde nosotros mismos o del afan de autojustificacion y



7

autopreservacion que nos llevara a realizar cambios y arreglos pero a mitad de camino, los cuales, lejos de
solucionar los problemas, terminaran enredandonos en un espiral sin fondo que mata y asfixia el anuncio mas
hermoso, liberador y promitente que tenemos y que da sentido a nuestra existencia: Jesucristo es el Sefior.
Necesitamos oracion, penitencia y adoracion que nos pongan en situacion de decir como el publicano: «jDios
mio, ten piedad de mi, que soy un pecador!» (Lc. 18, 13); no como actitud mojigata, pueril o pusilanime sino con
la valentia para abrir la puerta y ver lo que normalmente queda velado por la superficialidad, la cultura del
bienestar y la apariencia44.

En el fondo, estas actitudes, verdaderas medicinas espirituales (la oracion, la penitencia y la adoracion)
permitiran volver a experimentar que ser cristiano es saberse bienaventurado y, por tanto, portador de
bienaventuranza para los demas; ser cristiano es pertenecer a la Iglesia de las bienaventuranzas para los
bienaventurados de hoy: los pobres, los que tienen hambre, los que lloran, los odiados, excluidos e insultados
(cfr. Lc. 6, 20-23). No nos olvidemos que «en las bienaventuranzas el Senor nos indica el camino.
Caminandolas podemos arribar a la felicidad mas auténticamente humana y divina. Las bienaventuranzas, son
el espejo en donde mirarnos, lo que nos permite saber si estamos caminando sobre un sendero justo: es un
espejo que no miente»45.

13. Queridos hermanos y hermanas, sé de vuestra constancia y de lo que han sufrido y sufren sin desfallecer
por el nombre del Sefior; sé también de vuestro deseo y ganas de reavivar eclesialmente el primer amor (cfr.
Ap. 2, 1-5) con la fuerza del Espiritu, que no rompe la cafa quebrada ni apaga la mecha que arde débilmente
(Cfr. Is. 42,3), para que nutra, vivifique y haga florecer lo mejor de vuestro pueblo. Quiero caminar y caminar a
vuestro lado con la certeza de que, si el Sefior nos consider6 dignos de vivir esta hora, no lo hizo para
avergonzarnos o paralizarnos frente a los desafios sino para dejar que su Palabra vuelva, una vez mas, a
provocar y hacer arder el corazén como lo hizo con vuestros padres, para que vuestros hijos e hijas tengan
visiones y vuestros ancianos vuelvan a tener suefos proféticos (Cfr. Joel 3, 1). Su amor «nos permite levantar
la cabeza y volver a empezar, con una ternura que nunca nos desilusiona y que siempre puede devolvernos la
alegria. No huyamos de la resurreccion de Jesus, nunca nos declaremos muertos, pase lo que pase. jQue nada
pueda mas que su vida que nos lanza hacia adelante!»46.

Y, por favor, les pido que recen por mi.

Vaticano, 29 de junio de 2019.

FRANCISCO

1 Evangelii Gaudium, 11.

2 Cfr. Benedicto XVI, Encuentro con los obispos de Alemania, Colonia 21 de agosto de 2005.

3 Cfr. Gaudium et Spes, 58.

4 Benedicto XVI, Encuentro con los obispos de Alemania, Colonia 21 de agosto de 2005.

5 Francisco, Visita ad Limina, 20 de noviembre de 2015.

6 Cfr. Episcopalis communion 2018.

7 Lumen Gentium, 23; Christus Dominus, 3. Citando a la Comisién Teoldgica Internacional en su publicacién La
sinodalita nella vita e missione della Chiesa les decia a los obispos italianos: «la collegialita, pertanto, € la forma
specifica in cui la sinodalité ecclesiale si manifesta e si realizza attraverso il ministero dei Vescovi sul livello della
comunione tra le Chiese particolari in una regione e sul livello della comunione tra tutte le Chiese nella Chiesa
universale. Ogni autentica manifestazione di sinodalité esige per sua natura I'esercizio del ministero collegiale
dei Vescovi»

8 Cfr. Lumen Gentium, 8.

9 Yves Congar, Vera e falsa riforma nella Chiesa, 259.

10 Francisco, Visita ad Limina, 20 de noviembre de 2015.

11 Al final es la I6gica del paradigma tecnocratico que se impone en todas las decisiones, relaciones y
acentuaciones de nuestra vida (Cfr. Laudato si’, 106-114). Légica que, por tanto, también afecta a nuestra



manera de pensar, sentir y amar al Sefior y a los demas.

12 Francisco, Convenio Diocesis de Roma, mayo 2019.

13 «jDios nos libre de una Iglesia mundana bajo ropajes espirituales o pastorales! Esta mundanidad asfixiante
se sana tomandole el gusto al aire puro del Espiritu Santo, que nos libera de estar centrados en nosotros
mismos, escondidos en una apariencia religiosa vacia de Dios. jNo nos dejemos robar el Evangelio!» Evangelii
Gaudium, 97.

14 |dem.

15 Gaudete et Exsultate, 52.

16 Christus Vivit, 121.

17 Actitud que desencadenaria un espiritu de “exitismo” cuando el viento sea favorable o de “victimismo”
cuando “haya que remar con viento en contra”. Légicas que no pertenecen al espiritu evangélico y traslucen
una vivencia elitista de la fe. Ni exitismo ni victimismo, el cristiano es la persona del agradecimiento.

18 Evangelii Gaudium, 26.

19 Evangelii Gaudium, 83.

20 Cfr. Evangelii Nuntiandi, 14.

21 Evangelii Nuntiandi, 15.

22 Cfr. Gaudete et Exsultate, 125.

23 Gaudete et Exsultate, 126.

24 Evangelii Gaudium, 74.

25 Evangelii Gaudium, 268.

26 Cfr. Gaudium et Spes, 4; 11.

27 Cfr. Evangelii Gaudium 2013.

28 Evagenlii Gaudium, 109.

29 Lumen Gentium, 23.

30 Cfr. Evangelii Gaudium, 46.

31 Evangelii Gaudium, 226.

32 Cfr. Novo Millennio Ineunte, 40.

33 Cfr. Lumen Gentium, 13.

34 Gustav Mahler: “la tradicion es la salvaguarda del futuro y no la conservacion de las cenizas”.

35 Cfr. Lumen Gentium, 12.

36 Lumen Gentium, 12.

37 Cfr. Jospeh Ratzinger, El Dios de Jesucristo, Salamanca 1979, 104-105.

38 Gaudete et Exsultate, 4.

39 Evangelii Gaudium, 283.

40 José Hernandez, Martin Fierro.

41 Dei Verbum, 8.

42 Evangelii Gaudium, 235.

43 Cfr. Romano Guardini, Pequefia Suma Teologica, Madrid 1963, 27-33

44 Cfr. J. M. Bergoglio, Sobre la acusacion de si, 2.

45 Francisco, Convenio Florencia, 2015.

46 Evangelii Gaudium, 5.

[01164-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in lingua tedesca

An das pilgernde Volk Gottes in Deutschland

Liebe Brider und Schwestern,

Die Betrachtung der Lesungen der dsterlichen Festzeit aus der Apostelgeschichte hat mich bewegt, euch diesen
Brief zu schreiben. In diesen Lesungen begegnen wir der allerersten apostolischen Gemeinde, die ganz von
dem neuen Leben durchdrungen ist, das der Heilige Geist geschenkt hat, der gleichzeitig alle Umstande so
gefligt hat, dass daraus gute Anlasse zur Verkiindigung geworden sind. Die Jinger schienen damals alles
verloren zu haben und am ersten Tag der Woche, zwischen Bitterkeit und Traurigkeit, horten sie aus dem



9

Munde einer Frau, dass der Herr lebe. Nichts und niemand konnte das Eindringen des Ostergeheimnisses in ihr
Leben aufhalten und zugleich konnten die Jiinger nicht begreifen, was ihre Augen geschaut und ihre Hande
berlhrt haben (vgl. 1 Joh 1,1).

Angesichts dessen und mit der Uberzeugung, dass der Herr «mit seiner Neuheit immer unser Leben und unsere
Gemeinschaft erneuern kann»[1], méchte ich Euch nahe sein und Eure Sorge um die Zukunft der Kirche in
Deutschland teilen. Wir sind uns alle bewusst, dass wir nicht nur in einer Zeit der Veranderungen leben, sondern
vielmehr in einer Zeitenwende, die neue und alte Fragen aufwirft, angesichts derer eine Auseinandersetzung
berechtigt und notwendig ist. Die Sachlagen und Fragestellungen, die ich mit Euren Hirten anlasslich des letzten
Ad-limina-Besuches besprechen konnte, finden sicherlich weiterhin Resonanz in Euren Gemeinden. Wie bei
jener Gelegenheit, méchte ich euch meine Unterstiitzung anbieten, meine Nahe auf dem gemeinsamen Weg
kundtun und zur Suche nach einer freimitigen Antwort auf die gegenwartige Situation ermuntern.

1. Mit Dankbarkeit betrachte ich das feine Netzwerk von Gemeinden und Gemeinschaften, Pfarreien und
Filialgemeinden, Schulen und Hochschulen, Krankenhausern und anderen Sozialeinrichtungen, die im Laufe der
Geschichte entstanden sind und von lebendigem Glauben Zeugnis ablegen, der sie Uiber mehrere Generationen
hinweg erhalten, gepflegt und belebt hat. Dieser Glaube ist durch Zeiten gegangen, die bestimmt waren von
Leiden, Konfrontation und Tribsal, und zeichnet sich gleichzeitig durch Bestandigkeit und Lebendigkeit aus;
auch heute noch zeigt er sich in vielen Lebenszeugnissen und in Werken der Nachstenliebe reich an Frucht. Die
katholischen Gemeinden in Deutschland in ihrer Diversitat und Pluralitat sind weltweit anerkannt fur ihr
Mitverantwortungsbewusstsein und ihre GroRRzligigkeit, die es verstanden hat, die Hand auszustrecken und die
Umsetzung von Evangelisierungsprozessen in Regionen in benachteiligten Gegenden mit fehlenden
Madglichkeiten zu erreichen und zu begleiten. Diese Grol3herzigkeit hat sich in der jingeren Geschichte nicht nur
in Form von 6konomischer und materieller Hilfe gezeigt, sondern auch dadurch, dass sie im Laufe der Jahre
zahlreiche Charismen geteilt und Personal ausgesandt hat: Priester, Ordensfrauen und Ordensmanner sowie
Laien, die ganz treu und unermudlich ihren Dienst und ihre Mission unter oft sehr schwierigen Bedingungen
erfiillt haben.[2] Ihr habt der Weltkirche grof3e heilige Manner und Frauen, grof3e Theologen und Theologinnen
sowie geistliche Hirten und Laien geschenkt, die ihren Beitrag flr das Gelingen einer fruchtbaren Begegnung
zwischen dem Evangelium und den Kulturen geleistet haben, hin auf neue Synthesen und fahig, das Beste aus
beiden flr zuklinftige Generationen im gleichen Eifer der Anfange zu erwecken.[3] Dies ermdglichte
bemerkenswerte Bemihungen, pastorale Antworten auf die Herausforderungen zu finden, die sich Euch gestellt
haben.

Hingewiesen sei auch auf den von Euch eingeschlagenen 6kumenischen Weg, dessen Friichte sich anlasslich
des Gedenkjahres ,500 Jahre Reformation” gezeigt haben. Dieser Weg ermuntert zu weiteren Initiativen im
Gebet sowie zum kulturellen Austausch und zu Werken der Nachstenliebe, die befahigen, die Vorurteile und
Wunden der Vergangenheit zu tGberwinden, damit wir die Freude am Evangelium besser feiern und bezeugen
kénnen.

2. Heute indes stelle ich gemeinsam mit euch schmerzlich die zunehmende Erosion und den Verfall des
Glaubens fest mit all dem, was dies nicht nur auf geistlicher, sondern auch auf sozialer und kultureller Ebene
einschliefl’t. Diese Situation lasst sich sichtbar feststellen, wie dies bereits Benedikt XVI. aufgezeigt hat, nicht nur
«im Osten, wie wir wissen, wo ein Grolteil der Bevolkerung nicht getauft ist und keinerlei Kontakt zur Kirche hat
und oft Christus Gberhaupt nicht kennt»[4], sondern sogar in sogenannten «traditionell katholischen Gebieten mit
einem drastischen Riickgang der Besucher der Sonntagsmesse sowie beim Empfang der Sakramente»[5]. Es
ist dies ein sicherlich facettenreicher und weder bald noch leicht zu I6sender Rickgang. Er verlangt ein
ernsthaftes und bewusstes Herangehen und fordert uns in diesem geschichtlichen Moment wie jenen Bettler
heraus, wenn auch wir das Wort des Apostels horen: «Silber und Gold besitze ich nicht. Doch was ich habe, das
gebe ich dir: Im Namen Jesu Christi, des Nazoraers, geh umher!» (Apg 3,6)

3. Um dieser Situation zu begegnen, haben Eure Bischofe einen synodalen Weg vorgeschlagen. Was dieser
konkret bedeutet und wie er sich entwickelt, wird sicherlich noch tiefer in Betracht gezogen werden mussen.
Meinerseits habe ich meine Betrachtungen zum Thema Synodalitat anlasslich der Feier des 50-jahrigen
Bestehens der Bischofssynode dargelegt[6]. Es handelt sich im Kern um einen synodos, einen gemeinsamen
Weg unter der Fiihrung des Heiligen Geistes. Das aber bedeutet, sich gemeinsam auf den Weg zu begeben mit



10

der ganzen Kirche unter dem Licht des Heiligen Geistes, unter seiner Fihrung und seinem Aufritteln, um das
Hinhoren zu lernen und den immer neuen Horizont zu erkennen, den er uns schenken mochte. Denn die
Synodalitat setzt die Einwirkung des Heiligen Geistes voraus und bedarf ihrer.

Anlasslich der letzten Vollversammlung der italienischen Bischoéfe hatte ich die Gelegenheit, diese fir das Leben
der Kirche zentrale Wirklichkeit nochmals in Erinnerung zu rufen, indem ich die doppelte Perspektive, die sie
verfolgt, einbrachte: «Synodalitdt von unten nach oben, das bedeutet die Pflicht, fur die Existenz und die
ordnungsgemafen Funktionsvorgénge der Didzese, der Rate, der Pfarrgemeinden, fiir die Beteiligung der Laien
Sorge zu tragen... (vgl. cann. 469-494 CIC), angefangen bei der Diézese. So ist es nicht mdglich eine grolle
Synode zu halten, ohne die Basis in Betracht zu ziehen... Dann erst kommt die Synodalitat von oben nach
unten», die es erlaubt, in spezifischer und besonderer Weise die kollegiale Dimension des bischéflichen
Dienstes und des Kirche-Seins zu leben[7]. Nur so gelangen wir in Fragen, die fir den Glauben und das Leben
der Kirche wesentlich sind, zu reifen Entscheidungen. Mdglich sein wird das unter der Bedingung, dass wir uns
auf den Weg machen, geriistet mit Geduld und der demiitigen und gesunden Uberzeugung, dass es uns
niemals gelingen wird, alle Fragen und Probleme gleichzeitig 16sen zu kénnen. Die Kirche ist und wird immer
Pilgerin auf dem Weg der Geschichte sein; dabei ist sie Tragerin eines Schatzes in irdenen Gefalten (vgl. 2 Kor
4,7). Das ruft uns in Erinnerung: In dieser Welt wird die Kirche nie vollkommen sein, wahrend ihre Lebendigkeit
und ihre Schonheit in jenem Schatz griindet, zu dessen Hiiterin sie von Anfang an bestellt ist[8].

Die aktuellen Herausforderungen sowie die Antworten, die wir geben, verlangen im Blick auf die Entwicklung
eines gesunden aggiornamento «einen langen Reifungsprozess und die Zusammenarbeit eines ganzen Volkes
Uber Jahre hinweg»[9]. Dies regt das Entstehen und Fortfiihren von Prozessen an, die uns als Volk Gottes
aufbauen, statt nach unmittelbaren Ergebnissen mit voreiligen und medialen Folgen zu suchen, die fliichtig sind
wegen mangelnder Vertiefung und Reifung oder weil sie nicht der Berufung entsprechen, die uns gegeben ist.

4. In diesem Sinne kann man bei aller ernsthaften und unvermeidlichen Reflexion leicht in subtile Versuchungen
geraten, denen man, meines Erachtens, besondere Aufmerksamkeit schenken und deshalb Vorsicht walten
lassen sollte, da sie uns, alles andere als hilfreich flir einen gemeinsamen Weg, in vorgefassten Schemata und
Mechanismen festhalten, die in einer Entfremdung oder einer Beschrankung unserer Mission enden. Mehr noch
kommt als erschwerender Umstand hinzu: Wenn wir uns dieser Versuchungen nicht bewusst sind, enden wir
leicht in einer komplizierten Reihe von Argumentationen, Analysen und Lésungen mit keiner anderen Wirkung,
als uns von der wirklichen und taglichen Begegnung mit dem treuen Volk und dem Herrn fernzuhalten.

5. Die derzeitige Situation anzunehmen und sie zu ertragen, impliziert nicht Passivitat oder Resignation und
noch weniger Fahrlassigkeit; sie ist im Gegenteil eine Einladung, sich dem zu stellen, was in uns und in unseren
Gemeinden abgestorben ist, was der Evangelisierung und der Heimsuchung durch den Herrn bedarf. Das aber
verlangt Mut, denn, wessen wir bediirfen, ist viel mehr als ein struktureller, organisatorischer oder funktionaler
Wandel.

Ich erinnere daran, was ich anlasslich der Begegnung mit euren Oberhirten im Jahre 2015 sagte, dass namlich
eine der ersten und gréfiten Versuchungen im kirchlichen Bereich darin bestehe zu glauben, dass die Lésungen
der derzeitigen und zuklnftigen Probleme ausschlie3lich auf dem Wege der Reform von Strukturen,
Organisationen und Verwaltung zu erreichen sei, dass diese aber schlussendlich in keiner Weise die vitalen
Punkte berihren, die eigentlich der Aufmerksamkeit bedirfen. «Es handelt sich um eine Art neuen
Pelagianismus, der dazu fihrt, unser Vertrauen auf die Verwaltung zu setzen, auf den perfekten Apparat. Eine
Ubertriebene Zentralisierung kompliziert aber das Leben der Kirche und ihre missionarische Dynamik, anstatt ihr
zu helfen (vgl. Evangelii gaudium, 32)»[10].

Die Grundlage dieser Versuchung ist der Gedanke, die beste Antwort angesichts der vielen Probleme und
Mangel bestehe in einem Reorganisieren der Dinge, in Verdnderungen und in einem “Zurechtflicken”, um so das
kirchliche Leben zu ordnen und glatten, indem man es der derzeitigen Logik oder jener einer bestimmten
Gruppe anpasst. Auf einem solchen Weg scheinen alle Schwierigkeiten geldst zu sein und scheinbar finden die
Dinge wieder ihre Bahn, so das kirchliche Leben eine “ganz bestimmte” neue oder alte Ordnung findet, die dann
die Spannungen beendet, die unserem Mensch-Sein zu eigen sind und die das Evangelium hervorrufen will[11].



11

Auf diese Weise waren Spannungen im kirchlichen Leben nur scheinbar zu beseitigen. Nur ,in Ordnung und im
Einklang” sein zu wollen, wiirde mit der Zeit lediglich das Herz unseres Volkes einschlafern und zahmen und die
lebendige Kraft des Evangeliums, die der Geist schenken mdchte, verringern oder gar zum Schweigen bringen:
«Das aber ware die grote Siinde der Verweltlichung und verweltlichter Geisteshaltung gegen das
Evangelium»[12]. So kdme man vielleicht zu einem gut strukturierten und funktionierenden, ja sogar
»,modernisierten® kirchlichen Organismus; er bliebe jedoch ohne Seele und ohne die Frische des Evangeliums.
Wir wiirden lediglich ein ,gasférmiges®, vages Christentum, aber ohne den notwendigen ,Biss® des Evangeliums,
leben[13]. «Heute sind wir gerufen, Ungleichgewichte und Missverhaltnisse zu bewaltigen. Wir werden nicht in
der Lage sein, irgendetwas Gutes zu tun, was dem Evangelium entspricht, wenn wir davor Angst haben»[14].
Wir dirfen nicht vergessen, dass es Spannungen und Ungleichgewichte gibt, die den Geschmack des
Evangeliums haben, die beizubehalten sind, weil sie neues Leben verheilen.

6. Daher erscheint es mir wichtig, das nicht aus den Augen zu verlieren, was «die Kirche wiederholt gelehrt hat,
dass wir nicht durch unsere Werke oder unsere Anstrengungen gerechtfertigt werden, sondern durch die Gnade
des Herrn, der die Initiative ergreift»[15]. Ohne diese Dimension der géttlichen Tugenden laufen wir Gefahr, in
den verschiedenen Erneuerungsbestrebungen das zu wiederholen, was heute die kirchliche Gemeinschaft
daran hindert, die barmherzige Liebe Gottes zu verkiindigen. Die Art und Weise der Annahme der derzeitigen
Situation wird bestimmend sein fir die Friichte, die sich daraus entwickeln werden. Darum appelliere ich, dass
dies im Ton der géttlichen Tugenden geschehen soll. Das Evangelium der Gnade mit der Heimsuchung des
Heiligen Geistes sei das Licht und der Fihrer, damit ihr euch diesen Herausforderungen stellen kénnt. Sooft
eine kirchliche Gemeinschaft versucht hat, alleine aus ihren Problemen herauszukommen, und lediglich auf die
eigenen Kréfte, die eigenen Methoden und die eigene Intelligenz vertraute, endete das darin, die Ubel, die man
Uberwinden wollte, noch zu vermehren und aufrechtzuerhalten. Die Vergebung und das Heil sind nicht etwas,
das wir erkaufen missen, «oder was wir durch unsere Werke oder unsere Bemiihungen erwerben muissen. Er
vergibt und befreit uns unentgeltlich. Seine Hingabe am Kreuz ist etwas so Grof3es, dass wir es weder bezahlen
kénnen noch sollen, wir kdnnen dieses Geschenk nur mit groRter Dankbarkeit entgegennehmen, voll Freude, so
geliebt zu werden, noch bevor wir Uberhaupt daran denken»[16].

Das gegenwartige Bild der Lage erlaubt uns nicht, den Blick daflir zu verlieren, dass unsere Sendung sich nicht
an Prognosen, Berechnungen oder ermutigenden oder entmutigenden Umfragen festmacht, und zwar weder auf
kirchlicher, noch auf politischer, 6konomischer oder sozialer Ebene und ebenso wenig an erfolgreichen
Ergebnissen unserer Pastoralplanungen[17]. Alles das ist von Bedeutung, auch diese Dinge zu werten,
hinzuhdren, auszuwerten und zu beachten; in sich jedoch erschépft sich darin nicht unser Glaubig-Sein. Unsere
Sendung und unser Daseinsgrund wurzelt darin, dass «Gott die Welt so sehr geliebt hat, dass er seinen
einzigen Sohn dahingab, damit alle, die an ihn glauben, nicht verloren gehen, sondern das ewige Leben habeny»
(Joh 3,16). «Ohne neues Leben und echten, vom Evangelium inspirierten Geist, ohne ,Treue der Kirche
gegenuber ihrer eigenen Berufung“ wird jegliche neue Struktur in kurzer Zeit verderben»[18].

Deshalb kann der bevorstehende Wandlungsprozess nicht ausschlieRlich reagierend auf daulRere Fakten und
Notwendigkeiten antworten, wie es zum Beispiel der starke Riickgang der Geburtenzahl und die Uberalterung
der Gemeinden sind, die nicht erlauben, einen normalen Generationen-wechsel ins Auge zu fassen. Objektive
und giiltige Ursachen wiirden jedoch, werden sie isoliert vom Geheimnis der Kirche betrachtet, eine lediglich
reaktive Haltung — sowohl positiv wie negativ — beglinstigen und anregen. Ein wahrer Wandlungsprozess
beantwortet, stellt aber zugleich auch Anforderungen, die unserem Christ-Sein und der ureigenen Dynamik der
Evangelisierung der Kirche entspringen; ein solcher Prozess verlangt eine pastorale Bekehrung. Wir werden
aufgefordert, eine Haltung einzunehmen, die darauf abzielt, das Evangelium zu leben und transparent zu
machen, indem sie mit «dem grauen Pragmatismus des taglichen Lebens der Kirche bricht, in dem anscheinend
alles normal ablauft, aber in Wirklichkeit der Glaube nachlasst und ins Schabige absinkt»[19]. Pastorale
Bekehrung ruft uns in Erinnerung, dass die Evangelisierung unser Leitkriterium schlechthin sein muss, unter
dem wir alle Schritte erkennen kénnen, die wir als kirchliche Gemeinschaft gerufen sind in Gang zu setzen
gerufen sind; Evangelisieren bildet die eigentliche und wesentliche Sendung der Kirche[20].

7. Deshalb ist es, wie Eure Bischofe bereits betont haben, notwendig, den Primat der Evangelisierung
zurlickzugewinnen, um die Zukunft mit Vertrauen und Hoffnung in den Blick zu nehmen, denn «die Kirche,
Tragerin der Evangelisierung, beginnt damit, sich selbst zu evangelisieren. Als Gemeinschaft von Glaubigen, als



12

Gemeinschaft gelebter und gepredigter Hoffnung, als Gemeinschaft briderlicher Liebe muss die Kirche
unablassig selbst vernehmen, was sie glauben muss, welches die Griinde ihrer Hoffnung sind und was das
neue Gebot der Liebe ist»[21].

Die so gelebte Evangelisierung ist keine Taktik kirchlicher Neupositionierung in der Welt von heute, oder kein
Akt der Eroberung, der Dominanz oder territorialen Erweiterung; sie ist keine ,Retusche®, die die Kirche an den
Zeitgeist anpasst, sie aber ihre Originalitat und ihre prophetische Sendung verlieren Iasst. Auch bedeutet
Evangelisierung nicht den Versuch, Gewohnheiten und Praktiken zurlickzugewinnen, die in anderen kulturellen
Zusammenhangen einen Sinn ergaben. Nein, die Evangelisierung ist ein Weg der Jiingerschaft in Antwort auf
die Liebe zu Dem, der uns zuerst geliebt hat (vgl. 1 Joh 4,19); ein Weg also, der einen Glauben ermdglicht, der
mit Freude gelebt, erfahren, gefeiert und bezeugt wird. Die Evangelisierung flhrt uns dazu, die Freude am
Evangelium wiederzugewinnen, die Freude, Christen zu sein. Es gibt ganz sicher harte Momente und Zeiten des
Kreuzes; nichts aber kann die Gbernatirliche Freude zerstéren, die es versteht sich anzupassen, sich zu
wandeln und die immer bleibt, wie ein wenn auch leichtes Aufstrahlen von Licht, das aus der personlichen
Sicherheit hervorgeht, unendlich geliebt zu sein, Uber alles andere hinaus. Die Evangelisierung bringt innere
Sicherheit hervor, «eine hoffnungsfrohe Gelassenheit, die eine geistliche Zufriedenheit schenkt, die fiir weltliche
Malstabe unverstandlich ist»[22]. Verstimmung, Apathie, Bitterkeit, Kritiksucht sowie Traurigkeit sind keine
guten Zeichen oder Ratgeber; vielmehr gibt es Zeiten in denen «die Traurigkeit mitunter mit Undankbarkeit zu
tun hat: Man ist so in sich selbst verschlossen, dass man unfahig wird, die Geschenke Gottes
anzuerkennen»[23].

8. Deshalb muss unser Hauptaugenmerk sein, wie wir diese Freude mitteilen: indem wir uns 6ffnen und
hinausgehen, um unseren Briidern und Schwestern zu begegnen, besonders jenen, die an den Schwellen
unserer Kirchentliren, auf den Strallen, in den Gefangnissen, in den Krankenhausern, auf den Platzen und in
den Stadten zu finden sind. Der Herr driickte sich klar aus: «Sucht aber zuerst sein Reich und seine
Gerechtigkeit; dann wird euch alles andere dazugegeben» (Mt 6,33). Das bedeutet hinauszugehen, um mit dem
Geist Christi alle Wirklichkeiten dieser Erde zu salben, an ihren vielfaltigen Scheidewegen, ganz besonders dort,
«wo die neuen Geschichten und Paradigmen entstehen, um mit dem Wort Jesu den innersten Kern der Seele
der Stadte zu erreichen»[24]. Das bedeutet mitzuhelfen, dass das Leiden Christi wirklich und konkret jenes
vielféltige Leiden und jene Situationen beriihren kann, in denen sein Angesicht weiterhin unter Stinde und
Ungleichheit leidet. Moge dieses Leiden den alten und neuen Formen der Sklaverei, welche Manner und Frauen
gleichermalen verletzen, die Maske herunterreifien, besonders heute, da wir immer neu auslanderfeindlichen
Reden gegenuberstehen, die eine Kultur férdern, die als Grundlage die Gleichgultigkeit, die Verschlossenheit
sowie den Individualismus und die Ausweisung hat. Und es sei im Gegenzug das Leiden Christi, das in unseren
Gemeinden und Gemeinschaften, besonders unter den jingeren Menschen, die Leidenschaft fir sein Reich
erwecke!

Das fordert von uns, «einen geistlichen Wohlgefallen daran zu finden, nahe am Leben der Menschen zu sein,
bis zu dem Punkt, dass man entdeckt, dass dies eine Quelle héherer Freude ist. Die Mission ist eine
Leidenschaft fiir Jesus, zugleich aber eine Leidenschaft fiir sein Volk»[25].

So missten wir uns also fragen, was der Geist heute der Kirche sagt (vgl. Offb 2,7), um die Zeichen der Zeit zu
erkennen[26], was nicht gleichbedeutend ist mit einem blof3en Anpassen an den Zeitgeist (vgl. R6m 12,2). Alle
Bemuihungen des Horens, des Beratens und der Unterscheidung zielen darauf ab, dass die Kirche im
Verkiinden der Freude des Evangeliums, der Grundlage, auf der alle Fragen Licht und Antwort finden kénnen,
taglich treuer, verfugbarer, gewandter und transparenter wird[27]. «Die Herausforderungen existieren, um
Uberwunden zu werden. Seien wir realistisch, doch ohne die Heiterkeit, den Wagemut und die hoffnungsvolle
Hingabe zu verlieren! Lassen wir uns die missionarische Kraft nicht nehmen!»[28].

9. Das Zweite Vatikanische Konzil war ein wichtiger Schritt fuir die Heranbildung des Bewusstseins, das die
Kirche sowohl Uber sich selbst als auch Uber ihre Mission in der heutigen Welt hat. Dieser Weg, der vor tGber
funfzig Jahren begann, spornt uns weiterhin zu seiner Rezeption und Weiterentwicklung an und ist jedenfalls
noch nicht an seinem Ende angelangt, insbesondere beziiglich der Synodalitat, die berufen ist, sich auf den
verschiedenen Ebenen des kirchlichen Lebens zu entfalten (Pfarrei, Didézesen, auf nationaler Ebene, in der
Weltkirche sowie in den verschiedenen Kongregationen und Gemeinschaften). Es ist Aufgabe dieses



13

Prozesses, gerade in diesen Zeiten starker Fragmentierung und Polarisierung sicherzustellen, dass der Sensus
Ecclesiae auch tatsachlich in jeder Entscheidung lebt, die wir treffen, und der alle Ebenen nahrt und durchdringt.
Es geht um das Leben und das Empfinden mit der Kirche und in der Kirche, das uns in nicht wenigen
Situationen auch Leiden in der Kirche und an der Kirche verursachen wird. Die Weltkirche lebt in und aus den
Teilkirchen[29], so wie die Teilkirchen in und aus der Weltkirche leben und erblihen; falls sie von der Weltkirche
getrennt waren, wirden sie sich schwachen, verderben und sterben. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, die
Gemeinschaft mit dem ganzen Leib der Kirche immer lebendig und wirksam zu erhalten. Das hilft uns, die Angst
zu Uberwinden, die uns in uns selbst und in unseren Besonderheiten isoliert, damit wir demjenigen in die Augen
schauen und zuhéren oder damit wir auf Bedurfnisse verzichten kdnnen und so denjenigen zu begleiten
vermogen, der am Stral’enrand liegen geblieben ist. Manchmal kann sich diese Haltung in einer minimalen
Geste zeigen, wie jene des Vaters des Verlorenen Sohnes, der die Tiren offen halt, so dass der Sohn, wenn er
zurlickkehrt, ohne Schwierigkeiten eintreten kann[30]. Das bedeutet nicht, nicht zu gehen, nicht
voranzuschreiten, nichts zu andern und vielleicht nicht einmal zu debattieren und zu widersprechen, sondern es
ist einfach die Folge des Wissens, dass wir wesentlich Teil eines gréReren Leibes sind, der uns beansprucht,
der auf uns wartet und uns braucht, und den auch wir beanspruchen, erwarten und brauchen. Es ist die Freude,
sich als Teil des heiligen und geduldigen treuen Volkes Gottes zu fiihlen.

Die anstehenden Herausforderungen, die verschiedenen Themen und Fragestellungen kénnen nicht ignoriert
oder verschleiert werden; man muss sich ihnen stellen, wobei darauf zu achten ist, dass wir uns nicht in ihnen
verstricken und den Weitblick verlieren, der Horizont sich dabei begrenzt und die Wirklichkeit zerbréckelt.
«Wenn wir im Auf und Ab der Konflikte verharren, verlieren wir den Sinn flir die tiefe Einheit der
Wirklichkeit»[31]. In diesem Sinne schenkt uns der Sensus Ecclesiae diesen weiten Horizont der Mdglichkeit,
aus dem heraus versucht werden kann, auf die dringenden Fragen zu antworten. Der Sensus Ecclesiae erinnert
uns zugleich an die Schdnheit des vielgestaltigen Angesichts der Kirche[32]. Dieses Gesicht ist vielfaltig, nicht
nur aus einer raumlichen Perspektive heraus, in ihren Vélkern, Rassen und Kulturen[33], sondern auch aus ihrer
zeitlichen Wirklichkeit heraus, die es uns erlaubt, in die Quellen der lebendigsten und vollsten Tradition
einzutauchen. lhrerseits ist diese Tradition berufen, das Feuer am Leben zu erhalten, statt lediglich die Asche zu
bewahren[34]. Sie erlaubt es allen Generationen, die erste Liebe mit Hilfe des Heiligen Geistes wieder zu
entzinden.

Der Sensus Ecclesiae befreit uns von Eigenbrételei und ideologischen Tendenzen, um uns einen Geschmack
dieser Gewissheit des Zweiten Vatikanischen Konzils zu geben, als es bekraftigte, dass die Salbung des
Heiligen (vgl. 1 Joh 2,20. 27) zur Gesamtheit der Glaubigen gehért[35]. Die Gemeinschaft mit dem heiligen und
treuen Volk Gottes, dem Trager der Salbung, halt die Hoffnung und die Gewissheit am Leben, dass der Herr an
unserer Seite wandelt und dass er es ist, der unsere Schritte stltzt. Ein gesundes gemeinsames Auf-dem-Weg-
Sein muss diese Uberzeugung durchscheinen lassen in der Suche nach Mechanismen, durch die alle Stimmen,
insbesondere die der Einfachen und Kleinen, Raum und Gehér finden. Die Salbung des Heiligen, die Gber den
ganzen kirchlichen Leib ausgegossen wurde, «verteilt besondere Gnaden unter den Glaubigen eines jeden
Standes und jeder Lebensbedingung und verteilt seine Gaben an jeden nach seinem Willen (1 Kor 12,11).
Durch diese macht er sie geeignet und bereit, fir die Erneuerung und den vollen Aufbau der Kirche
verschiedene Werke und Dienste zu Gbernehmen gemaf dem Wort: Jedem wird der Erweis des Geistes zum
Nutzen gegeben (1 Kor 12,7)»[36]. Dies hilft uns, auf diese alte und immer neue Versuchung der Férderer des
Gnostizismus zu achten, die, um sich einen eigenen Namen zu machen und den Ruf ihrer Lehre und ihren
Ruhm zu mehren, versucht haben, etwas immer Neues und Anderes zu sagen als das, was das Wort Gottes
ihnen geschenkt hat. Es ist das, was der heilige Johannes mit dem Terminus proagon beschreibt (2 Joh 9);
gemeint ist damit derjenige, der voraus sein will, der Fortgeschrittene, der vorgibt tiber das ,kirchliche Wir*
hinauszugehen, das jedoch vor den Exzessen bewahrt, die die Gemeinschaft bedrohen[37].

10. Deshalb achtet aufmerksam auf jede Versuchung, die dazu fihrt, das Volk Gottes auf eine erleuchtete
Gruppe reduzieren zu wollen, die nicht erlaubt, die unscheinbare, zerstreute Heiligkeit zu sehen, sich an ihr zu
freuen und dafiir zu danken. Diese Heiligkeit, die da lebt «im geduldigen Volk Gottes: in den Eltern, die ihre
Kinder mit so viel Liebe erziehen, in den Mannern und Frauen, die arbeiten, um das tagliche Brot nach Hause zu
bringen, in den Kranken, in den alteren Ordensfrauen, die weiter lacheln. In dieser Bestandigkeit eines
tagtaglichen Voranschreitens sehe ich die Heiligkeit der streitenden Kirche. Oft ist das die Heiligkeit ,von
nebenan®, derer, die in unserer Nahe wohnen und die ein Widerschein der Gegenwart Gottes sind»[38]. Das ist



14

die Heiligkeit, die die Kirche vor jeder ideologischen, pseudo-wissenschaftlichen und manipulativen Reduktion
schitzt und immer bewahrt hat. Diese Heiligkeit regt uns an, erinnert daran und ladt ein, diesen marianischen
Stil im missionarischen Wirken der Kirche zu entwickeln, die so in der Lage ist, Gerechtigkeit mit Barmherzigkeit,
Kontemplation mit Aktion und Zartlichkeit mit Uberzeugung auszudriicken. «Denn jedes Mal, wenn wir auf Maria
schauen, glauben wir wieder an das Revolutionare der Zartlichkeit und der Liebe. An ihr sehen wir, dass die
Demut und die Zartlichkeit nicht Tugenden der Schwachen, sondern der Starken sind, die nicht andere schlecht
zu behandeln brauchen, um sich wichtig zu fihlen»[39].

In meinem Heimatland gibt es ein zum Nachdenken anregendes und kraftvolles Sprichwort, das das erhellen
kann: «Vereint seien die Brider, denn das ist das erste Gesetz; sie mdgen die Einheit wahren zu jeder Zeit,
denn wenn sie untereinander kdmpfen, werden sie von den Aullenstehenden verschlungen»[40]. Brider und
Schwestern, haben wir Sorge flreinander! Achten wir auf die Versuchung durch den Vater der Lige und der
Trennung, den Meister der Spaltung, der beim Antreiben der Suche nach einem scheinbaren Gut oder einer
Antwort auf eine bestimmte Situation letztendlich den Leib des heiligen und treuen Volkes Gottes zerstiickelt!
Begeben wir uns als apostolische Kérper gemeinsam auf den Weg und héren wir einander unter der Fiihrung
des Heiligen Geistes — auch wenn wir nicht in gleicher Weise denken — aus der weisen Uberzeugung heraus,
dass «die Kirche im Gang der Jahrhunderte stéandig der Fille der géttlichen Wahrheit entgegenstrebt, bis an ihr
sich Gottes Worte erfiillen»[41].

11. Die synodale Sichtweise hebt weder Gegensatze oder Verwirrungen auf, noch werden durch sie Konflikte
den Beschlissen eines "guten Konsenses", die den Glauben kompromittieren, den Ergebnissen von
Volkszahlungen oder Erhebungen, die sich zu diesem oder jenem Thema ergeben, untergeordnet. Das ware
sehr einschrankend. Mit dem Hintergrund und der Zentralitat der Evangelisierung und dem Sensus Ecclesiae als
bestimmende Elemente unserer kirchlichen DNA beansprucht die Synodalitat bewusst eine Art und Weise des
Kirche-Seins anzunehmen, bei dem «das Ganze mehr ist als der Teil, und es ist auch mehr als ihre einfache
Summe. Man darf sich also nicht zu sehr in Fragen verbeilien, die begrenzte Sondersituationen betreffen,
sondern muss immer den Blick weiten, um ein groReres Gut zu erkennen, das uns allen Nutzen bringt. Das darf
allerdings nicht den Charakter einer Flucht oder einer Entwurzelung haben. Es ist notwendig, die Wurzeln in den
fruchtbaren Boden zu senken und in die Geschichte des eigenen Ortes, die ein Geschenk Gottes ist. Man
arbeitet im Kleinen, mit dem, was in der Nahe ist, jedoch mit einer weiteren Perspektive»[42].

12. Dies verlangt vom ganzen Volk Gottes und besonders von ihren Hirten eine Haltung der Wachsamkeit und
der Bekehrung, die es ermdéglicht, das Leben und die Wirksamkeit dieser Wirklichkeiten zu erhalten. Die
Wachsamkeit und die Bekehrung sind Gaben, die nur der Herr uns schenken kann. Uns muss es genlgen,
durch Gebet und Fasten um seine Gnade zu bitten. Immer hat es mich beeindruckt, wie der Herr wéhrend
seines irdischen Lebens, insbesondere in den Augenblicken groer Entscheidungen, in besonderer Weise
versucht wurde. Gebet und Fasten hatten eine besondere und bestimmende Bedeutung fir sein gesamtes
nachfolgendes Handeln (vgl. Mt 4,1-11). Auch die Synodalitat kann sich dieser Logik nicht entziehen und muss
immer von der Gnade der Umkehr begleitet sein, damit unser personliches und gemeinschaftliches Handeln sich
immer mehr der Kenosis Christi angleichen und sie darstellen kann (vgl. Phil 2,1-11). Als Leib Christi sprechen,
handeln und antworten, bedeutet auch, in der Art und Weise Christi mit den gleichen Haltungen, mit derselben
Umsicht und denselben Prioritaten zu sprechen und zu handeln. Dem Beispiel des Meisters folgend, der «sich
selbst entaulerte, und wie ein Sklave wurde» (Phil 2,7), befreit uns die Gnade der Bekehrung deshalb von
falschen und sterilen Protagonismen. Sie befreit uns von der Versuchung, in geschiitzten und bequemen
Positionen zu verharren, und |adt uns ein, an die Rander zu gehen, um uns selbst zu finden und besser auf den
Herrn zu horen.

Diese Haltung der Entduerung erlaubt es uns auch, die kreative und immer reiche Kraft der Hoffnung zu
erfahren, die aus der Armut des Evangeliums geboren wurde, zu der wir berufen sind; sie macht uns frei zur
Evangelisierung und zum Zeugnis. So erlauben wir dem Geist, unser Leben zu erfrischen und zu erneuern,
indem er es von Sklaverei, Tragheit und nebenséachlichem Komfort befreit, die uns daran hindern,
hinauszugehen und, vor allem, anzubeten. Denn in der Anbetung erfiillt der Mensch seine héchste Pflicht und
sie erlaubt ihm, einen Blick auf die kommende Klarheit zu werfen, die uns hilft, die neue Schépfung zu
verkosten[43].



15

Ohne diese Perspektive laufen wir Gefahr, von uns selbst oder vom Wunsch nach Selbstrechtfertigung und
Selbsterhaltung auszugehen, was zu Veranderungen und Regelungen flihrt, die auf halbem Weg stecken
bleiben. Weit davon entfernt, die Probleme zu I6sen, endet das darin, dass wir uns in einer endlosen Spirale
verfangen, und damit die schonste, befreiende und verheiflungsvolle Verkiindigung erstickt und abtétet, die wir
haben und die unserer Existenz einen Sinn gibt: Jesus Christus ist der Herr! Wir bedlrfen des Gebetes, der
Bulde und der Anbetung, die es uns ermdglichen, mit dem Zdliner zu sprechen: «Gott, sei mir Stinder gnadig!»
(Lk 18,13), nicht in heuchlerischer, infantiler oder kleinmitiger Weise, sondern mit dem Mut, die Tur zu 6ffnen
und das zu sehen, was normalerweise durch Oberflachlichkeit, durch die Kultur des Wohlbefindens und des
Augenscheins verdeckt bleibt[44].

Im Grunde genommen ermdglichen uns diese Geisteshaltungen — wahre geistliche Heilmittel (Gebet, Bulde und
Anbetung) —, noch einmal zu erfahren, dass Christ-Sein bedeutet, sich selig und gesegnet und somit Trager der
Gluckseligkeit fiir die anderen zu wissen. Christ-Sein bedeutet, der Kirche der Seligpreisungen fiir die
Seliggepriesenen von heute anzugehdren: die Armen, die Hungrigen, die Weinenden, die Gehassten, die
Ausgeschlossenen und die Beschimpften (vgl. Lk 6,20-23). Vergessen wir nicht: «In den Seligpreisungen zeigt
der Herr uns den Weg. Wenn wir den Weg der Seligpreisungen gehen, kénnen wir zum wahrsten menschlichen
und géttlichen Gliick gelangen. Die Seligpreisungen sind der Spiegel, der uns mit einem Blick darauf kundtut, ob
wir auf einem richtigen Weg gehen: Dieser Spiegel lligt nicht»[45]!

13. Liebe Brider und Schwestern, ich weils um eure Standfestigkeit und mir ist bekannt, was ihr fir den Namen
des Herrn durchgestanden und erduldet habt; ich weifls auch um eurem Wunsch und eurer Verlangen, die erste
Liebe in der Kirche mit der Kraft des Geistes wiederzubeleben (vgl. Offb 2,1-5). Dieser Geist, der das
gebrochene Schilfrohr nicht zerbricht und den glimmenden Docht nicht ausléscht (vgl. Jes 42,3), nahre und
belebe das Gute, das euer Volk auszeichnet, und lasse es erbliihen! Ich mdchte euch zur Seite stehen und euch
begleiten in der Gewissheit, dass, wenn der Herr uns fir wiirdig halt, diese Stunde zu leben, Er das nicht getan
hat, um uns angesichts der Herausforderungen zu beschamen oder zu Iahmen. Vielmehr will er, dass Sein Wort
einmal mehr unser Herz herausfordert und entziindet, wie Er es bei euren Vatern getan hat, damit eure Séhne
und Tochter Visionen und eure Alten wieder prophetische Traume empfangen (vgl. Joel 3,1). Seine Liebe
«erlaubt uns, das Haupt zu erheben und neu zu beginnen. Fliehen wir nicht vor der Auferstehung Jesu, geben
wir uns niemals geschlagen, was auch immer geschehen mag. Nichts soll starker sein als sein Leben, das uns
vorantreibt!»[46].

Und so bitte ich Euch, betet fiir mich!

Vatikan, den 29. Juni 2019

FRANZISKUS

[1] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 11.

[2] Vgl. Benedikt XVI., Begegnung mit den Deutschen Bischofen in Kéln, XX. Weltjugendtag (21. August 2005).
[3] Vgl. Il. Vat. Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 58.

[4] Benedikt XVI., Begegnung mit den Deutschen Bischéfen in Kéln, XX. Weltjugendtag (21. August 2005).

[5] Franziskus, Ad limina Besuch der Deutschen Bischéfe (20. November 2015).

[6] Vgl. Franziskus, Apostolische Konstitution Episcopalis communio (15. September 2018).

[7]1 Val. 1l. Vat. Konzil, Dogm. Konst. Gber die Kirche Lumen gentium, 23; Konzilsdekret Gber den Dienst der
Bischofe Christus Dominus, 3. Mit einem Zitat der Internationale Theologenkommission aus deren jlingstem
Dokument Die Synodalitéat im Leben und in der Sendung der Kirche, sagte ich den italienischen Bischéfen: «Die
Kollegialitat ist deshalb die spezifische Form in der die kirchliche Synodalitat zum Ausdruck kommt; sie
verwirklicht sich durch den Dienst der Bischofe auf der Ebene der communio unter den Teilkirchen einer Region
und durch die communio unter allen Teilkirchen in der Weltkirche. Ein jeder authentische Ausdruck der
Synodalitat verlangt wesensmaRig den kollegialen Dienst der Bischdfe», vgl. Ansprache an die ltalienische
Bischofskonferenz (20. Mai 2019).



16

[8] Vgl. Il. Vat. Konzil, Dogmat. Konst. Uiber die Kirche Lumen gentium, 8.

[9] Yves Congar, Vera e falsa riforma nella Chiesa, 259.

[10] Franziskus, Ansprache an die Deutsche Bischofkonferenz (20. November 2015).

[11] Schlussendlich ist es die Logik eines technokratischen Denkens, das sich allen Entscheidungen,
Beziehungen und Nuancen unseres Lebens aufnétigt (vgl. Franziskus, Enzyklika Laudato sii, 106-114). Deshalb
beeinflusst eine solche Logik auch unser Denken und Flhlen und unsere Art und Weise, Gott und den Nachsten
zu lieben.

[12] Franziskus, Di6zesanversammlung des Bistums Rom (9. Mai 2019).

[13] Vgl. Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 97: «Gott befreie uns von einer weltlichen
Kirche unter spirituellen oder pastoralen Drapierungen! Diese erstickende Weltlichkeit erfahrt Heilung, wenn
man die reine Luft des Heiligen Geistes kostet, der uns davon befreit, um uns selbst zu kreisen, verborgen in
einem religidsen Anschein Uber gottloser Leere. Lassen wir uns das Evangelium nicht nehmen!».

[14] Franziskus, Di6zesanversammlung des Bistums Rom (9. Mai 2019).

[15] Franziskus, Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate, 52.

[16] Franziskus, Nachtsynodales Apostolisches Schreiben Christus vivit, 121.

[17] Eine Haltung, die entweder einen Geist des uneingeschrankten Verlangens nach Erfolg entfacht im Falle
gunstigen Windes oder eine Opferhaltung hervorbringt, wenn ,es gilt, gegen den Wind zu rudern®. Diese
Denkweisen sind dem Geist des Evangeliums fremd und lassen eine elitdre Glaubenspraxis durchscheinen.
Weder das eine, noch das andere; der Christ lebt aus der Danksagung.

[18] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 26.

[19] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 83.

[20] Vgl. Paul VI., Apostolisches Schreiben Evangelii nuntiandi, 14.

[21] Ebd, 15.

[22] Vgl. Franziskus, Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate, 125.

[23] Ebd, 126.

[24] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 74.

[25] Ebd, 268.

[26] Vgl. 1l. Vat. Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 4; 11.

[27] Vgl. Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 28.

[28] Ebd, 109.

[29] Vgl. . Vat. Konzil, Dogm. Konst. Uiber die Kirche Lumen Gentium, 23.

[30] Vgl. Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 46.

[31] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 226.

[32] Vgl. Johannes Paul Il., Apostolisches Schreiben Novo millennio ineunte, 40.

[33] Vgl. Il. Vat. Konzil, Dogmat. Konst. Gber die Kirche Lumen Gentium, 13.

[34] Gustav Mahler (zugeschrieben): ,die Tradition ist die Gewéahr fir die Zukunft und nicht die Hiterin der
Asche®.

[35] Vgl. Il. Vat. Konzil, Dogmat. Konst. Gber die Kirche Lumen Gentium, 12.

[36] Vgl. Il. Vat. Konzil, Dogmat. Konst. Gber die Kirche Lumen Gentium, 12.

[37] Vgl. Joseph Ratzinger, Der Gott Jesu Christi, Miinchen 1976. S. 142.

[38] Franziskus, Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate, 7.

[39] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 288.

[40] José Hernandez, Martin Fierro, secunda parte, Decimoséptima sextina.

[41] 1l. Vat. Konzil, Dogm. Konst. Uiber die géttliche Offenbarung Dei Verbum, 8.

[42] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 235.

[43] Vgl. Romano Guardini, Glaubenserkenntnis. Mainz 3. Aufl. 1997. S.16.

[44] Vgl. J. M. Bergoglio, Sobre la acusacion de si, 2.

[45] Franziskus Ansprache vor dem 5. Nationalen Kongress der Kirche in Italien, Florenz, 10. November 2015.
[46] Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 3.

[01164-DE.01] [Originalsprache: Spanisch]

[B0561-XX.01]



17




