2., SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0460
Mercoledi 29.05.2019

Discorso del Cardinale Segretario di Stato alla Cerimonia di conferimento del Premio
Internazionale “Economia e societd” promosso dalla Fondazione “Centesimus Annus — Pro
Pontifice”

Si € svolta questa mattina, presso il Palazzo della Cancelleria in Vaticano, la Cerimonia di conferimento del
Premio Internazionale “Economia e societa” promosso dalla Fondazione Centesimus Annus — Pro Pontefice,
assegnato in questa quarta edizione al libro “Aquinas and the Market. Toward a Humane Economy” della
Prof.ssa Mary L. Hirschfeld.

Pubblicato di seguito il discorso che 'Em.mo Card. Pietro Parolin, Segretario di Stato, ha pronunciato in
occasione della Cerimonia:

Discorso del’Em.mo Card. Pietro Parolin

Eminenza,

Eccellenze,

Prof.ssa Mary L. Hirschfeld,

Sig.ra Presidente della Fondazione Centesimus Annus- Pro Pontifice, Dott.ssa Anna Maria Tarantola,
Sig. Segretario Generale, Dott. Eutimo Tiliacos,

Distinti membri del Consiglio di Amministrazione della Fondazione,

Signore e Signori,

Ringrazio vivamente la Presidente della Fondazione Centesimus Annus e le altre autorita per 'onore
concessomi di intervenire nella cerimonia di premiazione del volume Aquinas and the Market, Towards a
Humane Economy, della Prof.ssa Mary L. Hirschfeld.

Desidero, innanzitutto, congratularmi con la Prof.ssa Hirschfeld per la scelta del tema, che é di grande
importanza per la Dottrina Sociale della Chiesa e, piu in generale, per la costruzione di un’economia piu umana,
per lo sforzo compiuto nella sua elaborazione, nonché per la particolare ottica in cui ha cercato di mettere a
fuoco i grandi principi del pensiero economico moderno occidentale. Infatti, il pensiero di Tommaso di Aquino &
sempre presente e vivo nella scienza teologica e in tutto il Magistero pontificio, anche in quello sociale, ma



spesso non lo si mette in rapporto con i concetti base dell’economia moderna.

Grazie a Internet, risulta facile comprovare che I'opera ha suscitato un vivace dibattito accademico. Vorrei, da
parte mia, limitarmi a commentare sommariamente alcuni aspetti che mi hanno colpito per la loro sintonia con la
catechesi sociale di Papa Francesco. | miei commenti vorrebbero essere, inoltre, un incoraggiamento a ulteriori
sviluppi della ricerca e dello scambio scientifico in merito.

Comincerei accennando a tre elementi dell’'opera in rapporto con il Magistero pontificio piu recente: 1) la
discussione della feoria della scelta razionale dell’economia neoclassica [termine tecnico: neoclassical rational
choice theory] in rapporto con alcuni contenuti del’Esortazione Apostolica Evangelii Gaudium; 2) la questione
della monetizzazione dei rapporti umani, trattata dalla medesima Esortazione apostolica e dall’Enciclica Laudato
Si’; e 3) il concetto metafisico di natura umana secondo San Tommaso, diverso del concetto di natura umana
del manistream economico, e la presenza di tale concetto nella Costituzione Gaudium et Spes del Concilio
Vaticano Il. Indichero poi alcuni spunti addizionali.

Nel N. 54 dell’Esortazione Apostolica Evangelii Gaudium il Papa usa un linguaggio pastorale assai “forte”,
affermando che “alcuni ancora difendono le teorie della “ricaduta favorevole”, che presuppongono che ogni
crescita economica, favorita dal libero mercato, riesce a produrre di per sé una maggiore equita e inclusione
sociale nel mondo. Questa opinione, ... non € mai stata confermata dai fatti...” Continua poi, al N. 55, che “/a
crisi mondiale che investe la finanza e I'economia manifesta i propri squilibri e, soprattutto, la grave mancanza di
un orientamento antropologico che riduce 'essere umano ad uno solo dei suoi bisogni: il consumo.... La crisi
finanziaria che attraversiamo ci fa dimenticare che alla sua origine vi € una profonda crisi antropologica: la
negazione del primato dell’essere umano’’

La Prof.ssa Hirschfeld mette in evidenza il rischio delle teorizzazioni economiche di promuovere un riduzionismo
antropologico e lo contrappone alla concezione di uomo dell’Aquinate. Tale contrapposizione tra un concetto
riduttivo dell'uomo e la sua vocazione alla trascendenza serve per capire I'ampio respiro delle critiche e delle
proposte del Papa in materia politica ed economica e per cogliere il loro inserimento nella piu autentica
tradizione del pensiero patristico e medievale, magnificamente sintetizzato da San Tommaso di Aquino. Infatti il
Papa, e con lui tutta la Dottrina Sociale della Chiesa, parte da un concetto integrale di uomo, la cui felicita si
realizza non nelle opzioni di consumo, ma nell’effettiva apertura e nella condivisione con gli altri e nel vero
amore a Dio. L’'opera ora premiata offre una base teorica, filosofica ed economica, per approfondire e sviluppare
tali insegnamenti della Chiesa, e creare logiche economiche che riflettano un concetto integrale di uomo.

Per la Prof.ssa Hirschfeld il riduzionismo antropologico si radica nel pragmatismo etico-politico radicale — cita
esplicitamente Machiavelli - cioé in una visione dell’'uomo tendenzialmente limitata alle sue passioni animali, per
cui, per ragionare politicamente e, quindi, anche economicamente, bisogna prendere gli uomini come sono di
fatto e non come dovrebbero essere. Un secondo aspetto di tale riduzionismo antropologico consiste
nell’eccessiva valorizzazione degli interessi dei singoli, per non dire dei loro comportamenti egoistici, che
risulterebbero trasformati dal mercato in risultati positivi. Si opera un ulteriore riduzionismo intellettuale nel
considerare che I'unico comportamento umano significativo per il pensiero economico € la massimizzazione del
beneficio, inteso soprattutto in opzioni di consumo e ottenuto fondamentalmente tramite gli scambi di mercato.

Enoto che tali presupposti teorici sono serviti per rappresentare, tramite proposizioni logiche formali e formule
matematiche, il funzionamento dei mercati e I'evoluzione dell’economia, nonché per formulare pronostici
economici di provata utilita politica. Tuttavia, se, come spesso accade, essi siimpongono quale unica logica di
analisi sociale, tendono ad eliminare dal pensiero politico ogni considerazione aliena ad una efficienza teorica
del mercato, concepita preponderantemente in termini di stabilita monetaria e di liberta delle opzioni di consumo.
Buona parte del lavoro della Prof.ssa Hirschfeld spiega i limiti della convivenza di queste tesi con la visione
tomistica dell’'uomo e della societa, convivenza assai difficile quando tali tesi sono prese in termini assoluti o
quando si confondono i modelli analitici con la realta delle cose.

Papa Francesco afferma ancora nel N. 55 dell’ Evangelii Gaudium, che “una delle cause di questa situazione [le
ingiustizie e deficienze dell'odierno assetto economico mondiale] si trova nella relazione che abbiamo stabilito



3

con il denaro, poiché accettiamo pacificamente il suo predomino su di noi e sulle nostre societa. Abbiamo creato
nuovi idoli. L’adorazione dell’antico vitello d’oro (cfrEs32,1-35) ha trovato una nuova e spietata versione nel
feticismo del denaro...”

L ‘opera della Prof.ssa Hirschfeld, nel mettere a fuoco le differenze tra la concezione del denaro di Tommaso
d’Aquino e quella generalizzata nel mondo odierno, offre elementi anche per capire la continuita del pensiero di
Papa Francesco con quello del Santo. Il capitolo 5 “Economic Life as Ordered to Happiness”, espone la
distinzione che I’Aquinate fa tra la vera felicita o vita buona, che consiste nell’esercizio delle virtu, e la falsa
speranza di una felicita consistente nell’avere sempre piu beni materiali. Cosi, per il Dottore Angelico, I'avidita,
anche se coordinata dal mercato, tende sempre alla deificazione del denaro, perché sostituisce I'ansia di Dio del
cuore umano con il miraggio dell'infinito accesso ai beni materiali. Inoltre, 'avidita, nell’ intrecciarsi con le
possibilita di dominare il creato offerta dalla tecnologia, oltre a produrre l'illusione di avere i poteri di Dio
(beninteso che cio vale soltanto per quelli che hanno acceso ad ingenti quantita di denaro) produce una visione
unidimensionale di tutte le relazioni umane, che vengono intese soltanto in termini di quantificazione monetaria.
L’autrice risalta allora ulteriori coincidenze tra il Dottore Angelico e gli insegnamenti del Papa, citando
letteralmente il N. 107 dell’Enciclica Laudato Si’, sotto il titolo The consequences of Adopting the Logic of Profit
Maximization: “Possiamo percio affermare che all’'origine di molte difficolta del mondo attuale vi & anzitutto la
tendenza, non sempre cosciente, a impostare la metodologia e gli obiettivi della tecnoscienza secondo un
paradigma di comprensione che condiziona la vita delle persone e il funzionamento della societa. Gli effetti
dell'applicazione di questo modello a tutta la realta, umana e sociale, si constatano nel degrado dell'ambiente,
ma questo € solo un segno del riduzionismo che colpisce la vita umana e la societa in tutte le loro dimensioni.
Occorre riconoscere che i prodotti della tecnica non sono neutri, perché creano una trama che finisce per
condizionare gli stili di vita e orientano le possibilita sociali nella direzione degli interessi di determinati gruppi di
potere. Certe scelte che sembrano puramente strumentali, in realta sono scelte attinenti al tipo di vita sociale
che si intende sviluppare” (p. 158).

Parallelamente, in vari passaggi, I'opera ora premiata fa vedere come I'Aquinate mette in risalto il rapporto della
creazione con il Creatore e in particolare il rapporto del’'uomo con Dio come punto di partenza teologico e
filosofico dell’analisi di ogni agire umano. L’'uomo, creatura e immagine di Dio, solo in Dio puo trovare la sua
pienezza e felicita. | beni creati, quindi, sono strumentali per raggiungere I'unione con Dio, in questa terra e poi
definitivamente in Cielo. L’'uomo, tuttavia, non & solo creatura e immagine di Dio, ma € chiamato a diventare,
tramite il battesimo, figlio di Dio nel Figlio, Gesu Cristo, e a trovare la sua pienezza in Lui e con Lui. Se la
valutazione dell’agire umano non puo prescindere dalla sua vocazione alla comunione con Dio, nemmeno pud
prescindere dalla luce di Gesu Cristo. Quindi, anche se non esplicitamente citato, qui ritroviamo il N. 22 della
Costituzione Pastorale Gaudium et Spes del Concilio Vaticano I, la quale afferma che “solamente nel mistero
del Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell'uomo. Cristo, che é il nuovo Adamo, proprio rivelando il
mistero del Padre e del suo amore svela anche pienamente I'uomo a se stesso e gli manifesta la sua altissima
vocazione... Egli € «immagine dell'invisibile Iddio» (Col. 1,15) (29) e I'uvomo perfetto che ha restituito ai figli di
Adamo la somiglianza con Dio, resa deforme gia subito agli inizi a causa del peccato....Poiché in lui la natura
umana e stata assunta, senza per questo venire annientata per cio stesso essa € stata anche in noi innalzata a
una dignita sublime.”

Mi si consenta ancora alcune ulteriori considerazioni. | riferimenti alla virtu della prudenza - auriga virtutum —
compaiono spesso nell’opera e non potrebbe essere diversamente, attesa I'impostazione teologica e
antropologica di San Tommaso di Aquino. Per lui, € anche per la Dottrina Sociale della Chiesa, una azione
politica e economica armonica, che promuova il raggiungimento dei fini del’'uomo ovvero, detto in termini piu
attuali, il suo sviluppo umano integrale, richiama I'agire prudente dei cittadini e dei governanti. Inoltre il rapporto
tra cittadini ed economia &€ mediato sempre dalla prudenza politica, o, purtroppo, dallimprudenza politica.

Sembra, finalmente, una necessita urgente trovare norme etiche per le moderne attivita finanziarie, la cui
comprensione e gestione esige specifiche competenze tecniche. Di fronte al giudizio di San Tommaso sul
credito, tendenzialmente negativo perché utilizza un concetto molto stretto di usura, si tende a relativizzare la
sua autorita perché le odierne circostanze economiche sono mutate molto rispetto al secolo Xlll. Tuttavia, atteso
il rigore logico e metodologico dell Aquinate, a partire da Dio e da una visione trascendente dell'uomo, sarebbe
da domandarsi se la sua visione moralmente rigorosa del credito non offre indirizzi di pensiero anche per le



finanze odierne. Anche qui sarebbe opportuno sviluppare un dialogo tra teologia e economia.

L’opera della Prof.ssa Hirschfeld segnala alcune coincidenze delle conclusioni che si desumono dal pensiero di
Santo Tommaso con quelle di economisti che si rifanno ad altre tradizioni religiose, come l'indiano Amartya Sen.
E nota I'esistenza di conclusioni comuni a Amartya Sen e a Aristotele, nonostante siano separati da pit di
duemila anni. In tal senso, si potrebbe aggiungere che Tommaso d’Aquino non nutre soltanto il suo pensiero da
Aristotele, ma anche, e molto, da Sant’Agostino e da pensatori di scuola platonica, quale lo Pseudo-Dionisio, o
da filosofi arabi, come Avicenna e Averroé. Lo studio dei rapporti tra il pensiero del Dottore Angelico e |l
moderno pensiero economico, cosi ben sviluppato dall’opera premiata, potrebbe percio diventare un fecondo
campo di dialogo interreligioso e culturale, nonché di influsso comune delle varie religioni sulla realta sociale.

Il trattato Aquinas and the Market, Towards a Humane Economy, offre I'opportunita per riavviare con forza un
rinnovato studio degli aspetti sociali e antropologici del pensiero tomista contemporaneo. Penso in particolare a
Jacques Maritain, ma ci sono tanti altri studiosi recenti che hanno approfondito concetti di base quale la
partecipazione e I'analogia, i quali potrebbero avere conseguenze per un dialogo teologia-economia. Parimenti,
sarebbe desiderabile studiare i rapporti teologia-scienza economica dall’ottica degli sviluppi antropologici e
sociali di filosofi cristiani di altre scuole, come Paul Ricceur. Oppure chiamare in causa il personalismo di Karol
Woijtyla/Giovanni Paolo Il o il pensiero teologico e filosofico di Joseph Ratzinger/Benedetto XVI. Tutto cio,
ovviamente, non puod essere |'obiettivo di una opera singola.

La Prof.ssa Hirschfeld, comunque, mettendo rigorosamente a fuoco alcuni aspetti del pensiero di San Tomaso,
e riuscita ad offrire un modello consistente di dialogo economia-teologia, che schiude un ampio panorama
scientifico. Sono sicuro che 'autrice € consapevole che il suo libro si inserisce in una ricca tradizione culturale e
che servira a rinnovare e rafforzare con saldi elementi filosofici e teologici il dibattito sull’odierno assetto
economico e politico mondiale.

Ringrazio vivamente quindi, anche a nome di Sua Santita Francesco, la Professoressa Mary L. Hirschfeld per
I'ottimo lavoro compiuto e la incoraggio vivamente a continuare queste linee di ricerca e di docenza, che
possono fare molto bene, prima negli ambiti accademici e poi in quelli politici. Sono sicuro che riuscira a farlo di
modo significativo.

Ritengo anche altamente opportuna la decisione della Fondazione Centesimus Annus — Pro Pontifice di
premiare Aquinas and the Market, Towards a Humane Economy, e sono pure certo che la Fondazione
continuera ad impegnarsi nel promuovere un pensiero sociale cristiano di alto spessore scientifico e capace di
dialogare validamente con gli ambiti accademici ed universitari.

Dal momento che San Tommaso € un teologo, Dio € molto presente in tutta 'opera della Prof.ssa Hirschfeld, ma
in realta & sempre presente in tutte le attivita di donne e uomini di buona volonta — accademici, politici,
economisti ed altri operatori sociali — che cercano sinceramente la verita e il servizio del prossimo, e lavorano
per costruire un mondo piu giusto e pienamente rispettoso della dignita umana.

Grazie a tutti.
[00967-IT.01] [Testo originale: Italiano]

[BO460-XX.01]



