SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0508
Mercoledi 04.07.2018

Istruzione “Ecclesiae Sponsae Imago” sull’ “Ordo virginum”

Testo in lingua originale

Traduzione in lingua francese

Traduzione in linqua inglese

Traduzione in lingua spagnola

Testo in lingua originale

Introduzione

l. La vocazione e la testimonianza dell’' Ordo virginum

Il. La configurazione dell’Ordo virginum nelle Chiese particolari e nella Chiesa universale

lll. Il discernimento vocazionale e la formazione per I Ordo virginum

Conclusione

Introduzione

1. L'immagine della Chiesa Sposa di Cristo si presenta nel Nuovo Testamento come efficace icona rivelatrice
dell'intima natura del rapporto che il Signore Gesu ha voluto stabilire con la comunita di coloro che credono in
Lui (Ef5, 23-32; Ap 19, 7-9; 21, 2-3.9).



2

Sin dai tempi apostolici questa espressione del mistero della Chiesa ha trovato una manifestazione del tutto
peculiare nella vita di quelle donne che, corrispondendo al carisma suscitato in loro dallo Spirito santo, con
amore sponsale si sono dedicate al Signore Gesu nella verginita, per sperimentare la fecondita spirituale
dell’intimo rapporto con Lui e offrirne i frutti alla Chiesa e al mondo.

2. Come indicano alcuni passi del Nuovo Testamento e gli scritti dei primi secoli cristiani, questa forma di vita
evangelica € comparsa in modo spontaneo nelle diverse regioni in cui si sviluppavano le comunita ecclesiali[1],
collocandosi tra le altre forme di vita ascetica che, nel contesto della societa pagana, costituivano un segno
evidente della novita del cristianesimo e della sua capacita di rispondere alle piu profonde domande circa |l
senso dell’esistenza umana[2]. Con un processo analogo a quello che interesso la vedovanza di donne che
sceglievano la continenza «in onore della carne del Signore »[3], la verginita consacrata femminile assunse
progressivamente le caratteristiche di uno stato di vita riconosciuto pubblicamente dalla Chiesa[4].

Nei primi tre secoli numerosissime furono le vergini consacrate che per restare fedeli al Signore subirono il
martirio. Tra queste Agata di Catania, Lucia di Siracusa, Agnese e Cecilia di Roma, Tecla di Iconio, Apollonia di
Alessandria, Restituta di Cartagine, Justa e Rufina di Siviglia. In seguito e fino ad oggi, la memoria delle vergini
martiri € rimasta come vivo richiamo al dono totale di sé che la consacrazione verginale esige.

Nelle donne che accoglievano questa vocazione e vi corrispondevano con la decisione di perseverare nella
verginita per tutta la vita, i Padri della Chiesa vedevano riflessa I'immagine della Chiesa Sposa totalmente dedita
al suo Sposo: per questo si riferivano a loro come sponsae Christi, Christo dicatae, Christo maritatae, Deo
nuptae[5]. Nel corpo vivo della Chiesa, esse costituivano un coetus istituzionalizzato, indicato con il nome di
Ordo virginum[6].

3. A partire dal IV secolo I'ingresso nell’ Ordo virginum avveniva mediante un solenne rito liturgico presieduto dal
Vescovo diocesano. In seno alla comunita riunita per la celebrazione eucaristica, la donna manifestava il
sanctum propositum di permanere per tutta la vita nella verginita per amore di Cristo e il Vescovo pronunciava la
preghiera consacratoria. Come attestato gia dagli scritti di Ambrogio di Milano e successivamente dalle piu
antiche fonti liturgiche, il simbolismo nuziale del rito era reso particolarmente evidente dall'imposizione del velo
alla vergine da parte del Vescovo, gesto che corrispondeva alla velatio compiuta nella celebrazione del
matrimonio[7].

4. La stima e la sollecitudine pastorale che accompagnavano il cammino delle vergini consacrate sono
ampiamente testimoniate dalla letteratura patristica. | Padri non si limitavano a censurare i comportamenti delle
consacrate non confacenti al loro impegno di condurre una vita casta nel’'umile sequela di Cristo, ma
affrontavano e contrastavano con vigore sia gli argomenti di coloro che negavano il valore della verginita
consacrata, sia le deviazioni ereticali che propugnavano l'ideale della verginita e della continenza sulla base di
una concezione negativa del matrimonio e della sessualita. Riflettendo sui fondamenti teologici della
consacrazione verginale, ne mettevano in luce l'origine carismatica, la motivazione evangelica, il rilievo
ecclesiale e sociale, il riferimento esemplare alla Vergine Maria, il valore profetico di anticipazione e vigilante
attesa della piena comunione col Signore che si realizzera soltanto al suo ritorno glorioso, alla fine dei tempi.
Rivolgendosi alle vergini consacrate « piu con I'affetto che con I'autorita »[8] del loro ministero, le esortavano ad
alimentare ed esprimere I'amore verso Cristo Sposo nell'assidua meditazione della Scrittura e nella
perseverante preghiera personale e liturgica; nel praticare I'ascesi, le virtu e le opere di misericordia; nel
coltivare un atteggiamento di docile ascolto del magistero del Vescovo e nell'impegno a custodire la comunione
ecclesiale, cosi da offrire una limpida e persuasiva testimonianza evangelica all’interno delle comunita cristiane
e dell’ambiente sociale nel quale restavano inserite, vivendo generalmente nelle proprie famiglie di origine e
talvolta anche in forma comunitaria.

Nello stesso periodo, attraverso le decretali dei Papi e le costituzioni dei Concili Provinciali, prese avvio la
definizione della disciplina degli aspetti essenziali di questa forma di vita.

5. Mentre nei primi secoli le vergini consacrate vivevano generalmente nell’ambito delle proprie famiglie, con lo
sviluppo del monachesimo cenobita la Chiesa associo la consacrazione verginale alla vita comunitaria, e quindi



all'osservanza di una regola comune e all'obbedienza ad una superiora.

Nel corso dei secoli progressivamente scomparve la forma di vita originaria dell’ Ordo virginum, con il suo
caratteristico radicamento nella comunita ecclesiale locale sotto la guida del Vescovo diocesano.

I riti di ingresso nella vita monastica si affiancarono e, nella maggior parte dei monasteri, si sostituirono alla
celebrazione della consecratio virginum. Soltanto alcune famiglie monastiche nelle quali si emettevano voti
solenni mantennero I'uso di questo rito che, pur conservando gli elementi essenziali della sua struttura
originaria, venne arricchito con I'apporto della sensibilita delle popolazioni tra cui si diffuse, mediante successive
revisioni che portarono ad introdurre nuove formule eucologiche e gesti simbolici.

6. L'impulso di rinnovamento ecclesiale che ispird il Concilio Vaticano Il suscito interesse anche nei confronti del
rito liturgico della consecratio virginum e dell’ Ordo virginum. Dopo molti secoli dalla sua scomparsa € in un
contesto storico radicalmente mutato, in cui erano in atto processi di profondo cambiamento della condizione
femminile nella Chiesa e nella societa, quell’antica forma di vita consacrata rivelava una sorprendente forza di
attrazione e appariva capace di corrispondere non solo al desiderio di molte donne di dedicarsi totalmente al
Signore e ai fratelli, ma anche alla contestuale riscoperta dell'identita propria della Chiesa particolare nella
comunione dell’'unico Corpo di Cristo.

Secondo la disposizione della Costituzione sulla liturgia Sacrosanctum Concilium n. 80, nel periodo
postconciliare il rito della consecratio virginum presente nel Pontificale Romano fu sottoposto a revisione in base
ai principi generali che il Concilio aveva stabilito per la riforma liturgica. Il nuovo Ordo consecrationis virginum,
promulgato il 31 maggio 1970 dalla Sacra Congregazione per il Culto Divino su speciale mandato di Papa Paolo
VI, entro in vigore il 6 gennaio 1971[9]. Riprendendo la piu antica tradizione ecclesiale, e tenendo conto anche
della successiva evoluzione storica, erano state elaborate ed approvate due forme celebrative. La prima &
destinata alle donne che, rimanendo in saeculo, cioé nelle loro ordinarie condizioni di vita, vengono ammesse
alla consacrazione dal Vescovo diocesano. La seconda € destinata alle monache di comunita in cui il rito € in
uso, professe perpetue o che nella medesima celebrazione emettono la professione perpetua e ricevono la
consecratio virginum.

7. In questo modo ha ritrovato esplicito riconoscimento ecclesiale la consacrazione verginale di donne che
restano nel proprio ordinario contesto di vita, radicate nella comunita diocesana radunata attorno al Vescovo,
nelle modalita dell’'antico Ordo virginum, senza essere ascritte ad un Istituto di vita consacrata. Lo stesso testo
liturgico e le norme in esso stabilite delineano negli elementi essenziali la fisionomia e la disciplina di tale forma
di vita consacrata, il cui carattere istituzionale — proprio e distinto da quello degli Istituti di vita consacrata — &
stato successivamente confermato dal Codice di Diritto Canonico (can. 604). In modo analogo, anche il Codice
dei Canoni delle Chiese Orientali ha esplicitato la possibilita che nelle Chiese Orientali il diritto particolare
costituisca vergini consacrate che professano pubblicamente nel secolo la castita «per proprio conto», cioé
senza vincoli di appartenenza ad un Istituto di vita consacrata (can. 570).

In conseguenza di cid, nella riorganizzazione della Curia Romana attuata mediante la Costituzione Apostolica
Pastor bonus, I'Ordo virginum & stato posto nell’ambito di competenza della Congregazione per gli Istituti di vita
consacrata e le Societa di vita apostolica[10].

Anche il Catechismo della Chiesa Cattolica[11], la riflessione svolta in occasione del Sinodo dei Vescovi
dedicato al tema « La vita consacrata e la sua missione nella Chiesa e nel mondo » e I'esortazione apostolica
postsinodale Vita consecrata[12] (in particolare nel n. 7 e nel n. 42), hanno contribuito a chiarire la collocazione
ecclesiale dell’Ordo virginum tra le altre forme di vita consacrata, dando rilievo al peculiare legame che si
stabilisce tra le vergini consacrate e la Chiesa particolare e universale.

L’lstruzione Ripartire da Cristo: un rinnovato impegno della vita consacrata nel terzo millennio[13], ha quindi
sottolineato I'esigenza che il Vescovo diocesano e il suo presbiterio rivolgano una particolare attenzione alle
vergini consacrate.



4

Successivamente il Direttorio per il ministero pastorale dei Vescovi Apostolorum Successores[14], in continuita
con I'antica tradizione ecclesiale, ha riaffermato che il Vescovo diocesano deve avere una particolare
sollecitudine per I'Ordo virginum, in quanto le vergini sono consacrate a Dio attraverso le sue mani e sono
affidate alla sua cura pastorale.

8. Da quando si € riproposta nella Chiesa questa forma di vita consacrata, si € assistito ad una vera e propria
rifioritura dell’ Ordo virginum, la cui vitalita si manifesta nella pluriforme ricchezza di carismi personali messi a
servizio dell’'edificazione della Chiesa e del rinnovamento della societa secondo lo spirito del Vangelo. I
fenomeno appare di grande rilevanza, non soltanto per il numero delle donne coinvolte, ma anche per la sua
diffusione in tutti i continenti, in moltissimi Paesi e Diocesi, in aree geografiche e contesti culturali tanto
diversificati.

A cid indubbiamente ha contribuito la traduzione dell’'edizione tipica latina dell’Ordo consecrationis virginum nella
maggior parte delle lingue correnti, a cura delle rispettive Conferenze Episcopali.

Numerosissimi Vescovi con il proprio magistero e I'azione pastorale hanno promosso e sostenuto I'Ordo
virginum nelle loro Diocesi, valorizzando anche il contributo delle stesse vergini consacrate, che si sono sentite
chiamate a riflettere sulla propria esperienza, sull’attualita di questa vocazione nella Chiesa e nel mondo di oggi
e sulle attenzioni necessarie per permetterle di esprimersi secondo la propria originalita. Con gli stessi
intendimenti, alcune Conferenze Episcopali hanno elaborato per i loro territori criteri e orientamenti comuni per
la cura pastorale dell’Ordo virginum.

In sinergia con il magistero e I'azione dei Vescovi diocesani, la Sede Apostolica ha mantenuto un’attenzione
costante nei confronti dell’Ordo virginum, ponendosi a servizio delle Chiese particolari, in modo da favorire la
rinascita e lo sviluppo di questa forma di vita secondo le sue caratteristiche peculiari.

9. Il servizio alla comunione che il Successore di Pietro svolge anche riguardo all’ Ordo virginum ha assunto
particolare visibilita in occasione dei primi due incontri internazionali che hanno visto riunirsi a Roma vergini
consacrate provenienti da numerosi Paesi. Da San Giovanni Paolo Il nel 1995[15], e da Benedetto XVI nel
2008[16] le vergini consacrate hanno ricevuto preziosi insegnamenti per orientarsi nel loro cammino.

Un terzo incontro internazionale ha avuto luogo nel 2016, quando le vergini consacrate di tutto il mondo sono
state invitate a Roma per partecipare alle giornate conclusive dell’Anno della vita consacrata indetto da Papa
Francesco. Sotto la guida del Successore di Pietro, che ha sollecitato le persone consacrate in tutte le forme di
vita a riscoprire i fondamenti comuni della vita consacrata, si € reso evidente come il caratteristico radicamento
dell’Ordo virginum nelle Chiese particolari si armonizza con I'esperienza della comunione che le vergini
consacrate sperimentano nell’'orizzonte della Chiesa universale, rendendosi partecipi dell’'unica missione
ecclesiale.

10. Negli ultimi anni, da piu parti sono giunte a questo Dicastero richieste di offrire indicazioni che orientino
I'azione dei Vescovi diocesani nell’'applicazione delle norme contenute nel Pontificale Romano e implicitamente
richiamate dal can. 604 del Codice di Diritto Canonico, come pure nella definizione di una disciplina piu
completa e organica che, sulla base dei principi comuni al diritto della vita consacrata nelle sue varie forme, si
precisi in riferimento alle peculiarita dell’ Ordo virginum.

La rinnovata presenza di questa forma di vita consacrata nella Chiesa, la cui ricomparsa € cosi strettamente
legata all’evento del Concilio Vaticano Il, e la rapidita della sua crescita in tante Chiese particolari, rendono
opportuno corrispondere a tali richieste, affinché nel necessario adeguamento ai diversi contesti culturali sia
custodita l'identita specifica dell’ Ordo virginum.

La presente Istruzione stabilisce i principi normativi e i criteri orientativi che i Pastori di ogni Diocesi e Chiesa
particolare assimilata alla Diocesi dovranno applicare nella cura pastorale dell’ Ordo virginum.



5

Dopo aver delineato il fondamento biblico e gli elementi tipici della vocazione e della testimonianza delle vergini
consacrate (Prima Parte), I'lstruzione tratta della specifica configurazione dell’ Ordo virginum nell’ambito della
Chiesa particolare e della Chiesa universale (Seconda Parte), per poi soffermarsi sul discernimento vocazionale
e gli itinerari per la formazione previa alla consacrazione e la formazione permanente (Terza Parte).

l.
La vocazione
e la testimonianza
dell’Ordo virginum

Il fondamento biblico della verginita consacrata

11. Siate fecondi e moltiplicatevi € il comando, rivolto dal Creatore alla prima coppia (Gen 1, 28) e ribadito a Noé
e ai suoi figli (Gen 9, 1.7). Esso impregna profondamente la mentalita ebraica e tutto il tessuto dell’Antico
Testamento e viene collegato alla promessa di una posterita numerosa e al compimento dei tempi messianici. Il
matrimonio, possibilmente ricco di figli, appare quindi come il profilo ideale di ogni pio israelita ed uno stile di vita
diverso risulta estraneo alla mentalita biblica.

Nel Pentateuco e nei Libri storici 'astensione sessuale € richiesta solo come condizione temporanea di distacco
da cio che & profano, in vista dell’accesso alla sfera di cid che € raggiunto dalla santita di Dio: ad esempio per
prepararsi all'incontro col Signore al Sinai (Es 19, 15) o alla guerra contro i nemici del Signore (1 Sam 21, 2-7), o
durante il servizio cultuale da parte dei leviti (Lv 22, 1-9) o per poter partecipare ad un pasto sacro (1 Sam 21,
5). La verginita viene stimata come una qualita positiva solo in relazione al futuro matrimonio e con esplicito
riferimento alla condizione della donna (Dt 22, 13-21), in quanto rappresenta I'intimita che & riservata allo sposo.
In particolare, al sommo sacerdote &€ imposto di sposare una vergine per ragioni di purita rituale (Lv 21, 10-14).
La verginita perpetua invece viene considerata una grande umiliazione (vedi la figlia di lefte in Gdc 11, 37),
mentre la sterilita fisica € sopportata con grande sofferenza morale (vedi Rachele in Gen 30, 23; Anna in 1 Sam
1, 11; Elisabetta in Lc 1, 25).

12. L’esaltazione dell’'amore sponsale — che raggiunge il suo vertice poetico nel Cantico dei Cantici — negli Scritti
sapienziali si radica nell'ideale di vita familiare ereditato dalla tradizione, contemplato nella sua bellezza (ad
esempio: Sal 127, 3-5; 128, 1-3; Sir 25, 1) e riproposto in prospettiva morale e pedagogica (ad esempio: Pr5,
15-19; Sir7, 23-28; 9, 1.9). La verginita & apprezzata come virtu della donna da custodire e da rispettare in vista
del matrimonio, in quanto prova della sua rettitudine e dell’'onore della sua famiglia (Gb 31, 1; Sir 9, 5; 42, 10), al
punto che, personificando la Sapienza divina, il libro del Siracide la raffigura come vergine sposa che si dona a
chi teme il Signore (Sir 15, 2). E poiché la virtu & gradita a Dio, appare anche l'intuizione che nelle buone opere
vi € una fecondita spirituale che riscatta dalla mortalita persino la donna sterile, chi & impossibilitato a costituirsi
una famiglia o & privo di discendenza (Sap 3, 13-14; 4, 1).

13. A partire dalla predicazione di Osea — strettamente collegata alla sua sofferta esperienza personale - la
metafora sponsale compare nei Libri profetici per dare risalto alla totale gratuita dell’elezione e la instancabile
fedelta di Dio all'alleanza (Os 1-2; Ez 16; 23), mentre il popolo cede alla seduzione di altre divinita e dei loro
culti.

In questo quadro simbolico, piu volte I'intero popolo di Dio viene paragonato o personificato con la figura di una
vergine: ora per denunciarne l'idolatria che lo espone al rischio di scomparire, come una vergine che muore
senza discendenza (Am 5, 2); ora per dar voce al lamento per la sua rovina (Lam 2, 13); ora per invitarlo al
pentimento (Ger 31, 21). Ma talvolta anche per far risuonare la promessa della redenzione con cui Dio riscattera
Israele dalla devastazione e dall’abbandono, affinché ritrovi la gioia di riconoscersi amato con amore eterno (Ger
31,4.13; Is 62, 5).

Anche il celibato di Geremia — I'unico a cui Dio ordina esplicitamente di non prendere moglie — costituisce un
annuncio profetico del castigo che sta per abbattersi sul popolo (Ger 16, 2). Esso &€ uno strumento espressivo
della parola di Dio, un simbolo di morte 0 meglio una personificazione dolorosa del suo messaggio di giudizio



che annuncia la distruzione imminente come punizione per l'infedelta del popolo nei confronti di Dio.

14. Nel pensiero rabbinico il celibe viene ritenuto un uomo senza aiuto, senza gioia, senza benedizione
(Bereshit Rabba 17, 2) assimilato a uno che sparge sangue o che diminuisce 'immagine divina (Trattato
Yevamot del Talmud di Babilonia 63b). Tuttavia tra i rabbini e alcuni gruppi religiosi, come esseni e terapeuti, e
nella nota comunita di Qumran, appaiono delle eccezioni.

Alle soglie del Nuovo Testamento ci € presentata poi la figura di Giovanni Battista che si definisce amico dello
Sposo (Gv 3, 29) e che con la sua vita di ascesi e la predicazione prepara la venuta del Messia e l'irruzione del
Regno di Dio.

15. Nel Nuovo Testamento il celibato entra in scena e si presenta come profezia incarnata del gia e non ancora
del Regno di Dio che trae la sua origine e ragion d’essere proprio dalla novita dell’irruzione del Regno nella
storia. Dal momento che il Regno di Dio nei Vangeli si identifica con la predicazione, le opere e la persona
stessa di Gesu, la motivazione del celibato assume un carattere fortemente cristocentrico. | Vangeli dell'infanzia
di Matteo (1, 18-25) e soprattutto di Luca (1, 26-38) presentano la novita della verginita (carnis et cordis) della
madre di Gesu, segno visibile dell'incarnazione invisibile del Figlio di Dio ed espressione sponsale dell’alleanza
con Dio, cui & chiamato tutto il popolo dei credenti. | Vangeli inoltre ci presentano Gesu come un predicatore
itinerante che, libero da ogni legame (Mt 8, 19-20), manifesta I'urgenza del Regno ormai presente e chiama alla
fede e alla conversione. Lo stile itinerante di Gesu comporta, infatti, un costante allontanamento da luoghi e
persone e non si adatta alle necessita di una vita familiare, dove l'interesse di un membro & fortemente
connesso all’interesse di tutti gli altri membri, tanto da dare origine a una solidarieta forte e alla politica delle
parentele.

Pur essendoci vari riferimenti ai familiari di Gesu, non si riscontra mai nei Vangeli un’allusione ad una moglie o a
dei figli (Mc 3, 31-32; 6, 3; Gv 6, 42; At1, 14). Gesu infatti chiama figli o figlioli i suoi discepoli (tékna, Mc 10, 24;
teknia, Gv 13, 33; paidia, Gv 21, 5), lasciando cogliere la realta di una filiazione di tipo spirituale. In occasione
della visita dei suoi familiari venuti a vederlo (Mt 12, 47; Mc 3, 31; Lc 8, 20) o addirittura a prenderlo per
ricondurlo a casa (Mc 3, 21), egli annuncia il costituirsi della sua nuova famiglia, che non si fonda su vincoli di
sangue, ma su una realta spirituale espressa mediante il desiderio di compiere la volonta di Dio (Mt 12, 50; Mc
3, 31-35) o di ascoltare la parola del Signore e metterla in pratica (Lc 8, 21). Questa ulteriore nascita o rinascita
nello Spirito, che va al di la della carne e del sangue, € attestata anche nel Prologo di Giovanni (Gv 1, 12-13) e
in occasione del dialogo tra Gesu e Nicodemo (Gv 3, 3-8).

Gesu abbraccia liberamente una vita senza legami e obblighi familiari, per potersi dedicare totalmente
al’annuncio del Regno e alla realizzazione del disegno d’amore del Padre nei confronti del’'umanita. La liberta
radicale dai legami che Gesu incarna, la richiede anche a chi lo segue: egli chiede di lasciare (afiemi, in tutti e
tre i sinottici) tutto (panta: Mt 19, 27; Mc 10, 28) o i beni (ta idia: le cose intime, la propria area di intimita, Lc 18,
28) e questo comporta anche lasciare oltre a genitori, fratelli, sorelle, anche moglie (gyne-" Lc 18, 29) o figli
(tékna: Mt 19, 29; Mc 10, 29; Lc 18, 29). Ai suoi discepoli parla di eunuchia come di una condizione
assolutamente nuova, da comprendere non come mortificazione o atteggiamento di disprezzo nei confronti della
donna, ma come un dono particolare concesso da Dio a coloro che vi sono chiamati.

Si ricordi il famoso logion: Non tutti capiscono questa parola, ma solo coloro ai quali € stato concesso (Mt 19,
11). Da un punto di vista grammaticale I'espressione ai quali € stato concesso (dédotai) corrisponde ad un
passivo divino e significa: coloro ai quali Dio lo ha concesso. Solo coloro che entrano nella comprensione del
mistero del Regno inaugurato dal Cristo sono in grado di capire questo dono che richiede una scelta volontaria,
libera, e che ha una motivazione di ordine teologico ed escatologico, essendo per il Regno dei cieli (Mt 19, 12).

Il celibato si presenta cosi come una scelta libera, che accade anche in quello spazio relazionale che ¢ il corpo,
e con la quale si risponde al Dio dell’lamore che chiama e si rivela nel volto del Cristo[17]. Esso non & fuga dalla
relazione, né frutto di uno sforzo disumano, ma dono che appartiene al dinamismo della trasfigurazione della
relazionalita che contraddistingue lo stile inaugurato da Gesu: la fraternita evangelica, base di un’'umanita
riconciliata e fondamento della koino-nia su cui poggia la vita della Chiesa[18].



7

L’annuncio del Regno dischiude cosi ai discepoli una situazione escatologica nuova, dinanzi alla quale tutto
passa in secondo piano (Mt 10, 37; Lc 14, 26; Mt 19, 27-29; Mc 10, 28-30; Lc 18, 29). In Mt 22, 23-33; Mc 12,
18-27 e Lc 20, 27-40, dove si parla della condizione escatologica dei risorti, si mostra infatti come la scelta del
celibato e della verginita a motivo di Cristo e del Vangelo collochino gia i discepoli — con una funzione simbolica
e anticipatrice — nella realta del Regno[19].

16. Scrivendo ai Corinzi, Paolo affianca al matrimonio la verginita presentandola non attraverso il registro del
comando, ma come un consiglio (1 Cor 7, 25), una chiamata personale di Dio, un carisma (1 Cor7, 7). La
caratterizza come quello stato di vita che consente una maggiore dedizione al Signore (7 Cor 7, 32-35),
testimonianza della non appartenenza dei cristiani a questo mondo, segno della tensione della Chiesa verso la
meta finale e anticipazione dello stato di risurrezione (7 Cor 7, 29.31). L’accento non € messo sullo stato fisico,
ma sulla dedizione totale della persona a Cristo e sul servizio per il Regno. In tal senso la comunita stessa e,
agli occhi di Paolo, la vergine che egli, in qualita di padre, ha fidanzato a Cristo perché, custodendo integra la
fede suscitata dalla predicazione apostolica, indirizzi a Lui tutte le sue energie e la sua dedizione (2 Cor 11, 2-4).

Nella Gerusalemme celeste tutti gli eletti sono chiamati vergini (Ap 14, 4), a esprimere la loro fedelta all’alleanza,
il loro non essersi contaminati con gli idoli. Nel libro dell’Apocalisse la verginita appare come il segno di
riconoscimento dell’appartenenza alla citta celeste, alla sposa dell’Agnello (Ap 21, 2.9).

Se Gesu, il consacrato per eccellenza, vive la sua consacrazione non in termini di separazione dal profano o
dall'impuro in adempimento alle prescrizioni legali, ma di accoglienza del corpo che il Padre gli ha dato e di dono
di sé sulla croce, il suo corpo ¢ il luogo concreto e il segno realizzativo della sua consacrazione al disegno del
Padre (Eb 10, 5-10). Cosi accade anche per chiunque imbocchi la strada del celibato o della verginita: il corpo
diventa parola, annuncio di appartenenza totale al Signore e di servizio gioioso ai fratelli e alle sorelle.

17. La verginita cristiana si pone cosi nel mondo come segno manifesto del Regno futuro perché la sua
presenza rivela la relativita dei beni materiali e la transitorieta del mondo stesso. In questo senso, come |l
celibato del profeta Geremia, essa € profezia della fine imminente, ma al tempo stesso, in forza del legame
sponsale con Cristo, annuncia anche l'inizio della vita del mondo futuro, il mondo nuovo secondo lo Spirito. Il
segno, cosi, come accade nella visione biblica, non € un riferimento puramente convenzionale o la pallida
immagine di una realta lontana, ma la realta stessa nella sua manifestazione incipiente. Nel segno & contenuta,
anche se ancora nascosta, la realta futura.

La verginita consacrata si colloca percio nell’orizzonte di una sponsalita, che non € teogamica (vale a dire di
matrimonio con la divinita) ma teologale, cio€ battesimale, perché riguarda 'amore sponsale di Cristo per la
Chiesa (cf. Ef5, 25-26). Si tratta di una realta salvifica soprannaturale e non solo umana, che non puo essere
spiegata con la logica della ragione ma con la fede, perché — come ricorda la Scrittura — Tuo sposo ¢ il tuo
creatore (Is 54, 5). Essa € una delle grandi opere dell'ordine nuovo inaugurato con la Pasqua di Cristo e
I'effusione dello Spirito, esperienza difficile da comprendere per 'uomo carnale e comprensibile solo a chi si
lascia istruire dallo Spirito di Dio (cf. 1 Cor 2, 12-13).

Il carisma e la vocazione

18. Le donne in cui lo Spirito suscita il carisma della verginita (Mt 19, 11-12) ricevono la grazia di una particolare
vocazione, con cui Dio Padre le attrae al cuore dell’alleanza nuziale (Ap 19, 7-9) che nel suo eterno disegno di
amore ha voluto stabilire con 'umanita e che si &€ compiuta nell’'Incarnazione e nella Pasqua del Figlio.

Equesto il mistero grande (Ef5, 32) che si attualizza nella Chiesa, la Sposa per cui Cristo ha dato se stesso, al
fine di renderla santa e immacolata (Ef 5, 25-27), sacramento della comunione di Dio con gli uomini[20].

Da tale mistero nuziale, in cui sono immersi tutti i battezzati, gli sposi cristiani attingono la grazia del sacramento
che li fortifica nella loro unione (Ef5, 28-29).



8

Ad esso, per la loro particolare vocazione, attingono anche le donne che nella Chiesa ricevono la consacrazione
verginale: per amore di Cristo, sommamente amato, rinunciano all’esperienza del matrimonio umano per essere
a Lui congiunte con un legame sponsale, sperimentare e testimoniare nella condizione verginale (7 Cor7, 34) la
fecondita di tale unione, anticipare la realta della comunione definitiva con Dio cui tutta 'umanita & chiamata (Lc
20, 34-36).

Il propositum, la consacrazione e lo stato di vita

19. Questa realta spirituale € significata e resa operante nella celebrazione liturgica della consecratio virginum,
con cui la Chiesa implora sulle vergini la grazia di Dio e I'effusione dello Spirito Santo[21].

In tale rito le consacrande esprimono il sanctum propositum, cioé la ferma e definitiva volonta di perseverare per
tutta la vita nella castita perfetta e nel servizio di Dio e della Chiesa, seguendo Cristo come propone il Vangelo
per rendere al mondo una viva testimonianza di amore ed essere segno manifesto del Regno futuro[22].

Il propositum delle consacrande viene accolto e confermato dalla Chiesa attraverso la solenne preghiera del
Vescovo, il quale invoca ed ottiene per loro I'unzione spirituale che stabilisce il vincolo sponsale con Cristo e a
nuovo titolo le consacra a Dio[23].

In questo modo, le vergini sono costituite persone consacrate, segno sublime delllamore della Chiesa verso
Cristo, immagine escatologica della Sposa celeste e della vita futura[24]. L’appartenenza esclusiva a Cristo,
sancita col vincolo nuziale, mentre alimenta in loro la vigile attesa del ritorno dello Sposo glorioso (Mt 25, 1-13),
le associa in modo peculiare al suo sacrificio redentore e le dedica alla edificazione e alla missione della Chiesa
nel mondo (Col 1, 24).

20. Nella esistenza delle vergini consacrate si riflette la natura della Chiesa, animata dalla carita tanto nella
contemplazione quanto nell’azione; discepola e missionaria; protesa verso il compimento escatologico e allo
stesso tempo partecipe delle gioie, delle speranze, delle tristezze e delle angosce degli uomini del proprio
tempo[25], soprattutto dei piu fragili e poveri; immersa nel mistero della trascendenza divina e incarnata nella
storia dei popoli.

Per questo motivo, la consacrazione stabilisce uno speciale rapporto di comunione con la Chiesa particolare e
universale[26], definito da un peculiare vincolo, che determina I'acquisizione di un nuovo stato di vita e le
introduce nell’Ordo virginum[27].

La configurazione istituzionale e la cura pastorale di questa forma di vita hanno quindi come mediazione
necessaria il ministero del Vescovo diocesano o, in una Chiesa particolare assimilata alla Diocesi[28], il
ministero del Pastore che la presiede, in comunione con il Successore di Pietro.

La fisionomia spirituale

21. Come ogni vocazione cristiana, la vocazione delle vergini consacrate nell’ Ordo virginum & esperienza del
dialogo tra la grazia divina e la liberta umana. La dedizione di sé da parte della vergine infatti & preceduta,
sostenuta e portata a compimento dalla iniziativa libera e gratuita di Dio, sul fondamento della vocazione
battesimale e nella trama generativa e fraterna delle relazioni ecclesiali[29]. Essa pud essere compresa, percio,
soltanto a partire dall’'unita radicale del popolo di Dio, derivata dall’'unico Spirito e fondata sugli apostoli, che
risplende nella varieta dei carismi e dei ministeri, tutti complementari tra loro e tutti capaci di contribuire all’'unica
missione della Chiesa (Rm 12, 4-5).

22. Come nella piu antica tradizione ecclesiale, la fisionomia spirituale delle consacrate appartenenti all’ Ordo
virginum si qualifica per il radicamento nella Chiesa particolare radunata attorno al Vescovo suo pastore, ed &
delineata, specialmente nel rito di consacrazione, avendo quale riferimento primario il modello della Chiesa
vergine per l'integrita della fede, sposa per 'indissolubile unione con Cristo, madre per la moltitudine di figli



generati alla vita di grazia[30].

Verginita, sponsalita e maternita[31] sono tre prospettive che permettono di descrivere I'esperienza spirituale
delle vergini consacrate: non si riferiscono a caratteristiche giustapposte o assommate tra loro, ma a dinamiche
spirituali che si inverano 'una nell’altra, e che si iscrivono nelle coordinate fondamentali della vita battesimale,
per cui le consacrate sono figlie della Chiesa e sorelle legate a tutti gli uomini e le donne da vincoli di fraternita.

23. La verginita delle consacrate trova fondamento e significato nella fede della Chiesa: € infatti vissuta alla luce
di Cristo e per amor suo e rimanda all’accoglienza integrale, senza limitazioni e senza compromessi, della
rivelazione trinitaria che in Lui si & compiuta in modo definitivo[32]. In essa si esprime l'affidamento totale al
Signore Gesu, che raggiunge la persona al cuore della sua umanita, nella sua solitudine originaria, proprio la
dove € indelebilmente impressa I'immagine e la somiglianza con Dio e dove, nonostante ogni caduta e ferita del
peccato, si puod rinnovare la vita secondo lo Spirito. Il carisma della verginita, accolto dalla donna e confermato
dalla Chiesa mediante la consacrazione, € dono che proviene dal Padre, per mezzo del Figlio, nello Spirito: esso
custodisce, purifica, sana ed eleva la capacita di amare della persona, riconducendo ad unita ogni frammento
della sua storia e le diverse dimensioni della sua umanita — spirito, anima e corpo —, perché possa corrispondere
alla grazia con la dedizione integrale, libera e gioiosa della propria esistenza.

24. Per questo la verginita cristiana & esperienza dell’'unione sponsale intima, esclusiva, indissolubile, con lo
Sposo divino che si &€ donato all’'umanita senza riserve e per sempre, e in questo modo si & acquistato un popolo
santo, la Chiesa. Iscritta nella creatura umana come capacita di vivere la comunione nella differenza tra uomo e
donna, per le vergini consacrate la sponsalita € esperienza della trascendenza e della sorprendente
condiscendenza di Dio; la consacrazione si compie attraverso il patto di alleanza e di fedelta che unisce la
vergine al Signore in mistiche nozze, per rendere sempre piu profonda e piena la partecipazione ai suoi
sentimenti e la conformazione alla sua volonta di amare.

25. L’'unione sponsale rivela cosi la sua capacita generativa, in cui si manifesta 'eccedenza della grazia
divina[33]. Ad imitazione della Chiesa, di cui sono figlie, le vergini consacrate si aprono al dono della maternita
spirituale rendendosi cooperatrici dello Spirito. La maternita spirituale & il dono di un’interiorita feconda e
ospitale, che nei rapporti con gli altri si fa premurosa e coraggiosa custode della dignita umana; € sapienza
educativa che cerca di offrire le condizioni favorevoli per I'incontro con Dio, introduce e accompagna il cammino
lungo le vie dello Spirito.

26. La piu splendida e armonica integrazione di verginita, sponsalita e maternita, si & realizzata nella persona
della Vergine Maria[34], primizia dell'umanita rinnovata in Cristo, icona perfetta della Chiesa mistero di
comunione, donna in cui si € gia compiuto il destino di gloria a cui tutta 'umanita & chiamata, « madre del
Vangelo vivente »[35]. Nella Kecharitoméne — colei che e stata colmata di grazia (Lc 1, 28) — la Chiesa ha
sempre riconosciuto la Virgo virginum, il prototipo insuperabile della verginita consacrata[36]. Maria & per questo
madre, sorella e maestra delle vergini consacrate. In lei le consacrate trovano il modello degli atteggiamenti del
cuore: nell’ascolto e nell’accoglienza della Parola di Dio (Lc 8, 21); nella ricerca attiva della sua volonta;
nell’avanzare nella peregrinazione della fede (Gv 2, 1-5)[37] « verso un destino di servizio e fecondita »[38];
nella sua disponibilita totale e gratuita a compiere il progetto di Dio, « contemplativa del mistero di Dio nel
mondo, nella storia e nella vita quotidiana di ciascuno e di tutti »[39]; nella sua maternita verginale (Lc 1, 38);
nella sua capacita di essere « donna orante e lavoratrice a Nazaret [...] nostra Signora della prontezza, colei
che parte dal suo villaggio per aiutare gli altri “senza indugio” (Lc 1, 39) »[40]; nel suo stare ai piedi della croce
sperando contro ogni speranza (Gv 19, 25), nel suo prendersi cura della Chiesa nascente (At 1, 14).

La forma di vita
Sequela evangelica e carismi personali

27. Le consacrate trovano nel Vangelo la fonte inesauribile della gioia che da senso alla vita, I'orientamento del
loro cammino e la sua regola fondamentale[41]. Mettendosi alla sequela di Cristo abbracciano il suo stile di vita
casto, povero e obbediente[42], e si dedicano alla preghiera, alla penitenza, alle opere di misericordia e



10

all'apostolato, ciascuna secondo i propri carismi[43].

Poiché nell’ Ordo virginum la vocazione alla verginita si armonizza con i carismi che danno forma concreta alla
testimonianza e al servizio ecclesiale di ciascuna consacrata[44], al suo interno vengono portati a maturazione,
cioé alla espressione di una totale e piena dedizione al Signore, differenti sensibilita, intuizioni spirituali, progetti
e stili di vita[45].

28. Perché i carismi personali possano essere riconosciuti, accolti e vissuti nella loro autenticita, le consacrate si
lasciano accompagnare e sostenere dalla Chiesa nell’esercizio costante di un umile discernimento, volto a
comprendere quale sia la volonta di Dio per la loro vita (Rm 12, 2). Si tratta di interpretare con intelligenza e
sapienza evangelica I'esperienza spirituale di ciascuna consacrata, tenendo conto della sua vicenda biografica e
collocandola nel concreto contesto ecclesiale e sociale in cui vive.

Tra gli aiuti che la Chiesa raccomanda per il discernimento, le consacrate non trascurano I'accompagnamento
spirituale[46]. Il dialogo sincero, docile e adulto con una persona prudente e sperimentata che eserciti questo

ministero offre a ciascuna preziose occasioni di approfondimento, di verifica, di conferma e propone strumenti
qualificati per crescere nella risposta al Signore che chiama alla santita e nell’armonia della persona.

In continuita con il percorso del discernimento vocazionale che ha portato al’ammissione alla consacrazione,
per gli orientamenti che riguardano gli aspetti piu importanti del loro progetto di vita le consacrate si confrontano
con il Vescovo diocesano in atteggiamento di filiale obbedienza e verificano con lui le scelte compiute[47].

Preghiera e cammino di ascesi

29. La preghiera € per le consacrate una esigenza di amore per «rimirare la bellezza di Colui che le ama»[48], e
di comunione con '’Amato e con il mondo in cui sono radicate.

Per questo amano il silenzio contemplativo[49], che crea le condizioni favorevoli per ascoltare la Parola di Dio e
conversare con lo Sposo cuore a cuore. Desiderose di approfondire la conoscenza di Lui e il dialogo della
preghiera, acquisiscono familiarita con la rivelazione biblica, soprattutto attraverso la lectio divina e lo studio
approfondito delle Scritture[50].

30. Riconoscono nella liturgia il luogo sorgivo della vita teologale, della comunione e della missione ecclesiale, e
lasciano che la loro spiritualita prenda forma a partire dalla celebrazione dei Sacramenti e della Liturgia delle
Ore in obbedienza al ritmo proprio dell’anno liturgico, in modo che trovino unita e orientamento anche le altre
pratiche di preghiera, il cammino di ascesi e l'intera loro esistenza.

31. Per le vergini consacrate I'anno liturgico & la via maestra da percorrere insieme ai fratelli per camminare
incontro a Cristo Sposo. Si affidano percio alla pedagogia della Chiesa che le guida nella comprensione,
celebrazione e assimilazione sempre piu profonda dei misteri di Cristo.

32. Al centro della loro esistenza pongono I'Eucaristia, sacramento dell’Alleanza sponsale da cui sgorga la
grazia della loro consacrazione[51]. Chiamate a vivere l'intimita con il Signore, 'immedesimazione con Lui e la
conformazione a Lui, nella partecipazione possibilmente quotidiana alla celebrazione eucaristica ricevono il
Pane di vita dalla mensa della Parola di Dio e del Corpo di Cristo[52].

Manifestano I'amore della Chiesa Sposa per I'Eucaristia anche nella preghiera di adorazione del Corpo
eucaristico del Signore, e da Lui attingono la carita operosa verso le membra del suo Corpo mistico.

33. La celebrazione frequente del sacramento della Riconciliazione «permette loro di toccare con mano la
grandezza della misericordia », € « fonte di vera pace interiore »[53], e le riconduce all’'unico Amore della loro
vita. Ricorrendo con fiducia al ministero della Chiesa, celebrano e lodano 'amore preveniente e risanante di Dio,
riconoscono le proprie colpe, rinnovano la professione di fede nella sua misericordia e gustano la gioia del



11

perdono, che da loro nuovo vigore nel cammino di conversione e di fedelta al Signore[54].

34. Con la fedelta quotidiana all’Ufficio divino, che hanno ricevuto come dono e hanno assunto come impegno
nel rito di consacrazione, prolungano nel tempo la memoria della salvezza e lasciano che rifluisca e si distenda
in ogni ora della loro vita la straordinaria ricchezza del mistero pasquale. Nella celebrazione della Liturgia delle
Ore, in particolare delle Lodi e dei Vespri[55], fanno risuonare in sé e assimilano i sentimenti di Cristo, uniscono
la loro voce a quelladi tutta la Chiesa e presentano al Padre il grido di gioia e di dolore, spesso inconsapevole,
che si eleva dall'umanita e dalla creazione intera.

35. Per approfondire e ravvivare il rapporto con il Signore Gesu riservano tempi adeguati ai ritiri e agli esercizi
spirituali. Valorizzano anche forme e metodi di preghiera che appartengono alla tradizione della Chiesa,
compresi i pii esercizi e altre espressioni della pieta popolare.

Coltivano una devozione colma di affetto e di confidenza filiale nei confronti della Vergine Maria, «maestra della
verginita»[56], modello e patrona di ogni vita consacrata[57], da cui ogni giorno imparano a magnificare il
Signore.

36. Mosse dal desiderio di corrispondere all’'amore dello Sposo con un amore sempre piu puro € generoso,
attingono dalla preghiera ispirazione per le loro scelte; esercitano una costante vigilanza sui propri
comportamenti e atteggiamenti; accettano con serenita i sacrifici che la vita quotidiana impone loro; lottano
contro le tentazioni, i pensieri, le suggestioni e le vie che portano al male; imparano a ricevere con umilta I'aiuto
della correzione fraterna.

Accolgono le pratiche penitenziali proposte dalla Chiesa, e, in accordo con I'accompagnatore spirituale,
ciascuna individua le forme o pratiche ascetiche[58] che la aiutano a crescere nella liberta e nelle virtu
evangeliche, in un atteggiamento di discernimento e conversione[59] che dura tutta la vita[60].

Condizioni di vita e stile di prossimita e servizio

37. Caratteristico di questa forma di vita & il radicamento delle consacrate nella Chiesa particolare e quindi in un
determinato contesto culturale e sociale: la consacrazione le riserva a Dio senza estraniarle dal’ambiente nel
quale vivono e nel quale sono chiamate a rendere la propria testimonianza[61].

Possono vivere da sole, in famiglia, insieme con altre consacrate o in altre situazioni favorevoli alla espressione
della loro vocazione e all’attuazione del loro concreto progetto di vita. Provvedono al proprio sostentamento con
i frutti del proprio lavoro e le risorse personali.

38. Desiderose di irradiare la dignita e la bellezza della loro vocazione secondo uno stile di prossimita alla gente
del proprio tempo, nel modo di vestire mantengono le consuetudini dell’ambiente in cui vivono, coniugando
secondo le esigenze della loro condizione sociale il decoro e I'espressione della propria personalita con il valore
della sobrieta[62].

Salvo motivate eccezioni, portano I'anello che viene loro consegnato durante il rito di consacrazione come
segno dell'alleanza sponsale con Cristo Signore.

Nei luoghi in cui le donne cristiane sposate non sono solite coprire il capo con un velo, di norma non indossano
come elemento ordinario del proprio abbigliamento il velo che possono aver ricevuto durante il rito di
consacrazione e si attengono alle indicazioni del Vescovo diocesano o delle Conferenze Episcopali, che,
tenendo conto dei diversi contesti e delle evoluzione delle condizioni socio-culturali, possono ammetterne I'uso
nelle celebrazioni liturgiche o in altre situazioni in cui risulti appropriato I'uso di questo segno visibile della loro
totale dedizione al servizio di Cristo e della Chiesa.

39. La loro dedicazione alla Chiesa si manifesta nella «missione di illuminare, benedire, vivificare, sollevare,



12

guarire, liberare »[63], nella passione per 'annuncio del Vangelo, per I'edificazione della comunita cristiana e per
la sua testimonianza profetica di comunione fraterna, di amicizia offerta a tutti, di prossimita premurosa verso i
bisogni spirituali e materiali degli uomini del proprio tempo, di impegno nel perseguire il bene comune della
societa[64].

Questo le porta a discernere le forme concrete del loro servizio ecclesiale, che pud esprimersi anche nella
disponibilita ad assumere ministeri e incarichi pastorali.

In questa linea, poiché I'intelligenza del mistero di Cristo agevola la comprensione dei ministeri della Chiesa, &
importante che in loro giunga a maturazione nella preghiera e nella meditazione, come pure nella concreta
sperimentazione, una profonda e corretta consapevolezza ministeriale, rispettosa della misteriosa saggezza
evangelica ed ecclesiale, che si esplicita anche nelle disposizioni dei Vescovi diocesani e delle Conferenze
Episcopali. Educandosi alla scuola di questa saggezza, impareranno ad accogliere, anche attraverso
I'esperienza, sia i suggerimenti che emergono dalla vita della Chiesa, che & mistero e comunione, sia «tutte le
possibilita evangeliche nascoste, ma gia presenti e operanti nelle realta del mondo»[65], cosi da riconoscere le
nuove opportunita che formano una nuova coscienza ministeriale, corrispondente all’effettiva capacita del loro
generoso donarsi.

Attente a cogliere gli appelli che vengono dal contesto in cui vivono e sollecite nel mettere a disposizione del
Signore i doni da Lui ricevuti, sono chiamate a dare il proprio contributo per rinnovare la societa secondo lo
spirito del Vangelo, accettando senza ingenuita o riduzionismi I'impegno della elaborazione culturale della fede e
assumendo come propria la predilezione della Chiesa per i poveri, i sofferenti, gli emarginati[66].

40. Consapevoli di tali responsabilita, scelgono I'attivita lavorativa in base alle proprie attitudini, inclinazioni ed
effettive possibilita, riconoscendovi una modalita concreta con cui testimoniare che Dio chiama 'umanita a
collaborare alla sua opera creatrice e redentrice, per renderla intimamente partecipe dellamore con cui attira a
sé il mondo e l'intera sua storia.

Nelle gratificazioni e nelle fatiche che il lavoro comporta, le consacrate affinano la capacita di contemplare e
promuovere il senso piu originario e profondo dell’attivita umana: contribuire a rendere il mondo una casa
ospitale per tutti, aperta ad accogliere la manifestazione del Regno di Dio. Per questo si impegnano affinché
nell’ambito lavorativo si realizzi quel «multiforme sviluppo personale » che coinvolge « la creativita, la proiezione
nel futuro, lo sviluppo delle capacita, I'esercizio dei valori, la comunicazione con gli altri, un atteggiamento di
adorazione »[67], curando di acquisire una professionalita competente, aggiornata e responsabile, e
contrastando tutto cid che degrada ed offusca la dignita dell’'operosita umana.

41. Si lasciano educare al senso della gratitudine per I'opera di Dio[68], alla contemplazione colma di lode, al
gusto della bellezza, al senso della festa e del riposo[69], alla cura di tutte le dimensioni della persona.

Imparano dallo Sposo, mite e umile di cuore (Mt 11,29), a vivere nella speranza e nell’'abbandono a Dio anche il
progredire nell’eta attraverso le successive fasi della vita, la malattia, la sofferenza morale, e le altre situazioni in
cui sperimentano la drammaticita, la fragilita e la precarieta dell’esistenza[70].

Accogliendo sino alla fine 'amore sponsale del Crocifisso Risorto, a Lui si affidano per vivere anche nella morte
il senso pasquale dell’'esistenza.

A tutti richiamano, con la propria consacrazione, che l'origine, il senso e la destinazione della storia umana si
trovano nel mistero santo di Dio, nella sua bonta infinita, preveniente e misericordiosa, nel’amore di cui vuole
fare partecipi tutte le creature.

Il.
La configurazione
dell’Ordo virginum



13

nelle Chiese particolari
e nella Chiesa universale

Radicamento nella Diocesi

42. Chiamate a far risplendere nella loro esistenza la carita che €& principio dell’'unita e della santita dell'intero
corpo della Chiesa, le donne che ricevono questa consacrazione restano radicate nella porzione del popolo di
Dio in cui gia vivono e in seno alla quale si & compiuto il discernimento vocazionale e la preparazione alla
consacrazione. A questa Chiesa particolare sono infatti legate da uno speciale vincolo di amore e di
appartenenza reciproca.

La Chiesa particolare, nelle sue diverse componenti, & chiamata ad accogliere la vocazione delle consacrate,
accompagnare e sostenere il loro cammino, riconoscendo che la consacrazione verginale e i carismi personali di
ciascuna consacrata sono doni per I'edificazione della comunita e la missione ecclesiale.

43. Le consacrate coltivano il senso di riconoscenza per tutti i doni che, nella comunione dei santi, hanno
ricevuto e che continuano a ricevere attraverso la vita della Chiesa particolare in cui vivono: la fede nel Signore
Gesu, la consacrazione verginale, la condivisione di una storia di santita incarnata in una tradizione spirituale,
sviluppatasi in rapporto alla cultura e alle istituzioni di una concreta comunita umana, che abita un determinato
territorio.

Prestano costante attenzione al magistero del Vescovo diocesano e si lasciano interpellare dalle sue scelte
pastorali, per accoglierle responsabilmente, con intelligenza e creativita.

Portano nella loro preghiera le necessita della Diocesi, e in particolare le intenzioni del Vescovo.

Riconoscono come dono dello Spirito la testimonianza delle altre vocazioni che arricchiscono la vita della
comunita cristiana e valorizzano le occasioni di reciproca edificazione e di cooperazione pastorale, missionaria e
caritativa[71].

Con la propria sensibilita femminile[72] offrono un prezioso contributo di esperienza e riflessione al
discernimento evangelico che in ogni tempo la comunita cristiana € chiamata ad operare circa il modo di essere
presente e agire nel concreto contesto sociale.

Comunione e corresponsabilita nell’ Ordo virginum diocesano

44. | ’appartenenza all' Ordo virginum implica un forte vincolo di comunione tra tutte le consacrate presenti in
Diocesi. Esse si riconoscono reciprocamente come le sorelle piu prossime, con cui condividono la medesima
consacrazione e un’ardente passione per il cammino della Chiesa. Per questo accolgono come un dono lo
spirito di comunione e si impegnano a farlo crescere coltivando la stima vicendevole, valorizzando i doni di
ciascuna, promuovendo I'amicizia e rendendosi attente a particolari situazioni di bisogno (Rm 12, 10.13.15-16).
Mantengono vivo il legame con le sorelle defunte attraverso la preghiera e custodiscono la memoria della loro
testimonianza di amore e fedelta al Signore.

45, Le consacrate partecipano in modo attivo alle iniziative formative concordate con il Vescovo e collaborano,
per quanto possibile, alla formazione delle aspiranti e delle candidate alla consacrazione.

Tenendo conto del numero delle consacrate e delle concrete circostanze, individuano con il Vescovo diocesano
le modalita con cui porre in essere un servizio di comunione, che favorisca la conoscenza reciproca e |l
collegamento stabile tra loro, promuova I'esercizio della corresponsabilita con stile sinodale[73] e dia continuita
e organicita alle iniziative comuni, senza stabilire vincoli di subordinazione gerarchica tra le consacrate.



14

Come articolazioni del servizio di comunione, si potranno istituire anche un servizio o équipe per il discernimento
vocazionale e la formazione previa alla consacrazione e un servizio o équipe per la formazione permanente.

Responsabilita del Vescovo diocesano

46. E compito del Vescovo diocesano accogliere come dono dello Spirito le vocazioni alla consacrazione
nell’Ordo virginum, promuovendo le condizioni affinché il radicamento delle consacrate nella Chiesa a lui affidata
contribuisca al cammino di santita del popolo di Dio e alla sua missione.

In continuita con I'antica tradizione ecclesiale, I'Ordo consecrationis virginum tratteggia la figura del Vescovo
diocesano non soltanto nel suo compito di sacerdote dispensatore della grazia divina[74], ma anche come
maestro che indica e conferma il cammino della fede[75], e come pastore che si prende cura amorevolmente
delle persone lui affidate[76].

La sollecitudine pastorale nei confronti dell’Ordo virginum & infatti parte del ministero ordinario di santificazione,
di insegnamento e di governo del Vescovo diocesano, e lo impegna sia nei confronti delle singole consacrate e
delle donne che aspirano a ricevere la consacrazione, sia nei confronti dell’ Ordo virginum della sua Diocesi,
come coetus di persone.

47. In quanto responsabile del’ammissione alla consacrazione, il Vescovo diocesano presiede alla raccolta degli
elementi di conoscenza di ciascuna candidata, stabilisce le modalita con cui svolgere un adeguato percorso di
formazione e porta a compimento il discernimento vocazionale.

Con la celebrazione della consacrazione il Vescovo presenta le consacrate alla comunita ecclesiale come segno
della Chiesa Sposa di Cristo. Poiché ministro ordinario della consacrazione € il Vescovo diocesano[77], non
sara possibile celebrarla nel periodo di sede vacante e soltanto in caso di vera necessita il Vescovo diocesano
ricorrera alla delega della facolta di celebrarla. Mediante la celebrazione del rito, anche se viene compiuto per
una sola persona, I'Ordo virginum & reso presente nella Chiesa particolare, senza la necessita di un altro atto di
istituzione da parte del Vescovo.

48. Nei confronti delle consacrate il Vescovo diocesano esercita la cura pastorale incoraggiandole a vivere in
gioiosa fedelta alla propria vocazione, rendendosi attento alle esigenze del cammino di ciascuna e
assicurandosi che abbiano a disposizione idonei strumenti per la formazione permanente.

Sostiene la comunione tra le consacrate e il senso di corresponsabilita per la vitalita della loro testimonianza
ecclesiale, promuovendo occasioni di incontro, iniziative e percorsi di formazione comune e concordando con le
consacrate le modalita con cui, tenendo conto delle concrete circostanze, a livello diocesano puo configurarsi il
servizio di comunione. Incoraggia inoltre i contatti e la collaborazione con le consacrate di altre Diocesi.

49, Condivide con le consacrate I'attenzione verso le consacrate che per I'eta avanzata, per ragioni di salute o
per altre situazioni di difficolta, attraversano momenti di grave sofferenza o tribolazione.

Tenendo conto delle consuetudini e delle concrete situazioni locali, da indicazioni affinché le consacrate
assicurino la preghiera di suffragio per le defunte, custodiscano la memoria della loro testimonianza di fede e di
amore al Signore e, per quanto possibile, si rendano disponibili a partecipare alla celebrazione delle esequie
cristiane delle sorelle e a condividerne la preparazione con i familiari e le altre persone ad esse piu vicine.

50. Anche se abbia nominato un Delegato o una Delegata per la cura pastorale dell’Ordo virginum, resta di
competenza del Vescovo diocesano la decisione finale in merito agli atti di maggiore importanza, come:
I'ammissione alla consacrazione; I'ascrizione all' Ordo virginum diocesano di una consacrata proveniente da
un’altra Diocesi; la dispensa dagli obblighi della consacrazione; la dimissione dall’ Ordo virginum; la definizione
delle direttive per la formazione previa alla consacrazione e per la formazione permanente; la approvazione
delle modalita di funzionamento del servizio di comunione per I'Ordo virginum diocesano; l'istituzione di



15

fondazioni canoniche con lo scopo di provvedere al sostegno e alla gestione economica delle attivita dell’ Ordo
virginum e 'eventuale autorizzazione a chiederne il riconoscimento civile; il riconoscimento e I'approvazione
degli statuti delle associazioni diocesane di vergini consacrate, nonché I'eventuale autorizzazione a richiederne
il riconoscimento civile.

51. Il Vescovo dara le necessarie disposizioni affinché le avvenute consacrazioni siano annotate in un apposito
libro da custodire presso la curia diocesana e sia diligentemente raccolta la documentazione che riguarda I' Ordo
virginum. In particolare, dovranno essere registrati i decessi delle consacrate, I'ascrizione o I'accoglienza
temporanea nell’ Ordo virginum diocesano di consacrate provenienti da altre Diocesi, i trasferimenti temporanei o
definitivi di consacrate ad altre Diocesi, i passaggi ad Istituti di vita consacrata, la concessione di dispense dagli
obblighi della consacrazione, le dimissioni dall’Ordo virginum. Si terra anche documentazione relativa ai percorsi
formativi delle singole aspiranti e candidate alla consacrazione.

Collaborazioni nella cura pastorale dell’ Ordo virginum

52. Tenendo conto delle concrete circostanze, il Vescovo diocesano valutera di quali collaborazioni servirsi
affinché sia assicurata all’Ordo virginum un’adeguata cura pastorale[78], che sia coerente con le peculiarita di
questa forma di vita.

Potra nominare un proprio Delegato, scelto preferibilmente nel presbiterio diocesano, o una propria Delegata,
scelta preferibilmente tra le vergini consacrate della Diocesi, per la cura pastorale dell’Ordo virginum, definendo
gli ambiti del suo incarico e i suoi specifici compiti, e precisando in che modo debba rapportarsi con il Vicario
episcopale per la vita consacrata, laddove presente.

Qualora sia istituito un servizio di comunione, il Vescovo stabilira in che modo l'attivita del Delegato o della
Delegata dovra integrarsi con esso e le sue eventuali articolazioni, in particolare con le équipes per la
formazione previa alla consacrazione e per la formazione permanente.

53. Secondo le indicazioni date dal Vescovo, la collaborazione pastorale potra concernere la conoscenza di
ciascuna aspirante e candidata in vista della raccolta degli elementi necessari al discernimento per 'ammissione
alla consacrazione, nonché la promozione della formazione previa alla consacrazione e della formazione
permanente, sia attraverso l'aiuto ad elaborare i cammini formativi personali, sia attraverso la proposta di
momenti formativi condivisi.

Trattandosi di una collaborazione pastorale in foro esterno, coloro cui saranno affidati questi compiti non
istituiranno con le aspiranti, le candidate e le consacrate un rapporto di accompagnamento spirituale. Sapranno
pero valorizzare il dialogo personale con ciascuna come specifico ambito di ascolto, di confronto e di verifica del
suo cammino, come pure invitare la persona a riferirsi al Vescovo diocesano quando ap-paia utile un
orientamento o una verifica sugli aspetti piu importanti del suo progetto di vita.

54. Nella cura pastorale dell’Ordo virginum si mirera ad aiutare ciascuna aspirante, candidata e consacrata a
sviluppare i doni ricevuti dal Signore; a promuovere la comunione tra tutte e il senso di corresponsabilita
nell’accoglienza delle legittime differenze; a favorire 'accoglienza intelligente e responsabile del magistero e
delle scelte pastorali del Vescovo diocesano; a promuovere la conoscenza dell’Ordo virginum nel popolo di Dio.

Comunione e corresponsabilita tra consacrate di diverse Diocesi

55. Le consacrate accolgono e coltivano il dono della comunione e I'impegno della missione che deriva dall’aver
ricevuto la stessa consacrazione, anche nei rapporti con le consacrate di altre Diocesi.

Il radicamento diocesano, infatti, si armonizza con il senso di appartenenza ad un ordo fidelium che ha le
medesime caratteristiche costitutive in tutta la Chiesa cattolica.



16

Mediante la preghiera le une per le altre, la conoscenza reciproca, la condivisione di esperienze e di iniziative
formative, le consacrate esprimono in vario modo la corresponsabilita riguardo alla testimonianza che sono
chiamate a rendere nella Chiesa e nel mondo.

Iniziative condivise, servizio di comunione e VVescovo referente

56. Nei raggruppamenti di Chiese particolari, in organica intesa coi Vescovi delle rispettive Conferenze
Episcopali, le consacrate possono dar vita a iniziative condivise e, se le circostanze lo permettono, ad un
servizio di comunione stabile, che faciliti lo scambio delle esperienze vissute nelle Diocesi di appartenenza,
I'approfondimento di tematiche di interesse comune, la proposta di contenuti e metodi sempre piu adeguati in
ordine ai percorsi formativi in tutte le loro fasi, la presentazione ai Vescovi di suggerimenti e indicazioni utili per
qualificare la presenza dell’ Ordo virginum nei rispettivi contesti ecclesiali € socio-culturali, la promozione della
conoscenza dell’ Ordo virginum nel popolo di Dio.

Le iniziative condivise e il servizio di comunione debbono sempre rispettare e valorizzare il radicamento
diocesano di questa forma di vita e coinvolgere le consacrate delle Diocesi interessate secondo uno stile di
partecipazione sinodale.

57. | Vescovi riuniti in una Conferenza Episcopale possono elaborare per le loro Diocesi orientamenti comuni
per la cura pastorale dell’' Ordo virginum. Possono anche affidare a un Vescovo il compito di referente per I'Ordo
virginum.

Nel rispetto del ruolo insostituibile dei Vescovi diocesani nella cura pastorale delle vergini consacrate delle
proprie Diocesi, il Vescovo referente si fa interprete dell’'interesse, della sollecitudine e della vicinanza dei suoi
confratelli Vescovi verso questa forma di vita consacrata.

Avendo a cuore che l'identita specifica dell’Ordo virginum si esprima adeguatamente nel contesto ecclesiale e
socio-culturale delle Diocesi interessate, il Vescovo referente svolge il suo incarico come servizio all’effettivo
esercizio della corresponsabilita da parte delle consacrate delle diverse Diocesi. Segue con attenzione le
iniziative condivise dalle consacrate delle Diocesi interessate e, laddove sia stato istituito, presta I'assistenza del
suo ministero al servizio di comunione stabile tra le consacrate.

Riferimento alla Sede Apostolica e Segretariato per 'Ordo virginum

58. Le consacrate riconoscono nel ministero del Successore di Pietro il riferimento verso cui convergere per
vivere anche negli orizzonti della Chiesa universale il dono della comunione e la corresponsabilita di
appartenere al medesimo ordo fidelium.

In sinergia con il magistero e I'azione dei Vescovi diocesani e secondo le proprie competenze, la Congregazione
per gli Istituti di vita consacrata e le Societa di vita apostolica si pone a servizio della crescita dell’ Ordo virginum,
affinché questa forma di vita consacrata sia riconosciuta, valorizzata e promossa nella sua specifica identita e
configurazione ecclesiale.

59. Presso il Dicastero & costituito un Segretariato per I'Ordo virginum. Secondo le indicazioni date dal Prefetto,
il Segretariato cura la raccolta di dati per la conoscenza della situazione dell’ Ordo virginum nei diversi Paesi,
anche tenendo conto di quanto riferito dai Vescovi nelle relazioni presentate in occasione delle visitae ad limina.

Einoltre punto di riferimento per le iniziative riguardanti I'Ordo virginum promosse o sostenute dal Dicastero
stesso.

Per la sua attivita il Segretariato puo avvalersi della collaborazione di consacrate di diverse provenienze, delle
Conferenze Episcopali e, laddove siano stati designati, dei Vescovi referenti per I'Ordo virginum.



17

Permanenza in altra Diocesi e trasferimento

60. Pur costituendo un peculiare radicamento nella Chiesa particolare in cui viene celebrata, la consacrazione
non impedisce alla consacrata di trasferirsi temporaneamente o stabilmente in un’altra Chiesa particolare, nel
caso cio si renda necessario, ad esempio per motivi di tipo lavorativo, familiare, pastorale, o vi siano altre
ragionevoli e proporzionate motivazioni.

61. Quando una consacrata intende permanere per un lungo periodo in una Diocesi diversa da quella di
appartenenza, d’accordo con il proprio Vescovo puo chiedere al Vescovo della Diocesi ad quem di partecipare
alle iniziative di carattere formativo dell’ Ordo virginum locale. Il Vescovo della Diocesi ad quem, ricevuta una
presentazione dell'interessata da parte del suo Vescovo diocesano, concordera con lei le modalita di tale
partecipazione.

62. Qualora una consacrata intenda trasferirsi stabilmente in un’altra Diocesi, ne esporra le motivazioni al
proprio Vescovo, il quale le manifestera il proprio parere. Potra poi chiedere al Vescovo della Diocesi ad quem di
essere accolta nell’Ordo virginum locale. Quest’ultimo, dopo aver ricevuto dal Vescovo della Diocesi a quo una
presentazione della consacrata in cui siano esposte anche le ragioni del trasferimento e il suo parere, decidera
in merito e comunichera la risposta all’interessata e, per conoscenza, anche al Vescovo della Diocesi a quo. In
caso di risposta positiva, il Vescovo della Diocesi ad quem accogliera la consacrata, la introdurra nella sua
Chiesa particolare e la inserira, se ve ne sono, tra le consacrate della sua Diocesi, concordando con lei quanto &
necessario e utile nella sua personale condizione. In base alla valutazione compiuta, il Vescovo della Diocesi ad
quem potra anche negare I'ascrizione o, d’accordo con il Vescovo a quo, stabilire un tempo di prova: in tal caso,
pur mantenendo il vincolo con la Diocesi a quo, la consacrata potra comunque trasferire il proprio domicilio
canonico nella Diocesi ad quem, attenendosi alle indicazioni concordate dai Vescovi interessati per quanto
riguarda la sua personale condizione.

63. Personalmente o tramite il Delegato o la Delegata, il Vescovo avra cura di informare in modo appropriato le
consacrate circa il trasferimento temporaneo o definitivo di una consacrata in un’altra Diocesi, come pure circa
I'accoglienza di una consacrata da un’altra Diocesi.

Fondazioni, associazioni e scelte di vita comune

64. Anche tenendo conto della normativa civile, per il sostegno e la gestione economica delle iniziative dell’ Ordo
virginum il Vescovo diocesano puo istituire una fondazione canonica, non autonoma o autonoma[79], ed
eventualmente autorizzare la richiesta del riconoscimento civile di quest’ultima.

65. Per osservare piu fedelmente il loro proposito e aiutarsi reciprocamente nello svolgere quel servizio alla
Chiesa che € confacente al loro stato, le consacrate possono riunirsi in associazioni e chiedere all’autorita
ecclesiale competente il riconoscimento canonico dello statuto ed eventualmente la sua approvazione[80].

La costituzione di un’associazione, come pure I'adesione ad un’associazione gia esistente, & esclusivamente
frutto di una scelta libera e volontaria di ciascuna delle consacrate che decidono di aderire alle sue finalita e al
suo statuto. L'uscita di una consacrata dall’associazione non comporta il

venir meno della sua appartenenza all’ Ordo virginum.

66. Le vergini consacrate che lo desiderano possono liberamente decidere di vivere in una stessa casa. Tale
possibilita — responsabilmente scelta per I'aiuto reciproco, per una condivisione di vita a livello spirituale,
pastorale o anche economico — attua una libera decisione delle singole vergini consacrate e non deriva
direttamente dalla consacrazione, né dall’adesione ad un’associazione, a meno che quest’ultima non preveda
nel suo statuto la vita comune come costitutiva dell’associazione stessa.

Appartenenza all’ Ordo virginum e riferimento ad altre aggregazioni ecclesiali



18

67. La forma di vita propria dell’ Ordo virginum costituisce una peculiare via di santificazione alla quale
corrisponde una identita spirituale caratteristica, che unifica ed orienta I'intera esistenza della persona. Compito
di ciascuna consacrata € offrire una serena e gioiosa testimonianza della propria consacrazione, in modo da
diventare stimolo e ricchezza per tutte le componenti della comunita cristiana.

Cio non impedisce ad una vergine consacrata di attingere alla varieta dei carismi e delle spiritualita con cui lo
Spirito arricchisce la Chiesa ed eventualmente di trovare nel riferimento ad una determinata aggregazione
ecclesiale (Terz'Ordine, Associazione, Movimento), al suo carisma e alla sua spiritualita, un aiuto a esprimere |l
proprio carisma verginale[81].

68. L’autenticita di una simile esperienza spirituale sara oggetto di discernimento nell’ambito
dell’accompagnamento spirituale, come pure nel dialogo con il Vescovo diocesano e, se presente, con il
Delegato o la Delegata per la cura pastorale dell’ Ordo virginum, affinché l'interesse e il coinvolgimento nelle
iniziative dell'aggregazione non offuschi il valore del radicamento diocesano, che € costitutivo della
consacrazione vissuta nell’ Ordo virginum.

La consacrata sara attenta a mantenere viva I'esperienza della comunione con la Chiesa particolare cui
appartiene, attraverso la mediazione necessaria del Vescovo diocesano, nella filiale accoglienza del suo
insegnamento e della sua cura pastorale. Avra anche a cuore di coltivare il rapporto di comunione con e altre
vergini consacrate e dara priorita alle proposte formative specifiche per I'Ordo virginum rispetto ad eventuali
iniziative della aggregazione cui faccia riferimento.

Separazione dall’ Ordo virginum

Passaggio ad Istituto di vita consacrata o Societa di vita apostolica

69. Qualora una consacrata, dopo attenta valutazione compiuta nella preghiera, nell’ambito della direzione
spirituale e nel dialogo con il Vescovo, intenda entrare a far parte di un Istituto di vita consacrata o Societa di
vita apostolica, comunichera per iscritto al Vescovo diocesano tale sua intenzione, accompagnata da
un’attestazione della Moderatrice Suprema dell’Istituto relativa ai contatti che la consacrata ha avuto con
I'lstituto o la Societa[82].

Il Vescovo si fara carico di trasmettere la domanda alla Santa Sede e le proprie eventuali osservazioni in merito.
Il passaggio all’lstituto avverra secondo le disposizioni che saranno date per il caso particolare dalla Santa
Sede.

Uscita dall' Ordo virginum

70. Qualora una consacrata, per cause molto gravi valutate davanti a Dio con attento discernimento, intenda
essere dispensata dagli impegni derivanti dalla consacrazione, si rivolgera al proprio Vescovo diocesano
presentando una richiesta scritta. Il Vescovo non trascurera di proporle gli aiuti appropriati € un tempo adeguato
per il discernimento e accedera alla concessione della dispensa soltanto dopo aver vagliato a fondo le
motivazioni della richiesta.

Dimissioni dall’ Ordo virginum

71. Qualora una consacrata abbia in modo notorio abbandonato la fede cattolica o abbia contratto matrimonio,
anche solo civilmente, il Vescovo raccogliera gli elementi di prova e dichiarera la dimissione dall’ Ordo virginum,
in modo che consti giuridicamente.

72. Qualora una consacrata sia accusata di gravissimi delittii83] o mancanze gravissime, esterne e imputabili
contro gli obblighi derivanti dalla consacrazione, tali da suscitare scandalo nel popolo di Dio, il Vescovo avviera
la procedura di dimissione. Rendera quindi note all’interessata le accuse e le prove raccolte, dandole la facolta



19

di difendersi.

Se il Vescovo riterra insufficiente la difesa, e non vi sia altro modo per provvedere alla correzione della
consacrata, alla reintegrazione della giustizia e alla riparazione dello scandalo, la dimettera dall’ Ordo virginum.

Il decreto di dimissione dovra esporre almeno sommariamente i motivi della decisione e non avra efficacia se
non dopo essere stato confermato dalla Santa Sede, alla quale dovranno essere trasmessi tutti gli atti. Esso
inoltre non avra valore se non indica il diritto, di cui gode la consacrata, di ricorrere all’autorita competente entro
dieci giorni dalla notifica del decreto; tale ricorso ha effetto sospensivo.

Annotazione e comunicazioni della separazione

73. In tutti i casi in cui sia avvenuta la separazione di una consacrata dall’Ordo virginum, il Vescovo diocesano
ne disporra I'annotazione nel libro delle consacrazioni e, personalmente o tramite il Delegato o la Delegata, avra
cura di informarne le altre consacrate, e il parroco competente affinché lo annoti nel registro dei battesimi.

1.
Il discernimento
Vocazionale
e la formazione
per I'Ordo virginum

L’impegno del discernimento e della formazione
Cammino di fede, discernimento vocazionale e percorsi formativi

74. In virtu della fede, della grazia battesimale, del carisma verginale e dei propri carismi personali, la donna
chiamata alla consacrazione nell’ Ordo virginum € coinvolta in un cammino di vita cristiana, di sequela del
Signore Gesu, il cui dinamismo € suscitato dallo Spirito santo e che richiede la sua risposta attiva e la sua docile
cooperazione.

La sequela del Signore consiste in una continua conversione, in una progressiva adesione a Lui[84]: € un
processo che interessa tutte le dimensioni dell’esistenza — corporea e affettiva, intellettiva, volitiva e spirituale e
si estende per tutta la durata della vita, giacché nessun consacrato « potra mai ritenere di aver completato la
gestazione di quelluomo nuovo che sperimenta dentro di sé, in ogni circostanza della vita, gli stessi sentimenti
di Cristo »[85].

75. La grazia della consacrazione nell’Ordo virginum definisce e configura in modo stabile la fisionomia spirituale
della persona, la orienta nel cammino dell’esistenza, la sostiene e la rafforza in una risposta sempre piu
generosa alla chiamata.

La consacrazione esige percido non soltanto una maturazione umana e cristiana valutata tramite un attento
discernimento vocazionale e una specifica formazione previa, ma anche una convinta e costante cura della
formazione permanente che, approfondendo e rinnovando le motivazioni della scelta compiuta, permetta alla
consacrata di consolidarsi nella vocazione proprio mentre vive il dinamismo ad essa intrinseco[86].

76. Dato il radicamento di questa forma di vita consacrata nella Chiesa particolare, il discernimento vocazionale,
la formazione previa alla consacrazione e la cura della formazione permanente si realizzano mediante percorsi
ecclesiali che, oltre alla responsabilita delle stesse donne interessate, richiedono I'attenzione e
'accompagnamento della comunita cristiana, e in modo particolare interpellano la responsabilita pastorale del
Vescovo diocesano.



20

Per la raccolta degli elementi necessari per il discernimento vocazionale, come pure per orientare e
accompagnare i percorsi di formazione delle aspiranti, delle candidate e delle consacrate, il Vescovo potra farsi
assistere dal Delegato o dalla Delegata per I'Ordo virginum e valorizzera il contributo che le consacrate sono in
grado di offrire.

A questo scopo, tenendo conto del numero di consacrate presenti in Diocesi e del loro parere in merito, nonché
delle altre concrete circostanze, come articolazioni del servizio di comunione per I'Ordo virginum il Vescovo
potra attivare anche un servizio o équipe per il discernimento vocazionale e la formazione previa alla
consacrazione e un servizio o équipe per la formazione permanente. Tali servizi o équipes saranno composti dal
Delegato o dalla Delegata, se il Vescovo ne abbia istituito la figura, e da consacrate dotate delle necessarie
attitudini, designate dal Vescovo o dal Delegato o dalla Delegata, previa consultazione delle consacrate.

77. La proposta formativa mirera anzitutto a far emergere e consolidare nella persona la attitudine fondamentale
della docibilita, cioé la liberta, il desiderio e la capacita di apprendere da qualsiasi condizione di vita,
coinvolgendosi attivamente e responsabilmente nel processo di crescita personale in tutto il corso della propria
esistenza[87].

Per questo motivo, nell'impostare i percorsi formativi, si fara attenzione a non ridurli a proposte uniformanti o
generiche, che non tengano sufficientemente conto delle esigenze specifiche e dei carismi di ciascuna. Allo
stesso tempo, si vigilera sul rischio di tendenze individualistiche[88], che ostacolino I'acquisizione e lo sviluppo
di un vero senso di appartenenza ecclesiale e dello spirito di comunione all'interno dell’Ordo virginum.

78. Poiché si tratta di favorire lo sviluppo della capacita di interpretare la realta secondo criteri evangelici, i
percorsi formativi devono prevedere come elementi irrinunciabili: la formazione teologica, culturale e pastorale,
adeguata al tipo di testimonianza cui le consacrate sono chiamate, conseguita attraverso lo studio personale e
gli incontri formativi anche con esperti, costantemente ampliata e approfondita; le esperienze spirituali, come la
preghiera personale e liturgica, il cammino penitenziale, i ritiri € gli esercizi spirituali, che mantengono la persona
in un orizzonte di ascolto attento e di ricerca costante della volonta di Dio; I'inserimento in una trama di relazioni
ecclesiali che favorisca la crescita integrale della persona e che in particolare valorizzi le potenzialita dello
scambio di esperienze tra le consacrate, come pure delle relazioni tra le aspiranti e le consacrate, specialmente
quelle che collaborano nel servizio di formazione.

Si avra cura di proporre percorsi organicamente strutturati, che prevedano uno sviluppo temporale chiaramente
articolato e periodicamente verificato, nel quale la cura per la formazione di ciascuna aspirante, candidata e
consacrata si accompagni e si integri con le proposte rivolte unitariamente all’insieme delle aspiranti, delle
candidate e delle consacrate.

La pratica dell'accompagnamento spirituale

79. In ogni fase dei percorsi di discernimento e formazione, & richiesta la pratica del’accompagnamento
spirituale: il rapporto costante e fiducioso con una persona dotata di profondo spirito di fede e di sapienza
cristiana, che ciascuna aspirante, candidata e consacrata puo scegliere liberamente, rappresenta un valido aiuto
non soltanto per il discernimento vocazionale, ma anche per le decisioni che maggiormente impegnano la sua
vita.

Per garantire la liberta della persona nell’ambito della manifestazione della coscienza, il Delegato o la Delegata
per la cura pastorale dell’ Ordo virginum e le consacrate che collaborano nel servizio di formazione eserciteranno
il proprio servizio nell’ambito del foro esterno e non instaureranno rapporti di accompagnamento spirituale con le
aspiranti, le candidate e le consacrate. Si asterranno inoltre dal chiedere informazioni o pareri sulle aspiranti,
sulle candidate e sulle consacrate ai rispettivi direttori 0 accompagnatori spirituali € confessori.

Discernimento vocazionale e percorso formativo previo alla consacrazione



21

La dinamica del discernimento vocazionale e della formazione previa alla consacrazione

80. Il discernimento vocazionale consiste nello scrutare i segni attraverso i quali si esprime il carisma dell’Ordo
virginum, con il suo peculiare radicamento nella Chiesa particolare e il suo modo caratteristico di essere
presente nel contesto sociale e culturale. Per il bene delle persone interessate e della Chiesa, occorre favorire le
condizioni che permettano di operare un discernimento sereno e libero, in cui verificare, alla luce della fede e
delle possibili controindicazioni, la veridicita della vocazione e la rettitudine delle intenzioni[89].

Il percorso formativo previo alla consacrazione deve offrire occasioni di verifica dell’intuizione vocazionale
iniziale e allo stesso tempo deve accendere nelle aspiranti e nelle candidate il desiderio di un’unione piu
profonda con il Signore Gesu, di una risposta piu libera e generosa alla chiamata del Padre, di una
corrispondenza sempre piu attenta, intelligente e docile all’azione dello Spirito santo. Si puo parlare di un
cammino realmente formativo soltanto se si realizza una vera e propria esperienza di conversione, cioe di
illuminazione, di purificazione e di piu profondo e convinto coinvolgimento nella sequela del Signore.

81. Ordinariamente il discernimento vocazionale si attua mediante un processo che comprende un’iniziale
verifica relativa alla ammissione al percorso di formazione verso la consacrazione, prosegue durante tale
percorso, e viene portato a compimento quando il Vescovo diocesano decide in merito allammissione alla
consacrazione. Per opportunita esplicative e pedagogiche, si possono distinguere tre momenti o fasi: un periodo
di approccio o propedeutico; un periodo di formazione opportunamente articolato in piu tappe con propri obiettivi
e verifiche; il discernimento o scrutinio finale.

82. In nessun caso si potra iniziare il periodo propedeutico prima del compimento del diciottesimo anno di et3;
per 'ammissione alla consacrazione si dovra tenere conto dell’eta in cui nella regione si & soliti celebrare le
nozze[90] e ordinariamente non si celebrera la consacrazione prima che la candidata abbia compiuto il
venticinquesimo anno di eta.

83. Spetta al Vescovo diocesano individuare, anche nel dialogo con le persone interessate e tenendo conto
della situazione e delle esigenze di ciascuna, le concrete modalita di svolgimento dei percorsi formativi, in modo
da offrire a ciascuna la possibilita di approfondire la conoscenza di questa forma di vita nei suoi elementi
essenziali e di confrontare con essi in modo sincero e realistico la propria esperienza spirituale e concreta
modalita di vivere.

Si avra cura di mantenere una stretta interconnessione tra discernimento vocazionale e percorso formativo
previo alla consacrazione, perché 'ammissione al percorso formativo non implica I'obbligo della candidata di
chiedere 'ammissione alla consacrazione, né I'obbligo del Vescovo di ammetterla alla consacrazione.

Requisiti e criteri di discernimento

84. L’ammissione alla consacrazione richiede che per I'eta, la maturitda umana e spirituale, e per la stima che
gode nella comunita cristiana in cui € inserita, la candidata dia prova di essere in grado di assumere
responsabilmente gli impegni che derivano dalla consacrazione[91].

Richiede anche che la persona non abbia mai celebrato le nozze e non abbia mai vissuto pubblicamente, cioé in
modo manifesto, in uno stato contrario alla castita[92].

85. Nel discernimento vocazionale si porra attenzione ai segni che evidenziano nella aspirante e nella candidata
la presenza di una intensa e vivace esperienza spirituale, I'autenticita delle motivazioni che la orientano verso la
consacrazione nell’Ordo virginum, e la presenza delle attitudini che sono necessarie per perseverare nella vita di
consacrazione dando una testimonianza positiva della propria vocazione.

Con sapienza pedagogica e secondo un principio di gradualita, si verifichera la presenza di tali segni sin dal
periodo propedeutico, per la valutazione circa 'ammissione al percorso formativo. Per la formazione previa alla



22

consacrazione e il discernimento conclusivo circa 'ammissione alla consacrazione essi costituiranno punti di
riferimento qualificanti.

86. In ordine alla verifica della esperienza spirituale, rivestono particolare importanza:

a) il rapporto personale con Cristo e il desiderio di configurare I'intera propria esistenza « al Signore Gesu e alla
sua fotale oblazione »[93] come risposta d’amore al suo amore infinito[94];

b) il senso di appartenenza alla Chiesa, concretamente sperimentato nella partecipazione alla vita della
comunita cristiana, sostenuto da un profondo amore per la comunione ecclesiale, dalla celebrazione dei
sacramenti e da un atteggiamento di filiale obbedienza al Vescovo diocesano;

¢) la cura della dimensione contemplativa della vita e la fedelta alla disciplina spirituale, ai tempi di preghiera, ai
suoi ritmi e alle sue varie forme;

d) 'assiduita nel cammino penitenziale, ascetico e di accompagnamento spirituale;

e) l'interesse ad approfondire la conoscenza della Scrittura, dei contenuti della fede, della liturgia, della storia e
del magistero della Chiesa;

f) la passione per il Regno di Dio, che dispone a interpretare la realta del proprio tempo secondo criteri
evangelici, ad agire in essa con senso di responsabilita e amore preferenziale per i poveri;

g) la presenza di una intuizione sintetica e globale della propria vocazione, che dimostri una conoscenza
realistica della propria storia, delle proprie caratteristiche — risorse, limiti, desideri, aspirazioni, motivazioni — e
che sia congruente con la forma di vita propria dell’Ordo virginum.

87. In ordine alla verifica della maturita umana, si terranno presenti questi segni:

a) una realistica conoscenza di se stessa e una serena, obiettiva consapevolezza dei propri talenti e dei propri
limiti, unite a una chiara capacita di autodeterminazione e ad una adeguata sufficiente attitudine all’assunzione
di responsabilita;

b) la capacita di instaurare relazioni sane, serene e oblative, con uomini e donne, unita ad una retta
comprensione del valore del matrimonio e della maternita;

¢) la capacita di integrare la sessualita nell'identita personale e di orientare le energie affettive in modo da
esprimere la propria femminilita in una vita casta che si apra ad una piu ampia fecondita spirituale[95];

d) la capacita lavorativa e professionale con cui provvedere al proprio sostentamento in modo dignitoso;

€) una provata attitudine a rielaborare sofferenze e frustrazioni, come anche a dare e ricevere il perdono, come
passi possibili verso una pienezza di umanita;

f) la fedelta alla parola data e agli impegni presi;

g) un uso responsabile dei beni, dei mezzi di comunicazione sociale e del tempo libero.

88. Nell'orientamento vocazionale e quando occorra delineare le caratteristiche di questa vocazione e dei
requisiti di ammissione alla consacrazione, la condizione verginale sara presentata a partire dalla densita
simbolica del suo fondamento biblico nel quadro di una visione antropologica ben fondata sulla rivelazione



23

cristiana, nella quale siano integrate le diverse dimensioni — corporea, psicologica, spirituale — considerate
anche nella loro connessione dinamica nella storia vissuta dalla persona e nell’apertura all’azione incessante
della grazia divina che la orienta, la guida e la corrobora nel cammino di santificazione.

Quale tesoro di inestimabile valore che Dio riversa in vasi di argilla (cf. 2 Cor 4, 7), la vocazione ¢ infatti dono
immeritato che raggiunge la persona nella sua umanita concreta, sempre bisognosa di redenzione e desiderosa
di una pienezza di senso per la propria esistenza. Essa trova la sua origine e il suo centro dinamico nella grazia
di Dio che, con la tenerezza e la forza del suo amore misericordioso, incessantemente agisce nelle vicende
umane, non di rado complesse € a volte anche contraddittorie, per aiutare la persona a cogliere l'unicita e l'unita
della sua esistenza e abilitarla a fare un dono totale di sé. In questo contesto si terra presente che la chiamata a
rendere testimonianza all’amore verginale, sponsale e fecondo della Chiesa verso Cristo non & riducibile al
segno della integrita fisica, e che I'aver custodito il proprio corpo nella perfetta continenza o I'aver vissuto in
modo esemplare la virtu della castita, pur rivestendo grande importanza in ordine al discernimento, non
costituiscono requisiti determinanti in assenza dei quali non sia possibile ammettere alla consacrazione.

Il discernimento esige percid molta discrezione e avvedutezza e deve essere compiuto individualmente.
Ciascuna aspirante e candidata & chiamata a esaminare la propria vocazione con riguardo alla propria storia
personale, con veridicita e autenticita davanti a Dio, e con I'aiuto di un accompagnamento spirituale.

Il ricorso a esperti con competenze psicologiche

89. Nel discernimento vocazionale e nel percorso formativo previo alla consacrazione, in alcuni casi puo
risultare utile il ricorso ad esperti nelle scienze psicologiche[96]. Se, infatti, la vocazione alla verginita
consacrata, in quanto frutto di un particolare dono di Dio, e il suo discernimento finale eccedono le competenze
specifiche della psicologia, queste ultime possono essere integrate nel quadro globale del discernimento e della
formazione, sia per una valutazione piu sicura della situazione psichica della aspirante o della candidata e delle
sue attitudini a rispondere alla vocazione, sia per un ulteriore aiuto nella sua crescita umana.

Una valutazione della personalita pud essere prudentemente richiesta qualora sia sorto il dubbio circa la
presenza di un disturbo psichico.

90. In ogni caso, per poter ricorrere ad un esperto in scienze psicologiche, &€ necessario da parte della persona
interessata un consenso previo, dato per iscritto, informato e libero; la sua onorabilita e il diritto a difendere la
propria intimita dovranno essere sempre tutelati[97].

Nella scelta degli esperti cui rivolgersi, ci si assicuri non soltanto della loro competenza professionale, ma anche
del fatto che si ispirino ad una antropologia che condivida apertamente la concezione cristiana circa la persona
umana e la vocazione alla vita consacrata[98]. Inoltre, dovra essere sempre rispettato il segreto professionale
dell’esperto.

91. Qualora la valutazione eseguita abbia evidenziato la presenza di un disturbo psichico o di una grave
difficolta, nel discernimento vocazionale il Vescovo terra conto della tipologia, della gravita e del modo in cui
influisce sullo psichismo della persona e quindi sulle sue attitudini alla consacrazione.

Il periodo propedeutico

92. Il periodo propedeutico ha come meta la verifica dei requisiti e dei presupposti necessari per un fruttuoso
cammino di formazione in vista della consacrazione.

La sua durata e le concrete modalita di svolgimento devono essere tali da permettere una effettiva conoscenza
della aspirante da parte del Vescovo, del Delegato o della Delegata e delle consacrate che collaborano nel
servizio di formazione, e allo stesso tempo consentire alla aspirante di conseguire una conoscenza degli aspetti
essenziali della consacrazione e della forma di vita propria dell’Ordo virginum, in modo che possa confrontarli



24

con la propria intuizione vocazionale. Per questo, ordinariamente si dovra prevedere la durata di uno o due anni.

93. Nel dialogo con il Vescovo, con il Delegato o la Delegata, o con qualcuna delle consacrate che collaborano
nel servizio di formazione, I'aspirante sara invitata a presentare la propria storia, il proprio modo di vivere
nell’attualita, e le motivazioni che la inducono a orientarsi a questa forma di vita.

Sin dall'inizio & bene verificare che I'aspirante abbia ricevuto i sacramenti dell'iniziazione cristiana e non abbia
mai contratto matrimonio, come pure accertare che non abbia vissuto pubblicamente in uno stato contrario alla
castita, cioé in una stabile condizione di manifesto concubinato o analoghe situazioni che abbiano avuto
pubblica conoscenza[99].

Tenendo conto del precedente cammino di fede, e quindi della concreta situazione e preparazione di ciascuna
aspirante, si potranno proporre itinerari catechetici, di studio e di riflessione, sulla vita consacrata in generale e
su aspetti fondamentali della vita cristiana.

94. Negli incontri che avra periodicamente con il Vescovo, con il Delegato o la Delegata, o con qualcuna delle
consacrate che collaborano nel servizio di formazione, I'aspirante sara invitata a verificare la propria esperienza
di fede e la propria intuizione vocazionale a partire dalle tematiche proposte.

Nell’ambito del’accompagnamento spirituale trovera ulteriori possibilita di manifestare il proprio vissuto, di
rileggere anche gli aspetti piu dolorosi e oscuri della propria vicenda alla luce della Parola di Dio, di avviare o
consolidare processi di guarigione interiore che le permettano di predisporsi ad accogliere in modo piu libero e
pieno la grazia della vocazione.

Laddove possibile e tenendo conto delle concrete circostanze, si favorira la conoscenza tra I'aspirante e alcune
consacrate dell’Ordo virginum, le quali, anche attraverso la propria testimonianza, potranno aiutare il processo di
discernimento vocazionale.

Nel caso vi siano piu aspiranti, si consideri I'utilita e I'opportunita di proporre momenti di incontro, di conoscenza
reciproca, e di riflessione comune, mantenendo comunque adeguati spazi di dialogo personale e riservato di
ciascuna aspirante con il Vescovo, con il Delegato o la Delegata, o con qualcuna delle consacrate che
collaborano nel servizio di formazione.

95. Una specifica attenzione sara rivolta a verificare le modalita in cui I'aspirante partecipa alla vita della
comunita cristiana. In modi opportuni, gli elementi di conoscenza offerti dalla stessa interessata saranno quindi
integrati anche assumendo informazioni presso sacerdoti o altre persone che la conoscono bene.

Si potra inoltre chiedere all'interessata di presentare documentazione relativa al suo percorso di studi e
lavorativo.

Qualora si tratti di una persona che proviene da un’altra forma di vita consacrata, per acquisire i necessari
elementi di valutazione, il Vescovo si premurera di raccogliere le opportune informazioni anche presso I'lstituto o
la Societa di provenienza, al fine di compiere un saggio discernimento. Inoltre chiedera all'interessata un
congruo tempo di elaborazione del distacco e verifichera con attenzione in che modo si € inserita nel contesto
ecclesiale e sociale.

96. Se, al termine del periodo propedeutico, I'aspirante lo chiede e la conoscenza di lei acquisita induce a
ritenere che possa positivamente proseguire nella formazione previa alla consacrazione, il Vescovo la
ammettera al percorso formativo previo alla consacrazione.

Il percorso di formazione previa alla consacrazione



25

97. Il percorso della formazione previa alla consacrazione ha il duplice obiettivo di consolidare la formazione
cristiana della candidata e di offrirle gli strumenti necessari per approfondire la comprensione vitale degli
elementi tipici e delle responsabilita che derivano dalla consacrazione nell’ Ordo virginum.

La sua durata e le concrete modalita di svolgimento devono essere tali da permettere a ciascuna candidata
un’effettiva elaborazione personale dei diversi apporti formativi, in modo che possa maturare con adeguata
consapevolezza e liberta la decisione circa la richiesta di ammissione alla consacrazione. Ordinariamente, si
puo prevedere la durata di due o tre anni.

Il percorso formativo sara fruttuoso se la candidata, mentre si confronta con la fisionomia vocazionale propria di
questa forma di vita consacrata, progressivamente acquisisce la liberta necessaria per lasciarsi educare e
formare ogni giorno dall’esperienza, approfondendo la conoscenza delle proprie risorse e dei propri limiti, di cio
che in lei oppone resistenza o favorisce la corrispondenza all’azione dello Spirito, e imparando a cogliere in ogni
situazione esistenziale i frammenti di verita, di bellezza e di bonta in cui si fa presente e operante la grazia di
Dio. Questa fondamentale attitudine a porsi nei confronti della realta con attenzione, intelligenza e senso di
responsabilita, suscitata e motivata dal desiderio di crescere nellamore di Cristo, la condurra quindi a maturare
la convinta disponibilita a proseguire con un impegno formativo costante dopo aver ricevuto la consacrazione.

98. L’'impegno del Vescovo, del Delegato o della Delegata e delle consacrate che collaborano nel servizio di
formazione consistera percid nel curare che la candidata riceva una presentazione organica del carisma e della
fisionomia di questa forma di vita, nel’accompagnarla mentre intensifica e approfondisce la vita spirituale,
nell’osservare come si armonizza e configura la sua vita concreta in docilita all’azione dello Spirito. In tal modo,
si raccoglieranno gli elementi necessari per il discernimento conclusivo circa 'ammissione alla consacrazione.

Gli incontri frequenti e regolari con 'accompagnatore spirituale saranno per la candidata un prezioso aiuto a
crescere nella capacita di discernere il disegno di Dio, integrare in una sintesi sapiente gli apporti formativi, e
interpretare con uno sguardo di fede le diverse esperienze della sua vita: preghiera, lavoro, relazioni e servizio
ecclesiali, relazioni coi familiari, relazioni di amicizia, studio e approfondimento culturale, impegno caritativo e
sociale, esperienza del proprio limite e della propria fragilita, impegno ascetico, ecc.

99. E importante che la candidata sia accompagnata nel dare al cammino della preghiera una forma regolare e
costante, con la partecipazione, possibilmente quotidiana, allEucaristia, la celebrazione della Liturgia delle Ore,
almeno Lodi e Vespri, la meditazione della Sacra Scrittura e la devozione mariana. Si cerchi, soprattutto, di
aiutarla a consolidare I'amore per la preghiera e a sviluppare la capacita di gestire i ritmi della giornata, della
settimana e dell'anno, in modo da custodire la centralita dell’esperienza del dialogo con il Signore[100].

100. Poiché questa forma di vita consacrata & radicata nella Chiesa particolare, la candidata coltivera il legame
con la comunita ecclesiale, sia valorizzando quella trama di relazioni fraterne che costituisce il tessuto ordinario
e quotidiano dell’esperienza ecclesiale, sia, per quanto possibile, con la partecipazione agli eventi diocesani piu
significativi.

Per dare consistenza al legame con la Chiesa particolare, € opportuno che la candidata acquisisca un’adeguata
conoscenza della sua storia, delle istituzioni, delle tradizioni spirituali, delle scelte pastorali e delle esperienze
profetiche in essa presenti, come pure delle difficolta che deve affrontare e delle ferite che sono motivo di
sofferenza.

Secondo le attitudini, le effettive possibilita e i carismi di ciascuna, I'impegno di edificazione della comunita potra
concretizzarsi in un servizio pastorale o in altra forma di testimonianza che nel contesto sociale e culturale in cui
vive esprima la condivisione della missione evangelizzatrice e di promozione umana della Chiesa.

101. Per una corretta comprensione dell’ Ordo virginum, saranno proposti allo studio e alla meditazione della
candidata la storia della vita consacrata e il suo valore di segno profetico nella Chiesa e nel mondo, a partire dai
testi fondamentali: la Sacra Scrittura, la tradizione patristica, la riflessione teologica, con particolare riferimento
al Concilio Vaticano Il e agli interventi piu recenti del Magistero ecclesiale.



26

Con particolare attenzione si presenteranno i fondamenti teologici, storici, liturgici, ecclesiologici, giuridici della
forma di vita propria dell’ Ordo virginum, introducendo le candidate ad una conoscenza approfondita del rito di
consacrazione delle vergini, nella sua struttura dinamica e nel suo significato ecclesiale.

102. Si dovra curare anche un’adeguata conoscenza e assimilazione dei fondamenti dell’antropologia cristiana,
in modo che la maturazione della scelta di consacrazione avvenga sulla base di una equilibrata comprensione
della sessualita e della affettivita umana, della relazionalita e della liberta, della donazione di sé, del sacrificio,
della sofferenza. In questo quadro, nel percorso formativo potra essere valorizzato anche il contributo delle
scienze umane, in particolare della psicologia e della pedagogia, per porre le candidate nelle condizioni di
comprendere meglio alcune dinamiche relazionali e dello sviluppo umano, e quindi anche della propria storia
personale e del proprio modo di relazionarsi con gli altri.

Quando le concrete condizioni di vita e le attitudini della persona lo permettono, si incoraggera la candidata a
frequentare corsi di studio presso Facolta Teologiche, Istituti di Scienze Religiose o altre analoghe istituzioni.
Non si trascuri, in nessun caso, un’adeguata preparazione teologica nel campo biblico, liturgico, spirituale,
ecclesiologico, morale.

103. Saranno promosse occasioni di conoscenza, di formazione e di scambio esperienziale con le altre
candidate e con le consacrate presenti in Diocesi. Nel caso non ve ne siano, si valutera la possibilita di stabilire
dei rapporti di conoscenza e scambio fraterno con consacrate o candidate di Diocesi vicine.

L’ammissione alla consacrazione e la cura della sua celebrazione

104. A conclusione del percorso formativo concordato con il Vescovo, dopo un attento discernimento personale
e con I'accompagnatore spirituale, la candidata presentera al Vescovo la domanda di ammissione. E opportuno
che tale domanda sia espressa in uno scritto autografo e che riferisca il parere dell’accompagnatore spirituale.

Quindi il Vescovo si fara carico del discernimento definitivo. A tale scopo raccogliera le informazioni opportune
da tutti coloro che hanno accompagnato il cammino della candidata, tranne che dall’accompagnatore spirituale.
In particolare, dovra chiedere al Delegato o alla Delegata, se abbia istituito tale figura, un parere motivato in
merito allammissione. All'elaborazione di tale parere concorreranno anche le consacrate coinvolte nel servizio
di formazione, ove presente.

105. L’'ammissione alla consacrazione esige la certezza morale circa 'autenticita della vocazione della
candidata, la reale esistenza di un carisma verginale e la sussistenza delle condizioni e dei presupposti perché
l'interessata accolga e corrisponda alla grazia della consacrazione, e sia in grado di dare testimonianza
eloquente della propria vocazione perseverando in essa e crescendo nel dono generoso di sé al Signore, ai
fratelli e alle sorelle.

106. Se la valutazione portera ad ammetterla alla consacrazione, il Vescovo definira con la consacranda la data
e il luogo della celebrazione, tenendo conto, a questo proposito, delle indicazioni contenute nel Pontificale.

Eopportuno che si disponga la comunita a una fruttuosa partecipazione alla liturgia della consacrazione, con
l'invito ad accompagnare nella preghiera la consacranda e con una specifica catechesi sulle caratteristiche di
questa vocazione. Nella preparazione e nello svolgimento del rito, si abbia cura di introdurre 'assemblea al
mistero nuziale di Cristo e della Chiesa che viene celebrato, attraverso la nobile sobrieta dei gesti, dei canti, dei
segni proposti.

107. L’avvenuta consacrazione sara documentata mediante l'iscrizione in un registro dell’Ordo virginum, su cui
apporranno la propria firma il ministro celebrante, I'interessata e due testimoni, e che verra ordinariamente
custodito presso la Curia diocesana. Di essa verra rilasciata certificazione all'interessata. Inoltre € opportuno
che il Vescovo dia disposizioni affinché I'avvenuta consacrazione sia comunicata al parroco competente perché
venga annotata nel registro dei battesimi.



27

Formazione permanente

La cura della formazione permanente

108. La cura della formazione permanente trova il suo fondamento nell’esigenza di corrispondere in modo
sempre piu pieno alla vocazione ricevuta[101].

Essa richiede la disponibilita costante a imparare dall’esperienza, cioé la disposizione a lasciarsi condurre dallo
Spirito nel dinamismo della fede, elaborando alla luce del Vangelo il significato delle diverse fasi della propria
esistenza e il proprio modo di rendere ragione della speranza cristiana di fronte alle sollecitazioni della cultura
contemporanea.

Il progredire dell’eta, che si accompagna al mutare degli impegni, dei contesti relazionali, delle condizioni di
salute, sollecita le consacrate a riscoprire in ogni fase della vita la bellezza e la fecondita della propria
consacrazione, adeguando opportunamente i contenuti e le modalita della formazione.

Devono essere coinvolte tutte le dimensioni dell’'esistenza della consacrata: il suo essere donna in un
determinato contesto culturale e sociale, discepola del Signore nella Chiesa pellegrina nella storia, chiamata ad
essere segno peculiare del’'amore sponsale di Cristo e della Chiesa come consacrata nella forma di vita propria
dell’Ordo virginum.

109. La formazione permanente esige percio da parte di ciascuna consacrata umilta, attenzione, intelligenza,
responsabilita e creativita.

In questo quadro, le iniziative specifiche per la formazione permanente sono strumenti che intendono
accompagnare nella comprensione personale sempre piu approfondita del carisma verginale, favorire
l'integrazione del vissuto nella dedizione totale al Signore e sostenere le consacrate nell’impegno di vivere le
responsabilita che derivano dalla consacrazione.

Impegno personale e dimensione comunionale

110. L'impostazione di fruttuosi percorsi di formazione permanente richiede di armonizzare I'impegno personale
della formazione con la dimensione comunionale che caratterizza I' Ordo virginum.

Si tratta infatti di individuare le priorita e gli strumenti pit idonei per una formazione solida, che sia attenta alle
esigenze e ai carismi di ciascuna. Allo stesso tempo, occorre che i percorsi di formazione esprimano e
sostengano 'esperienza della comunione che unisce le consacrate dell’ Ordo virginum.

Cio comporta un duplice esercizio di corresponsabilita: di ciascuna consacrata nel rapporto con il Vescovo o il
Delegato o la Delegata, per delineare e verificare come viene da lei vissuto 'impegno della formazione; e
dell'insieme delle consacrate della Diocesi con il Vescovo o con il Delegato o la Delegata, per delineare,
realizzare e verificare un programma di formazione condiviso e specifico per le consacrate dell’Ordo virginum.

111. Per questo secondo aspetto, tenendo conto delle circostanze concrete, il Vescovo o il Delegato o la
Delegata promuoveranno incontri e iniziative formative per tutte le consacrate, valorizzando il contributo che
ciascuna € in grado di dare per la programmazione, I'organizzazione, la concreta attuazione e le necessarie
verifiche. Per dare a questo esercizio di corresponsabilita una espressione continuativa e organica, il Vescovo
potra concordare con le consacrate le modalita per realizzare un servizio o équipe per la formazione
permanente, come articolazione del servizio di comunione.

Si prestera attenzione a creare le condizioni per coinvolgere anche le consacrate che per I'eta avanzata, per
ragioni di salute o per altri seri motivi non sono in grado o hanno difficolta a partecipare agli incontri formativi.



28

Nel caso in cui in una Diocesi ci sia una sola consacrata, o il numero delle consacrate sia molto esiguo, con
I'accordo dei rispettivi Vescovi si possono prevedere iniziative di formazione condivise con le consacrate di
Diocesi vicine.

Le consacrate sapranno inoltre tener conto per la propria formazione anche delle altre iniziative e attivita
proposte nella comunita cristiana, come pure valorizzare quanto, nel’ambito del proprio contesto sociale e
lavorativo, offre loro valide occasioni formative.

Indicazioni contenutistiche e metodologiche

112. Occorre che le proposte formative specifiche per le consacrate dell’ Ordo virginum compongano con
sapienza pedagogica sia I'approfondimento di tematiche fondamentali della vita cristiana, e in particolare quelle
piu centrali per questa forma di vita consacrata, sia la riflessione sulle questioni poste dall’attualita sulle quali sia
necessario I'esercizio di un serio discernimento evangelico.

Non manchera I'approfondimento della conoscenza della Sacra Scrittura, del sapere teologico e delle dinamiche
del cammino spirituale, come pure l'attenzione al magistero e alle proposte pastorali del Vescovo diocesano e
del Papa.

Eimportante che la dimensione intellettuale della formazione non sia isolata, ma bene integrata nella crescita
della vita secondo lo Spirito e continuamente stimolata e verificata in relazione alla capacita di stabilire e
custodire rapporti di tipo fraterno.

Si avra cura, percio, che gli incontri e le iniziative formative diventino per le consacrate reali occasioni di
comunicazione nella fede ed edificazione reciproca. |l percorso formativo sara sostenuto anche dalla preghiera
comune; non si trascurera I'attenzione pedagogica alle dinamiche relazionali vissute all’interno dell’ Ordo
virginum, promuovendo I'accoglienza e la stima reciproca, la benevolenza e l'intelligente gestione delle tensioni
e delle conflittualita che si presentano, affinché anche queste si trasformino in occasioni di crescita.

113. Gli incontri e le iniziative formative potranno concretamente consistere in lezioni e conferenze, scambio di
esperienze, ascolto di testimonianze, condivisione di percorsi di lettura, seminari, ritiri 0 esercizi spirituali,
settimane bibliche, pellegrinaggi, approfondimenti di tipo culturale, ecc.

Potranno svolgere una funzione di integrazione dei percorsi formativi diocesani anche incontri e varie iniziative
formative interdiocesane, in particolare quelli organizzati — laddove siano stati istituiti — dai servizi di comunione
stabile presenti in un determinato raggruppamento di Chiese particolari, in organica intesa con le Conferenze
episcopali interessate e il relativo Vescovo referente per I'Ordo virginum, se nominato. Nella programmazione,
realizzazione e verifica di tali eventi dovra essere promossa la corresponsabilita di tutte le consacrate delle
Diocesi interessate.

Conclusione

114. 1l Signore Gesu da tutte le genti trasse un’unica Chiesa e a lei misticamente si uni con amore sponsale.
Questo mistero mirabile, che si avvera efficacemente nella celebrazione eucaristica, € il principio dell’'unita e
della santita della Chiesa, della sua missione universale e della sua capacita di vivificare con I'annuncio del
Vangelo ogni esperienza umana e ogni cultura. Contemplando questo mistero, la Chiesa riconosce come dono
dello Spirito il rifiorire dell’Ordo virginum e lo accoglie con gratitudine.

Precedute e sostenute dalla grazia di Dio, le donne che ricevono questa consacrazione sono chiamate a vivere
la docilita allo Spirito santo, a sperimentare il dinamismo trasformante della Parola di Dio che fa di tante donne
diverse una comunione di sorelle, e ad annunciare con la parola e con la vita il Vangelo di salvezza per
diventare immagine della Chiesa Sposa che, vivendo unicamente per Cristo Sposo, lo rende presente al mondo.



29

A Maria, icona perfetta della Chiesa, esse rivolgono lo sguardo, come alla stella che orienta il loro cammino. Alla
sua materna protezione la Chiesa le affida.

115. Noi ti lodiamo,

Vergine Madre di Dio,

donna dell’Alleanza,

dell’'attesa e del compimento.
Sii madre e maestra

delle vergini consacrate,

perché imitandoti

accolgano con gioia il Vangelo
€ in esso riscoprano ogni giorno
con umilta e stupore l'origine santa
della loro vocazione sponsale.

Vergine delle vergini,

fontana sigillata, porta del cielo,
ispira e accompagna

queste nostre sorelle,

perché abbiano il dono

del discernimento spirituale

e, pellegrine nella storia,

vivano il dinamismo della profezia
con liberta e coraggio,

con determinazione e tenerezza.

Donna colmata dalla grazia

e sovrabbondante di carita,

Vergine fatta Chiesa,

benedici il loro cammino,

perché la speranza

ossigeni le loro menti e dilati i loro cuori
orientando ogni loro passo e la fede
renda operose e creative le loro mani,
cosi che sia feconda la loro vita e,
anticipando qui e ora le realta del Regno,
generino ed edifichino il popolo di Dio,
partecipando alla sua missione

regale, profetica e sacerdotale.

Noi ti proclamiamo beata,

donna del Magnificat,

Madre del Vangelo vivente,

e per queste sorelle ti preghiamo:
associale al tuo canto,

coinvolgile nella tua danza,

perché seguendo I’Agnello ovunque vada,
con le lampade accese,

possano condurre anche noi

al banchetto delle nozze eterne,
all'abbraccio definitivo con ’Amore
che non avra mai fine.

(Approvato dal Santo Padre nell’Udienza dell’8 giugno 2018)



30
Citta del Vaticano, 8 giugno 2018

Solennita del Sacratissimo Cuore di Gesu

Jodo Braz Card. de Aviz
Prefetto

+ José Rodriguez Carballo, O.F.M.
Arcivescovo Segretario

[1] Tra le testimonianze piu antiche, quelle di Clemente Romano (Clemens Romanus, Ep. Ad Corinthios 38, 2:
SCh 167,162) e di Ignazio di Antiochia (Ignatius Antiochensis, Ep. Ad Smyrnenses Xlll: PG 5, 717-718; Ep. Ad
PolycarpumV, 2: PG 5, 723-724).

[2] Verso I'anno 150, Giustino cosi si esprimeva: «Sono molti gli uomini e le donne, fatti discepoli di Cristo da
bambini, che rimangono puri fino a sessanta, settanta anni. E mi vanto di essere in grado di citare esempi
provenienti da tutte le classi sociali»; lustinus, Apol. pro christ., c. 15: PG 6, 349. Atenagora di Atene nell’anno
177 scriveva a Marco Aurelio: «Potresti trovare molti dei nostri, uomini e donne, che sono invecchiati senza
sposarsi, per la speranza di unirsi piu strettamente con Dio!»: Athenagoras Atheniense, Legatio pro christianis
XXXII: OTAC VII, 172.

[3] Ignatius Antiochensis, Ep. Ad PolycarpumV, 2: PG 5, 723-724.

[4] Inizialmente la vicinanza di questa forma di vita a quella delle vedove consacrate comportava anche la
mancanza di una netta distinzione, come si coglie dagli scritti di Ignazio di Antiochia, il quale all’inizio del Il
secolo salutava «le vergini chiamate vedove» della comunita di Smirne: Ignatius Antiochensis, Ep. ad Smyrn.
XIll: PG 5, 717-718. Nelle Costituzioni Apostoliche della seconda meta del IV secolo le vergini compaiono,
accanto alle vedove e alle diaconesse, come una componente istituzionale della comunita cristiana.

[5] Cf. ad esempio Athanasius, Apol. ad Constant. 33: PG 25, 640; Ambrosius, De virginibus, lib. |, c. 8, n. 52:
PL 16, 202.

[6] Espressione che si trova in Basilius, Ep. 199 Ad Amphilochium: PG 32, 717.

[7]1 Cf. Ambrosius, De virginibus, lib. lll, cc. 1-3, nn. 1-14: PL 16, 219-224; De institutione virginis, c. 17, nn. 104-
114: PL 16, 333-336. Cf. Sacramentarium Leonianum XXX: PL 55, 129.

[8] Cyprianus, De habitu virginum lll: PL 4, 443.

[9] Pontificale Romanum ex Decreto Sacrosancti Concilii CEcumenici Vaticani Il instauratum auctoritate Pauli PP.
VI promulgatum, Ordo Consecrations Virginum, Editio typica, Typis Polyglottis Vaticanis, Civitas Vaticana 1970.
[10] Giovanni Paolo Il, Cost. Ap. Pastor bonus (28 giugno 1988), 105.

[11] Catechismo della Chiesa Cattolica, 922-924.

[12] Giovanni Paolo Il, Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996).

[13] Congregazione per gli Istituti di vita consacrata e le Societa di vita apostolica, Istruzione Ripartire da Cristo.
Un rinnovato impegno della vita consacrata nel terzo millennio (19 maggio 2002), 19.

[14] Congregazione per i Vescovi, Direttorio per il Ministero Pastorale dei Vescovi Apostolorum Successores (22
febbraio 2004), 104.

[15] Giovanni Paolo I, Discorso alle partecipanti al Convegno internazionale dell’ Ordo virginum, nel 25°
anniversario della promulgazione del rito, Roma (2 giugno 1995).

[16] Benedetto XVI, Discorso alle partecipanti al Congresso dell’ Ordo virginum sul tema « Verginita consacrata
nel mondo: un dono per la Chiesa e nella Chiesa », Roma (15 maggio 2008).

[17] « Le parole di Cristo (Mt 19, 11-12) partono da tutto il realismo della situazione dell'uomo e con lo stesso
realismo lo conducono fuori, verso la chiamata in cui, in modo nuovo, pur rimanendo per sua natura essere
“duplice” (cioé diretto come uomo verso la donna, e come donna, verso 'uomo), egli & capace di scoprire in
qguesta sua solitudine, che non cessa di essere una dimensione personale della duplicita di ciascuno, una nuova
e perfino ancor piu piena forma di comunione intersoggettiva con gli altri. Questo orientamento della chiamata
spiega in modo esplicito I'espressione: “Per il Regno dei cieli’; infatti, la realizzazione di questo Regno deve
trovarsi sulla linea dell’autentico sviluppo dellimmagine e della somiglianza di Dio, nel suo significato trinitario,
cioé proprio “di comunione”. Scegliendo la continenza per il Regno dei cieli, 'uomo ha la consapevolezza di
potere, in tal modo, realizzare se stesso “diversamente” e, in certo senso, “di piu” che non nel matrimonio,
divenendo “dono sincero per gli altri”»: Giovanni Paolo I, Udienza (7 aprile 1982).



31

[18] «La continenza “per il Regno dei cieli”, la scelta della verginita o del celibato per tutta la vita, € divenuta
nell’esperienza dei discepoli e dei seguaci di Cristo un atto di risposta particolare all’'amore dello Sposo Divino e
percio ha acquisito il significato di un atto di amore sponsale, cioé di una donazione sponsale di sé, al fine di
ricambiare in modo speciale 'amore sponsale del Redentore; una donazione di sé, intesa come rinuncia, ma
fatta soprattutto per amore»: Giovanni Paolo Il, Udienza (28 aprile 1982).

[19] « L’essere uomo vivente, maschio e femmina, [...] sceglie con libera volonta la continenza “per il regno dei
cieli” [...] addita [...] la “verginita” escatologica dell’'uomo risorto, in cui si rivelera I'assoluto ed eterno significato
sponsale del corpo glorificato nell’'unione con Dio stesso, mediante la visione di lui “a faccia a faccia”; e
glorificato, anche, mediante I'unione di una perfetta intersoggettivita, che unira tutti i “partecipi dell’altro mondo”,
uomini e donne, nel mistero della comunione dei santi. La continenza terrena “per il regno dei cieli” &
indubbiamente un segno che indica questa verita e questa realta. E segno che il corpo, il cui fine non & la morte,
tende alla glorificazione ed € gia per cio stesso, direi, tra gli uomini una testimonianza che anticipa la futura
risurrezione. Tuttavia, questo segno carismatico dell’altro mondo esprime la forza e la dinamica piu autentica del
mistero della “redenzione del corpo”: un mistero, che da Cristo € stato iscritto nella storia terrena dell’'uomo e in
questa storia da lui profondamente radicato. Cosi, dunque, la continenza “per il regno dei cieli” porta soprattutto
l'impronta della somiglianza a Cristo, che, nell’'opera della redenzione, ha fatto egli stesso questa scelta “per il
regno dei cieli’»: Giovanni Paolo I, Udienza (24 marzo 1982).

[20] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium, 1.

[21] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1; Catechismo della Chiesa Cattolica, 1667-1672; Codice di
Diritto Canonico, cann. 1166-1169.

[22] Cf. Ordo consecrationis virginum, 17 e 22-23.

[23] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1; Ordo consecrationis virginum, 16, 24.

[24] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1.

[25] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano I, Cost. past. sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et spes, 1.
[26] Cf. Giovanni Paolo Il, Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996), 7 e 42.

[27] Cf. Codice di Diritto Canonico, can. 604.

[28] Cf. Codice di Diritto Canonico, can. 368 e can. 381 § 2.

[29] Cf. Giovanni Paolo Il, Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996), 14.

[30] Cf. Ordo consecrationis virginum, 16.

[31] Cf. Giovanni Paolo Il, Lett. Ap. Mulieris dignitatem (15 agosto 1988), 17-20.

[32] «La castita dei celibi e delle vergini, in quanto manifestazione della dedizione a Dio con cuore indiviso (cf. 1
Cor7, 32-34), costituisce un riflesso dell’'amore infinito che lega le tre Persone divine nella profondita misteriosa
della vita trinitaria»: Giovanni Paolo I, Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996), 21. «L’integrita
della fede € stata legata anche allimmagine della Chiesa vergine, alla sua fedelta nell’amore sponsale per
Cristo: danneggiare la fede significa danneggiare la comunione con il Signore»: Francesco, Lett. Enc. Lumen
fidei (29 giugno 2013), 48.

[33] «L’amore sponsale comporta sempre una singolare disponibilita ad essere riversato su quanti si trovano nel
raggio della sua azione Nel matrimonio questa disponibilita, pur essendo aperta a tutti, consiste in particolare
nell’amore che i genitori donano ai figli. Nella verginita questa disponibilita € aperta a tutti gli uomini, abbracciati
dall’amore di Cristo sposo»: Giovanni Paolo Il, Lett. Ap. Mulieris dignitatem (15 agosto 1988), 21.

[34] Cf. Concilio Ecumenico Vaticano I, Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium, VIII.

[35] Francesco, Es. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 287.

[36] Cf. Ambrosius, De virginibus, lib. Il, c. 3, n. 19: PL 16, 211.

[37] Cf. Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Redemptoris Mater (25 marzo 1987), 6.

[38] Francesco, Es. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 287.

[39] Ivi, 288.

[40] Ivi.

[41] Cf. Francesco, Es. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 1.

[42] Cf. Benedetto XVI, Discorso alle partecipanti al Congresso dell’ Ordo virginum sul tema « Verginita
consacrata nel mondo: un dono per la Chiesa e nella Chiesa », Roma (15 maggio 2008), 5; Giovanni Paolo Il,
Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996), 18.

[43] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 2.

[44] «I doni carismatici [...] sono distribuiti liberamente dallo Spirito Santo affinché la grazia sacramentale porti
frutto nella vita cristiana in modo diversificato e a tutti i suoi livelli. Essendo questi carismi “soprattutto adatti alle
necessita della Chiesa e destinati a rispondervi” attraverso la loro multiforme ricchezza il Popolo di Dio puo
vivere in pienezza la missione evangelizzatrice, scrutando i segni dei tempi ed interpretandoli alla luce del



32

Vangelo. | doni carismatici, infatti, muovono i fedeli a rispondere, in piena liberta e in modo adeguato ai tempi, al
dono della salvezza, facendo di se stessi un dono d’amore per gli altri e una testimonianza autentica del
Vangelo di fronte a tutti gli uomini»: Congregazione per la Dottrina della Fede, Lett. luvenescit Ecclesia (15
maggio 2016), 15.

[45] «Tra voi ci sono stili e modalita diverse di vivere il dono della verginita consacrata [...]. Vi esorto ad andare
oltre il modo di apparire, cogliendo il mistero della tenerezza di Dio che ciascuna porta in sé e riconoscendovi
sorelle, pur nella vostra diversita»: Benedetto XVI, Discorso alle partecipanti al Congresso dell’ Ordo virginum
sul tema « Verginita consacrata nel mondo: un dono per la Chiesa e nella Chiesa », Roma (15 maggio 2008), 5.
[46] «E di grande sostegno per progredire nel cammino evangelico, specialmente nel periodo di formazione e in
certi momenti della vita, il ricorso fiducioso e umile alla direzione spirituale, grazie alla quale la persona € aiutata
a rispondere alle mozioni dello Spirito con generosita e ad orientarsi decisamente verso la santita»: Giovanni
Paolo Il, Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996), 95.

[47] Cf. Benedetto XVI, Discorso alle partecipanti al Congresso dell’ Ordo virginum sul tema: « Verginita
consacrata nel mondo: un dono per la Chiesa e nella Chiesa », Roma (15 maggio 2008), 4-5.

[48] Augustinus, De sancta virginitate, c. 54: PL 40, 428.

[49] «La grande tradizione patristica ci insegna che i misteri di Cristo sono legati al silenzio e solo in esso la
Parola puo trovare dimora in noi, come € accaduto in Maria»: Benedetto XVI, Es. Ap. Post-sinodale Verbum
Domini (30 settembre 2010), 66.

[50] L'ignoranza delle Scritture € ignoranza di Cristo »: Hieronymus, Commentarii in Isaiam, Prologus; CCL 73,
1: PL 24, 17.

[51] «L’Eucaristia € il sacramento dello Sposo, della Sposa. L’Eucaristia rende presente e in modo sacramentale
realizza di nuovo I'atto redentore di Cristo, che “crea” la Chiesa suo corpo. Con questo “corpo” Cristo € unito
come lo sposo con la sposa»: Giovanni Paolo Il, Lett. Ap. Mulieris dignitatem (15 agosto 1988), 26.

[52] «Qui si puod attuare in pienezza l'intimita con Cristo, la immedesimazione con Lui, la totale conformazione a
Lui a cui i consacrati sono chiamati per vocazione»: Congregazione per gli Istituti di vita consacrata e le Societa
di vita apostolica, Istruzione Ripartire da Cristo. Un rinnovato impegno della vita consacrata nel terzo millennio
(19 maggio 2002), 26.

[53] Francesco, Bolla Misericordiae vultus (11 aprile 2015), 17.

[54] «Celebrare il Sacramento della Riconciliazione significa essere avvolti in un abbraccio caloroso: &
I'abbraccio dell’infinita misericordia del Padre»: Francesco, Udienza (19 febbraio 2014).

[55] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 2.

[56] Ambrosius, De institutione virginis, c. 6, n. 46: PL 16, 320.

[57] Cf. Codice di Diritto Canonico, can. 663 § 4.

[58] «L’ascesi, aiutando a dominare e correggere le tendenze della natura umana ferita dal peccato, &
veramente indispensabile alla persona consacrata per restare fedele alla propria vocazione e seguire Gesu sulla
via della Croce»: Giovanni Paolo Il, Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996), 38.

[59] «La vocazione delle persone consacrate a cercare innanzitutto il Regno di Dio &, prima di ogni altra cosa,
una chiamata alla conversione piena, nella rinuncia a se stessi per vivere totalmente del Signore, affinché Dio
sia tutto in tutti. Chiamati a contemplare e testimoniare il volto trasfigurato di Cristo, i consacrati sono anche
chiamati a un’esistenza trasfigurata»: Giovanni Paolo Il, Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996),
35.

[60] «Questa & quindi la regola della conversione: allontanarsi dal male e imparare a fare il bene. Convertirsi &
un cammino. E un cammino che richiede coraggio, per allontanarsi dal male, e umilta per imparare a fare il bene
E che, soprattutto, ha bisogno di cose concrete»: Francesco, Meditazione mattutina nella Cappella della Domus
Sanctae Marthae, Imparare a fare il bene (14 marzo 2017).

[61] Cf. Benedetto XVI, Discorso alle partecipanti al Congresso dell’ Ordo virginum sul tema « Verginita
consacrata nel mondo: un dono per la Chiesa e nella Chiesa », Roma (15 maggio 2008), 4-5.

[62] Cf. Francesco, Lett. Enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 222-227.

[63] Francesco, Es. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 273.

[64] «Per essere evangelizzatori autentici occorre anche sviluppare il gusto spirituale di rimanere vicini alla vita
della gente, fino al punto di scoprire che cio diventa fonte di una gioia spirituale. La missione & una passione per
Gesu ma, al tempo stesso, € una passione per il suo popolo. [...] Lui vuole servirsi di noi per arrivare sempre piu
vicino al suo popolo amato. Ci prende in mezzo al popolo e ci invia al popolo, in modo che la nosta identita non
si comprende senza questa appartenenza»: Francesco, Es. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 268.
[65] Paolo VI, Es. Ap. Evangelii nuntiandi (8 dicembre 1975), 70.

[66] Cf. Ordo consecrationis virginum, 16; Giovanni Paolo Il, Discorso alle partecipanti al Convegno



33

internazionale dell’ Ordo virginum, nel 25° anniversario della promulgazione del rito, Roma (2 giugno 1995), n. 6;
Francesco, Es. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 197-216. «Per la Chiesa I'opzione per i poveri & una
categoria teologica prima che culturale, sociologica, politica o filosofica»: Francesco, Es. Ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), 198.

[67] Francesco, Lett. Enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), 127.

[68] Ivi, 220.

[69] Ivi, 237.

[70] Cf. Giovanni Paolo Il, Discorso alle partecipanti al Convegno internazionale dell’ Ordo virginum, nel 25°
anniversario della promulgazione del rito, Roma (2 giugno 1995), 4.

[71] Cf. Codice di Diritto Canonico, can. 680.

[72] Cf. Francesco, Es. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 103-104.

[73] «ll cammino della sinodalita € il cammino che Dio si aspetta dalla Chiesa del terzo millennio »: Francesco,
Discorso in occasione della Commemorazione del 50° Anniversario dell’istituzione del Sinodo dei Vescovi,
Roma (17 ottobre 2015).

[74] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 6.

[75] Cf. Ordo consecrationis virginum, 14 e 16.

[76] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5; Ordo consecrationis virginum, 2 e 16.

[77] Cf. Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 6.

[78] Cf. Congregazione per i Vescovi, Direttorio per il Ministero Pastorale dei Vescovi Apostolorum Successores
(22 febbraio 2004), 104.

[79] Cf. Codice di Diritto Canonico, can. 1303 § 1.

[80] Cf. Codice di Diritto Canonico, can. 604 § 2.

[81] Cf. Congregazione per la Dottrina della fede, Lett. luvenescit Ecclesia (15 maggio 2016), 16.

[82] Cf. Codice di Diritto Canonico, cann. 684 e 685.

[83] Cf. Codice di Diritto Canonico, can. 695.

[84] Cf. Giovanni Paolo Il, Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996), 19.

[85] Ivi, 69.

[86] Ivi, 65 e 69-70.

[87] «Sara importante che ogni persona consacrata sia formata alla liberta d'imparare per tutta la vita, in ogni eta
e stagione, in ogni ambiente e contesto umano, da ogni persona e da ogni cultura, per lasciarsi istruire da
qualsiasi frammento di verita e bellezza che trova attorno a sé. Ma soprattutto dovra imparare a farsi formare
dalla vita di ogni giorno, dalla sua propria comunita e dai suoi fratelli e sorelle, dalle cose di sempre, ordinarie e
straordinarie, dalla preghiera come dalla fatica apostolica, nella gioia e nella sofferenza, fino al momento della
mortex»: Congregazione per gli Istituti di vita consacrata e le Societa di vita apostolica, Istruzione Ripartire da
Cristo. Un rinnovato impegno della vita consacrata nel terzo millennio (19 maggio 2002), 15.

[88] «La tentazione dell'individualismo. E la tentazione degli egoisti che, strada facendo, perdono la méta e
invece di pensare agli altri pensano a sé stessi, non provandone alcuna vergogna, anzi, giustificandosi. La
Chiesa € la comunita dei fedeli, il corpo di Cristo, dove la salvezza di un membro € legata alla santita di tutti.
L’individualista invece & motivo di scandalo e di conflittualita»: Francesco, Discorso in occasione dell’'Incontro di
preghiera con il Clero, i Religiosi, le Religiose e i Seminaristi, 1| Cairo (29 aprile 2017).

[89] Cf. Congregazione per gli Istituti di vita consacrata e le Societa di vita apostolica, Istruzione Ripartire da
Cristo. Un rinnovato impegno della vita consacrata nel terzo millennio (19 maggio 2002), 18.

[90] Cf. Codice di Diritto Canonico, can. 1072.

[91] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5 b).

[92] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5 a) € 5 b).

[93] Giovanni Paolo Il, Es. Ap. post-sinodale Vita consecrata (25 marzo 1996), 65

[94] Cf. Giovanni Paolo I, Discorso alle partecipanti al Convegno internazionale dell’ Ordo virginum, nel 25°
anniversario della promulgazione del rito, Roma (2 giugno 1995), 4.

[95] «Affermava Benedetto XVI che esiste una “ecologia del’'uomo” perché “anche 'uomo possiede una natura
che deve rispettare e che non pud manipolare a piacere” [Discorso al Deutscher Bundestag, Berlino (22
settembre 2011)]. In questa linea, bisogna riconoscere che il nostro corpo ci pone in una relazione diretta con
I'ambiente e con gli altri esseri viventi. L’accettazione del proprio corpo come dono di Dio &€ necessaria per
accogliere e accettare il mondo intero come dono del Padre e casa comune; invece una logica di dominio del
proprio corpo si trasforma in una logica a volte sottile di dominio sul creato. Imparare ad accogliere il proprio
corpo, ad averne cura € a rispettare i suoi significati & essenziale per una vera ecologia umana. Anche
apprezzare il proprio corpo nella sua mascolinita o femminilita & necessario per poter riconoscere se stessi



34

nell’incontro con l'altro diverso da sé. In tal modo € possibile accettare con gioia il dono specifico dell’altro o
dell’altra, opera di Dio creatore, e arricchirsi reciprocamente»: Francesco, Lett. Enc. Laudato si’ (24 maggio
2015), 155.

[96] Cf. Congregazione per I'Educazione cattolica, Orientamenti per I'utilizzo delle competenze psicologiche
nellammissione e nella formazione dei candidati al sacerdozio (29 giugno 2008); Congregazione per il Clero, /I
dono della vocazione presbiterale. Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (8 dicembre 2016), 146-147 e
191-196.

[97] Cf. Congregazione per il Clero, Il dono della vocazione presbiterale. Ratio Fundamentalis Institutionis
Sacerdotalis (8 dicembre 2016), 194.

[98] «Nella selezione degli specialisti, oltre alle loro qualita umane e alla loro competenza specifica, si deve
tener conto del loro profilo di credenti»: Congregazione per il Clero, Il dono della vocazione presbiterale. Ratio
Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (8 dicembre 2016), 146.

[99] Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 5 a).

[100] Congregazione per gli Istituti di vita consacrata e le Societa di vita apostolica, Istruzione Ripartire da
Cristo. Un rinnovato impegno della vita consacrata nel terzo millennio (19 maggio 2002), 25.

[101] Cf. Congregazione per gli Istituti di vita consacrata e le Societa di vita apostolica, Istruzione Ripartire da
Cristo. Un rinnovato impegno della vita consacrata nel terzo millennio (19 maggio 2002), 15.

[01125-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Introduction

l. La vocation et le témoignage de I' Ordo virginum

|l La configuration de I'Ordo virginum dans les Eglises particuliéres et dans I'Eglise universelle

lll. Le discernement de la vocation et la formation pour I’ Ordo virginum

Conclusion
Introduction

1. L’'image de I'Eglise Epouse du Christ est présentée dans le Nouveau Testament comme une icone efficace
révélatrice de la nature intime des rapports que le Seigneur Jésus a voulu établir avec la communauté de ceux
qui croient en Lui (Eph 5, 23-32 ; Ap 19, 7-9 ; 21, 2-3.9).

A partir des temps apostoliques, cette expression du mystére de I'Eglise a trouvé une manifestation tout a fait
particuliére dans la vie de certaines femmes qui, en correspondant au charisme suscité en elles par I'Esprit
Saint, se sont dédiées au Seigneur Jésus par amour sponsal dans la virginité, pour exprimer la fécondité
spirituelle de la relation intime avec Lui et en offrir les fruits a I'Eglise et au monde.

2. Comme certains passages du Nouveau Testament et les écrits des premiers siécles chrétiens I'indiquent,
cette forme de vie évangélique est apparue de fagon spontanée dans les diverses régions ou les communautés
ecclésiales[1] se développaient, en se placant parmi les autres formes de vie ascétique. Dans le contexte de la
société paienne, ces formes de vie constituaient un signe évident de la nouveauté du christianisme et de sa
capacité a répondre aux questions les plus profondes sur le sens de I'existence humaine[2]. Selon un processus
analogue a celui qui concernait le veuvage des femmes qui choisissaient la continence « en honneur de la chair
du Seigneur »[3], la virginité consacrée féminine acquit progressivement les caractéristiques d’un état de vie
reconnu publiquement par I'Eglise[4].

Pendant les trois premiers siécles, les vierges consacrées qui ont subi le martyre pour rester fidéles au Seigneur



35

ont été trés nombreuses. Parmi celles-ci, Agathe de Catagne, Lucie de Syracuse, Agnes et Cécile de Rome,
Thécle d’lconium, Apollonie d’Alexandrie, Restituta de Carthagéne, Juste et Rufine de Séville. Par la suite et
jusqu’a nos jours, la mémoire des vierges martyres est restée comme un vif rappel du don total de soi que la
consécration virginale exige.

Les Péres de I'Eglise voyaient le reflet de I'image de I'Eglise, Epouse totalement dévouée & son Epoux, dans les
femmes qui accueillaient cette vocation et y répondaient par la décision de persévérer dans la virginité tout au
long de la vie. Pour cette raison, ils parlaient d’elles comme sponsae Christi, Christo dicatae, Christo maritatae,
Deo nuptae[5]. Dans le corps vivant de 'Eglise, elles constituaient un coetus institutionnalisé, indiqué par nom
d’Ordo virginum[6].

3. A partir du IVéme siécle, I'entrée dans I'Ordo virginum se réalisait par un rite liturgique solennel présidé par
'Evéque diocésain. Au sein de la communauté réunie pour la célébration eucharistique, la femme exprimait le
Sanctum propositum de demeurer dans la virginité tout au long de sa vie pour 'amour du Christ et 'Evéque
pronongait la priere consécratoire. Comme l'attestent les écrits d’Ambroise de Milan et les sources liturgiques
les plus anciennes, le symbolisme nuptial du rite était rendu particulierement évident par I'imposition du voile a
la vierge par I'Evéque, geste qui correspondait a la velatio accomplie lors de la célébration du mariage[7].

4. L’estime et la sollicitude pastorale accompagnant le chemin des vierges consacrées sont amplement
attestées par la littérature patristique. Les Péres ne se limitent pas a censurer les comportements des
consacrées non conformes a leur engagement de mener une vie chaste dans 'humble sequela du Christ, mais
ils combattent avec vigueur tant les arguments de ceux qui nient la valeur de la virginité consacrée que les
déviances hérétiques qui pronent un idéal de la virginité et de la continence fondé sur une conception négative
du mariage et de la sexualité. Réfléchissant sur les fondements théologiques de la consécration virginale, ils en
ont mis en lumiére I'origine charismatique, sa motivation évangélique et son importance ecclésiale et sociale. lls
ont également souligné la référence exemplaire a la Vierge Marie, ainsi que la valeur prophétique d’anticipation
et d’attente vigilante de la pleine communion avec le Seigneur, qui se réalisera seulement a son retour glorieux
a la fin des temps. En s’adressant aux vierges consacrées « plus par I'affection que par l'autorité »[8] de leur
ministére, ils exhortent les vierges consacrées a nourrir et exprimer leur amour envers le Christ Epoux par la
meéditation assidue de I'Ecriture et la priére persévérante, personnelle et liturgique. lls les exhortent a pratiquer
'ascése, les vertus et les ceuvres de miséricorde et a cultiver une attitude d’écoute docile du magistere de
'Evéque. lIs leur demandent aussi de s’engager a garder la communion ecclésiale, pour offrir un témoignage
évangélique limpide et convainquant a l'intérieur des communautés chrétiennes et du milieu social ou elles
restaient insérées, vivant généralement dans leurs familles d’origine et parfois aussi dans des formes de vie
communautaire.

Ala méme période, la discipline des aspects essentiels de cette forme de vie commenca & étre précisée par les
décrétales des Papes et les constitutions des Conciles provinciaux.

5. Si, durant les premiers siécles, les vierges consacrées vivaient généralement dans leurs propres familles,
avec le développement du monachisme cénobite, 'Eglise a associé la consécration virginale & la vie
communautaire et donc a I'observance d’une régle commune et a I'obéissance a une supérieure. Au cours des
siécles, on assiste progressivement a la disparition de la forme de vie originelle de I'Ordo virginum avec son
enracinement caractéristique au sein de la communauté ecclésiale locale, sous la conduite de 'Evéque
diocésain.

Les rites d’entrée dans la vie monastique ont accompagné et, dans la plus grande partie des monastéres, se
sont substitués a la célébration de la consecratio virginum. Seules certaines familles monastiques ou I'on
émettait les voeux solennels en conservérent le rite. Tout en préservant les éléments essentiels de sa structure
originelle, celui-ci fut enrichi par I'apport de la sensibilité des populations ou il s’était répandu. Cela fut possible
grace a des révisions successives qui introduisirent de nouvelles formules eucologiques et de nouveaux gestes
symboliques.

6. L'impulsion du renouveau ecclésial qui inspira le Concile Vatican Il suscita aussi I'intérét pour le rite liturgique



36

de la consecratio virginum et I'Ordo virginum. Plusieurs siécles aprés sa disparition et dans un contexte
historique radicalement modifi€, ou étaient en cours de profonds changements de la condition féminine dans
I'Eglise et dans la société, cette ancienne forme de vie consacrée révélait une surprenante force d’attraction.
Elle semblait capable de correspondre non seulement au désir de nombreuses femmes de se donner
entiérement au Seigneur et aux fréres, mais aussi a la redécouverte contextuelle de I'identité propre de I'Eglise
particuliere dans la communion de I'unique Corps du Christ.

Selon ce qu’avait prévu la Constitution sur la liturgie Sacrosanctum Concilium en son numéro 80, le rite de la
consecratio virginum du Pontifical Romain fut, dans la période postconciliaire, soumis a révision sur la base des
principes généraux établis par le Concile pour la réforme liturgique. Le nouvel Ordo consecrationis virginum,
promulgé le 31 mai 1970 par la Sacrée Congrégation pour le Culte Divin sur mandat spécial du Pape Paul VI,
est entré en vigueur le 6 janvier 1971[9]. Reprenant la plus antique tradition ecclésiale et tenant compte
également des évolutions historiques, deux formes de célébration ont été élaborées et approuvées. La premiere
est destinée aux femmes qui demeurent in saeculo, c’est a dire dans leur condition de vie ordinaire, et qui sont
admises a la consécration par 'Evéque diocésain. La deuxiéme est destinée aux moniales des communautés
dans lesquelles le rite est en usage, aux professes perpétuelles ou a celles qui, durant la méme célébration, font
profession perpétuelle et regoivent la consecratio virginum.

7. De cette maniére, la consécration virginale des femmes qui restent dans leur contexte ordinaire de vie,
enracinées dans la communauté diocésaine rassemblée autour de 'Evéque, selon les modalités de I'antique
Ordo virginum, a retrouvé une reconnaissance ecclésiale explicite, sans affiliation a un institut de vie consacrée.
Le texte liturgique et les regles qui y sont contenues dessinent, dans leurs éléments essentiels, la physionomie
et la discipline de cette forme de vie consacrée, dont le caractére institutionnel — propre et distinct de celui des
Instituts de vie consacrée — a été ensuite confirmé par le Code de Droit Canonique (can. 604). De la méme
fagon, le Code des Canons des Eglises Orientales a explicité la possibilité que, dans les Eglises Orientales, le
droit particulier institue des vierges consacrées qui professent publiquement « a part » dans le monde la
chasteté, c’est-a-dire sans lien d’appartenance a un Institut de vie consacrée (can. 570).

En conséquence, dans la réorganisation de la Curie romaine mise en ceuvre par la Constitution Apostolique
Pastor Bonus, I' Ordo virginum a été placé dans le domaine de compétence de la Congrégation pour les Instituts
de vie consacrée et les Sociétés de vie apostolique[10].

Le Catéchisme de I'Eglise Catholique[11], la réflexion tenue & I'occasion du Synode des Evéques dédié au
théme de « La vie consacrée et sa mission dans I'Eglise et dans le monde » et 'Exhortation apostolique post-
synodale Vita consecrata[12] (en particulier le n. 7 et le n. 42) ont aussi contribué a clarifier la place ecclésiale
de I'Ordo virginum parmi les autres formes de vie consacrée, en mettant en relief le lien spécifique qui s’établit
entre les vierges consacrées et 'Eglise, particuliére et universelle.

L’Instruction Repartir du Christ : un engagement renouvelé de la vie consacrée au troisieme millénaire[13] a
ensuite souligné I'exigence pour I'Evéque diocésain et son presbyterium de porter une attention particuliére aux
vierges consacreées.

Par la suite, le Directoire pour le ministére pastoral des Evéques, Apostolorum Successores[14], a réaffirmé, en
continuité avec I'antique tradition ecclésiale, que 'Evéque diocésain doit avoir une sollicitude particuliere pour
I'Ordo virginum, en ce que les vierges sont consacrées a Dieu par ses mains et confiées a son soin pastoral.

8. Depuis que cette forme de vie consacrée a été proposée a nouveau au sein de I'Eglise, on assiste a une
véritable floraison nouvelle de I'Ordo virginum, dont la vitalité se manifeste dans la richesse multiforme des
charismes personnels mis au service de I'édification de I'Eglise et du renouveau de la société selon I'esprit de
I'Evangile. Ce phénomeéne est de grande importance, non seulement par le nombre de femmes qui y sont
engageées mais aussi par sa diffusion sur tous les continents, dans de trés nombreux pays et Diocéses, dans
des zones géographiques et des contextes culturels trés divers.

Indubitablement, la traduction par les Conférences épiscopales de I'édition typique latine de I'Ordo



37

consecrationis virginum dans la plupart des langues courantes a contribué a cette évolution.

De trés nombreux Evéques ont promu et soutenu I' Ordo virginum dans leurs Diocéses par leur magistére et leur
action pastorale, en valorisant également la contribution des vierges consacrées elles-mémes, qui se sont
senties appelées a réfléchir a leur propre expérience, a I'actualité de cette vocation dans I'Eglise et le monde
d’aujourd’hui et aux attentions nécessaires pour leur permettre de s’exprimer selon leur propre originalité. Avec
les mémes intentions, certaines Conférences épiscopales ont élaboré, pour leurs territoires respectifs, des
critéres et des orientations communes pour le soin pastoral de I'Ordo virginum.

En synergie avec le magistére et I'action des Evéques diocésains, le Siege Apostolique a maintenu une
attention constante a I'Ordo virginum, en se mettant au service des Eglises particulieres de maniere a favoriser
la renaissance et le développement de cette forme de vie selon ses caractéristiques spécifiques.

9. Le service a la communion que le Successeur de Pierre rend également a I'Ordo virginum a acquis une
visibilité particuliére a I'occasion des deux premieres rencontres internationales qui ont vu se réunir a Rome des
vierges consacrées provenant de nombreux pays. Les vierges consacrées ont regu de précieux enseignements
de la part de Saint Jean-Paul Il en 1995[15] et de la part de Benoit XVI en 2008[16], qui les ont aidées a
s’orienter sur leur chemin.

Une troisiéme rencontre internationale a eu lieu en 2016, au moment ou les vierges consacrées du monde entier
ont été invitées a Rome a participer aux journées de cléture de I'Année de la vie consacrée proclamée par le
Pape Francois. Sous la conduite du Successeur de Pierre qui a invité les personnes consacrées de toutes les
formes de vie a redécouvrir les fondements communs de la vie consacrée, il est devenu évident que
I'enracinement caractéristique de I'Ordo virginum dans les Eglises particuliéres s’harmonise avec I'expérience
de la communion que les vierges consacrées expérimentent dans I'Eglise universelle, en se rendant
participantes de I'unique mission ecclésiale.

10. Ces dernieres années, ce Dicastére a recu, de plusieurs endroits du monde, des demandes pour qu’il donne
des indications pour orienter I'action des Evéques diocésains dans I'application des régles contenues dans le
Pontifical Romain et implicitement rappelées par le can. 604 du Code de Droit Canonique, ainsi que pour définir
une discipline plus compléte et organique qui soit ainsi précisée selon les spécificités de I'Ordo virginum, sur la
base des principes communs au droit de la vie consacrée dans ses différentes formes.

La présence renouvelée de cette forme de vie consacrée dans I'Eglise, dont la réapparition est étroitement liée &
I'événement du Concile Vatican Il, et la rapidité de sa croissance dans de nombreuses Eglises particuliéres
rendent opportun de répondre a ces demandes afin que l'identité spécifique de I'Ordo virginum soit préservée,
dans sa nécessaire adaptation aux différents contextes culturels.

La présente Instruction étabilit les principes normatifs et les critéres d’orientation que les Pasteurs de chaque
Diocése et Eglise particuliére assimilée au Diocése devront appliquer pour le soin pastoral de I'Ordo virginum.

Apres avoir tracé le fondement biblique et les éléments typiques de la vocation et du témoignage des vierges
consacrées (premiere partie), I'lnstruction traite de la configuration spécifique de I'Ordo virginum dans le
domaine de I'Eglise particuliére et de I'Eglise universelle (deuxiéme partie). L’Instruction s’arréte ensuite sur le
discernement vocationnel et les itinéraires de la formation préalable a la consécration et de la formation
permanente (troisieme partie).

I
La vocation
et le témoignage
de I'Ordo virginum

Le fondement biblique de la virginité consacrée



38

11. Soyez féconds et multipliez vous (Gn 1, 28) est le commandement adressé par le Créateur au premier
couple et répéte a Noé et a ses fils (Gn 9, 1.7). Il impregne profondément la mentalité hébraique et tout le tissu
de I'Ancien Testament et est lié a la promesse d’'une génération nombreuse et a 'accomplissement des temps
messianiques. Le mariage, si possible enrichi de nombreux enfants, apparait donc comme le profil idéal de
chaque pieux israélite. Un style de vie différent est étranger a la mentalité biblique.

Dans le Pentateuque et les Livres historiques, I'abstinence sexuelle est exigée seulement comme condition
temporaire de détachement de ce qui est profane, en vue d’accéder a la sphéere de ce qui est rejoint par la
sainteté de Dieu : par exemple pour se préparer a la rencontre avec le Seigneur au Sinai (Ex 19, 15) ou a la
guerre contre les ennemis du Seigneur (1 Sam 21, 2-7) ou pendant le service culturel de la part des Lévites (Lv
22, 1-9) ou pour pouvoir participer a un repas sacré (1 Sam 21, 5). La virginité est appreciée comme une qualité
positive seulement en relation avec le mariage futur et avec une référence explicite a la condition de la femme
(Dt 22, 13-21) car elle représente I'intimité qui est réservée a I'époux. En particulier, il est imposé au Grand
Prétre d’épouser une vierge pour des raisons de pureté rituelle (Lv 21, 10-14). Par contre, la virginité perpétuelle
est considérée comme une grande humiliation (voir la fille de Jephté dans Jg 11, 37), tandis que la stérilité
physique est supportée avec une grande souffrance morale (voir Rachel dans Gn 30, 23 ; Anne dans 1 Sam 1,
11 ; Elisabeth dans Luc 1, 25).

12. L’exaltation de 'amour sponsal dans les Ecrits sapientiaux — qui atteint son sommet poétique dans le
Cantique des Cantiques — s’enracine dans l'idéal de vie familiale hérité de la tradition, contemplé dans sa beauté
(par exemple : Ps 127, 3-5; 128, 1-3 ; Sir 25, 1) et reproposé en perspective morale et pédagogique (par
exemple : Pr5,15-19; Sir7, 23-28 ; 9, 1.9). La virginité est appréciée comme vertu de la femme, a garder et a
respecter en vue du mariage en ce qu’elle prouve sa rectitude et 'honneur de sa famille (Jb 31, 1; Sir9, 5; 42,
10), au point que, en personnifiant la Sagesse divine, le livre du Siracide la représente comme vierge épouse
qui se donne a celui qui craint le Seigneur (Sir 15, 2). Et, parce que la vertu est appréciée par Dieu, on voit
également apparaitre l'intuition selon laquelle il existe dans les bonnes ceuvres une fécondité spirituelle qui
rachete de la mortalité, méme pour la femme stérile, pour celui qui est dans I'impossibilité de construire une
famille ou qui est privé de descendance (Sg 3, 13-14 ; 4, 1).

13. A partir de la prédication d’Osée — strictement liée a sa douloureuse expérience personnelle —, la métaphore
sponsale apparait dans les Livres prophétiques pour mettre en relief la gratuité totale de I'élection et I'inlassable
fidélité a I'alliance de la part de Dieu (Os 1-2 ; Ez 16 ; 23), alors que le peuple céde a la séduction d’autres
divinités et de leurs cultes. Dans ce cadre symbolique, tout le peuple de Dieu est, a plusieurs reprises, comparé
a une vierge ou personnifié comme telle : quelque fois pour en dénoncer I'idolatrie qui I'expose au risque de
disparition, comme une vierge qui meurt sans descendance (Am 5, 2), quelque fois pour donner voix a la
lamentation de sa propre ruine (Lam 2, 13), quelque fois pour l'inviter au repentir (Jr 31, 21). Mais parfois aussi
pour faire résonner la promesse de la rédemption par laquelle Dieu rachétera Israél de la dévastation et de
'abandon, afin que le Peuple de Dieu retrouve la joie de se reconnaitre aimé d’'un amour éternel (Jr 31, 4.13 ; Is
62, 5).

Méme le célibat de Jérémie — le seul auquel Dieu ordonne explicitement de ne pas prendre une femme —
constitue une annonce prophétique du chatiment qui va s’abattre sur le peuple (Jr 16, 2). Il est un instrument
expressif de la parole de Dieu, un symbole de mort ou, plus précisément, une personnification douloureuse de
son message de jugement qui annonce la destruction imminente comme punition pour l'infidélité du peuple
envers Dieu.

14. Dans la pensée rabbinique, le célibataire est considéré comme un homme sans aide, sans joie, sans
bénédiction (Bereshit Rabba 17, 2) assimilé a celui qui répand le sang ou qui diminue I'image divine (Traité
Yevamot du Talmud de Babylone 63b). Toutefois, des exceptions apparaissent parmi les rabbins et quelques
groupes religieux, comme les esséniens et les thérapeutes, ainsi que dans la fameuse communauté de Qumran.

Au début du Nouveau Testament nous est présentée la figure de Jean-Baptiste qui se définit ami de I'époux (Jn
3, 29) et qui prépare la venue du Messie et I'irruption du regne de Dieu par sa vie d’ascése et sa prédication.



39

15. Dans le Nouveau Testament, le célibat entre en scene et se présente comme prophétie incarnée du déja et
du pas encore du Royaume de Dieu, qui prend son origine et sa raison d’étre de la nouveauté de l'irruption du
Royaume dans l'histoire. A partir du moment ou, dans les évangiles, le Royaume de Dieu s’identifie a la
prédication, aux ceuvres et a la personne-méme de Jésus, la motivation du célibat revét un caractere fortement
christocentrique. Les évangiles de I'enfance de Matthieu (1, 18-25) et surtout de Luc (1, 26-38) présentent la
nouveaute de la virginité (carnis et cordis) de la mére de Jésus, signe visible de l'incarnation invisible du Fils de
Dieu et expression sponsale de I'alliance avec Dieu, a laquelle est appelé tout le peuple des croyants. En outre,
les Evangiles nous présentent Jésus comme un prédicateur itinérant qui, libre de tout lien (Mt 8, 19-20),
manifeste 'urgence du Royaume désormais présent et qui appelle a la foi et a la conversion. Le style itinérant
de Jésus comporte, en fait, un constant éloignement des lieux et des personnes et ne s’adapte pas aux
nécessités d'une vie de famille, ou I'intérét d’'un membre est fortement lié a I'intérét de tous les autres membres,
au point qu’il donne origine a une solidarité forte et a la politique des parentés.

Bien qu’il existe plusieurs références aux membres de la famille de Jésus, on ne rencontre jamais dans les
évangiles une allusion a une épouse ou a des enfants (Mc 3, 31-32 ;6, 3 ; Jn 6,42 ; Ac 1, 14). En réalité, Jésus
appelle enfants ou petits-enfants ses disciples (tékna, Mc 10, 24 ; teknia, Jn 13, 33 ; paidia, Jn 21, 5), laissant
ainsi comprendre la réalité d’une filiation de type spirituel. A 'occasion de la visite de sa famille venue le voir (Mt
12,47 ; Mc 3, 31 ; Lc 8, 20) ou méme le reconduire a la maison (Mc 3, 21), il annonce la constitution de sa
nouvelle famille qui ne se fonde pas sur des liens de sang, mais sur une réalité spirituelle exprimée par le désir
d’accomplir la volonté de Dieu (Mt 12, 50 ; Mc 3, 31-35) ou d’écouter la parole de Dieu et de la mettre en
pratique (Lc 8, 21).

Cette naissance ultérieure, ou renaissance dans I'Esprit, qui va au-dela de la chair et du sang, est attestée aussi
dans le prologue de Jean (Jn 1, 12-13) et a I'occasion du dialogue entre Jésus et Nicodéme (Jn 3, 3-8).

Jésus embrasse librement une vie sans liens et obligations familiales pour pouvoir se dédier totalement a
'annonce du Royaume et a la réalisation du dessein d’amour du Pére pour '’humanité. Jésus incarne une
radicale liberté des liens qu’il demande aussi a ceux qui le suivent : il demande de laisser (afiemi, mot grec qui
se trouve dans les trois synoptiques) tout (panta : Mt 19, 27 ; Mc 10, 28) ou les biens (ta idia : les choses
intimes, sa propre sphére d’intimité, Lc 18, 28) et cela implique aussi de laisser non seulement les parents, les
fréres, les sceurs, mais aussi la femme (gyne”: Lc 18, 29) ou les enfants (tékna : Mt 19, 29 ; Mc 10,29 ; Lc 18,
29). Il parle a ses disciples d’eunuchia comme d’'une condition tout a fait neuve, a comprendre non pas comme
mortification ou attitude de mépris envers la femme, mais comme un don particulier accordé par Dieu a ceux qui
y sont appelés.

Qu’on se rappelle le fameux logion : Tous ne comprennent pas cette parole, mais seulement ceux a qui cela est
donné (Mt 19, 11). Du point de vue grammatical, 'expression a qui cela a été donné (dédotai) correspond a un
passif divin et signifie : ceux a qui Dieu I'a donné. Seuls ceux qui entrent dans la compréhension du mystere du
Royaume inauguré par le Christ sont capables de comprendre ce don qui exige un choix volontaire, libre et qui a
une motivation d’ordre théologique et eschatologique, car il est pour le Royaume des cieux (Mt 19, 12).

Le célibat se présente ainsi comme un choix libre, qui advient méme dans cet espace relationnel qu’est le corps,
et par lequel on répond au Dieu de 'amour qui appelle et se révéle dans le visage du Christ[17]. Ce choix n’est
pas la fuite de la relation, ni le fruit d’'un effort inhumain, mais don qui appartient au dynamisme de la
transfiguration de la relationalité qui distingue le style inauguré par Jésus : la fraternité évangélique, base d’une
humanité réconciliée et fondement de la koino-nia sur laquelle s’appuie la vie de 'Eglise[18].

L’annonce du Royaume introduit ainsi les disciples dans une situation eschatologique nouvelle, face a laquelle
tout passe au second plan (Mt 10, 37 ; Lc 14, 26 ; Mt 19, 27-29 ; Mc 10, 28-30 ; Lc 18, 29). Dans Mt 22, 23-33,
Mc 12, 18-27 et Lc 20, 27-40, ou I'on parle de la condition eschatologique des ressuscités, on montre en effet
comment le choix du célibat et de la virginité pour le Christ et 'Evangile place déja les disciples, avec une
fonction symbolique et anticipative, dans la réalité du Royaume[19].

16. En écrivant aux Corinthiens, Paul place la virginité a c6té du mariage, en la présentant non sous le registre



40

du commandement mais comme un conseil (1 Co 7, 25), un appel personnel de Dieu, un charisme (1 Co7, 7). Il
la caractérise comme un état de vie qui permet un dévouement plus grand au Seigneur (7 Co 7, 32-35),
témoignage de la non appartenance des chrétiens & ce monde, signe de la tension de I'Eglise vers le but final et
I'anticipation de I'état de résurrection (7 Co 7, 29.31). L’accent n’est pas mis sur I'état physique mais sur le
dévouement total de la personne au Christ et sur le service pour le Royaume. En ce sens, aux yeux de Paul, la
communauté est la vierge qu’en qualité de pére, il a donnée en fiangailles au Christ pour qu’elle lui offre toute
son énergie et son dévouement en gardant intégre la foi suscitée par la prédication apostolique (2 Co 11, 2-4).

Dans la Jérusalem céleste, tous les élus sont appelés vierges (Ap 14, 4), ils expriment leur fidélité a 'alliance, le
fait de ne pas étre contaminés par les idoles. Dans le livre de I'Apocalypse, la virginité apparait comme un signe
de reconnaissance de I'appartenance a la Cité céleste, a I'épouse de '’Agneau (Ap 21, 2.9).

Si Jésus, le consacré par excellence, vit sa consécration non en termes de séparation du profane ou de I'impur
en accomplissement des prescriptions |égales, mais en terme d’accueil du corps que le Pére lui a donné et du
don de soi sur la croix, son corps est le lieu concret et le signe qui réalise sa consécration au dessein du Pére
(He 10, 5-10). C’est également ce qui se passe pour quiconque emprunte le chemin du célibat ou de la virginité :
le corps devient parole, annonce d’appartenance totale au Seigneur et de service joyeux aux fréres et aux
soeurs.

17. La virginité chrétienne se pose ainsi dans le monde comme signe manifeste du Royaume futur car sa
présence révele la relativité des biens matériels et le caractére transitoire du monde-méme. En ce sens, comme
le célibat du prophete Jérémie, elle est prophétie de la fin imminente, mais, en méme temps, en vertu du lien
sponsal avec le Christ, elle annonce aussi le début de la vie du monde futur, le nouveau monde selon I'Esprit.
Ainsi, comme dans la vision biblique, le signe n’est pas une référence purement conventionnelle ou la péle
image d’une réalité lointaine, mais la réalité-méme, dans sa manifestation débutante. Dans le signe est contenu
la réalité future, méme si elle est encore cachée.

La virginité consacrée se situe donc dans I'horizon d’'une sponsalité qui n’est pas théogamique (c’est-a-dire de
mariage avec la divinité) mais théologale, c’est-a-dire baptismale, parce qu’elle concerne I'amour sponsal du
Christ pour 'Eglise (cf. Ep 5, 25-26). |l s’agit d’une réalité salvifique, surnaturelle et pas seulement humaine, qui
ne peut étre expliquée par la logique de la raison mais par la foi, car — comme le rappelle I'Ecriture — Ton époux
est ton créateur (Is 54, 5). Elle est une des grandes ceuvres du nouvel ordre inauguré par la Paque du Christ et
I'effusion de I'Esprit, expérience difficile a comprendre pour ’homme charnel et compréhensible seulement pour
ceux qui se laissent instruire par I'Esprit de Dieu (cf. 7 Co 2, 12-13).

Le charisme et la vocation

18. Les femmes en qui I'Esprit suscite le charisme de la virginité (Mt 19, 11-12) regoivent la grace d’'une vocation
particuliere par laquelle Dieu le Pére les attire au cceur de I'alliance nuptiale (Ap 19, 7-9) que, dans son dessein
éternel d’amour, il a voulu établir avec ’humanité et qui s’est accomplie dans I'lncarnation et la Paque du Fils.

Tel est le grand mystére (Ep 5, 32) qui s’actualise dans I'Eglise, 'Epouse pour qui le Christ s’est donné lui-
méme afin de la rendre sainte et immaculée (Ep 5, 25-27), sacrement de la communion de Dieu avec les
hommes[20]. De ce mystére nuptial, dans lequel sont immergés tous les baptisés, les époux chrétiens puisent la
grace du sacrement qui les fortifie dans leur union (Ep 5, 28-29).

Par leur vocation particuliére, les femmes qui recoivent la consécration virginale dans I'Eglise puisent aussi a ce
mystére : pour 'amour du Christ aimé au-dessus de tout, elles renoncent a I'expérience du mariage humain pour
lui étre unies par un lien sponsal, pour expérimenter et témoigner dans la condition virginale (7 Co 7, 34) de la
fécondité d’une telle union, et pour anticiper la réalité de la communion définitive avec Dieu a laquelle 'humanité
entiere est appelée (Lc 20, 34-36).

Le propositum, la consécration et I'état de vie



41

19. Cette réalité spirituelle est signifiée et rendue opérante lors de la célébration liturgique de la consecratio
virginum, par laquelle I'Eglise implore la grace de Dieu et I'effusion de I'Esprit Saint[21] sur les vierges.

Dans ce rite, les futures consacrées expriment le sanctum propositum, c’est-a-dire la ferme et définitive volonté
de persévérer pour toute la vie dans la chasteté parfaite et dans le service de Dieu et de I'Eglise, en suivant le
Christ comme I'Evangile le propose, afin de rendre au monde un témoignage vivant d’amour et d’étre signe
manifeste du Royaume futur[22].

Le propositum des futures consacrées est accueilli et confirmé par I'Eglise grace a la priére solennelle de
I'Evéque qui invoque et obtient pour elles I'onction spirituelle qui établit le lien sponsal avec le Christ et les
consacre a Dieu a un nouveau titre[23].

De cette maniére, les vierges sont constituées personnes consacrées, signe sublime de I'amour de I'Eglise pour
le Christ, image eschatologique de 'Epouse céleste et de la vie future[24]. L’appartenance exclusive au Christ,
scellée par le lien nuptial, alimente en elles I'attente vigilante du retour de 'Epoux glorieux (Mt 25, 1-13), les
associe de fagon particuliére & son sacrifice rédempteur et les dédie a I'édification et a la mission de I'Eglise
dans le monde (Co 1, 24).

20. Dans I'existence des vierges consacrées se refléte la nature de I'Eglise : animée par la charité tant dans la
contemplation que dans l'action ; disciple et missionnaire ; tendue vers 'accomplissement eschatologique et, en
méme temps, participante des joies, des espérances, des tristesses, des angoisses des hommes de son
temps[25], surtout des plus fragiles et pauvres ; immergée dans le mystére de la transcendance divine et
incarnée dans I'histoire des peuples.

Pour cette raison, la consécration établit une relation spéciale de communion avec I'Eglise particuliére et
universelle[26], définie par un lien caractéristique qui détermine I'acquisition d’'un nouvel état de vie et les
introduit dans I Ordo virginum[27].

La configuration institutionnelle et le soin pastoral de cette forme de vie ont donc comme médiation nécessaire
le ministere de 'Evéque diocésain ou, dans une Eglise particuliére assimilée au Diocése[28], le ministére du
Pasteur qui la préside, en communion avec le Successeur de Pierre.

La physionomie spirituelle

21. Comme toute vocation chrétienne, la vocation des vierges consacrées dans I'Ordo virginum est expérience
du dialogue entre la grace divine et la liberté humaine. La donation d’elle-méme par la vierge consacrée est en
effet précédée, soutenue et portée a son accomplissement par l'initiative libre et gratuite de Dieu, sur le
fondement de la vocation baptismale et dans la trame générative et fraternelle des relations ecclésiales[29]. Elle
ne peut étre par conséquent comprise qu’a partir de I'unité radicale du peuple de Dieu, unité qui découle de
'unique Esprit, est fondée sur les Apbtres et resplendit dans la variété des charismes et des ministéres, tous
complémentaires entre eux et tous capables de contribuer & la mission unique de 'Eglise (Rm 12, 4-5).

22. Comme dans la tradition ecclésiale la plus antique, la physionomie spirituelle des consacrées appartenant a
I'Ordo virginum se qualifie par I'enracinement dans I'Eglise particuliére rassemblée autour de 'Evéque, son
pasteur. Ses contours sont dessinés, spécialement dans le rite de consécration, avec pour référence premiere le
modéle de I'Eglise vierge par l'intégrité de la foi, épouse par 'indissoluble union avec le Christ, mére par la
multitude d’enfants engendrés a la vie de grace[30].

Virginité, sponsalité et maternité[31] sont les trois perspectives qui permettent de décrire I'expérience spirituelle
des vierges consacrées. Ces trois perspectives ne se référent pas a des caractéristiques juxtaposées ou
additionnées entre elles, mais a des dynamiques spirituelles qui se vérifient 'une dans 'autre et s’inscrivent
dans les éléments fondamentaux de la vie baptismale. C’est pourquoi les consacrées sont filles de I'Eglise et
sceurs reliées a tous les hommes et les femmes par des liens de fraternité.



42

23. La virginité des consacrées trouve son fondement et sa signification dans la foi de I'Eglise. En effet, elle est
vécue a la lumiére du Christ et pour son amour, et elle renvoie a I'accueil intégral, sans limites et sans
compromis, de la révélation trinitaire qui s’est accomplie en Lui de fagon définitive[32]. En elle s’exprime la
confiance totale dans le Seigneur Jésus, qui rejoint la personne au cceur de son humanité, dans sa solitude
originaire, précisément la ou I'image et la ressemblance avec Dieu est imprimée de fagon indélébile et ou,
malgré toute chute et blessure du péché, la vie peut se renouveler selon I'Esprit. Le charisme de la virginité,
accueilli par la femme et confirmé par I'Eglise par la consécration, est un don qui provient du Pére, par le Fils,
dans I'Esprit qui conserve, purifie, assainit et éléve la capacité d’aimer de la personne, en reconduisant vers
l'unité tous les fragments de son histoire et les diverses dimensions de son humanité — esprit, &me et corps —,
pour qu’elle puisse correspondre a la grace par la donation intégrale, libre et joyeuse de sa propre existence.

24. Pour cela, la virginité chrétienne est expérience de I'union sponsale, intime, exclusive, indissoluble, avec
I'Epoux divin qui s’est donné a 'lhumanité sans réserve et pour toujours et qui s’est acquis de cette maniére un
peuple saint, 'Eglise. Inscrite dans la créature humaine comme capacité de vivre la communion dans la
différence entre homme et femme, la sponsalité, pour les vierges consacrées, est une expérience de la
transcendance et de la surprenante condescendance de Dieu ; la consécration s’accomplit par le pacte
d’alliance et de fidélité qui unit la vierge au Seigneur dans des noces mystiques, pour rendre plus profonde et
pleine la participation a ses sentiments et la conformation a sa volonté d’aimer.

25. L'union sponsale réveéle ainsi sa capacité générative, dans laquelle la surabondance de la grace divine se
manifeste[33]. En imitant 'Eglise, dont elles sont filles, les vierges s’ouvrent au don de la maternité spirituelle en
se rendant coopératrices de I'Esprit. La maternité spirituelle est le don d’'une intériorité féconde et accueillante
qui, dans les relations avec les autres, se fait attentionnée et courageuse gardienne de la dignité humaine. Cette
maternité est sagesse éducative qui cherche a offrir les conditions favorables pour la rencontre avec Dieu et qui
introduit et accompagne le chemin tout au long des voies de I'Esprit.

26. L’intégration la plus splendide et la plus harmonieuse de virginité, sponsalité et maternité s’est réalisée en la
personne de la Vierge Marie[34], prémice de 'humanité renouvelée en Christ, icone parfaite de I'Eglise mystére
de communion, femme en qui s’est déja accompli le destin de gloire auquel toute I'humanité est appelée, « mere
de I'Evangile vivant »[35]. Dans la Kecharitoméné — celle qui a été comblée de grace (Lc 1, 28) — 'Eglise a
toujours reconnu la Virgo virginum, le prototype indépassable de la virginité consacrée[36]. Pour cela, Marie est
mere, sceur et maitresse des vierges consacrées. En elle, les consacrées trouvent le modéle des attitudes du
cceur : dans I'écoute et I'accueil de la Parole de Dieu (Lc 8, 21) ; dans la recherche active de sa volonté ; dans la
progression du pélerinage de foi (Jn 2, 1-5)[37] « vers un destin de service et fécondité »[38] ; dans sa
disponibilité totale et gratuite a accomplir le projet de Dieu, « contemplative du mystére de Dieu dans le monde,
dans I'histoire et dans la vie quotidienne de chacun et de tous »[39] ; dans sa maternité virginale (Lc 1, 38) ;
dans sa capacité d’étre « femme orante et travailleuse a Nazareth [...] notre Dame de la promptitude, celle qui
part de son village pour aider les autres “sans hésitation” (Lc 1, 39) »[40] ; en restant au pied de la croix
espérant contre toute espérance (Jn 19, 25), en prenant soin de I'Eglise naissante (Ac 1, 14).

La forme de vie

Sequela évangelique et charismes personnels

27. Les consacrées trouvent dans I'Evangile la source inépuisable de la joie qui donne sens a la vie, I'orientation
de leur chemin et sa regle fondamentale[41]. En se mettant a la suite du Christ, elles embrassent son style de
vie chaste, pauvre et obéissant[42], et se dédient a la priére, a la pénitence, aux ceuvres de miséricorde et a
I'apostolat, chacune selon ses propres charismes[43].

Puisque, dans I' Ordo virginum, la vocation a la virginité s’harmonise avec les charismes qui donnent une forme
concrete au témoignage et au service ecclésial de chaque consacrée[44], en lui, différentes sensibilités,
intuitions spirituelles, projets et styles de vie sont portés a maturation — c’est-a-dire a I'expression d’'une donation



43

totale et pleine au Seigneur[45].

28. Afin que les charismes personnels puissent étre reconnus, accueillis et vécus dans leur authenticité, les
consacrées se font accompagner et soutenir par 'Eglise dans I'exercice constant d’'un humble discernement,
visant a comprendre la volonté de Dieu pour leur vie (Rm 12, 2). |l s’agit d’interpréter, avec intelligence et
sagesse évangélique, I'expérience spirituelle de chaque consacrée, en tenant compte de son propre parcours et
en l'intégrant dans le contexte concret, ecclésial et social dans lequel elle vit.

Parmi les aides que I'Eglise recommande pour le discernement, les consacrées ne négligent pas
I'accompagnement spirituel[46]. Le dialogue sincere, docile et adulte avec une personne prudente et
expérimentée qui exerce ce ministére, offre a chacune d’elles de précieuses occasions d’approfondissement, de
vérification, de confirmation et propose des instruments appropriés pour croitre dans la réponse au Seigneur qui
appelle a la sainteté dans I’harmonie de la personne.

En continuité avec le parcours de discernement vocationnel qui a conduit a 'admission a la consécration, les
consacrées dialoguent avec I'Evéque diocésain dans une attitude de filiale obéissance pour les orientations qui
concernent les aspects les plus importants de leur projet de vie[47] et vérifient avec lui les choix qu’elles ont
faits.

Priere et chemin d’ascése

29. Pour les consacrées, la priere est une exigence d’amour pour « contempler la beauté » de Celui qui les
aime[48], et de communion avec I'Aimé et avec le monde ou elles sont enracinées.

Pour cela, elles aiment le silence contemplatif[49] qui crée les conditions favorables pour écouter la Parole de
Dieu et converser avec 'Epoux coeur a coeur. Désireuses d’approfondir la connaissance de I'Epoux et le
dialogue de la priere, elles acquierent une familiarité avec la révélation biblique, surtout par la lectio divina et
I'étude approfondie des Ecritures[50].

30. Elles reconnaissent dans la liturgie le lieu source de la vie théologale, de la communion et de la mission
ecclésiale. Elles laissent leur spiritualité prendre forme a partir de la célébration des Sacrements et de la Liturgie
des Heures en obéissance au rythme propre de I'année liturgique, de fagon a ce que les autres pratiques de
priere, le chemin d’ascése et toute leur existence trouvent également unité et orientation.

31. Pour les vierges consacrées, I'année liturgique est la « voie royale » a parcourir avec les fréres pour
cheminer a la rencontre du Christ Epoux. Elles se confient donc a la pédagogie de I'Eglise qui les guide dans la
compréhension, la célébration et I'assimilation toujours plus profonde des mysteres du Christ.

32. Au centre de leur existence, elles mettent 'Eucharistie, sacrement de I'Alliance sponsale d’ou jaillit la grace
de leur consécration[51]. Appelées a vivre I'intimité avec le Seigneur, l'identification et la conformation a Lui,
elles recoivent le Pain de vie de la table de la Parole de Dieu et du Corps du Christ[52], dans la participation, si
possible quotidienne, a la célébration eucharistique.

Elles manifestent 'amour de I'Eglise Epouse pour 'Eucharistie également dans la priére d’adoration du Corps
eucharistique du Seigneur et y puisent la charité active envers les membres de son Corps mystique.

33. La célébration fréquente du sacrement de la Réconciliation « leur permet de toucher du doigt la grandeur de
la miséricorde » ; elle est « source de vraie paix intérieure »[53] et les reconduit a 'unique Amour de leur vie.
Recourant avec confiance au ministére de I'Eglise, elles célébrent et louent 'amour prévenant et guérissant de
Dieu, elles reconnaissent leurs propres fautes, elles renouvellent leur profession de foi en sa miséricorde et
godtent la joie du pardon qui leur donne une vigueur nouvelle dans le chemin de conversion et de fidélité au
Seigneur[54].



44

34. Par la fidélité quotidienne a I'Office divin qu’elles ont regu comme don et qu’elles ont assumé comme
engagement dans le rite de consécration, elles prolongent dans le temps la mémoire du salut et laissent
I'extraordinaire richesse du mystéere pascal affluer et s’étendre en chaque heure de leur vie. Dans la célébration
de la Liturgie des Heures, en particulier des Laudes et des

Vépres[55], elles font résonner en elles les sentiments du Christ et les assimilent, elles unissent leur voix a celle
de toute I'Eglise et présentent au Pére le cri de joie et de douleur, souvent inconscient, qui s’éléve de 'lhumanité
et de la création entiére.

35. Pour approfondir et raviver leur relation avec le Seigneur Jésus, elles réservent le temps adéquat pour les
retraites et les exercices spirituels. Elles valorisent également les formes et méthodes de priére qui
appartiennent a la tradition de I'Eglise, y compris les pieux exercices et autres expressions de la piété populaire.

Elles cultivent une dévotion pleine d’affection et une confiance filiale envers la Vierge Marie « maitresse de la
virginité »[56], modele et patronne de toute vie consacrée[57], de qui elles apprennent chaque jour a magnifier
le Seigneur.

36. Poussées par le désir de correspondre a 'amour de I'Epoux par un amour toujours plus pur et généreux,
elles puisent dans la priére l'inspiration de leurs choix. Elles exercent une constante vigilance a leurs
comportements et attitudes. Elles acceptent avec sérénité les sacrifices que la vie quotidienne leur impose. Elles
luttent contre les tentations, les pensées, les suggestions et les chemins qui meénent au mal. Elles apprennent a
recevoir avec humilité I'aide de la correction fraternelle.

Elles accueillent les pratiques pénitentielles proposées par I'Eglise et, en accord avec 'accompagnateur
spirituel, chacune d’elles identifie les formes et pratiques ascétiques[58] qui les aident a grandir dans la liberté et
les vertus évangéliques, dans une attitude de discernement et de conversion[59] qui dure toute la vie[60].

Conditions de vie et style de proximité et de service

37. Cette forme de vie se caractérise par I'enracinement des consacrées dans I'Eglise particuliére et donc dans
un contexte culturel et social déterminé : la consécration les réserve a Dieu sans les éloigner du milieu ou elles
vivent et ou elles sont appelées a rendre témoignage[61].

Elles peuvent vivre seules, en famille, avec d’autres consacrées ou dans d’autres situations favorables a
I'expression de leur vocation et a la mise en ceuvre de leur projet concret de vie. Elles subviennent a leurs
propres besoins par le fruit de leur travail et leurs ressources personnelles.

38. Désireuses de rayonner la dignité et la beauté de leur vocation selon un style de proximité avec les gens de
leur temps, elles maintiennent, dans la maniére de se vétir, les habitudes du milieu dans lequel elles vivent, en
conjuguant la convenance et I'expression de leur propre personnalité avec la valeur de la sobriété, selon les
exigences de leur condition sociale[62].

Sauf exceptions motivées, elles portent 'anneau qui leur a été donné durant le rite de consécration comme
signe de l'alliance sponsale avec le Christ Seigneur.

Dans les endroits ou les femmes chrétiennes mariées n’ont pas I'habitude de se couvrir la téte avec un voile,
elles ne portent normalement comme élément ordinaire de leur habillement le voile qu’elles peuvent avoir regu
pendant le rite de consécration. Elles se conforment aux indications de 'Evéque diocésain ou des
ConférencesEpiscopales, qui, en tenant compte des différents contextes et évolutions des conditions socio-
culturelles, peuvent en admettre 'usage lors de célébrations liturgiques ou dans d’autres situations ou il est
approprié d'utiliser de ce signe visible de leur donation totale au service du Christ et de I'Eglise.

39. La donation a I'Eglise se manifeste dans la « mission d’illuminer, d’éclairer, de bénir, de vivifier, de soulager,
de guérir, de libérer »[63], dans la passion d’annoncer 'Evangile, d’édifier la communauté chrétienne et de



45

témoigner prophétiquement de la communion fraternelle, de 'amitié offerte a tous, de la proximité attentionnée
envers les besoins spirituels et matériels des hommes de leur temps, de 'engagement dans la poursuite du bien
commun de la société[64].

Cela les conduit a discerner les formes concrétes de leur service ecclésial, qui peut aussi s’exprimer dans la
disponibilité a assumer des ministéres et charges pastorales.

En ce sens, puisque l'intelligence du mystére du Christ aide & comprendre les ministéres de I'Eglise, il est
important que mdrisse en elles, dans la priére et la méditation ainsi que dans I'expérience concréte, une
conscience ministérielle profonde et correcte, respectueuse de la mystérieuse sagesse évangélique et
ecclésiale, qui s’explicite également dans les dispositions des Evéques diocésains et des Conférences
épiscopales. En se formant a I'école de cette sagesse, elles apprendront a accueillir, également a travers
I'expérience, tant les suggestions qui émergent de la vie de I'Eglise, qui est mystére et communion, que « toutes
les possibilités chrétiennes et évangéliques cachées, mais déja présentes et actives dans les choses du monde
»[65], de fagon a reconnaitre les nouvelles opportunités qui forment une nouvelle conscience ministérielle,
correspondant a leur capacité effective de leur généreux don de soi.

Attentives a saisir les appels qui viennent du contexte ou elles vivent, et promptes a mettre a la disposition du
Seigneur les dons qu’elles ont regus de lui, elles sont appelées a donner leur propre contribution pour
renouveler la société selon I'esprit de 'Evangile en acceptant, sans ingénuité ni réductionnisme, de s’engager
dans I'élaboration culturelle de la foi, et en faisant leur la prédilection de I'Eglise pour les pauvres, les souffrants
et les marginaux[66].

40. Conscientes de ces responsabilités, elles choisissent leur activité professionnelle sur la base de leurs
propres aptitudes, inclinations et possibilités effectives, en y reconnaissant une modalité concréte de
témoignager que Dieu appelle 'humanité a collaborer a son ceuvre créatrice et rédemptrice, pour la faire
participer intimement a 'amour par lequel il attire a lui le monde et son histoire entiere.

Dans les gratifications et les fatigues que le travail comporte, les consacrées affinent leur capacité a contempler
et a promouvoir le sens le plus originaire et profond de I'activité humaine : contribuer a faire du monde une
maison accueillante pour tous, ouverte pour accueillir la manifestation du Royaume de Dieu. Pour cela, elles
s’engagent afin que dans le domaine professionnel se réalise ce « développement personnel multiforme » qui
implique « la créativité, la projection dans I'avenir, le développement des capacités, I'exercice des valeurs, la
communication avec les autres, une attitude d’adoration »[67]. Elles sont attentives a acquérir un
professionalisme compétent, a jour et responsable, et elles s’opposent a tout ce qui dégrade et obscurcit la
dignité de I'activité humaine.

41. Elles se laissent éduquer au sens de la gratitude pour I'ceuvre de Dieu[68], a la contemplation pleine de
louange, au golt de la beauté, au sens de la féte et du repos[69], au soin de toutes les dimensions de la
personne.

Elles apprennent de I'Epoux, doux et humble de coeur (Mt 11, 29), a vivre dans I'espérance et 'abandon a Dieu,
a avancer en age a travers les phases successives de la vie, la maladie, la souffrance morale et les autres
situations dans lesquelles elles expérimentent le drame, la fragilité et la précarité de I'existence[70].

Accueillant jusqu’au bout 'amour sponsal du Crucifié Ressuscité, elles se confient a Lui pour vivre le sens
pascal de I'existence, méme dans la mort.

Par leur propre consécration, elles rappellent a tous que l'origine, le sens et la destination de I'histoire humaine
se trouvent dans le mystére saint de Dieu, dans sa bonté infinie, prévenante et miséricordieuse, dans I'amour
auquel il veut faire participer toutes les créatures.



46

La configuration de
I'Ordo virginum dans les
Eglises particuliéres et
dans I'Eglise universelle

L’enracinement dans le Diocése

42. Appelées a faire resplendir dans leur existence la charité qui est principe de I'unité et de la sainteté du corps
entier de I'Eglise, les femmes qui regoivent cette consécration restent enracinées dans la portion du peuple de
Dieu ou elles vivent déja et ou se sont accomplis le discernement de la vocation et la préparation a la
consécration. En effet, elles sont liées & cette Eglise particuliére par un spécial lien d’'amour et d’appartenance
réciproque.

L’Eglise particuliére, dans ses différentes composantes, est appelée a accueillir la vocation des consacrées,
accompagner et soutenir leur chemin, en reconnaissant que la consécration virginale et les charismes
personnels de chaque consacrée sont des dons pour I'édification de la communauté et pour la mission
ecclésiale.

43. Les consacrées cultivent le sens de la reconnaissance pour tous les dons qu’elles ont regus dans la
communion des saints et qu’elles continuent & recevoir par la vie de I'Eglise particuliére ou elles vivent : la foi
dans le Seigneur Jésus, la consécration virginale, le partage d’une histoire de sainteté incarnée dans une
tradition spirituelle, développée en relation avec la culture et les institutions d’'une communauté humaine
concrete qui habite un territoire déterminé.

Elles prétent une attention constante au magistére de 'Evéque diocésain et se laissent interpeller par ses choix
pastoraux pour les accueillir de fagon responsable, avec intelligence et créativité.

Elles portent dans leur priere les nécessités du Diocese et en particulier les intentions de 'Evéque.

Elles reconnaissent comme don de I'Esprit le témoignage des autres vocations qui enrichissent la vie de la
communauté chrétienne et valorisent les occasions d’édification réciproque et de coopération pastorale,
missionnaire et caritative[71].

Par leur sensibilité féminine,[72] elles offrent une précieuse contribution d’expérience et de réflexion au
discernement évangélique que la communauté chrétienne est, de tout temps, appelée a opérer, en ce qui
concerne leur fagon d’étre présentes et d’agir dans un contexte social concret.

Communion et coresponsabilité dans I'Ordo virginum diocésain.

44. | ’appartenance a I'Ordo virginum implique un fort lien de communion entre toutes les consacrées présentes
dans le Diocése. Elles se reconnaissent réciproquement comme les sceurs les plus proches avec qui elles
partagent la méme consécration et une passion ardente pour le chemin de I'Eglise. Pour cela, elles accueillent
I'esprit de communion comme un don et s’engagent a le faire grandir en cultivant I'estime réciproque, en
valorisant les dons de chacune, en favorisant 'amitié et en étant attentives a des situations particulieres de
besoin (Rm 12, 10.13.15-16). Elles conservent un lien vivant avec les sceurs défuntes par la priére et gardent
mémoire de leur témoignage d’amour et de fidélité au Seigneur.

45. Les consacrées participent activement aux initiatives de formation prises en accord avec 'Evéque et
collaborent, dans la mesure du possible, a la formation des aspirantes et des candidates a la consécration.

En tenant compte du nombre de consacrées et des circonstances concretes, elles identifient avec I'Evéque
diocésain les modalités selon lesquelles un service de communion sera créé. Ce service a pour but de favoriser
la connaissance réciproque et le lien stable entre elles, de promouvoir I'exercice de la coresponsabilité avec un



a7

style synodal[73] et de donner continuité et caractére organique aux initiatives communes, sans établir de liens
de subordination hiérarchique entres les consacreées.

Un service ou une équipe pour le discernement de la vocation et la formation préalable a la consécration et un
service ou une équipe pour la formation permanente pourront étre institués comme articulations du service de
communion.

Responsabilité de 'Evéque diocésain

46. |l revient a 'Evéque diocésain d’accueillir comme don de I'Esprit les vocations a la consécration dans I'Ordo
virginum, en promouvant les conditions pour que I'enracinement des consacrées dans I'Eglise qui lui est confiée
contribue au chemin de sainteté du peuple de Dieu et a sa mission.

En continuité avec I'antique tradition ecclésiale, I'Ordo consecrationis virginum décrit la figure de 'Evéque
diocésain non seulement dans sa tache sacerdotale de dispensateur de la grace divine[74], mais aussi comme
maitre qui indique et confirme le chemin de la foi[75] et comme pasteur qui prend soin avec amour des
personnes qui lui ont été confiées[76].

La sollicitude pastorale envers I'Ordo virginum fait en effet partie du ministere ordinaire de sanctification,
d’enseignement et de gouvernement de 'Evéque diocésain. Elle 'engage tant envers chacune des consacrées
et des femmes qui aspirent a recevoir la consécration qu’envers I'Ordo virginum de son Diocése, comme coetus
de personnes.

47. En tant que responsable de 'admission a la consécration, 'Evéque diocésain préside a la récolte des
éléments de connaissance de chaque candidate. Il établit les modalités pour établir un parcours de formation
approprié et accomplit le discernement de la vocation.

Par la célébration de la consécration, 'Evéque présente les consacrées a la communauté ecclésiale comme
signe de I'Eglise Epouse du Christ. Puisque 'Evéque diocésain[77] est le ministre ordinaire de la consécration, il
ne sera pas possible de la célébrer dans la période de sede vacante et ce n’est qu’en cas de véritable nécessité
qu’il aura recours a la délégation de la faculté de la célébrer. Par la célébration du rite, méme accompli pour une
seule personne, I'Ordo virginum est rendu présent dans I'Eglise particuliére, sans avoir la nécessité d’un autre
acte d’institution de la part de 'Evéque.

48. L’Evéque diocésain exerce le soin pastoral envers les consacrées en les encourageant a vivre une joyeuse
fidélité a leur propre vocation, en étant attentif aux exigences du chemin de chacune d’entre elles et en
s’assurant qu’elles aient a disposition les instruments idoines pour la formation permanente.

Il soutient la communion entre les consacrées et le sens de coresponsabilité pour la vitalité de leur témoignage
ecclésial, en promouvant des occasions de rencontre, des initiatives et des parcours de formation commune et
en s’accordant avec les consacrées sur la fagon d’organiser le service de communion au niveau diocésain en
tenant compte des circonstances concrétes. |l encourage en outre les contacts et la collaboration avec les
consacrées d’autres Dioceses.

49. |l partage avec les consacrées l'attention envers les consacrées qui traversent des moments de grave
souffrance ou de tribulation a cause de leur grand age, de problémes de santé ou d’autres situations de
difficulté.

En tenant compte des usages et des situations concrétes locales, il donne des indications afin que les
consacrées assurent la priere de suffrage pour les défuntes, qu’elles gardent la mémoire de leur témoignage de
foi et d’'amour pour le Seigneur et, dans la mesure du possible, qu’elles se rendent disponibles a participer a la
célébration des funérailles chrétiennes des sceurs et a en partager la préparation avec les famille et les autres
personnes qui leur étaient plus proches.



48

50. Méme s'’il a nommé un Délégué ou une Déléguée pour le soin pastoral de I'Ordo virginum, la décision finale
pour les actes d’importance majeure restent de la compétence de 'Evéque diocésain : ainsi, I'admission a la
consécration ; l'inscription a I' Ordo virginum diocésain d’'une consacrée provenant d’'un autre Diocése ; la
dispense des obligations de la consécration ; le renvoi de I'Ordo virginum ; la définition des directives pour la
formation préalable a la consécration et pour la formation permanente ; I'approbation des modalités de
fonctionnement du service de communion pour I'Ordo virginum diocésain ; I'institution de fondations canoniques
dans le but de s’occuper du soutien et de la gestion économique des activités de I'Ordo virginum et I'éventuelle
autorisation d’en demander la reconnaissance civile ; la reconnaissance et I'approbation des statuts des
associations diocésaines de vierges consacrées, ainsi que I'éventuelle autorisation d’en demander la
reconnaissance civile.

51. L'Evéque donnera les dispositions nécessaires pour que les consécrations réalisées soient notées dans un
livre spécifique a conserver aupres de la curie diocésaine et pour que la documentation sur I'Ordo virginum soit
collectée avec diligence. En particulier, il faudra enregistrer les décés des consacrées, l'inscription ou I'accueil
temporaire dans I'Ordo virginum diocésain de consacrées provenant d’autres Diocéses, les transferts
temporaires ou définitifs de consacrées auprés d’autres Dioceéses, les passages aux Instituts de vie consacrée,
la concession de dispense des obligations de la consécration, les renvois de I'Ordo virginum. Une
documentation relative aux parcours formatifs de chaque aspirante et candidate a la consécration sera
également tenue.

Collaborations dans le soin pastoral de I'Ordo virginum

52. En tenant compte des circonstances concrétes, 'Evéque diocésain évaluera de quelles collaborations se
servir pour assurer a I'Ordo virginum un soin pastoral[78] adéquat qui soit cohérent avec les spécificités de cette
forme de vie.

Il pourra nommer un Délégué, choisi de préférence dans le presbyterium diocésain, ou une Déléguée, choisie
de préférence parmi les vierges consacrées du Diocése, pour le soin pastoral de I' Ordo virginum, en définissant
les domaines de sa charge et ses taches spécifiques et en précisant comment il devra se rapporter avec le
Vicaire épiscopal pour la vie consacrée, la ou il est présent.

Quand un service de communion sera institué, 'Evéque établira de quelle fagon I'activité du Délégué ou de la
Déléguée devra s’intégrer avec ce service et ses éventuelles articulations, en particulier avec les équipes pour
la formation préalable a la consécration et la formation permanente.

53. Selon les indications données par 'Evéque, la collaboration pastorale pourra porter sur la connaissance de
chaque aspirante et candidate en vue de la collecte des éléments nécessaires au discernement pour 'admission
a la consécration, ainsi que sur la promotion de la formation préalable a la consécration et de la formation
permanente, tant par I'aide a I'élaboration des chemins formatifs personnels que par la proposition de moments
formatifs partagés.

Comme il s’agit d’'une collaboration pastorale dans le for externe, ceux auxquels ces taches seront confiées
n’institueront pas de rapport d’accompagnement spirituel avec les aspirantes, les candidates et les consacrées.
lIs sauront toutefois valoriser le dialogue personnel avec chacune d’entre elles comme domaine spécifique
d’écoute, de comparaison et de vérification du chemin de I'aspirante ou de la candidate ainsi que l'inviter a se
référer a 'Evéque diocésain quand une orientation ou une vérification des aspects les plus importants de son
projet de vie apparait utile.

54. Dans le soin pastoral de I'Ordo virginum, on visera a aider chaque aspirante, candidate et consacrée a
développer les dons regus par le Seigneur ; a promouvoir la communion parmi toutes et le sens de
corresponsabilité dans I'accueil des légitimes différences ; a favoriser I'accueil intelligent et responsable du
magistére et des choix pastoraux de 'Evéque diocésain ; a promouvoir la connaissance de I'Ordo virginum dans
le peuple de Dieu.



49

Communion et coresponsabilité entre les consacrées des différents Diocéses

55. Les consacrées accueillent et cultivent le don de la communion et 'engagement de la mission qui découle
d’avoir regu la méme consécration, également dans les relations avec les consacrées d’autres Dioceses.

L’enracinement diocésain, en effet, s’harmonise avec le sens d’appartenance a un ordo fidelium qui a les
mémes caractéristiques constitutives dans toute I'Eglise catholique.

Par la priere des unes pour les autres, la connaissance réciproque, le partage d’expériences et d'initiatives
formatives, les consacrées expriment de maniére variée la coresponsabilité qui concerne le témoignage qu’elles
sont appelées a rendre dans I'Eglise et le monde.

Initiatives partagées, service de communion et Evéque référent

56. Dans les regroupements d’Eglises particuliéres, en entente organique avec les Evéques des Conférences
épiscopales respectives, les consacrées peuvent donner vie a des initiatives partagées et, si les circonstances
le permettent, a un service de communion stable qui facilite 'échange d’expériences vécues dans les Dioceses
d’appartenance, I'approfondissement des thématiques d’intérét commun, la proposition de contenus et
méthodes toujours plus adéquats aux parcours de formation dans toutes leurs phases, la présentation aux
Evéques de suggestions et indications utiles pour qualifier la présence de I'Ordo virginum dans leurs contextes
ecclésiaux et socio-culturels respectifs, la promotion de la connaissance de I'Ordo virginum dans le peuple de
Dieu.

Les initiatives partagées et le service de communion doivent toujours respecter et valoriser I'enracinement
diocésain de cette forme de vie et impliquer les consacrées des Diocéses concernés selon un style de
participation synodal.

57. Les Evéques réunis dans une Conférence épiscopale peuvent élaborer pour leurs Diocéses des orientations
communes pour le soin pastoral de I'Ordo virginum. lls peuvent également confier a un Evéque le réle de
référent pour I'Ordo virginum.

Dans le respect du réle irremplagable des Evéques diocésains dans le soin pastoral des vierges consacrées de
leurs propres Dioceses, 'Evéque référent se fait interpréte de l'intérét, de la sollicitude et de la proximité de ses
confreres Evéques envers cette forme de vie consacrée.

Comme I'Evéque référent a a coeur que 'identité spécifique de I'Ordo virginum s’exprime de fagon adéquate
dans le contexte ecclésial et socio-culturel des Diocéses concernés, il accomplit sa mission comme service a
I'exercice effectif de la coresponsabilité de la part des consacrées des différents Diocéses. Il suit avec attention
les initiatives partagées par les consacrées des Diocéses concernés et il préte I'assistance de son ministére au
service de communion stable parmi les consacrées la ou il a été institué.

Référence au Siege Apostolique et au Secrétariat pour I’ Ordo virginum

58. Les consacrées reconnaissent dans le ministere du Successeur de Pierre la référence vers qui converger
pour vivre le don de la communion et de la coresponsabilité d’appartenance au méme ordo fidelium au niveau
de I'Eglise universelle.

En synergie avec le magistére et I'action des Evéques diocésains et selon ses propres compétences, la
Congrégation pour les Instituts de vie consacrée et les Sociétés de vie apostolique se met au service de la
croissance de I'Ordo virginum afin que cette forme de vie consacrée soit reconnue, valorisée et promue dans
son identité spécifique et sa configuration ecclésiale.



50

59. Un Secrétariat pour I'Ordo virginum est constitué auprés du Dicastére. Selon les indications données par le
Préfet, le Secrétariat s’occupe de la collecte des données pour la connaissance de la situation de I'Ordo
virginum dans les différents pays, en tenant compte aussi des informations présentées par les Evéques a
I'occasion des visitae ad limina.

En outre, le Secrétariat est le point de repére pour les initiatives concernant I'Ordo virginum promues et
soutenues par ce Dicasteére.

Pour son activité, le Secrétariat peut disposer de la collaboration des consacrées de diverses provenances, des
Conférences épiscopales et, 1a ou ils ont été désignés, des Evéques référents pour I'Ordo virginum.

Permanence dans un autre Diocése et transfert

60. Bien qu’elle constitue un enracinement spécifique dans I'Eglise particuliére au sein de laquelle elle est
célébrée, la consécration n’empéche pas la consacrée de déménager temporairement ou de fagon stable dans
une autre Eglise particuliére, si cela est nécessaire, par exemple pour des raisons d’ordre professionnel, familial,
pastoral ou pour d’autres motivations raisonnables et proportionnées.

61. Quand une consacrée a l'intention de rester pendant une longue période dans un Diocése différent de celui
de son appartenance, en accord avec son Evéque, elle peut demander a I'lEvéque du Diocése ad quem de
participer aux initiatives de caractére formatif de I'Ordo virginum local. L'Evéque du Diocése ad quem, aprés
avoir regu une présentation de l'intéressée de la part de son Evéque diocésain, conviendra avec elle des
modalités d’'une telle participation.

62. Lorsqu’une consacrée a l'intention de déménager de fagon stable dans un autre Diocése, elle en exposera
les motivations a son propre Evéque, qui lui manifestera son avis. Puis elle pourra demander a I'Evéque du
Diocese ad quem d’étre accueillie dans I'Ordo virginum local. Ce dernier, aprés avoir regu de 'lEvéque du
Diocese a quo une présentation de la consacrée exposant les raisons du déménagement et son avis, décidera a
ce sujet et communiquera la réponse a l'intéressée ainsi qu’a 'Evéque du Diocése a quo, pour information. En
cas de réponse positive, 'Evéque du Diocése ad quem accueillera la consacrée, l'introduira dans son Eglise
particuliere et I'inteégrera parmi les consacrées de son Diocése, s’il y en a, en convenant avec elle de tout ce qui
est nécessaire et utile dans sa condition personnelle. Sur la base de I'évaluation accomplie, 'Evéque du
Diocese ad quem pourra également refuser I'inscription ou, en accord avec 'Evéque a quo, établir une période
d’essai : dans ce cas, tout en gardant le lien avec le Diocese a quo, la consacrée pourra dans tous les cas
transférer son propre domicile canonique dans le Diocése ad quem, dans le respect des indications convenues
par les Evéques intéressés en ce qui concerne sa condition personnelle.

63. L’Evéque lui-méme ou par son Délégué ou sa Déléguée prendra soin d’informer de fagcon appropriée les
consacrées sur le déménagement temporaire ou définitif d’'une consacrée dans un autre Diocése, ainsi que sur
I'accueil d’'une consacrée d’'un autreDiocése.

Fondations, associations et choix de vie commune

64. En tenant aussi compte de la Iégislation civile, 'Evéque diocésain peut, pour le soutien et la gestion
économique des initiatives de I' Ordo virginum, instituer une fondation canonique autonome ou non[79], et
éventuellement autoriser la demande de reconnaissance civile de cette derniére.

65. Pour remplir plus fidélement leur résolution et s’aider réciproquement dans I'accomplissement de ce service
a I'Eglise approprié a leur état, les consacrées peuvent se réunir en association et demander a I'autorité
ecclésiale compétente la reconnaissance canonique du statut et éventuellement son approbation [80].

La constitution d’'une association ainsi que I'adhésion a une association déja existante sont exclusivement le fruit
d’un choix libre et volontaire de chacune des consacrées, qui décident d’adhérer a ses finalités et a son statut.



51

La sortie d’'une consacrée de I'association ne remet pas en question son appartenance a I'Ordo virginum.

66. Les vierges consacrées qui le souhaitent peuvent librement décider de vivre dans la méme maison. Cette
possibilité — choisie de fagon responsable pour I'aide réciproque, pour un partage de vie au niveau spirituel,
pastoral ou économique — est un choix libre de chaque vierge consacrée et ne découle pas directement de la
consécration, ni de 'adhésion a une association, sauf si cette derniére prévoit, dans ses statuts, la vie commune
comme constitutive de I'association-méme.

Appartenance a I' Ordo virginum et référence a d’autres agrégations ecclésiales

67. La forme de vie propre a I'Ordo virginum constitue une voie particuliere de sanctification a laquelle
correspond une identité spirituelle caractéristique, qui unifie et oriente I'existence entiére de la personne. La
tache de chaque consacrée est d’offrir un témoignage serein et joyeux de sa propre consécration, de maniéere a
devenir stimulation et richesse pour toutes les composantes de la communauté chrétienne.

Cela n’empéche pas une vierge consacrée de puiser dans la variété des charismes et des spiritualités par
lesquels I'Esprit enrichit 'Eglise, ni de trouver éventuellement une aide dans I'expression de son charisme
virginal[81] dans la référence a une certaine agrégation ecclésiale (Tiers-Ordre, Association, Mouvement), a son
charisme et a sa spiritualité.

68. L'authenticité d’'une telle expérience spirituelle sera objet de discernement dans le domaine de
I'accompagnement spirituel, ainsi que dans le dialogue avec 'Evéque diocésain et, s'il est présent, avec le
Délégué ou la Déléguée pour le soin pastoral de I'Ordo virginum, afin que l'intérét et 'engagement dans les
initiatives de I'agrégation ne porte pas atteinte a la valeur de I'enracinement diocésain, constitutif de la
consécration vécue dans I'Ordo virginum.

La consacrée sera attentive & maintenir vive I'expérience de la communion avec I'Eglise particuliére & laquelle
elle appartient, par la médiation nécessaire de 'Evéque diocésain, dans I'accueil filial de son enseignement et
de son soin pastoral. La consacrée aura également a coeur de cultiver le rapport de communion avec les autres
vierges consacrées et donnera priorité aux propositions de formation spécifiques pour I'Ordo virginum par
rapport a d’éventuelles initiatives de I'agrégation a laquelle elle se réfere.

Séparation de I'Ordo virginum
Passage a un Institut de vie consacrée ou a une Société de vie apostolique

69. Lorsqu’apres une attentive évaluation accomplie dans la priére, la direction spirituelle et le dialogue avec
I'Evéque, une consacrée a l'intention d’entrer dans un Institut de vie consacrée ou dans une Société de vie
apostolique, elle communiquera par écrit a 'Evéque diocésain son intention, accompagnée d’une attestation de
la Modératrice supréme de I'lnstitut, a propos des contacts que la consacrée a eus avec I'Institut ou la
Société[82].

L’Evéque se chargera de transmettre la demande au Saint-Siége, avec ses propres observations a ce propos.
Le passage a I'lnstitut aura lieu selon les dispositions que le Saint-Siege donnera pour le cas particulier.

Sortie de I' Ordo virginum

70. Lorsque, pour des causes trés graves évaluées devant Dieu avec un sérieux discernement, une consacrée
souhaite étre dispensée des engagements dérivant de la consécration, elle s’adressera a 'lEvéque diocésain
propre en présentant une demande écrite. L’'Evéque ne manquera pas de lui proposer des aides appropriées et
un temps adéquat pour le discernement. Il ne concédera la dispense qu’apres avoir examiné a fond des
motivations de la demande.



52

Renvoi de I' Ordo virginum

71. Lorsqu’une consacrée a abandonné de fagon notoire la foi catholique ou a contracté un mariage méme
seulement civil, 'Evéque collectera les éléments de preuve et déclarera le renvoi de I'Ordo virginum, afin que le
renvoi soit juridiquement établi.

72. Lorsqu’une consacrée est accusée de trés graves délits[83] ou de trés graves manquements, extérieurs et
imputables contre les obligations dérivant de la consécration, de nature a susciter du scandale dans le peuple
de Dieu, 'Evéque déclenchera la procédure de renvoi. Il fera donc connaitre a 'intéressée les accusations et
preuves collectées, en lui donnant la faculté de se défendre. Si 'Evéque estime la défense insuffisante et s’il n’y
a pas d’autre maniére pour pourvoir a I'amendement de la consacrée, au rétablissement de la justice et a la
réparation du scandale, il la renverra de I'Ordo virginum. Le décret de renvoi devra exposer au moins
sommairement les motivations de la décision et il n’aura pas d’effet tant qu’il n’aura pas été confirmé par le
Saint-Siége, auquel tous les actes devront étre transmis. En outre, il n’aura pas de valeur s’il n’indique pas le
droit dont la consacrée bénéficie de recourir a I'autorité compétente dans les dix jours a compter de la
notification du décret. Ce recours a effet suspensif.

Inscriptions et communications de la séparation

73. Dans tous les cas de séparation d’'une consacrée de I'Ordo virginum, 'Evéque diocésain veillera a ce que
cela soit inscrit dans le livre des consécrations et il prendra soin, personnellement ou par le biais du Délégué ou
de la Déléguée, d’en informer les autres consacrées, ainsi que le curé compétent afin qu’il l'inscrive dans le
registre des baptémes.

1.
Le discernement
de la vocation et la formation
pour I'Ordo virginum

L’engagement du discernement et de la formation
Chemin de foi, discernement de la vocation et parcours formatifs

74. En vertu de la foi, de la grace baptismale, du charisme virginal et de ses propres charismes personnels, la
femme appelée a la consécration dans I'Ordo virginum est impliquée dans un chemin de vie chrétienne, de
sequela du Seigneur Jésus, dont le dynamisme est suscité par I'Esprit Saint et qui requiert sa réponse active et
sa coopération docile.

La sequela du Seigneur consiste en une continuelle conversion, une adhésion progressive a Lui[84] : ce
processus concerne toutes les dimensions de I'existence corporelle et affective, intellectuelle, spirituelle et de la
volonté. Il s’étend sur toute la durée de la vie car « la personne consacrée ne pourra jamais considérer avoir
achevé la gestation de cet étre nouveau qui éprouve en lui-méme, dans toutes les circonstances de la vie, les
sentiments mémes du Christ »[85].

75. La gréce de la consécration dans I’Ordo virginum définit et configure de fagon stable la physionomie
spirituelle de la personne, I'oriente dans le chemin de I'existence, la soutient et la renforce dans une réponse
toujours plus généreuse a I'appel.

La consécration exige pour cela non seulement une maturation humaine et chrétienne évaluée par un
discernement attentif de la vocation et par une formation spécifique préalable, mais aussi par un soin convaincu
et constant de la formation permanente qui, en approfondissant et renouvelant les motivations du choix
accompli, permette a la consacrée de se consolider dans sa vocation au moment méme ou elle vit le
dynamisme intrinséque a sa vocation[86].



53

76. Etant donné I'enracinement de cette forme de vie consacrée dans I'Eglise particuliére, le discernement de la
vocation, la formation préalable a la consécration et le soin pour la formation permanente se réalisent par des
parcours ecclésiaux qui, outre la responsabilité des femmes concernées elles-mémes, requiérent I'attention et
'accompagnement de la communauté chrétienne et interpellent la responsabilité pastorale de 'Evéque
diocésain de facon particuliere.

Pour recueillir les éléments nécessaires au discernement de la vocation ainsi que pour orienter et accompagner
les parcours de formation des aspirantes, candidates et consacrées, 'lEvéque pourra se faire assister par le
Délegué ou la Déléguée pour I'Ordo virginum et valorisera la contribution que les consacrées sont capables
d’offrir.

Dans ce but, en tenant compte du nombre de consacrées présentes dans le Diocese et de leur opinion en la
matiére, ainsi que des autres circonstances concrétes, 'Evéque pourra mettre en place aussi un service ou une
équipe pour le discernement de la vocation et la formation préalable a la consécration ainsi qu'un service ou une
équipe pour la formation permanente comme articulations du service de communion pour I'Ordo virginum. Ces
services ou équipes seront composés du Délégué ou de la Déléguée, si 'Evéque les a institués, et des
consacrées ayant les aptitudes nécessaires, désignées par 'Evéque ou par le Délégué ou la Déléguée, avec
une consultation préalable des consacrées.

77. La proposition formative visera avant tout a faire émerger et a consolider dans la personne I'aptitude
fondamentale a apprendre, c’est-a-dire la liberté, le désir et la capacité d’apprendre, dans toutes les conditions
de vie, en s’engageant activement et avec responsabilité dans le processus de développement personnel tout
au long de sa propre existence[87].

Pour cette raison, dans la préparation des parcours formatifs, on sera attentif a ne pas les réduire a des
propositions uniformisantes ou génériques qui ne tiennent pas suffisamment compte des exigences spécifiques
et des charismes de chacune d’entre elles. En méme temps, on veillera au risque des tendances
individualistes[88], qui font obstacle a I'acquisition et au développement d’un vrai sens d’appartenance ecclésial
et au développement de I'esprit de communion au sein de I'Ordo virginum.

78. Puisqu'’il s’agit de favoriser le développement de la capacité d’interpréter la réalité selon les criteres
évangeéliques, les parcours formatifs doivent prévoir comme éléments incontournables : la formation,
constamment élargie et approfondie, théologique, culturelle et pastorale, adaptée au type de témoignage auquel
les consacrées sont appelées, poursuivie par I'étude personnelle et les rencontres formatives, également avec
des experts ; les expériences spirituelles, comme la priére personnelle et liturgique, le chemin pénitentiel, les
retraites et les exercices spirituels qui maintiennent la personne dans un horizon d’écoute attentif et de
recherche constante de la volonté de Dieu ; l'insertion dans un réseau de relations ecclésiales qui favorise le
développement intégral de la personne et qui, en particulier, valorise les potentialités des échanges
d’expérience entre les consacrées, ainsi que celles des relations entre les aspirantes et les consacrées,
spécialement celles qui collaborent au service de la formation.

On prendra soin de proposer des parcours structurés organiquement qui prévoient un développement temporel
clairement articulé et périodiquement contrélé, dans lequel le soin a la formation de chaque aspirante, candidate
et consacrée est accompagné et intégré aux propositions adressées de fagon unitaire a 'ensemble des
aspirantes, des candidates et des consacrées.

La pratique de I'accompagnement spirituel

79. La pratique de 'accompagnement spirituel est demandée en chaque phase des parcours de discernement

et de formation : le rapport constant et fidele avec une personne douée d’un profond esprit de foi et de sagesse
chrétienne, que chaque aspirante, candidate et consacrée peut choisir librement, représente une aide utile non
seulement pour le discernement de la vocation, mais aussi pour les décisions qui engagent grandement sa vie.

Pour garantir la liberté de la personne dans le domaine de la manifestation de la conscience, le Délégué ou la



54

Déléguée pour le soin pastoral de I'Ordo virginum et les consacrées qui collaborent au service de formation
exerceront leur propre service dans le domaine du for externe et n’instaureront pas de relations
d’accompagnement spirituel avec les aspirantes, les candidates et les consacrées. En outre, ils s’abstiendront
de demander des informations ou des avis sur les aspirantes, les candidates et les consacrées aux directeurs,
accompagnateurs spirituels et confesseurs respectifs.

Discernement de la vocation et parcours formatifs préalables a la consécration
La dynamique du discernement de la vocation et de la formation préalable a la consécration

80. Le discernement de la vocation consiste a scruter les signes par lesquels le charisme de I'Ordo virginum
s’exprime, avec son enracinement spécifique dans I'Eglise particuliére et sa fagon caractéristique d’étre présent
dans le contexte social et culturel. Pour le bien des personnes intéressées et de I'Eglise, il faut favoriser les
conditions permettant d’opérer un discernement serein et libre, dans lequel vérifier, a la lumiére de la foi et des
possibles indications contraires, la véridicité de la vocation et la rectitude des intentions[89].

Le parcours formatif préalable a la consécration doit offrir des occasions de vérification de I'intuition initiale de la
vocation et, en méme temps, allumer, dans les aspirantes et les candidates, le désir d’'une union plus profonde
avec le Seigneur Jésus, d’'une réponse plus libre et généreuse a I'appel du Pére, d’'une correspondance toujours
plus attentive, intelligente et docile a I'action de I'Esprit Saint. On ne peut parler d’'un chemin réellement formatif
que si se réalise une vraie et propre expérience de conversion, c’est-a-dire d’illumination, de purification et
d’implication plus profonde et convaincue dans la sequela du Seigneur.

81. Normalement le discernement de la vocation prend forme par un processus qui comprend une vérification
initiale relative a 'admission au parcours de formation vers la consécration, il continue pendant ce parcours et
prend fin quand 'Evéque diocésain statue sur I'admission a la consécration. Pour des opportunités explicatives
et pédagogiques, on peut distinguer trois moments ou phases : une période d’approche ou propédeutique ; une
période de formation opportunément articulée en plusieurs étapes avec des objectifs et des vérifications
spécifiques ; le discernement ou scrutin final.

82. En aucun cas, on ne pourra commencer la période propédeutique avant d’avoir atteint sa dix-huitieme année
; pour 'admission a la consécration, on devra tenir compte de I'age auquel il est usuel de célébrer le mariage
dans la région[90], et, ordinairement, on ne célébrera pas la consécration avant que la candidate ait vingt-cing
ans accomplis.

83. Il revient a 'Evéque d’identifier, aussi dans le dialogue avec les personnes intéressées et en tenant compte
de la situation et des exigences de chacune, les modalités concrétes de mise en place des parcours formatifs,
de maniére a donner a chacune la possibilité d’approfondir la connaissance de cette forme de vie dans ses
éléments essentiels et de les comparer, de fagon sincére et réaliste, avec sa propre expérience spirituelle et
modalité concréte de vie.

On prendra soin de maintenir une étroite interconnexion entre le discernement de la vocation et le parcours
formatif préalable a la consécration, car 'admission au parcours formatif n'implique pas 'obligation de la
candidate de demander I'admission a la consécration, ni I'obligation de 'Evéque de I'admettre a la consécration.

Qualités requises et criteres de discernement

84. L'admission a la consécration requiert que la candidate fasse preuve de sa capacité a assumer de fagon
responsable les engagements qui découlent de la consécration[91] par I'age, la maturité humaine et spirituelle,
et par I'estime dont elle jouit dans la communauté chrétienne ou elle est intégrée.

Il est également nécessaire que la personne ne se soit jamais mariée et n’ait jamais vécu publiquement, c’est-a-
dire de fagon manifeste, dans un état contraire a la chasteté[92].



55

85. Dans le discernement de la vocation, on fera attention aux signes qui mettent en évidence, en 'aspirante et
en la candidate, la présence d’'une expérience spirituelle intense et vivace, I'authenticité des motivations qui
I'orientent vers la consécration dans I'Ordo virginum et la présence des aptitudes nécessaires pour perséveérer
dans la vie de consécration, en donnant un témoignage positif de sa propre vocation.

Avec sagesse pédagogique et selon un principe de gradualité, on vérifiera la présence de ces signes dés la
période de propédeutique, pour I'évaluation de 'admission au parcours formatif. Pour la formation préalable a la
consécration et le discernement conclusif concernant 'admission a la consécration, ces signes constitueront des
points de repéres déterminants.

86. En ce qui concerne la vérification de I'expérience spirituelle, les points suivants revétent une importance
toute particuliére :

a) le rapport personnel avec le Christ et le désir de configurer toute son existence « au Seigneur Jésus dans son
oblation totale de lui-méme »[93] comme réponse d’amour a son amour infini[94] ;

b) le sens d’appartenance a I'Eglise, concrétement expérimenté dans la participation & la vie de la communauté
chrétienne, soutenu par un amour profond pour la communion ecclésiale, la célébration des sacrements et une
attitude d’obéissance filiale a 'Evéque diocésain ;

c) le soin de la dimension contemplative de la vie et la fidélité a la discipline spirituelle, aux temps de priére, a
ses rythmes et a ses formes variées ;

d) 'assiduité dans le chemin pénitentiel, ascétique et d’'accompagnement spirituel ;

e) l'intérét pour la connaissance de I'Ecriture, des contenus de la foi, de la liturgie, de I'histoire et du magistere
de I'Eglise ;

f) la passion pour le Royaume de Dieu, qui dispose a interpréter la réalité de son temps selon les critéres
évangéliques, a agir dans cette réalité avec responsabilité et un amour préférentiel pour les pauvres ;

9) la présence d’une intuition synthétique et globale de sa propre vocation, qui démontre une connaissance
réaliste de son histoire, de ses caractéristiques — ressources, limites, désirs, aspirations, motivations — et qui
convienne a la forme de vie propre a I'Ordo virginum.

87. En ce qui concerne la vérification de la maturité humaine, on tiendra compte des signes suivants :

a) une connaissance réaliste de soi et une conscience, objective et sereine, de ses propres talents et limites,
unies a une capacité claire d’autodétermination et une aptitude suffisante et adéquate a la prise de
responsabilité ;

b) la capacité d’instaurer des relations saines, sereines et oblatives, avec les hommes et les femmes, unie a la
compréhension droite du mariage et de la maternité ;

c) la capacité d'intégrer la sexualité dans l'identité personnelle et d’orienter les énergies affectives de maniére a
exprimer sa propre féminité dans une vie chaste, qui s’ouvre a une plus ample fécondité spirituelle[95] ;

d) la capacité de travail et professionnelle avec laquelle elle subvient dignement a ses propres besoins ;

€) une aptitude éprouvée a réélaborer les souffrances et les frustrations, ainsi qu'a donner et recevoir le pardon,
comme étapes possibles vers une plénitude d’humanité ;



56

f) la fidélité a la parole donnée et aux engagements pris ;
g) une utilisation responsable de ses biens, des moyens de communication sociale et du temps libre.

88. Dans l'orientation de la vocation et quand il faudra définir les caractéristiques de cette vocation et des
éléments requis d’admission a la consécration, la condition virginale sera présentée a partir de la densité
symbolique de son fondement biblique dans le cadre d’'une vision anthropologique bien fondée sur la révélation
chrétienne, dans laquelle sont intégrées les différentes dimensions de la personne — corporelle, psychologique,
spirituelle — considérées aussi dans leur connexion dynamique dans I'histoire vécue par la personne et dans
I'ouverture a 'action incessante de la grace divine qui l'oriente, la guide et la fortifie dans le chemin de
sanctification.

Comme un trésor d’inestimable valeur que Dieu verse dans des vases d’argile (cf. 2 Co 4, 7), la vocation est en
effet un don immeérité qui touche la personne dans son humanité concréte, toujours nécessiteuse de redemption
et désireuse d’une plénitude de sens pour sa propre existence. Elle trouve son origine et son centre dynamique
dans la grace de Dieu qui, avec la tendresse et la force de son amour miséricordieux, agit sans cesse dans les
événements humains souvent complexes et parfois méme contradictoires, pour aider la personne a saisir
l'unicité et I'unité de son existence et la rendre capable du don total d’elle-méme. Dans ce contexte, on tiendra
compte du fait que I'appel a rendre témoignage de I'amour virginal, sponsal et fécond de I'Eglise envers le Christ
n’est pas réductible au signe de I'intégrité physique et que le fait d’avoir gardé son corps dans la parfaite
continence ou d’avoir vécu d’'une maniere exemplaire la vertu de la chasteté, méme en revétant une grande
importance par rapport au discernement, ne constitue pas un prérequis déterminant en I'absence duquel il ne
serait pas possible d’'admettre a la consécration.

Le discernement exige donc beaucoup de discrétion et de prudence et doit étre accompli individuellement.
Chaque aspirante et candidate est appelée a examiner sa propre vocation par rapport a sa propre histoire
personnelle, avec véridicité et authenticité devant Dieu, et avec I'aide de 'accompagnement spirituel.

Le recours aux experts compétents en matiere psychologique

89. Dans le discernement de la vocation et le parcours formatif préalable a la consécration, dans certains cas, il
peut étre utile d’avoir recours aux experts des sciences psychologiques[96]. En effet, si la vocation a la virginité
consacrée en tant que fruit d’'un don particulier de Dieu et son discernement final dépassent les compétences
spécifiques de la psychologie, ces derniéres peuvent étre intégrées dans le cadre global du discernement et de
la formation, tant pour une évaluation plus sire de la situation psychique de I'aspirante ou de la candidate et de
ses aptitudes a répondre a la vocation, que pour une aide ultérieure dans la croissance humaine.

Une évaluation de la personnalité peut étre demandée de fagon prudente s'il existe un doute sur la présence
d’un trouble psychique.

90. Dans tous les cas, pour recourir a un expert des sciences psychologiques, il est nécessaire d’avoir au
préalable un consentement libre et formulé par écrit par la personne concernée ; son honorabilité et le droit a
défendre son intimité devront toujours étre protégeés[97].

Dans le choix des experts auxquels I'on s’adresse, on s’assure non seulement de leurs compétences
professionnelles mais aussi du fait qu’ils s’inspirent d’'une anthropologie qui partage ouvertement la conception
chrétienne de la personne humaine et de la vocation a la vie consacrée[98]. En outre, le secret professionnel de
I'expert devra toujours étre respecté.

91. Lorsque I'évaluation effectuée met en évidence la présence d’'un trouble psychique ou d’'une difficulté grave,
'Evéque, dans le discernement de la vocation, tiendra compte de la typologie, de la gravité et de la fagon par
laquelle le trouble affecte le psychisme de la personne et donc les aptitudes a la consécration.



57

La période propédeutique

92. La période propédeutique a pour but la vérification des prérequis et des conditions nécessaires pour un
chemin fructueux de formation en vue de la consécration.

Sa durée et les modalités concréetes de son déroulement doivent étre telles qu’elles permettent une
connaissance effective de I'aspirante de la part de I'Evéque, du Délégué ou de la Déléguée et des consacrées
qui collaborent au service de formation. En méme temps, elles doivent permettre a I'aspirante d’acquérir une
connaissance des aspects essentiels de la consécration et de la forme de vie propre de I'Ordo virginum, de
maniére a ce qu’elle puisse les comparer a sa propre intuition vocationnelle. Pour cela, on devra prévoir
ordinairement une durée d’une ou deux années.

93. Dans le dialogue avec I'Evéque, le Délégué ou la Déléguée, ou des consacrées qui collaborent au service
de formation, I'aspirante sera invitée a présenter sa propre histoire, sa propre fagon de vivre dans le monde
actuel, ainsi que les motivations qui la conduisent a s’orienter vers cette forme de vie.

Dés le début, il est bon de bien vérifier que I'aspirante ait recu les sacrements de l'initiation chrétienne et n’ait
jamais contracté de mariage, comme il est également bon de vérifier qu’elle n’ait jamais vécu publiquement
dans un état contraire a la chasteté, c’est-a-dire dans une condition stable de concubinage manifeste ou des
situations analogues connues publiquement[99].

En tenant compte du chemin de foi précédent, et donc de la situation concrete et de la préparation de chaque
aspirante, on pourra proposer des itinéraires catéchétiques, d’étude et de réflexion, sur la vie consacrée en
général et sur les aspects fondamentaux de la vie chrétienne.

94. A I'occasion des rencontres périodiques qu’elle aura avec 'Evéque, avec le Délégué ou la Déléguée, ou
avec les consacrées qui collaborent au service de formation, I'aspirante sera invitée a vérifier sa propre
expérience de foi et sa propre intuition vocationnelle a partir des thématiques proposées.

Dans le domaine de 'accompagnement spirituel, elle trouvera des possibilités ultérieures de manifester son
propre vécu, de relire aussi les aspects les plus douloureux et obscurs de sa propre vie a la lumiére de la Parole
de Dieu, de commencer ou consolider des processus de guérison intérieure qui lui permettent de se prédisposer
a l'accueil de la grace de la vocation d’'une maniére plus libre et pleine.

La ou c’est possible, et en tenant compte des circonstances concrétes, on favorisera la connaissance entre
I'aspirante et quelques consacrées de I' Ordo virginum qui, par leur propre témoignage, pourront aider le
processus de discernement de la vocation.

Au cas ou il y a plusieurs aspirantes, on pourra considérer I'utilité et I'opportunité de proposer des moments de
rencontre, de connaissance réciproque et de réflexion commune, en gardant, par ailleurs, des espaces
adéquats de dialogues personnels et réservés de chaque aspirante avec 'Evéque, le Délégué ou la Déléguée
ou avec les consacrées qui collaborent au service de formation.

95. Une attention particuliere sera portée a la vérification des modalités par lesquelles I'aspirante participe a la
vie de la communauté chrétienne. De fagon opportune, les éléments de connaissance offerts par l'intéressée
seront donc intégrés, en y intégrant également les informations de prétres ou d’autres personnes qui la
connaissent bien.

On pourra en outre demander a l'intéressée de présenter la documentation relative a son parcours d’étude et de
travail.

Lorsqu’il s’agit d’'une personne provenant d’'une autre forme de vie consacrée, pour acquérir les éléments
nécessaires d’évaluation, 'Evéque aura le souci de recueillir les informations opportunes auprés de I'Institut ou



58

de la Société de provenance, afin d’accomplir un sage discernement. En outre, 'lEvéque demandera a
l'intéressée un temps convenable d’élaboration du détachement et vérifiera avec attention de quelle maniére la
personne s’est insérée dans le contexte ecclésial et social.

96. Si, a la fin de la période propédeutique, I'aspirante le demande et la connaissance acquise sur celle-ci
conduit a estimer qu’elle puisse continuer positivement dans la formation préalable a la consécration, 'Evéque
'admettra au parcours formatif préalable a la consécration.

Le parcours de formation préalable a la consécration

97. Le parcours de formation préalable a la consécration a le double objectif de consolider la formation
chrétienne de la candidate et de lui offrir les instruments nécessaires a approfondir la compréhension vitale des
éléments typiques et des responsabilités qui dérivent de la consécration dans I'Ordo virginum.

Sa durée et les modalités concrétes de son déroulement doivent étre telles qu’elles permettent a chaque
candidate une élaboration personnelle effective des divers apports formatifs, de maniére a ce qu’elle puisse
mdarir la décision relative a la demande d’admission a la consécration avec une conscience adéquate et avec
liberté. Ordinairement, on peut prévoir une durée de deux ou trois ans.

Le parcours formatif sera fructueux si la candidate, lorsqu’elle confronte la physionomie de sa propre vocation a
cette forme de vie consacrée, acquiert progressivement la liberté nécessaire pour se laisser éduquer et former
tous les jours par I'expérience, en approfondissant la connaissance de ses ressources et limites, de ce qui
résiste ou favorise la correspondance avec I'action de I'Esprit et en apprenant a saisir dans chaque situation de
I'existence les fragments de vérité, beauté et bonté dans lesquels réside et opére la grace de Dieu. Cette
aptitude fondamentale a se confronter a la réalité avec attention, intelligence et sens de responsabilité, suscitée
et motivée par le désir de grandir dans I'amour du Christ, la conduira donc a mrir la ferme disponibilité a
continuer dans un engagement formatif constant aprées la réception de la consécration.

98. L'engagement de 'Evéque, du Délégué ou de la Déléguée et des consacrées qui collaborent au service de
formation consistera donc a veiller a ce que la candidate regoive une présentation organique du charisme et de
la physionomie de cette forme de vie, de 'accompagner pendant que la vie spirituelle s’intensifie et
s’approfondit, de faire attention a la maniére dont sa vie concréte s’harmonise et se configure en docilité a
I'action de I'Esprit. De cette maniére, seront rassemblés les éléments nécessaires au discernement conclusif
concernant 'admission a la consécration.

Les rencontres fréquentes et régulieres avec 'accompagnateur spirituel seront pour la candidate une aide
précieuse a grandir dans la capacité de discerner le dessein de Dieu, d’intégrer dans une sage synthése les
apports formatifs et d’interpréter avec un regard de foi les diverses expériences de sa vie : priere, travail,
relations et services ecclésiaux, relations avec la famille, relations d’amitié, étude et approfondissement culturel,
engagement caritatif et social, expérience de ses limites et de sa fragilité, engagement ascétique, etc.

99. Il est important que la candidate soit accompagnée pour donner une forme réguliére et constante au chemin
de la priére, avec la participation, si possible quotidienne, a 'Eucharistie, la célébration de la Liturgie des
Heures, au moins les Laudes et les Vépres, la méditation de la Sainte Ecriture et la dévotion mariale. On
essayera surtout de I'aider a consolider 'amour pour la priére et a développer la capacité de gérer les rythmes
de la journée, de la semaine et de 'année, de maniére a garder la centralité de I'expérience du dialogue avec le
Seigneur[100].

100. Puisque cette forme de vie est enracinée dans 'Eglise particuliére, la candidate cultivera le lien avec la
communauté ecclésiale, tant en valorisant cette trame de relations fraternelles qui constitue le tissu ordinaire et
quotidien de I'expérience ecclésiale, qu’en participant, autant que possible, aux événements diocésains les plus
significatifs.



59

Pour donner consistance au lien avec I'Eglise particuliére, il est opportun que la candidate acquiére une
connaissance adéquate de son histoire, des institutions, des traditions spirituelles, des choix pastoraux et des
expériences prophétiques présentes en elle, ainsi que de la connaissance des difficultés auxquelles elle doit
faire face et des blessures qui sont motifs de souffrance.

Selon les aptitudes, possibilités effectives et charismes de chacune, 'engagement d’édification de la
communauté pourra se concrétiser dans un service pastoral ou une autre forme de témoignage qui exprime le
partage de la mission évangélisatrice et de la promotion humaine de I'Eglise dans le contexte social et culturel
ou elle vit.

101. Pour une compréhension correcte de I'Ordo virginum, on proposera a I'étude et a la méditation de la
candidate I'histoire de la vie consacrée et sa valeur de signe prophétique dans I'Eglise et dans le monde, & partir
des textes fondamentaux : la Sainte Ecriture, la tradition patristique, la réflexion théologique, avec une référence
particuliere au Concile Vatican Il et aux interventions les plus récentes du Magistére ecclésial.

On présentera avec une attention particuliére les fondements théologiques, historiques, liturgiques,
ecclésiologiques et juridiques de la forme de vie propre a I'Ordo virginum, introduisant les candidates a une
connaissance approfondie du rite de consécration des vierges, dans sa structure dynamique et sa signification
ecclésiale.

102. On devra aussi soigner une adéquate connaissance et assimilation des fondements de I'anthropologie
chrétienne de facon a ce que la maturation du choix de consécration se fasse sur la base d’'une compréhension
équilibrée de la sexualité et de I'affectivité humaine, de I'aptitude a la relation et de la liberté, du don de soi, du
sacrifice et de la souffrance. Dans ce cadre, dans le parcours formatif, la contribution des sciences humaines,
en particulier de la psychologie et de la pédagogie, pourra étre valorisée pour mettre les candidates dans la
condition d’'une meilleure compréhension de certaines dynamiques relationnelles et du développement humain
et, par conséquent, de sa propre histoire personnelle et de sa maniére d’établir des relations avec les autres.

Quand les conditions de vie concrétes et les aptitudes de la personne le permettent, on encouragera la
candidate a suivre des cours auprés des Facultés de Théologie, des Instituts de Sciences Religieuses ou
d’autres institutions analogues. On ne négligera en aucun cas une préparation théologique adéquate dans le
domaine biblique, liturgique, spirituel, ecclésiologique et moral.

103. On favorisera des occasions de connaissance, de formation et d’échange d’expérience avec les autres
candidates et les consacrées présentes dans le Diocése. Au cas ou il n’y en ait pas, on évaluera la possibilité
d’établir des relations de connaissance et d’échange fraternel avec les consacrées ou candidates de Diocéses
proches.

L’admission a la consécration et le soin de sa célébration

104. A 'issue du parcours formatif fait en accord avec 'Evéque, aprés un discernement attentif, personnel et
avec I'accompagnateur spirituel, la candidate présentera a 'Evéque la demande d’admission. |l est opportun
gu’une telle demande soit exprimée par un écrit manuscrit et qu’elle fasse référence de I'avis de
I'accompagnateur spirituel. L'Evéque prendra donc en charge le discernement définitif.

Dans ce but, il recueille les informations nécessaires de tous ceux qui ont accompagné le chemin de la
candidate a I'exception de 'accompagnateur spirituel. Il demandera en particulier au Délégué ou a la Déléguée,
s’il en existe, un avis motivé relatif a 'admission. Les autres consacrées impliquées dans le service de
formation, s’il existe, contribueront a I'élaboration de cet avis.

105. L’admission a la consécration exige la certitude morale relative a I'authenticité de la vocation de la
candidate, la réelle existence d’'un charisme virginal et I'existence des conditions et des présupposés, afin que la
candidate accueille et corresponde a la grace de la consécration et soit capable de rendre un témoignage



60

éloquent de sa propre vocation en y persévérant et grandissant dans le don généreux de soi au Seigneur, aux
fréres et aux sceurs.

106. Si I'évaluation conduit a 'admettre a la consécration, 'Evéque définira avec celle qui va étre consacrée la
date et le lieu de la célébration en tenant compte en la matiere des indications contenues dans le Pontifical.

Il est opportun de préparer la communauté a une fructueuse participation a la liturgie de la consécration, avec
linvitation a accompagner dans la priére celle qui va étre consacrée, ainsi que par une catéchese spécifique sur
les caractéristiques de cette vocation. Dans la préparation et le déroulement du rite, on prendra soin d’introduire
I'assemblée au mystére nuptial du Christ et de I'Eglise qui est célébré, par une sobriété noble des gestes, des
chants et des signes proposés.

107. La consécration qui a eu lieu sera documentée par I'inscription dans un registre de I'Ordo virginum, ou le
ministre célébrant, I'intéressée et deux témoins apposeront leur signature. Le registre sera ordinairement
conservé auprées de la curie diocésaine. Un certificat de cette consécration sera donné a I'intéressée. En outre, il
est opportun que I'Evéque donne des dispositions afin que la consécration qui a eu lieu soit communiquée au
curé compétent pour qu'il la note au registre des baptémes.

La formation permanente
Le soin de la formation permanente

108. Le soin de la formation permanente trouve son fondement dans I'exigence de correspondre de fagon
toujours plus entiere a la vocation regue[101].

Elle requiert une disponibilité constante a apprendre de I'expérience, c’est-a-dire la disposition a se laisser
conduire par I'Esprit dans le dynamisme de la foi, élaborant a la lumiére de I'Evangile la signification des
diverses phases de sa propre existence et sa propre maniére de rendre raison de I'espérance chrétienne face
aux sollicitations de la culture contemporaine.

L’avancée de I'dge, qui s’accompagne du changement des engagements, des contextes relationnels, des
conditions de santé, invite les consacrées a redécouvrir, dans toutes les phases de la vie, la beauté et la
fécondité de leur consécration, en adaptant de fagon opportune les contenus et les modalités de la formation.

Toutes les dimensions de I'existence de la consacrée doivent étre impliquées : le fait d’étre femme dans un
certain contexte culturel et social, disciple du Seigneur dans I'Eglise pélerine dans I'histoire, appelée a étre signe
spécifique de I'amour sponsal du Christ et de I'Eglise comme consacrée dans la forme de vie propre a I'Ordo
virginum.

109. La formation permanente exige donc humilité, attention, intelligence, responsabilité et créativité de la part
de chaque consacrée.

Dans ce cadre, les initiatives spécifiques pour la formation permanente sont des instruments qui ont pour but
d’accompagner dans la compréhension personnelle toujours plus approfondie du charisme virginal, de favoriser
l'intégration du vécu dans la donation totale au Seigneur et de soutenir les consacrées dans 'engagement a
vivre les responsabilités qui dérivent de la consécration.

Engagement personnel et dimension de communion

110. L’organisation de parcours de formation permanente fructueux requiert d’harmoniser 'engagement
personnel de la formation avec la dimension de communion qui caractérise I'Ordo virginum.



61

En effet, il s’agit d’identifier les priorités et les instruments les plus appropriés a une formation solide, qui soit
attentive aux exigences et aux charismes de chacune. En méme temps, il est nécessaire que les parcours de
formation expriment et soutiennent I'expérience de la communion qui unit les consacrées de I'Ordo virginum.

Cela comporte un double exercice de coresponsabilité : de chaque consacrée, dans son rapport avec 'Evéque
ou le Délégué ou la Déléguée, pour décrire et vérifier de quelle maniére elle vit 'engagement de la formation ; et
de 'ensemble des consacrées du Diocése avec 'Evéque ou avec le Délégué ou la Déléguée, pour décrire,
réaliser et vérifier un programme de formation partagé et spécifique pour les consacrées de I'Ordo virginum.

111. Pour ce deuxiéme aspect, en tenant compte des circonstances concretes, 'Evéque, le Délégué ou la
Déleguée organiseront des rencontres et des initiatives formatives pour toutes les consacrées, en valorisant la
contribution que chacune est capable de donner a la programmation, I'organisation, la mise en application
concréte et les vérifications nécessaires. Pour donner a cet exercice de coresponsabilité une expression
continue et organique, 'Evéque pourra convenir avec les consacrées des modalités pour réaliser un service ou
une équipe pour la formation permanente, comme articulation du service de communion.

On fera attention a créer des conditions permettant d'impliquer également les consacrées qui, en raison de leur
grand age, de leur santé ou d’autres motifs sérieux, sont dans l'incapacité de ou ont des difficultés a participer
aux rencontres formatives.

Dans le cas ou un Diocése ne compte qu’une seule consacrée ou qu’un petit nombre de consacrées, avec
'accord des Evéques respecitifs, il est possible de prévoir des initiatives de formation partagées avec les
consacrées des Dioceses voisins.

En outre, les consacrées sauront également tenir compte, pour leur propre formation, des autres initiatives et
activités proposées dans la communauté chrétienne, et valoriser tout ce qui, dans le domaine de leur contexte
social et de travail propre, leur donne des occasions formatives valides.

Indications de contenu et de méthode

112. Il est nécessaire que les propositions formatives spécifiques pour les consacrées de I'Ordo virginum
unissent avec sagesse pédagogique tant 'approfondissement thématique fondamental de la vie chrétienne, et
en particulier les plus centrales pour cette forme de vie consacrée, que la réflexion sur les questions posées par
I'actualité sur lesquelles il est nécessaire d’exercer un discernement évangélique sérieux.

On ne manquera pas d’approfondir la connaissance de la Sainte Ecriture, du savoir théologique et des
dynamiques du chemin spirituel, ainsi que I'attention au magistére et aux propositions pastorales de 'Evéque
diocésain et du Pape.

Il est important que la dimension intellectuelle de la formation ne soit pas isolée mais bien intégrée dans la
croissance de la vie selon I'Esprit et stimulée et vérifiée continuellement en relation a la capacité d’établir et de
garder des relations de type fraternel.

On aura donc soin de faire en sorte que les rencontres et les initiatives formatives deviennent pour les
consacrées de réelles occasions de communication dans la foi et d’édification réciproque. Le parcours formatif
sera aussi soutenu par la priere commune ; on ne négligera pas I'attention pédagogique aux dynamiques
relationnelles vécues dans I'Ordo virginum, en favorisant I'accueil et I'estime réciproque, la bienveillance et la
gestion intelligente des tensions et conflits qui se présentent, afin que ceux-ci se transforment également en
occasions de croissance.

113. Les rencontres et les initiatives formatives pourront consister concretement en des legons et conférences,
échanges d’expériences, écoute de témoignages, de partages de parcours de lecture, séminaires, retraites ou
exercices spirituels, semaines bibliques, pélerinages, approfondissements de type culturel, etc.



62

Les différentes rencontres et initiatives formatives interdiocésaines pourront elles aussi avoir une fonction
d’intégration des parcours formatifs diocésains, en particulier ceux qui sont organisés par les services de
communion stables — 1 ou ils existent —, institués dans un regroupement déterminé d’Eglises particuliéres, en
entente organique avec les Conférences épiscopales concernées, et les Evéques référents pour I'Ordo virginum
respectifs, s’ils sont nommés. Dans la programmation, réalisation et vérification de ces événements, la
coresponsabilité de toutes les consacrées des Diocéses intéressés devra étre favorisée.

Conclusion

114. Le Seigneur Jésus tira de toutes les nations une unique Eglise et s’unit mystiquement & elle par un amour
sponsal. Ce mystére merveilleux qui se réalise efficacement dans la célébration eucharistique est le principe de
I'unité et de la sainteté de I'Eglise, de sa mission universelle et de sa capacité de vivifier par 'annonce de
I'Evangile chaque expérience humaine et chaque culture. En contemplant ce mystére, I'Eglise reconnait comme
don de I'Esprit la nouvelle floraison de I'Ordo virginum et I'accueille avec reconnaissance.

Précédées et soutenues par la grace de Dieu, les femmes qui regoivent cette consécration sont appelées a vivre
la docilité a I'Esprit Saint, a expérimenter le dynamisme transformant de la Parole de Dieu qui fait de tant de
femmes différentes une communion de sceurs. Elles sont aussi appelées a annoncer 'Evangile du salut par la
parole et la vie pour devenir image de I'Eglise Epouse qui, en vivant uniquement pour le Christ Epoux, le rend
présent dans le monde.

Vers Marie, icbne parfaite de I’Eglise, elles tournent leur regard, comme vers I'étoile qui oriente leur chemin.
L’Eglise les confie a sa maternelle protection.

115. Nous te louons,

Vierge Mére de Dieu,

femme de I'Alliance,

de l'attente et de 'accomplissement.
Sois mére et maitresse

des vierges consacrées,

pour qu’en timitant,

elles accueillent avec joie 'Evangile
et qu’en lui,

elles découvrent chaque jour,

avec humilité et étonnement,
l'origine sainte

de leur vocation sponsale.

Vierge des vierges,

fontaine scellée, porte du ciel,
inspire et accompagne

nos sceurs,

afin qu’elles aient

le don de discernement spirituel
et que, pélerines dans I'histoire,
elles vivent le dynamisme

de la prophétie

avec liberté et courage,

avec détermination et tendresse.

Femme comblée de grace
et surabondante de charité,
Vierge faite Eglise,

bénis leur chemin,



63

pour que I'espérance

inspire leurs esprits

et dilate leurs coeurs

en orientant chacun de leur pas,
et que la foi

rende leurs mains opérantes

et créatives,

de facon a ce que leur vie

soit féconde

et que, en anticipant ici

et maintenant

la réalité du Royaume,

elles géneérent et édifient

le peuple de Dieu,

en participant a sa mission
royale, prophétique et sacerdotale.

Nous te proclamons bienheureuse,
femme du Magnificat,

Mére de I'Evangile vivant,

et, pour ces sceurs, nous te prions :
associe-les a ton chant,
implique-les dans ta danse,

pour que,

suivant ’Agneau partout ou il va,
elles puissent nous conduire aussi,
avec les lampes allumées,

au banquet des noces éternelles,
a I'étreinte définitive avec ’Amour
qui n’aura jamais de fin.

(Approuvée par le Saint-Pere en I'’Audience du 8 juin 2018)

Cité du Vatican, le 8 juin 2018,
Solennité du Sacré-Ceeur de Jésus

Jodo Braz Card. de Aviz
Préfet

+ José Rodriguez Carballo, O.F.M.
Archevéque Secrétaire

[1] Parmi les témoignages les plus anciens, ceux de Clément de Rome (Clemens Romanus, Ep. Ad Corinthios
38, 2 : SCh 167,162) et d’lgnace d’Antioche (Ignatius Antiochensis, Ep. Ad Smyrnenses XIIl : PG 5, 717-718 ;
Ep. Ad PolycarpumV, 2 : PG 5, 723-724).

[2] Vers I'an 150, Justin disait ainsi : « Nombreux sont les hommes et les femmes qui sont devenus disciples du
Christ quand ils étaient enfants, et qui restent purs jusqu’a soixante, soixante-dix ans. Je me vante de pouvoir
citer des exemples provenant de toutes les classes sociales » (lustinus, Apol. Pro Christ, c. 15 : PG 6, 349). Dés
177, Athénagoras d’Athenes écrivait a Marc-Aurele : « Tu pourrais trouver beaucoup des notres, hommes et
femmes, qui ont vieilli sans se marier, dans I'espérance de s’unir plus étroitement avec Dieu ! » (Athenagoras
Atheniense, Legatio pro christianis XXXII : OTAC VI, 172).

[3] Ignatius Antiochensis, Ep. Ad PolycarpumV, 2 : PG 5, 723-724.



64

[4] Initialement, la proximité de cette forme de vie a celle des veuves consacrées comportait également le
manque de distinction nette, comme on le comprend des écrits d’Ignace d’Antioche qui, au début du deuxieme
siécle, saluait « les vierges appelées veuves » de la communauté de Smyrne (Ignatius Antiochensis, Ep. Ad
Smyrn. XIll : PG 5, 717-718). Dans les Constitutions Apostoliques de la deuxi€me moitié du quatriéme siécle,
les vierges apparaissent, a c6té des veuves et des diaconesses, comme une composante institutionnelle de la
communauté chrétienne.

[5] Cf. par exemple Athanasius, Apol. Ad Constant. 33 : PG 25, 640 ; Ambrosius, De virginibus, lib. |, c. 8, n. 52 :
PL 16, 202.

[6] Expression que I'on retrouve dans Basilius, Ep. 1999 Ad Amphilochium : PG 32, 717.

[7] Cf. Ambrosius, De virginibus, liv. lll, cc. 1-3, nn. 1-14 : PL 16, 219-224 ; De institutione virginis, c. 17, nn. 104-
114 : PL 16, 333-336. Cf. Sacramentarium Leonianum XXX : PL 55, 129.

[8] Cyprianus, De habitu virginum 1l : PL 4, 443.

[9] Pontificale Romanum ex Decreto Sacrosancti Concilii CEcumenici Vaticani Il instauratum auctoritate Pauli PP.
VI promulgatum, Ordo Consecrations Virginum, Editio typica, Typis Polyglottis Vaticanis, Civitas Vaticana 1970.
[10] Jean-Paul I, Cons. Ap. Pastor bonus (28 juin 1988), 105.

[11] Catéchisme de I'Eglise Catholique, 922-924.

[12] Jean-Paul I, Ex. Ap. post-synodale Vita consecrata (25 mars 1996).

[13] Congregation pour les Instituts de vie consacree et les Societes de vie apostolique, Instruction Repartir du
Christ. Un engagement renouvelé de la vie consacrée au troisieme millénaire (19 mai 2002), 19.

[14] Congregation pour les Eveques, Directoire pour le ministere pastoral des Evéques Apostolorum
Successores (22 février 2004), 104.

[15] Jean-Paul Il, Discours aux participantes au Congreés International de I’ Ordo virginum a l'occasion du 25eme
anniversaire de la promulgation du rite, Rome (2 juin 1995).

[16] Benoit XVI, Discours aux participantes au Congrés de I’ Ordo virginum sur le theme « Virginité consacrée
pour I'Eglise et dans le monde : un don pour I'Eglise et dans I'Eglise », Rome (15 mai 2008).

[17] « Les paroles du Christ (Mt 19, 11-12) partent de tout le réalisme de la situation de ’'homme et avec le
méme réalisme le font sortir dehors, vers I'appel dans lequel, d’'une nouvelle maniére, bien qu’il demeure par sa
nature étre “double” (C’est a dire adressé comme homme a la femme et comme femme a 'homme), il est
capable de découvrir dans sa solitude, qui ne cesse pas d’étre une dimension personnelle de la dualité de
chacun, une nouvelle et encore plus pleine forme de communion intersubjective avec les autres. Cette
orientation de I'appel explique explicitement I'expression : “Pour le Royaume des cieux” ; en effet, la réalisation
de ce Royaume doit se trouver sur la ligne du développement authentique de I'image et de la ressemblance de
Dieu, dans ce sens trinitaire, c’est a dire “de communion”. Choisissant la continence pour le Royaume des cieux,
I’'homme a pris conscience de pouvoir, de cette fagon, se réaliser soi-méme “différemment” et, dans un certain
sens, “de plus” qu’il n’est dans le mariage, devenant ainsi “un don sincére pour les autres” » : Jean-Paul Il,
Audience (7 avril 1982).

[18] « La continence “pour le Royaume des cieux”, le choix de la virginité ou du célibat pour toute la vie, est
devenue dans I'expérience des disciples et des suiveurs du Christ un acte de réponse particuliere a I'amour de
I'Epoux divin et a donc revétu le sens d’'un acte d’amour nuptial, c’est-a-dire d’'une donation nuptiale de soi, aux
fins de changer de maniére spéciale 'amour sponsal du Rédempteur ; une donation de soi entendue comme
renonciation mais faite surtout par amour » : Jean-Paul ll, Audience (28 avril 1982).

[19] « L’étre homme vivant, masculin et féminin, [...] choisit avec une libre volonté la continence “pour le
Royaume des cieux” [...] il pointe [...] la “virginité” eschatologique de 'homme ressuscité, dans laquelle se
révélera I'absolu et I'éternel sens nuptial du corps glorifié dans I'union avec Dieu, a travers la vision “face a face”
avec lui ; il est glorifié, également, a travers I'union d’'une parfaite intersubjectivité, qui unira tout ceux qui “font
partie de I'autre monde”, hommes et femmes, dans le mystére de la communion des Saints. La continence
terrestre “pour le Royaume des cieux” est sans aucun doute un signe qui indique cette vérité et cette réalité. Elle
est un signe que le corps, dont le but n’est pas la mort, vise a la glorification et pour cela, il est déja, je dirais,
parmi les hommes un témoignage qui anticipe la future résurrection. Toutefois ce signe charismatique de I'autre
monde exprime la force et la dynamique la plus authentique du mystére de la “rédemption du corps” : un
mystére, qui a été inscrit par le Christ dans I'histoire terrestre de ’homme et ancré profondément par lui dans
cette histoire. Ainsi, donc, la continence “pour le Royaume des cieux” porte surtout 'empreinte de la
ressemblance au Christ, qui, dans I'ceuvre de la rédemption a fait lui-méme ce choix “pour le regne des cieux” »
: Jean-Paul ll, Audience (24 mars 1982).

[20] Cf. Concile CEcuménique Vatican II, Constitution dogmatique sur 'Eglise Lumen gentium, 1.

[21] Cf. Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 1 ; Catéchisme de I'Eglise Catholique, 1667-1672 ; Code de



65

Droit Canonique, cann. 1166-1169.

[22] Cf. Ordo consecrationis virginum, 17 et 22-23.

[23] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1 ; Ordo consecrationis virginum, 16, 24.

[24] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1.

[25] Cf. Concile CEcuménique Vatican |l, Constitution pastorale sur 'Eglise dans le monde contemporain
Gaudium et spes, 1.

[26] Cf. Jean-Paul I, Ex. Ap. post-synodale Vita consecrata (25 mars 1996), 7 et 42.

[27] Cf. Code de Droit Canonique, can. 604.

[28] Cf. Code de Droit Canonique, can. 368 et can. 381 § 2.

[29] Cf. Jean-Paul Il, Ex. Ap. post-synodale Vita consecrata (25 mars 1996), 14.

[30] Cf. Ordo consecrationis virginum, 16.

[31] Cf. Jean-Paul Il, Lettre apostolique Mulieris dignitatem (15 ao(t 1988), 17-20.

[32] « La chasteté des célibataires et des vierges, dans la mesure ou elle manifeste le don a Dieu d’'un coeur
sans partage (cf. 1 Co7, 32-34), constitue le reflet de 'amour infini qui relie les trois Personnes divines dans la
profondeur mystérieuse de la vie trinitaire » : Jean-Paul Il, Ex. Ap. Post-synodale Vita consecrata (25 mars
1996), 21. « L'intégrité de la foi a été aussi liée a image de I'Eglise vierge, a sa fidélité dans 'amour sponsal
pour le Christ : porter atteinte a la foi revient a porter atteinte a la communion avec le Seigneur » : Frangois,
Lettre Encyclique Lumen fidei (29 juin 2013), 48.

[33] « L’amour sponsal comporte toujours une disposition unique a étre reporté sur ceux qui se trouvent dans le
champ de son action. Dans le mariage, cette disposition, tout en étant ouverte a tous, consiste particulierement
dans I'amour que les parents donnent a leurs enfants. Dans la virginité, cette aptitude ouvre a fous les hommes,
objets de I'amour du Christ-Epoux » : Jean-Paul ll, Lettre apostolique Mulieris dignitatem (15 aolt 1988), 21.
[34] Cf. Concile CEcuménique Vatican Il, Constitution dogmatique sur I'Eglise Lumen Gentium, VIII.

[35] Francois, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 287.

[36] Cf. Ambrosius, De virginibus, liv. Il, c. 3, n. 19 : PL 16, 211.

[37] Cf. Jean-Paul Il, Lettre Encyclique Redemptoris Mater (25 mars 1987), 6.

[38] Francois, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 287.

[39] Ivi, 288.

[40] Ivi.

[41] Cf. Frangois, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 1.

[42] Cf. Benoit XVI, Discours aux participantes au congrés de IOrdo virginum sur le theme « Virginité consacrée
dans le monde : un don pour I'Eglise et dans I'Eglise », Rome (15 mai 2008), 5 ; Jean-Paul I, Ex. Ap. Post-
synodale Vita consecrata (25 mars 1996), 18.

[43] Cf. Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 2.

[44] « [...] les dons charismatiques sont distribués librement par I'Esprit Saint, afin que la grace sacramentelle
porte du fruit dans la vie chrétienne de facon diversifiée et a tout les niveaux. Ces charismes “étant avant tout
ajustés aux nécessités de I'Eglise et destinés a y répondre”, par leur richesses multiforme, le Peuple de Dieu
peut vivre en plénitude la mission évangélisatrice, scrutant les signes des temps et les interprétant a la lumiére
de 'Evangile. En effet, les dons charismatiques incitent les fidéles, en pleine liberté et de maniére adaptée aux
temps, a répondre au don du salut, en faisant d’eux méme un don d’amour pour les autres et en rendant un
témoignage authentique a I'Evangile devant tous les hommes » : Congregation pour la Doctrine de la Foi, Lettre
luvenescit Ecclesia (15 mai 2016), 15.

[45] « Parmi vous, il existe des styles et modalités différentes de vivre le don de la virginité consacrée [...]. Je
vous exhorte a aller au-dela de I'apparence, en saisissant le mystére de la tendresse de Dieu que chacune porte
chez elle et en vous reconnaissant sceurs, méme dans votre diversité » : Benoit XVI, Discours aux participantes
au congrés de I’ Ordo virginum sur le théme « Virginité consacrée dans le monde : un don pour I'Eglise et dans
I'Eglise », Rome (15 mai 2008), 5.

[46] « Pour progresser sur la voie évangélique, en particulier dans la période de formation ou a d’autres
moments de la vie, on trouve un soutien important dans le recours confiant et humble a la direction spirituelle,
grace a laquelle la personne est aidée a répondre généreusement aux motions de I'Esprit et a s’orienter avec
détermination vers la sainteté » : Jean-Paul Il, Ex. Ap. post-synodale Vita consecrata (25 mars 1996), 95.

[47] Cf. Benoit XVI, Discours aux participantes au Congres de I’ Ordo virginum sur le théme « Virginité
consacrée dans le monde : un don pour I'Eglise te dans I'Eglise », Rome (15 mai 2008), 4-5.

[48] Augustinus, De sancta virginitate, c. 54 : PL 40, 428.

[49] « La grande tradition patristique nous apprend que les mystéres du Christ sont liés au silence ; par lui seul,
la Parole peut faire en nous sa demeure, comme chez Marie » : Benoit XVI, Ex. Ap. post-synodale Verbum



66

Domini (30 septembre 2010), 66.

[50] « L’ignorance des écritures est I'ignorance du Christ » : Hieronymus, Commentarii in Isaiam, Prologus ; CCL
73,1:PL24,17.

[51] « L’eucharistie est le sacrement de I'Epoux, de 'Epouse. L’'Eucharistie rend présent et réalise a nouveau
sacramentellement I'acte rédempteur du Christ, qui “crée” 'Eglise, son corps. A ce “corps”, le Christ est uni
comme I'époux a I'épouse » : Jean-Paul Il, Lettre apostolique Mulieris dignitatem (15 ao(t 1988), 26.

[52] « C’est la que peut pleinement se réaliser I'intimité avec le Christ, I'identification a lui, le désir d’étre
totalement configurés a lui, auxquels les personnes consacrées sont appelées par vocation » : Congregation
pour les Instituts de vie consacree et les Societes de vie apostolique, Instruction Repartir du Christ. Un
engagement renouvelé de la vie consacrée au troisieme millénaire (19 mai 2002), 26.

[53] Francois, Bulle Misericordiae vultus (11 avril 2015), 17.

[54] « Célébrer le sacrement de la réconciliation signifie étre enveloppé par une étreinte chaleureuse : c’est
I'étreinte de la miséricorde infinie du Pére » : Frangois, Audience (19 février 2014).

[55] Cf. Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 2.

[56] Ambrosius, De institutione virginis, c. 6, n. 46 : PL 16, 320.

[57] Cf. Code de Droit Canonique, can. 663 § 4.

[58] « L’ascése, aidant a dominer et a corriger les tendances de la nature humaine blessée par le péché, est
vraiment indispensable pour que la personne consacrée reste fidéle a sa vocation et suive Jésus sur le chemin
de la Croix » : Jean-Paul Il, Ex. Ap. post-synodale Vita consecrata (25 mars 1996), 38.

[59] « La vocation des personnes consacrées a chercher avant tout le Royaume de Dieu est, en priorité, un
appel a la pleine conversion, par le renoncement a soi-méme pour vivre entierement du Seigneur, afin que Dieu
soit tout en tous. Appelés a contempler le visage transfiguré du Christ et a en étre les témoins, les consacrés
sont aussi appelés a une existence transfigurée » : Jean-Paul Il, Ex. Ap. postsynodale Vita consecrata (25 mars
1996), 35.

[60] « Cela est donc la régle de la conversion : s’éloigner du mal et apprendre a faire le bien. Se convertir est un
chemin. Il est un chemin qui requiert courage, pour s’éloigner du mal et humilité pour apprendre a faire le bien.
Et qui, surtout, nécessite des choses concretes » : Francgois, Méditation matinale dans la Chapelle de la Domus
Sanctae Marthae, Apprendre a faire le bien (14 mars 2017).

[61] Cf. Benoit XVI, Discours aux participantes au Congreés de I’ Ordo virginum sur le theme « Virginite
consacrée dans le monde : un don pour I'Eglise et dans I'Eglise », Rome (15 mai 2008), 4-5.

[62] Cf. Frangois, Lettre encyclique Laudato si’ (24 mai 2015), 222-227.

[63] Francois, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 273.

[64] « Pour étre d’authentiques évangélisateurs, il convient aussi de développer le golt spirituel d’étre proche de
la vie des gens, jusqu’a découvrir que c’est une source de joie supérieure. La mission est une passion pour
Jésus mais, en méme temps, une passion pour son peuple. Quand nous nous arrétons devons Jésus crucifié,
nous reconnaissons tout son amour qui nous rend digne et nous soutient, mais, en méme temps, si nous ne
sommes pas aveugles, nous commengons a percevoir que ce regard de Jésus s’élargit et se dirige, plein
d’affection et d’ardeur, vers tout son peuple. [...] Ainsi, nous redécouvrons qu'il veut se servir de nous pour
devenir toujours plus proche de son peuple aimé. Il nous prend du milieu du peuple et nous envoie a son
peuple, de sorte que notre identité ne se comprend pas sans cette appartenance » : Francgois, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24 novembre 2013), 268.

[65] Paul VI, Ex. apost. Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), 70.

[66] Cf. Ordo consecrationis virginum, 16 ; Jean-Paul ll, Discours aux participantes au congres international de I’
Ordo virginum, a l'occasion du 25eme anniversaire de la promulgation du rite, Rome (2 juin 1995), n. 6 ;
Francois, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 197-216. « Pour I'Eglise, I'option pour les pauvres est
une catégorie théologique avant d’étre culturelle, sociologique, politique ou philosophique » : Frangois, Ex. Ap.
Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 198.

[67] Francois, Lettre encyclique Laudato si’ (24 mai 2015), 127.

[68] Ivi, 220.

[69] Ivi, 237.

[70] Cf. Jean-Paul ll, Discours aux participantes au congres international de I’ Ordo virginum, a I'occasion du
25éme anniversaire de la promulgation du rite, Rome (2 juin 1995), 4.

[71] Cf. Code de Droit Canonique, can. 680.

[72] Cf. Frangois, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 103-104.

[73] « Le chemin vers un état synodal est le chemin que Dieu attend de I'Eglise du troisiéme millénaire » :
Francois, Discours a l'occasion de la commémoration du 50 eéme anniversaire de l'institution du synode des



67

Evéques, Rome (17 octobre 2015).

[74] Cf. Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 6.

[75] Cf. Ordo consecrationis virginum, 14 et 16.

[76] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5 ; Ordo consecrationis virginum, 2 et 16.

[77] Cf. Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 6.

[78] Cf. Congregation pour les Eveques, Direction pour le ministére pastoral des Evéques Apostolorum
Successores (22 février 2004), 104.

[79] Cf. Code de Droit Canonique, can. 1303 § 1.

[80] Cf. Code de Droit Canonique, can. 604 § 2.

[81] Cf. Congregation pour la Doctrine de la Foi, Lettre luvenescit Ecclesia (15 mai 2016), 16.

[82] Cf. Code de Droit Canonique, cann. 684 et 685.

[83] Cf. Code de Droit Canonique, can. 695.

[84] Cf. Jean-Paul I, Ex. Ap. post-synodale Vita consecrata (25 mars 1996), 19.

[85] Ivi, 69.

[86] Ivi, 65 et 69-70.

[87] « Il sera alors important que toute personne consacrée soit formée a la liberté d’apprendre pendant toute
son existence, a tout age et toute saison de la vie, dans tout milieu et tout contexte humain, de toute personne
et de toute culture, afin de pouvoir s’instruire a partir de tout fragment de vérité et de beauté qui se trouve autour
d’elle. Mais elle devra surtout apprendre a se laisser former par la vie quotidienne, par sa communauté et par
ses freres et sceurs, par les choses de tous les jours, ordinaires et extraordinaires, par la priere et le travail
apostolique, dans la joie et dans la souffrance, jusqu’au moment de sa mort » : Congregation pour les Instituts
de vie consacree et lesSocietes de vie apostolique, Instruction Repartir du Christ. Un engagement renouvelé de
la vie consacrée au troisieme millénaire (19 mai 2002), 15.

[88] « La tentation de l'individualisme. Elle est la tentation des égoistes qui sur le chemin perdent la direction et
au lieu de penser aux autres pensent & eux-mémes, n’ayant pas honte, mais, au contraire se justifiant. L’Eglise
est la communauté des fideles, le corps du Christ ou le salut d’'un membre est lié a la sainteté de tous.
L’individualiste en revanche est source de scandale et de conflictualité » : Frangois, Discours a I'occasion de la
Rencontre de priére avec le Clergé, les Religieux, les Religieuses et les Séminaristes, Le Caire (29 avril 2017).
[89] Cf. Congregation pour les Instituts de vie consacree et les Societes de vie apostolique, Instruction Repartir
du Christ. Un engagement renouvelé de la vie consacréee au troisieme millénaire (19 mai 2002), 18.

[90] Cf. Code de Droit Canonique, can. 1072.

[91] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5 b).

[92] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5 a) et 5 b).

[93] Jean-Paul Il, Ex. Ap. post-synodale Vita consecrata (25 mars 1996), 65.

[94] Cf. Jean-Paul Il, Discours aux participantes au Congres International de I’ Ordo virginum a l'occasion du
25éme anniversaire de la promulgation du rite, Rome (2 juin 1995), 4.

[95] « Benoit XVI affirmait qu’il existe une “écologie de 'homme” parce que “'homme aussi posséde une nature
qu’il doit respecter et qu’il ne peut manipuler a volonté” [Discours devant le Deutscher Bundestag, Berlin (22
septembre 2011)]. Dans ce sens, il faut reconnaitre que notre propre corps nous met en relation directe avec
I'environnement et avec les autres étres vivants. L’acceptation de son propre corps comme don de Dieu est
nécessaire pour accueillir et pour accepter le monde tout entier comme don du Pére et maison commune ;
tandis qu’une logique de domination sur son propre corps devient une logique, parfois subtile, de domination sur
la création. Apprendre a recevoir son propre corps, a en prendre soin et a en respecter les significations, est
essentiel pour une vraie écologie humaine.

La valorisation de son propre corps dans sa féminité ou dans sa masculinité est aussi nécessaire pour pouvoir
se reconnaitre soi-méme dans la rencontre avec celui qui est différent. De cette maniére, il est possible
d’accepter joyeusement le don spécifique de I'autre, homme ou femme, ceuvre du Dieu créateur, et de s’enrichir
réciproquement » : Francois, Lettre encyclique Laudato si’ (24 mai 2015), 155.

[96] Cf. Congrégation pour 'Education catholique, Orientations pour I'utilisation des compétences
psychologiques dans I'admission et dans la formation des candidats au sacerdoce (29 juin 2008) ; Congrégation
pour le Clergé, Le don de la vocation presbytérale. Ratio fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (8 décembre
2016), 146-147 et 191-196.

[97] Cf. Congrégation pour le Clergé, Le don de la vocation presbytérale. Ratio fundamentalis Institutionis
Sacerdotalis (8 décembre 2016), 194.

[98] « Dans la sélection des spécialistes, en plus de leurs qualités humaines et de leur compétence spécifique, il
faut tenir compte de leur profil de croyants » : Congrégation pour le Clergé, Le don de la vocation presbytérale.



68

Ratio fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (8 décembre 2016), 146.

[99] Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 5 a).

[100] Congregation pour les Instituts de vie consacree et les Societes de vie apostolique, Instruction Repartir du
Christ. Un engagement renouvelé de la vie consacrée au troisieme millénaire (19 mai 2002), 25.

[101] Cf. Congregation pour les Instituts de vie consacree et les Societes de vie apostolique, Instruction Repartir
du Christ. Un engagement renouvelé dans la vie consacrée au troisieme millénaire (19 mai 2002), 15.

[01125-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

Introduction

I. The vocation and witness of the Ordo virginum

Il. The configuration of the Ordo virginumin the particular Churchesand in the universal Church

lll. Vocational discernment and formation for the Ordo virginum

Conclusion

Introduction

1. The image of the Church as the Bride of Christ is presented in the New Testament as an effective icon,
revealing the intimate nature of the relationship that the Lord Jesus wanted to establish with the community of
those who believed in him (Ep 5:23-32; Rev 19:7-9; 21:2-3,9)

Since apostolic times this expression of the mystery of the Church has been demonstrated in a unique way in
the lives of those women who with spousal love are dedicated to the Lord Jesus in virginity. Responding to a

charism kindled in them by the Holy Spirit, they experience the spiritual fertility of an intimate relationship with
him and offer the fruits of this relationship to the Church and to the world.

2. Some passages in the New Testament and in the writings of the first Christian centuries show that this form of
evangelical life appeared in a spontaneous way in the different regions where ecclesial communities
developed[1]. In the context of pagan society, it took its place among other forms of the ascetic life which were
clear signs of the novelty of Christianity and of its capacity to respond to the deepest questions about the
meaning of human existence[2]. In a process similar to that which concerned the status of widows who chose
continence « in honour of the flesh of the Lord »[3], consecrated female virginity gradually assumed the
characteristics of a state of life publicly recognised by the Church[4].

In the first three centuries, large numbers of consecrated virgins underwent martyrdom in order to remain faithful
to the Lord. Among these were Agatha of Catania, Lucy of Syracuse, Agnes and Cecilia of Rome, Thecla of
Iconium, Apollonia of Alexandria, Restituta of Carthage, and Justa and Rufina of Seville. From that time, right up
to today the memory of the virgin martyrs has remained as a striking reminder of the total gift of self that virginal
consecration demands.

In the women who embraced this vocation and responded to it with a decision to persevere in life-long virginity,
the Fathers of the Church saw a reflection of the image of the Church as the Bride, totally dedicated to her
Bridegroom: thus they refer to them as sponsae Christi (brides of Christ), Christo dicatae (dedicated to Christ),
Christo maritatae (married to Christ), Deo nuptae (brides of God)[5]. In the living body of the Church, they
comprised an institutionalized coetus (group), identified by the name of the Ordo virginum (Order of virgins)[6].



69

3. From the IV century, entry into the Ordo virginum took place through a solemn liturgical rite presided over by
the diocesan bishop. In the heart of the community gathered for the Eucharistic celebration, the woman
expressed her sanctum propositum (holy resolution) to remain in virginity for her whole life, for the love of Christ.
The Bishop then pronounced the consecratory prayer. As affirmed already in the writings of Ambrose of Milan
and subsequently, starting from the most ancient liturgical sources, the nuptial symbolism of the rite was
displayed particularly by the bestowal of the veil on the virgin by the Bishop, a gesture that corresponded to the
velatio (placing of the marriage veil) that took place during the marriage celebration[7].

4. The respect and pastoral concern that accompanied the evolution of the consecrated virgins are amply
demonstrated in patristic literature. The Fathers did not limit themselves to criticizing the behaviour of
consecrated women that was not in accord with their commitment to lead a chaste life in humble discipleship of
Christ. They also challenged and vigorously opposed the arguments of those who denied the value of
consecrated virginity as well as heretical deviations that supported the ideal of virginity and continence on the
basis of a negative conception of matrimony and sexuality. Reflecting on the theological foundations of virginal
consecration, they highlighted its charismatic origins, evangelical motivation, ecclesial and social significance,
reference to the Virgin Mary as exemplar, and the prophetic value of anticipation and vigilant expectation of full
communion with the Lord that will be brought about only at his glorious return at the end of time. Addressing the
consecrated virgins « more with affection than with the authority »[8] of their office, they exhorted consecrated
virgins to nourish and express their love for Christ the Bridegroom through attentive meditation on the Scriptures
and in persevering personal and liturgical prayer; by practising asceticism, the virtues and the works of mercy;
by cultivating an attitude of obedient attention to the magisterium of the Bishop and in the obligation to safeguard
ecclesial communion. Thus, they would offer a transparent and persuasive evangelical witness within the
Christian community and in the social setting within which they remained inserted, generally living with their
family of origin and at times in community.

In the same period, by means of papal decrees and the constitutions of provincial councils, the regulation of
essential aspects of this form of life began to be defined.

5. While consecrated virgins in the first centuries usually lived with their own families, as cenobitic monasticism
developed the Church associated virginal consecration with community life, and therefore with the observance of
a common rule and obedience to a superior. Over the course of centuries, the original way of life of the Ordo
virginum, with its characteristic foundations in the local ecclesial community under the guidance of the diocesan
bishop, gradually disappeared.

The rituals of entrance into monastic life accompanied, and in the majority of monasteries, replaced the
celebration of the rite for the consecratio virginum (consecration of virgins). Only some monastic families in
which solemn vows were made maintained the use of this rite. While preserving the essential elements of the
original structure, the rite became enriched with contributions from the culture of the populations among which it
spread, through successive revisions that led to the introduction of new prayer formulae and symbolic gestures.

6. The stimulus for ecclesial renewal that inspired the Second Vatican Council also created interest in the
liturgical rite for the consecratio virginum and in the Ordo virginum. Many centuries after its disappearance, and
in a radically transformed historical context, in which profound changes in the condition of women in the Church
and in society were taking place, this ancient form of consecrated life displayed a surprising force of attraction. It
seemed capable of responding not only to the desires of many women to dedicate themselves totally to the Lord
and to their neighbours, but also to the concurrent rediscovery by the particular Church of its own identity in
communion with the one Body of Christ.

In accordance with the provisions of the Constitution on the Liturgy, Sacrosanctum concilium n. 80, in the post-
conciliar period the rite for the consecratio virginum then in the Roman Pontifical underwent revision, based on
the general principles for the liturgical reform established by the Council. The new Ordo consecrationis virginum,
promulgated on 31 May 1970 by the Sacred Congregation for Divine Worship on the special mandate of Pope
Paul VI, came into force on 6 January 1971[9]. Recovering the most ancient ecclesial tradition, and taking into
account its subsequent historical evolution, two forms of celebration were composed and approved. The first is



70

intended for women living in saeculo (in the world), that is, in their ordinary circumstances of life, who are
admitted to consecration by the diocesan Bishop. The second form is for nuns living in communities in which the
rite is used, who are already perpetually professed or who make perpetual profession in the same celebration in
which they receive the consecration virginum.

7. In this way, virginal consecration has again found explicit ecclesial recognition for women who remain in their
ordinary context of life, rooted in the diocesan community, gathered around the Bishop in the manner of the
ancient Ordo virginum, without being ascribed to an Institute of consecrated life. The same liturgical text and the
norms established in them outline in their essential elements the structure and discipline of this form of
consecrated life. Its institutional character — distinctive and different from that of Institutes of consecrated life —
has been successively confirmed in the Code of Canon Law (can. 604). Similarly, the Code of Canons of the
Oriental Churches has explained the possibility that in the Eastern Churches, their own law constitutes
consecrated virgins who publicly profess chastity in the world « on their own account », that is, without bonds of
belonging to an Institute of consecrated life (can. 570).

As a consequence, in the reorganisation of the Roman Curia that took place according to the Apostolic
Constitution Pastor Bonus, the Ordo virginum was situated within the competence of the Congregation for
Institutes of consecrated life and Societies of apostolic life[10].

The Catechism of the Catholic Church[11], the reflections that took place on the occasion of the Synod of
Bishops on the theme « Consecrated Life and its Mission in the Church and in the World » and the post-synodal
apostolic exhortation Vita consecrata[12] (in particular n. 7 and n. 42), have contributed to a clarification of the
ecclesial position of the Ordo virginumamong the other forms of consecrated life, emphasizing the special link
that has been established between consecrated virgins and the particular and universal Church.

The Instruction Starting Afresh from Christ: A renewed commitment to consecrated life in the third
millennium[13], has therefore underlined the need for the diocesan Bishop and his presbyterate to pay special
attention to consecrated virgins.

Subsequently the Directory for the pastoral ministry of Bishops, Apostolorum Successores[14], in continuity with
the ancient ecclesial tradition, reaffirmed that the diocesan Bishop must take particular interest in the Ordo
virginum, because these virgins are consecrated to God at his hands and are entrusted to his pastoral care.

8. Since this form of consecrated life was re-introduced in the Church, there has been a real revival of the Ordo
virginum, whose vitality is evident in the rich variety of personal charisms placed at the service of the Church’s
development and of the renewal of society in the spirit of the Gospel. The phenomenon appears to be very
significant, not only for the number of women involved, but also for its diffusion throughout all continents, in
many countries and Dioceses and in very diverse geographic areas and cultural contexts.

Without doubt, the translation of the Latin text of the Ordo consecrationis virginum in the majority of modern
languages, under the supervision of the respective episcopal conferences, has contributed to this revival.

Large numbers of Bishops have promoted and supported the Ordo virginum in their Dioceses through their own
teaching and pastoral activity. They encourage the contribution of the consecrated virgins themselves, who hear
the call to reflect on their own experience, on the relevance of this vocation in the Church and in today’s world
and on the attention necessary to enable them to express themselves according to its particular character. With
the same purpose, some episcopal conferences have drawn up common criteria and guidelines for the pastoral
care of the Ordo virginum.

In synergy with the magisterium and the action of the diocesan bishops, the Apostolic See has continued to pay
attention to the Ordo virginum, putting itself at the service of the particular Churches, to promote the rebirth and
development of this way of life in accordance with its special characteristics.



71

9. The service of communion that the successor of Peter carries out with respect to the Ordo virginum was
particularly evident on the occasion of the first two international meetings in Rome, which were attended by
consecrated virgins from numerous countries. From St. John Paul Il in 1995[15] and Benedict XVI in 2008[16],
consecrated virgins received valuable instruction to guide them on their way.

A third international meeting took place in 2016, when consecrated virgins from the entire world were invited to
Rome to take part in the final day of the Year of Consecrated Life announced by Pope Francis. Under the
leadership of the successor of Peter, who has urged consecrated persons in every form of life to rediscover the
common foundations of consecrated life, it became evident how the characteristic insertion of the Order of
virgins in the particular Churches is harmonized with the experience of communion that consecrated virgins
encounter within the sphere of the universal Church, enabling them to participate in the one ecclesial mission.

10. In recent years, requests have reached this Dicastery from many places to provide instructions to guide the
action of diocesan Bishops in applying the norms in the Roman Pontifical which are implicitly referenced in can.
604 of the Code of Canon Law, as well as to draw up more comprehensive, structured regulations, with specific
reference to the particularities of the Ordo virginum, based on principles common to the law of consecrated life in
all its different forms.

The renewed presence of this form of consecrated life in the Church, whose reappearance is so closely linked to
the event of the Second Vatican Council, and the rapidity of its growth in so many particular Churches, makes it
appropriate to respond to these requests, so that in the necessary adaptations to different cultural contexts, the
specific identity of the Ordo virginummight be safeguarded.

This Instruction establishes the normative principles and directive criteria that the Pastors of every Diocese and
individual Churches assimilated to the Dioceses must apply in the pastoral care of the Ordo virginum.

After outlining the biblical foundations and typical elements of the vocation and witness of consecrated virgins
(First Part), the Instruction deals with the specific structure of the Ordo virginum within the particular Church and
the universal Church (Second Part). It then focuses on vocational discernment, formation programs prior to
consecration and permanent formation (Third Part).

l.
The vocation and witness
of the Ordo virginum

The biblical foundations of consecrated virginity

11. Be fruitful and multiply is the command addressed by the Creator to the first couple (Gen 1:28) and
reaffirmed to Noah and his sons (Gen 9:1,7). This command deeply permeated the Hebraic mentality and the
whole fabric of the Old Testament. It is connected to the promise of numerous descendants and the fulfiiment of
the messianic times. Marriage, possibly enriched by children, therefore emerges as the ideal profile of every
pious Israelite and a different lifestyle is foreign to the biblical mentality.

In the Pentateuch and the historical books, sexual abstention is required only as a temporary condition of
detachment from the profane, in order to enter the sphere of what is associated with God’s sanctity: for example,
in preparation for meeting the Lord at Sinai (Ex 19:15) or for war against the Lord’s enemies (7 Sam 21:2-7), for
the Levites during their cultic service (Lev 22:1-9) or to be able to share in a sacred meal (7 Sm 21:5). Virginity is
valued as a positive quality only in relation to future marriage, and with explicit reference to the condition of the
woman (Deut. 22:13-21), because it represents the intimacy reserved to the spouses. In particular, the high
priest is required to marry a virgin for reasons of ritual purity (Lev 21:10-14). Perpetual virginity on the other hand
was considered a severe humiliation (see the daughter of Jephthah in Judg.11:37), while physical sterility is
endured with much anguish (see Rachel in Gn 30:23, Anna in 1 Sm 1:11 and Elizabeth in Lk 1:25).



72

12. In the wisdom literature, the exaltation of married love (that reached its poetic summit in the Song of Songs)
is based on the ideal of family life inherited from tradition. Its beauty is admired (e.g. in Ps 127:3-5; 128:1-3; Sir
25:1) and it is viewed from a moral and pedagogical perspective (e.g. Prov. 5:15-19, Sir 7:23-28; 9:1,9). Virginity
is valued as a virtue in a woman, to be guarded and respected in view of marriage, because it is a proof of her
rectitude and of the honour of her family (Job 31:1; Sir 9:5; 42:10) to the point that, personifying divine Wisdom,
the book of Sirach portrays it as a virgin bride who gives herself to one who fears the Lord (Sir 15:2). And since
virtue is pleasing to God, the insight emerges that there is a spiritual fertility in good works that liberates from
mortality even the sterile woman who is unable to establish a family and who has no descendants (Wis 3:13-14;
4:1).

13. Beginning with the preaching of Hosea — closely linked to his personal experience of suffering — the spousal
metaphor appears in the prophetic books to emphasise the total gratuity of election and God'’s untiring fidelity to
the covenant (Hos 1-2; Ezr 16; 23), while the people yield to the seduction of other divinities and their rituals. In
this symbolic context, the entire people of God are frequently compared to or personified by the image of a
virgin, now to denounce the idolatry that exposes them to the risk of perishing, like a virgin who dies without
descendants (Am 5:2); now to give voice to a lament over their ruin (Lam 2:13); now to invite them to repentance
(Jer 31:21). But sometimes the image is used to proclaim the promise of redemption, with which God will rescue
Israel from devastation and abandonment, to rediscover the joy of knowing that he is loved with eternal love (Jer
31:4,13; Is 62:5).

Even the celibacy of Jeremiah — the only one whom God explicitly ordered not to take a wife — represents a
prophetic sign of the punishment that is about to destroy his people (Jer 16:2). He is an eloquent instrument of
the word of God, a symbol of death, or rather a sorrowful personification of his message of judgement,
announcing imminent destruction as a punishment for the people’s infidelity to God.

14. In rabbinic thought, the celibate is considered a man without help, without joy, without blessing (Bereshit
Rabba 17:2), likened to one who sheds blood or who diminishes the divine image (Treatise Yevamoth of the
Babylonian Talmud 63b). Nevertheless, some exceptions appear among the rabbis and some religious groups
such as the Essenes and Healers and in the famous Qumran community.

On the threshold of the New Testament, the figure of John the Baptist is introduced, defining himself as the
friend of the Bridegroom (Jn 3:29). With his ascetic life and preaching he prepared for the coming of the Messiah
and the sudden appearance of the Kingdom of God.

15. In the New Testament, the celibate enters onto the scene and is presented as the incarnate prophecy of the
already and the not yet of the Kingdom of God that draws its origin and its own essential purpose from the
novelty of the coming of the Kingdom into history. From the time that the Kingdom of God in the Gospels is
identified with the preaching, works and the actual person of Jesus, the motivation of celibacy takes on a
strongly Christocentric character. The infancy Gospels of Matthew (1:18-25) and above all of Luke (1:26-38)
present the newness of the virginity (carnis et cordis) of the mother of Jesus, a visible sign of the invisible
incarnation of the Son of God and a spousal expression of the covenant with God, to which all believers are
called. In addition, the Gospels show Jesus as an itinerant preacher, free of all ties (Mt 8:19-20), who displays
the imminence of the Kingdom already present and calls for faith and conversion. In fact, the itinerant style of
Jesus entails a constant distancing from places and persons. It is not adapted to the needs of family life, where
the concerns of one member are closely connected to the concerns of all the other members, giving rise to a
strong solidarity and to family politics.

While there are various references to relatives of Jesus, there is never any hint of a wife or children in the
Gospels (Mk 3:31-32; 6:3; Jn 6:42; Acts 1:14). Jesus, in fact called his disciples sons or boys (tékna, Mk 10:24;
teknia, Jn 13:33; paidia, Jn21:5), touching the reality of a spiritual type of sonship. On the occasion when his
family came to him to see him (Mt 12:47; Mk 3:31; Lk 8:20) or rather, to take hold of him to bring him back home
(Mk 3:21), he announced the establishment of his new family, one not based on blood ties, but on a spiritual
reality expressed through the desire to carry out the will of God (Mt 12:50; Mk 3:31-35) or to hear the word of the
Lord and put it into practice (Lk 8:21). This further birth or rebirth in the Spirit, which goes beyond flesh and



73

blood, is asserted also in John’s Prologue (Jn 1:12-13) and on the occasion of the dialogue between Jesus and
Nicodemus (Jn 3:3-8).

Jesus freely embraced a life without family ties and obligations, so that he could dedicate himself totally to the
proclamation of the Kingdom and to the fulfilment of the Father’s plan of love for humanity. The radical freedom
from attachments that Jesus incarnated, he also required of those who followed him, He asked them to /leave
(afiemi, in all three synoptics) everything (panta: Mt 19:27; Mk 10:28) or possessions (ta idia: intimate things,
one’s own area of intimacy, Lk 18:28). This also included leaving behind parents, brothers and sisters, as well as
wife (gyne-". Lk 18:29) or children (tékna: Mt 19:29; Mk 10:29; Lk 18:29). To his disciples he spoke of eunuchia
as an absolutely new condition, understood not as mortification or a contemptuous attitude towards women, but
as a particular gift given by God to those who are called to it.

This recalls the famous logion: Not everyone can accept this teaching, but only those to whom it is given (Mt
19:11). From the grammatical point of view, the expression to whom it is given (dédotai) is equivalent to a divine
passive, and means: those to whom God has granted it. Only those who enter into comprehension of the
mystery of the Kingdom inaugurated by Christ are capable of understanding this gift. It requires a voluntary, free
choice and motivation of a theological and eschatological order, being for the Kingdom of heaven (Mt 19:12).

Celibacy is thus presented as a free choice that takes place in the relational space that is the body. With this
choice the person responds to the God of love who calls and reveals himself in the face of Christ[17]. This is not
a flight from relationship, nor is it the fruit of superhuman force, but a gift that belongs to the dynamism of the
transfiguration of relationality that distinguishes the style begun by Jesus: evangelical fraternity, the basis of
reconciled humanity and the foundation of koino-nia on which the life of the Church is based[18].

The proclamation of the Kingdom opens up to the disciples a new eschatological situation, to which everything
else takes second place (Mt 10:37; Lk 14:26; Mt 19:27-29; Mk 10:28-30; Lk 18:29). In M{22:23-33, Mk 12:18-27
and Lk 20:27-40, reference to the eschatological condition of those who have been raised from the dead shows
how the choice of celibacy and virginity for the sake of Christ and the Gospel already places the disciples — with
a symbolic anticipatory function — in the reality of the Kingdom[19].

16. Writing to the Corinthians, Paul placed marriage side by side with virginity, presenting it not in the tone of a
command, but as a recommendation (1 Cor 7:25), a personal call from God, or a charism (1 Cor7:7). He
characterizes it as a state of life that permits greater dedication to the Lord (7 Cor 7:32-35), a witness that
Christians do not belong to this world, a sign of the Church straining towards its final goal, and an anticipation of
the resurrected state (7 Cor 7:29,31). The accent is not on the physical state, but on the total dedication of the
person to Christ and to service for the Kingdom. In this sense, in the eyes of Paul, the community itself is the
virgin that he, as the father, has betrothed to Christ, so that, keeping intact the faith aroused by the apostolic
preaching, it might direct all its energies and dedication to him (2 Cor 11:2-4).

In the heavenly Jerusalem all the elect are called virgins (Rev 14:4), to express their fidelity to the covenant and
their being uncontaminated by idols. In the book of Revelation virginity appears as a sign of recognition of
belonging to the heavenly city, to the bride of the Lamb (Rev 21:2,9).

If Jesus, the consecrated one par excellence, lives his consecration not in terms of separation from the profane
or impure, in fulfilment of legal prescriptions, but by accepting the body that the Father had given him and by
giving himself on the cross, his body is the actual place and the effective sign of his consecration to his Father’s
plan (Heb 10:5-10). So it will be also for all who set foot on the path of celibacy or virginity: the body becomes a
word, announcing their total belonging to the Lord and their joyful service of their brothers and sisters.

17. Christian virginity thus exists in the world as a clear sign of the future Kingdom because its presence
exposes the relativity of material goods and the transitory nature of the world itself. In this sense, like the
celibacy of the prophet Jeremiah, it foretells the imminent end. But at the same time, because of the spousal
bond with Christ, it also proclaims the beginning of the life of the world to come, the new world according to the
Spirit. This sign, as occurs in the biblical vision, is not a simply conventional reference or the pale image of a



74

distant reality, but the reality itself in its nascent expression. In the sign is contained, even if still hidden, the
future reality.

Consecrated virginity is therefore placed in a spousal framework, which is not theogamic (meaning: of marriage
with the divinity), but theologal, that is, baptismal, because it concerns the spousal love of Christ for the Church
(cf. Eph 5:25-26). It concerns a supernatural salvific reality, not just a human one, that cannot be explained with
the logic of reason but with faith, because, as the scriptures call to mind, Your husband is your creator (Is 54:5).
This is one of the great works of the new order inaugurated with Christ’'s Passover and the outpouring of the
Spirit, an experience difficult for carnal humanity to understand and comprehensible only by those who let
themselves be taught by the Spirit of God (cf. 7 Cor 2:12-13).

Charism and Vocation

18. Women in whom the Spirit inspires the charism of virginity (Mt 19:11-12) receive the grace of a special
vocation, with which God the Father draws them to the heart of the nuptial covenant (Rev 19:7-9) which, in his
eternal plan of love he wanted to establish with humanity and which is fulfilled in the incarnation and the paschal
experience of the Son.

This is the great mystery (Eph 5:32) that is brought about in the Church, the Bride for whom Christ has given
himself, in order to make her holy and without blemish (Eph 5:25-27), the sacrament of the communion of God
with the people[20]. From this nuptial mystery, in which all the baptised are immersed, Christian spouses receive
the grace of the sacrament that strengthens them in their union (Eph 5:28-29).

Because of their particular vocation, those women who receive virginal consecration in the Church also draw on
this mystery. For love of Christ, who is supremely loved, they renounce the experience of human matrimony to
be united with him with a spousal bond, to experience and to give witness in the virginal condition (7 Cor 7:34) to
the fruitfulness of this union, anticipating the reality of definitive communion with God to which all humanity is
called (Lk 20:34-36).

The propositum, the consecration and the state of life

19. This spiritual reality is signified and effected in the liturgical celebration of the consecratio virginum, in which
the Church prays for God’s grace and the outpouring of the Holy Spirit on the virgins[21].

In the rite, those to be consecrated express the sanctum propositum (the holy resolution). This is the firm and
definitive resolve to persevere for their whole life in perfect chastity, and in the service of God and the Church,
following Christ in accordance with the Gospel, to give the world a living witness of love and to be a clear sign of
the future Kingdom[22].

The propositum of those to be consecrated is accepted and confirmed by the Church through the solemn prayer
of the Bishop, who invokes and obtains for them the spiritual anointing that establishes the spousal bond with
Christ and consecrates them to God under a new title[23].

In this way, these virgins become consecrated persons, a sublime sign of the love of the Church for Christ and
an eschatological image of the heavenly bride and of the life to come[24]. Their exclusive belonging to Christ,
ratified by the nuptial bond, nourishes in them a vigilant expectation of the return of the glorious bridegroom (Mt
25:1-13). It associates them in a particular way with his redemptive sacrifice and dedicates them to the
development of the Church and to its mission in the world (Col 1:24).

20. The nature of the Church is reflected in the life of consecrated virgins. It is animated as much by charity as
by contemplation and action; it is disciple and missionary; it yearns for eschatological fulfilment and at the same
time shares the joys and the hopes, the griefs and the anxieties of the people of this age[25], especially those
who are the most fragile or poor; it is immersed in the mystery of divine transcendence and incarnate in the



75

history of humanity.

For this reason, consecration establishes a special relationship of communion with both the particular and the
universal Church[26]. This is defined by a distinct bond that determines the acquisition of a new state of life and
admits them into the Ordo virginum[27].

The institutional configuration and pastoral care of this form of life therefore requires the mediation of the
ministry of the diocesan Bishop, or in a particular Church equivalent to a Diocese[28], the ministry of the pastor
who presides over it, in communion with the Successor of Peter.

The spiritual features

21. The vocation of virgins consecrated in the Ordo virginum, like every Christian vocation, is the experience of
dialogue between divine grace and human freedom. In fact, the virgin’s self-dedication is preceded, sustained
and brought to fulfiiment by the free, gratuitous initiative of God, on the basis of the baptismal vocation and
within the generative fraternal framework of ecclesial relationships[29]. This can only be understood, therefore,
from the starting point of the radical unity of the people of God, derived from the one Spirit and founded on the
apostles, resplendent with its variety of charisms and ministries, all complementary and all able to contribute to
the one mission of the Church (Rm 12:4-5).

22. As in the most ancient ecclesial tradition, the spiritual appearance of consecrated women belonging to the
Ordo virginum is distinguished by its foundation in the particular Church gathered around the Bishop as the
pastor. This feature is portrayed especially in the rite of consecration, in which the primary reference is the
model of the Church: a virgin, for the integrity of the faith; a spouse, for the indissoluble union with Christ; and a
mother, for the multitude of children born into the life of grace[30].

Virginity, the married state and motherhood[31] are three perspectives that facilitate the description of the
spiritual experience of consecrated virgins. They do not refer to juxtaposed or aggregated characteristics, but to
spiritual energies that validate each other. They are inscribed in the fundamental coordinates of baptismal life,
through which consecrated women are daughters of the Church and sisters connected to all men and women by
the bonds of fraternity.

23. The virginity of consecrated women has its foundation and meaning in the faith of the Church. Indeed it is
lived in the light of Christ and for love of him, and refers to the integral acceptance, without limitation or
compromise, of the Trinitarian revelation that is fulfilled definitively in him[32]. In virginity they express their total
trust in the Lord Jesus, which reaches the person at the heart of her humanity, in her original solitude, just where
the image and likeness of God is indelibly imprinted and where, despite every fall and wound of sin, life can be
renewed in accordance with the Spirit. The charism of virginity, accepted by the woman and confirmed by the
Church through consecration, is a gift that derives from the Father, by means of the Son, in the Spirit. This gift
safeguards, purifies, heals and increases the capacity of the person to love. It draws back into unity every
fragment of her history and the various dimensions of her humanity — spirit, soul and body —, so that she might
be able to respond to this grace with the undivided, free and joyful commitment of her own existence.

24. Thus Christian virginity is an experience of spousal union, intimate, exclusive and indissoluble, with the
divine bridegroom, who has given himself to humanity without reserve and forever, thus acquiring a holy people,
the Church. Inscribed in the human creature as a capacity to live in communion within the difference between
man and woman, for consecrated virginity the spousal experience is one of transcendence and the surprising
humility of God. Consecration takes place through the pact of covenant and fidelity that unites the virgin to the
Lord in a mystical marriage, deepening and enlarging her sharing in his mind and her conformation to his desire
to love.

25. The spousal union thus reveals its generative capacity, manifesting the abundance of divine grace[33]. In
imitation of the Church, whose daughters they are, consecrated virgins open themselves to the gift of spiritual
maternity, becoming co-operators with the Spirit. Spiritual maternity is the gift of fruitful and hospitable interiority,



76

that in relationships with others is a caring and courageous guardian of human dignity. It is an educative wisdom
that seeks to offer favourable conditions for an encounter with God, and introduces and accompanies the
journey along the paths of the Spirit.

26. The most splendid and harmonious integration of virginity, marriage and maternity is realized in the person of
the Virgin Mary[34], the first fruits of humanity renewed in Christ. She is the perfect icon of the Church as
mystery of communion, the woman in whom is already fulfilled the destiny of glory to which all humanity is
called, and « mother of the living Gospel »[35]. In the Kecharitoméne — she who is has been filled with grace (Lk
1:28) — the Church has always recognised the Virgo virginum (Virgin of virgins), the unsurpassable prototype of
consecrated virginity[36]. Thus Mary is the mother, sister and teacher of consecrated virgins. In her, consecrated
women find the model of attitudes of the heart: in listening to and welcoming the Word of God (Lk 8:21); in an
active search for his will; in advancing on her pilgrimage of faith (Jn 2:1-5)[37], « towards a destiny of service
and fruitfulness »[38]; in her total, free availability to carry out God’s plan, « the contemplative of the mystery of
God in our world, in human history and in the daily lives »[39] of one and all; in her virginal maternity (Lk 1:38); in
her capacity to be « the woman of prayer and work in Nazareth, [...] our Lady of alacrity, who sets out from her
town “without delay” (Lk 1:39) »[40]; in standing at the foot of the cross, hoping against hope (Jn 19:25), and in
her care of the infant Church (Acts 1:14).

The form of life

Following the Gospel and personal charisms

27. Consecrated women find in the Gospel an inexhaustible source of the joy that gives meaning to their life,
direction to their path and their fundamental rule[41]. Setting out to follow Christ, they embrace his chaste, poor
and obedient way of life[42], and dedicate themselves to prayer, penance, the works of mercy and the
apostolate, each one according to her own charisms[43].

In the Ordo virginum the vocation to virginity is harmonised with the charisms that give a concrete form to the
witness and ecclesial service of each consecrated woman([44]. These gifts — differing sensibilities, spiritual
intuitions, plans and lifestyles — are thus brought to maturity within her, as an expression of her total and full
dedication to the Lord[45].

28. So that personal charisms can be recognised, accepted and lived in their authenticity, consecrated women
let themselves be accompanied and supported by the Church in the ongoing exercise of humble discernment, in
order to understand what the will of God might be for their lives (Rm 12:2). This involves interpreting intelligently
and with evangelical wisdom the spiritual experience of each consecrated woman, keeping in mind her life
history and situating her in the concrete ecclesial and social context in which she lives.

From among the assistance the Church recommends for discernment, consecrated women should not overlook
spiritual accompaniment[46]. Sincere, responsive adult dialogue with a prudent, experienced person who
practices this ministry, offers each one valuable opportunities to deepen, review, confirm and to suggest suitable
means for growth in her response to the Lord who calls her to holiness and to personal integration.

In continuity with the path of vocational discernment leading to admission to consecration, in an attitude of filial
obedience consecrated women consult the diocesan Bishop for guidance about more important aspects of their
plan of life, and they confirm their decisions with him[47].

Prayer and the ascetic path

29. For consecrated women, prayer is a necessity of love, to « contemplate the beauty of the one who loves
them »[48], and of communion with the Beloved and with the world in which they are inserted.

Therefore, they love contemplative silence[49], which creates favourable conditions for listening to the Word of



1

God and for heart-to-heart conversation with the Bridegroom. Desiring to deepen their understanding of him and
the dialogue of prayer, they acquire familiarity with biblical revelation, above all through lectio divina and in-depth
study of the scriptures[50].

30. In the liturgy they recognise the fountain of theological life and of ecclesial communion and mission. They
allow their spirituality to be shaped by the celebration of the sacraments and the Liturgy of the Hours, in
obedience to the rhythm of the liturgical year. In this way, other practices of prayer, the ascetic path and their
whole existence will find unity and direction.

31. For consecrated virgins, the liturgical year is the “educative path” travelled together with others towards an
encounter with Christ the Bridegroom. They have confidence, therefore, in the Church’s teaching to guide their
deeper understanding, celebration and assimilation of the mysteries of Christ.

32. They place the Eucharist at the centre of their existence. It is the sacrament of the spousal covenant from
which flows the grace of their consecration[51]. Called to live in intimacy with the Lord, identifying with him and
conforming to him, sharing in the celebration of the Eucharist where possible every day, they receive the Bread
of life from the table of the Word of God and the Body of Christ[52].

They express the love of the Church as Bride for the Eucharist also in the prayer of adoration of the Eucharistic
Body of the Lord, and from him they draw effective charity towards the members of his mystical Body.

33. The frequent celebration of the sacrament of reconciliation « will allow [them] to touch the grandeur of God’s
mercy with their own hands ». It is the « wellspring of true interior peace »[53]. that leads them back to the one
Love of their life. Turning to the ministry of the Church with confidence, celebrating and praising God’s
prevenient and healing love, they recognise their own faults, renew their profession of faith in his mercy and
relish the joy of forgiveness, which gives new energy for the path of conversion and fidelity to the Lord[54].

34. With daily fidelity to the Divine Office, which they received as a gift and have taken on as a duty in the rite of
consecration, they extend through time the memory of salvation and allow the extraordinary abundance of the
paschal mystery to flow and spread through every hour of their life. Celebrating the Liturgy of the Hours, in
particular Morning and Evening Prayer[55], they let the sentiments of Christ echo through them, absorbing them.
They unite their voices to those of the entire Church, presenting to the Father the often unconscious cries of joy
and sorrow that rise from humanity and from the whole of creation.

35. To deepen and rekindle their relationship with the Lord Jesus, they reserve appropriate times for retreats and
the spiritual exercises. They take advantage of forms and methods of prayer that belong to the Church’s
tradition, including pious practices and other expressions of popular piety.

They cultivate a devotion to the Virgin Mary that is full of affection and filial trust. She is the « teacher of virginity
»[56], model and patron of every consecrated life[57], from whom they daily learn to glorify the Lord.

36. Moved by a desire to respond to the Bridegroom’s love with a love that grows in purity and generosity, they
draw from prayer the inspiration for their choices. They exercise constant vigilance over their own behaviour and
attitudes, accepting peacefully the sacrifices that daily life imposes on them. They struggle against temptations,
thoughts, suggestions and options that lead to evil. They learn to receive the assistance of fraternal correction
with humility.

They accept the penitential practices proposed by the Church and, in agreement with her spiritual director, each
one chooses the ascetical forms or practices[58] that help her to grow in freedom and the evangelical virtues,
with a disposition of discernment and conversion[59] that lasts through life[60].

Styles of life, personal relationships and service



78

37. A characteristic of this form of life is the insertion of consecrated women in the particular Church, and thus in
a specific cultural and social context. Consecration reserves them to God without distancing them from the
environment in which they live and in which they are called to give personal witness[61].

They can live alone, with their family, together with other consecrated women or in other situations that facilitate
the expression of their vocation and the fulfilment of their plan of life. They support themselves from the
proceeds of their own work and their personal resources.

38. Desirous of irradiating the dignity and beauty of their vocation with a relational style towards the people of
their own time, their way of dressing follows the local customs, combining dignity and the expression of their own
personality with the virtue of moderation, in accordance with the requirements of their social situation[62].

Except for special reasons, they wear the ring that is given to them during the rite of consecration as a sign of
their spousal covenant with Christ the Lord.

In places where married Christian women do not customarily cover their head with a veil, normally consecrated
virgins do not wear the veil that they may have received during the rite of consecration as an ordinary part of
their clothing. They follow the guidelines of the diocesan Bishop or the Episcopal Conference, who can allow the
use of the veil in liturgical celebrations, or in other situations where the use of this visible sign of total dedication
to the service of Christ and the Church is considered appropriate, considering different contexts and
developments in socio-cultural conditions.

39. Their dedication to the Church is shown in their « mission of illumining, blessing, enlivening, raising up,
healing, and freeing »[63], in their passion for proclaiming the Gospel, for building up the Christian community
and for their prophetic witness of fraternal communion, in friendship offered to all, in caring proximity to the
spiritual and material needs of the people of their time, in the commitment to work for the common good of
society[64].

This leads them to discern the concrete forms of their ecclesial service, which can also be expressed in their
availability for pastoral ministries and appointments.

In accord with this, so that the knowledge of the mystery of Christ facilitates understanding the ministers of the
Church, it is important that they reach maturity, through prayer and meditation as well as through concrete
experience, in a profound and correct ministerial awareness, respectful of the mysterious evangelical and
ecclesial wisdom that is also expressed in the dispositions of the Diocesan Bishops and of the Episcopal
Conferences. Educating themselves at the school of this wisdom, they will learn to receive, also through
experience, both the suggestions that emerge from the life of the Church, which is the mystery of communion,
and « all the hidden evangelical possibilities, that are already present and operative in the realities of the world
»[65], so as to recognize the new opportunities that form a new ministerial consciousness, corresponding to the
effective capacity of their generous gift of self.

Alert to the calls that come from the context in which they live and ready to put at the disposition of the Lord the
gifts they have received from Him, they are called to make their own contribution to the renewal of society in the
spirit of the Gospel. They accept without naivety or oversimplification the responsibility to develop cultural
expressions of the faith and they adopt as their own the Church’s preference for those who are poor, suffering or
marginalised[66].

40. Conscious of these responsibilities, they choose occupations in accordance with their own abilities,
inclinations and opportunities. They recognise these as a practical way of giving witness that God calls humanity
to collaboration in his work of creation and redemption, to share more intimately in the love with which he draws
the world and its entire history to himself.

In the satisfaction and struggles that work entails, consecrated women develop their capacity to contemplate and



79

promote the deepest and most fundamental meaning of human activity: to contribute to making the world a
hospitable home for everyone, open to welcoming the manifestation of the Kingdom of God. Thus, they commit
themselves in the sphere of work to achieving that « multiform personal development » that includes « creativity,
future plans, the development of one’s capacities, the exercise of values, communication with others, and a
disposition of adoration »[67]. They take care to acquire and update their professional competence, and to
oppose everything that degrades and obscures the dignity of human work.

41. They develop a sense of gratitude for God’s work[68], contemplation filled with praise, a taste for beauty, a
sensitivity to both festivity and relaxation[69], attention to every dimension of the person.

They learn from the Bridegroom, meek and humble of heart (Mt 11:29), to live in hope and to abandon to God
their advancing age, with its successive phases of life, illness, moral suffering and other situations in which they
experience the drama, fragility and uncertainty of existence[70].

Right to the end they embrace the spousal love of the Crucified and Risen one, entrusting themselves to Him,
expressing even in death the paschal meaning of existence.

Through their personal consecration they remind everyone that the origin, the direction and the goal of human
history is found in the holy mystery of God, in his infinite prevenient and merciful goodness and in the love that
he wants to share with all creatures.

Il
The configuration of
the Ordo virginum
in the particular Churches
and in the universal Church

Insertion in the Diocese

42. The women who receive this consecration are called to let charity shine through their lives, charity that is the
principle of unity and holiness in the whole body of the Church. They remain inserted in that part of the people of
God in which they already live and in the heart of which their vocational discernment and the preparation for their
consecration is carried out. They are, in fact, bound by a special bond of love and mutual belonging to this
particular Church.

The particular Church, in its diverse parts, is called to welcome the vocation of consecrated women, and to
accompany and support their journey, recognising that virginal consecration and the personal charisms of each
consecrated woman are gifts for the building up of the community and the ecclesial mission.

43. Consecrated women cultivate a sense of gratitude for all the gifts that they have received within the
communion of saints, and that they continue to receive through the life of the particular Church in which they
live: faith in the Lord Jesus, virginal consecration, a share in the history of sanctity incarnate in a spiritual
tradition, developed in relation to the culture and institutions of a specific human community living in a certain
place.

They pay constant attention to the magisterium of the diocesan Bishop and they respond to his pastoral
decisions, accepting them responsibly, with intelligence and creativity.

They bring to prayer the needs of the Diocese and, in particular, the intentions of the Bishop.

They acknowledge as gifts of the Spirit the testimony of the other vocations that enrich the life of the Christian
community and they benefit from opportunities for mutual edification and of pastoral, missionary, and charitable
cooperation[71].



80

With their own feminine sensitivity[72], they offer their experience and reflection as a valuable contribution to the
evangelical discernment that the Christian community is called to engage in at all times, regarding its manner of
presence and action in the specific social context.

Communion and co-responsibility in the diocesan Ordo virginum

44. Belonging to the Ordo virginum implies a strong bond of communion between all the consecrated women
present in the Diocese. They acknowledge each other as beloved sisters, with whom they share the same
consecration and a burning passion for the Church’s development. Thus, they welcome the spirit of communion
as a gift and commit themselves to foster its growth, cultivating mutual respect, appreciating each one’s gifts,
nurturing friendship and raising awareness of particular cases of need (Rm 12:10,13,15-16). They maintain a
close bond with their deceased sisters through prayer, treasuring the memory of their witness of love and fidelity
to the Lord.

45, Consecrated women take an active part in formation initiatives, in agreement with the Bishop. They
collaborate as far as possible in the formation of aspirants and candidates for consecration.

Considering the number of consecrated women and the practical circumstances, together with the diocesan
Bishop they identify ways to provide a service of communion that fosters mutual understanding and stable
relationships between them, promotes the exercise of co-responsibility in a synodal manner[73] and gives
continuity and integration to common initiatives, without establishing relationships of hierarchical subordination
between the consecrated women.

As an expression of the service of communion, a service or team can be established for vocational discernment
and formation prior to consecration, and a service or team for permanent formation.

The responsibilities of the diocesan Bishop

46. The diocesan Bishop has the duty to welcome vocations to consecration in the Ordo virginum as a gift of the
Spirit. He is to foster conditions so that the insertion of consecrated women in the Church entrusted to him will
contribute to the path of holiness and the mission of the people of God.

In continuity with the ancient ecclesial tradition, the Ordo consecrationis virginum outlines the role of the
diocesan Bishop, not only in his task as priestly dispenser of divine grace[74], but also as teacher who points out
and confirms the path of faith[75], and as pastor who lovingly cares for the people entrusted to him[76].

His pastoral concern towards the Ordo virginum is in fact a part of the ordinary ministry of sanctification, teaching
and governing of the diocesan Bishop. He has this obligation with respect to each individual consecrated
woman, to women who aspire to receive consecration and also to the Ordo virginum of his Diocese as a group.

47. As the one responsible for admission to consecration, the diocesan Bishop oversees the collection of
information about each candidate, establishes the ways in which a suitable course of formation is carried out and
finalizes the vocational discernment.

With the celebration of consecration, the Bishop presents the consecrated women to the ecclesial community as
a sign of the Church as the Bride of Christ. Since the ordinary minister of consecration is the diocesan
Bishop[77], it will not be possible to celebrate it when the see is vacant (sede vacante). Only in case of true
necessity will the diocesan Bishop resort to the delegation of the faculty to celebrate it. Through the celebration
of the rite, even if it is carried out for a single person, the Ordo virginum is rendered present in the particular
Church, without the necessity of another act of establishment by the Bishop.

48. The diocesan Bishop exercises pastoral care of the consecrated women, encouraging them to live in joyful
fidelity to their own vocation. He is attentive to the needs of each one’s progress and ensures the availability of



81

suitable means of ongoing formation.

He supports communion among the consecrated women and the sense of co-responsibility for the vitality of their
ecclesial witness. He promotes opportunities for gatherings, activities and common formation programs. At the
diocesan level, in agreement with the consecrated women, he arranges ways in which the service of communion
can be planned, taking into account the particular circumstances. He also encourages contacts and collaboration
with consecrated women in other Dioceses.

49, Taking his part, together with the other consecrated women, he is attentive towards consecrated women who
are going through times of serious suffering or hardships due to advanced age, poor health or other difficult
situations.

Keeping local customs and circumstances in mind, he provides guidelines for the consecrated women to ensure
prayers of suffrage for the deceased women, safeguarding the memory of their witness of faith and love of the
Lord. As far as possible, they make themselves available to participate in the celebration of Christian funeral
services for these sisters and share the preparation with relatives and other persons close to them.

50. Even if a Delegate has been named for the pastoral care of the Ordo virginum, the final decision concerning
acts of major importance remains the competence of the diocesan Bishop. Such acts include: admission to
consecration; inscription of a consecrated woman from another Diocese into the diocesan Ordo virginum,;
dispensation from the obligations of consecration; dismissal from the Ordo virginum; provision of directives for
the formation prior to consecration and for permanent formation; approval of programs for carrying out the
service of communion of the diocesan Ordo virginum; the establishment of canonical foundations to provide
support and financial management for the activities of the Ordo virginumand possible authorization to request
their civil recognition; recognition and approval of the statutes of the diocesan association of consecrated virgins,
as well as possible authorization to request their civil recognition.

51. The Bishop will give the necessary instructions for the inscription of women to be consecrated in a suitable
book to be safeguarded in the diocesan curia, and for the careful collection of documentation concerning the
Ordo virginum. In particular, the following must be recorded: the deaths of consecrated women; the ascription or
temporary acceptance into the diocesan Ordo virginum of consecrated women from other Dioceses; the
temporary or definitive transfer of consecrated women to other Dioceses; transfer to an Institute of consecrated
life; the granting of dispensations from the obligations of consecration; and dismissal from the Ordo virginum.
Documentation will also be kept about the formative program of each separate aspirant and candidate for
consecration.

Collaboration in the pastoral care of the Ordo virginum

52. Bearing in mind the concrete circumstances, the diocesan Bishop will decide what assistance is needed to
ensure appropriate pastoral care[78] for the Ordo virginum, in keeping with the special characteristics of this
form of life.

He can appoint a Delegate, preferably chosen either from the diocesan presbyterate or from the consecrated
virgins of the Diocese, for the pastoral care of the Ordo virginum, defining the scope of the appointment and its
specific duties, and specifying how he/she should relate with the episcopal Vicar for consecrated life, where
present.

If a service of communion is established, the Bishop will decide how the activities of the Delegate must be
integrated with it in its various expressions, in particular with the teams for formation prior to consecration and
permanent formation.

53. Following the guidelines given by the Bishop, pastoral collaboration may involve knowledge of each aspirant
and candidate with a view to gathering the necessary information for discernment for admission to consecration,



82

as well as the promotion of formation prior to consecration and permanent formation, either by helping to draw
up personal formation programs, or by suggesting shared formative experiences.

Regarding pastoral collaboration in the external forum, those entrusted with these responsibilities will not
establish a spiritual accompaniment relationship with aspirants, candidates or consecrated women. They know
that their personal dialogue with each one is to be used specifically for listening, challenge and review of
progress. They can also invite the person to approach the diocesan Bishop when direction or review about more
important aspects of her life plan might be useful.

54. The aim of the pastoral care of the Ordo virginum is to help each aspirant, candidate and consecrated
woman to develop the gifts she has received from the Lord; to promote communion among all the women and a
sense of co-responsibility in accepting legitimate differences; to foster intelligent and responsible acceptance of
the magisterium and the pastoral decisions of the diocesan Bishop; and to promote awareness of the Ordo
virginum among the people of God.

Communion and co-responsibility between consecrated women of different Dioceses

55. In their relationships with consecrated women in other Dioceses, consecrated women welcome and cultivate
the gift of communion and the commitment to the mission that arises from having received the same
consecration.

Diocesan insertion in fact, is in harmony with the sense of belonging to an ordo fidelium with the same essential
characteristics in the whole Catholic Church.

Through prayer for one another, reciprocal knowledge and the sharing of experiences and formative activities,
consecrated women express in a variety of ways their co-responsibility for the witness they are called to give in
the Church and in the world.

Shared activities, the service of communion and the Bishops’ representative

56. Within groupings of particular Churches, in agreement with the Bishops of the respective Episcopal
conferences, consecrated women can organise shared initiatives and, if the circumstances allow, a permanent
service of communion. This can facilitate the interchange of their experiences of living in the Dioceses to which
they belong, the development of topics of common interest, the proposal of content and methods suitable for
formation programs at every stage, the presentation to the Bishops of useful suggestions and recommendations
to help define the presence of the Ordo virginum in the different ecclesial and socio-cultural contexts, and
promote awareness of the Ordo virginum among the people of God.

Shared initiatives and the service of communion must always respect and enhance the diocesan basis of this
form of life and involve the consecrated women of the Dioceses concerned in a synodal style of participation.

57. The Bishops gathered in an Episcopal conference can draw up common guidelines for their Dioceses for the
pastoral care of the Ordo virginum. They can also entrust to one Bishop the task of being their representative for
the Ordo virginum.

While respecting the irreplaceable role of the diocesan Bishops in the pastoral care of consecrated virgins in
their own Dioceses, the Bishops’ representative expresses the interest of his fellow Bishops in this form of
consecrated life, and their concern for and closeness to it.

Having at heart that the specific identity of the Ordo virginum be adequately expressed in the ecclesial and
socio-cultural context of the Dioceses involved, the Bishops’ representative carries out his duties to serve the
effective exercise of co-responsibility on the part of the consecrated women of the different Dioceses. He
attentively follows the shared activities of the consecrated women of the Dioceses involved, and where it has



83

been established, he lends the assistance of his ministry to their permanent service of communion.

Reference to the Apostolic See and the Secretariat for the Ordo virginum

58. The consecrated women acknowledge the ministry of the Successor of Peter as the focal point towards
which they converge to live at the level of the universal Church, in living the gift of communion and the co-
responsibility of belonging to the same ordo fidelium.

In synergy with the magisterium and action of the diocesan bishops and in accordance with their own
competence, the Congregation for Institutes of Consecrated Life and Societies of Apostolic Life is at the service
of the growth of the Ordo virginum, so that this form of consecrated life might be recognized, valued, and
promoted in its specific identity and ecclesial configuration.

59. A secretariat for the Ordo virginum is established in the Dicastery. Under the direction of the Prefect, the
Secretariat collects the data about the situation of the Ordo virginum in the various countries. It also notes the
comments included by the Bishops in the reports presented on their ad limina visits.

In addition, it is the reference point for initiatives concerning the Ordo virginum that are promoted or supported
by the Diocese itself.

To assist its work, the Secretariat can avail itself of the help of consecrated women from various places, the
Episcopal Conferences and the Bishops’ representatives for the Ordo virginum where these have been
appointed.

Residence in another Diocese and transfer

60. Although consecration establishes a special insertion in the particular Church in which it is celebrated, it
does not prevent consecrated women from transferring to another particular Church, if necessary, either
permanently or on a temporary basis, for example for employment, family or pastoral purposes or for other
reasonable and proportionate motives.

61. When a consecrated woman intends to remain for a long period in a Diocese different from the one to which
she belongs, with the agreement of her own Bishop she can ask the Bishop of the Diocese ad quem (to whom) if
she can participate in the formation activities of the local Ordo virginum. When she has been introduced by her
own diocesan Bishop to the Bishop of the Diocese ad quem (from which), the latter will arrange with her the
manner of her participation.

62. If a consecrated woman intends to transfer permanently to another Diocese, she will explain her reasons to
her own Bishop, who will give her his opinion on the proposal. She can then ask the Bishop of the Diocese ad
quem for acceptance into the local Ordo virginum. The latter, having received an introduction of the consecrated
woman from the Bishop of the Diocese a quo, giving the reasons for the transfer and his own opinion, will make
his decision and communicate his response to the applicant. He will also inform the Bishop of the Diocese a quo.
If the response is positive, the Bishop of the Diocese ad quem will accept the consecrated woman, present her
to his particular Church, and if there are consecrated women in his Diocese, he will include her among them. He
will arrange with her what will be necessary and useful for her personal situation. Based on an evaluation, the
Bishop of the Diocese ad quem can also refuse to accept her or, with the agreement of the Bishop of the
Diocese a quo, can fix a time of probation. In this case, while maintaining her link with the Diocese a quo, the
consecrated woman can nevertheless transfer her canonical domicile to the Diocese ad quem, abiding by the
guidelines agreed with both Bishops concerning her personal situation.

63. Personally or through the Delegate, the Bishop will take care to inform the consecrated women in an
appropriate way about the temporary or definitive transfer of a consecrated woman to another Diocese, and also
about the acceptance of a consecrated woman from another Diocese.



84

Foundations, associations and the choice of communal living

64. Respecting the civil law, for the support and financial management of the activities of the Ordo virginum the
diocesan Bishop can establish a canonical foundation, either non-autonomous or autonomous[79], and if
needed, he can approve a request for its civil recognition.

65. To more faithfully fulfil their propositum and provide mutual assistance in carrying out the service to the
Church in a way that befits their state, consecrated women can form associations and ask the competent
ecclesial authority for canonical recognition of the statutes, and potentially, approval of the association[80].

The establishment of an association, or joining an association already established, is exclusively a free and
voluntary choice for each one of the consecrated women who choose to accept its objectives and its statutes.
The departure of a consecrated woman from the association does not negatively affect her belonging to the
Ordo virginum.

66. The consecrated virgins who desire it can freely decide to live in the same house. This option, responsibly
chosen for mutual assistance, for sharing life at the spiritual, pastoral or financial level, expresses the free
decision of each of the consecrated virgins. It does not derive directly from consecration or from belonging to an
association, unless its statutes prescribe common life as a constitutive element of the association itself.

Belonging to the Ordo virginum and involvement with other ecclesial groups

67. The form of life proper to the Ordo virginum is a particular path of sanctification with a characteristic spiritual
identity that unifies and directs the entire existence of the person. It is the task of each consecrated woman to
offer a peaceful and joyful witness of her own consecration, so that she becomes an encouragement and a
treasure for all parts of the Christian community.

This does not prevent a consecrated virgin from drawing on the variety of charisms and spiritualities with which
the Spirit enriches the Church, and possibly finding help to express her own virginal charism in the context of a
specific ecclesial group (Third Order, Association or Movement), its charism and its spirituality[81].

68. The authenticity of such a spiritual experience must be the object of discernment within spiritual
accompaniment, and also in dialogue with the diocesan Bishop and the Delegate for the pastoral care of the
Ordo virginum, if there is one, so that the interests of the group and involvement in its activities do not obscure
the significance of diocesan insertion that is constitutive of the consecration lived in the Ordo virginum.

The consecrated woman shall take care to maintain an active experience of communion with the particular
Church to which she belongs, through the necessary mediation of the diocesan Bishop, with filial acceptance of
his teaching and his pastoral care. She shall also earnestly cultivate relationships of communion with the other
consecrated virgins and will give priority to formative proposals specific to the Ordo virginum over any initiatives
of the group with which she is involved.

Separation from the Ordo virginum
Transfer to an Institute of Consecrated Life or a Society of Apostolic Life

69. If a consecrated woman, after careful evaluation in prayer, in the context of spiritual direction and in dialogue
with the Bishop, wishes to enter an Institute of consecrated life or Society of Apostolic Life, she will communicate
her intention in writing to the Bishop, accompanied by a declaration from the Supreme Moderator of the Institute

concerning the contact that the consecrated woman has had with that Institute or Society[82].

The Bishop will undertake to transmit the request to the Holy See and his possible observations on the matter.



85

Transfer to the Institute will take place according to the arrangements made for each particular case by the Holy
See.

Departure from the Ordo virginum

70. If a consecrated woman, for very serious reasons evaluated before the Lord in careful discernment, wishes
to be dispensed from the obligations arising from consecration, she will approach her diocesan Bishop with a
written request. The Bishop must not neglect to offer her appropriate assistance and adequate time for her
discernment. He will grant the dispensation only after an in-depth scrutiny of the reasons for her request.

Dismissal from the Ordo virginum

71. If a consecrated woman has notoriously defected from the catholic faith or has contracted marriage, even
only civilly, the Bishop will collect the evidence and declare her dismissal from the Ordo virginum, so that it is
recognised juridically.

72. If a consecrated woman is accused of very serious[83] external and imputable crimes or failings against the
obligations arising from her consecration, such as to cause scandal among the people of God, the Bishop will
begin the process of dismissal. He will therefore inform the woman about the accusations and the proofs that
have been collected, giving her the opportunity for defence.

If the Bishop considers her defence insufficient, and there is no other way to provide for her correction, for the
restoration of justice and reparation of the scandal, he will dismiss her from the Ordo virginum. The decree of
dismissal must express at least in summary form the reasons for the decision. It will not take effect until it has
been confirmed by the Holy See, to whom all the acts must be forwarded. The decree will not be valid if it does
not indicate the consecrated woman'’s right to have recourse to the competent authority within ten days of
receiving notification of the decree. The recourse has a suspensive effect.

Record-keeping and communication about separation

73. In all cases of the separation of a consecrated woman from the Ordo virginum, the diocesan Bishop will
arrange for this to be recorded in the book of consecrations. He will take care to inform the other consecrated
women about it, either personally or through the Delegate, and the Pastor responsible so that he may note it in
the Baptismal register.

Il
Vocational discernment
and formation for the Ordo virginum

Responsibility for discernment and formation

The faith journey, vocational discernment and formation programs

74. By virtue of faith, baptismal grace, the virginal charism and her own personal charisms, the woman who is
called to consecration in the Ordo virginum is involved in a journey of Christian life, following the Lord Jesus. The
dynamism of this path, generated by the Holy Spirit, requires her active response and her docile cooperation.

The following of the Lord consists in continual conversion, in a progressive fidelity to him[84]. It is a process that
involves all the dimensions of existence, corporeal and affective, intellectual, volitional and spiritual. It extends
throughout life, since the consecrated person « can never claim to have completely brought to life the new
creature who, in every circumstance of life, reflects the very mind of Christ »[85].



86

75. The grace of consecration in the Ordo virginum defines and shapes the spiritual features of the person in a
permanent way. It directs her on the path of life, and supports and strengthens her in an increasingly generous
response to her call.

Consecration therefore not only requires growth in human and Christian maturity, evaluated through careful
vocational discernment and specific prior formation. It also requires committed, constant attention to permanent
formation that deepens and renews the reasons for the choice she has already made, and allows the
consecrated woman to be strengthened in her own vocation at the same time that she is actually experiencing
its intrinsic dynamism[86].

76. Given the insertion of this form of consecrated life in the particular Church, vocational discernment, formation
prior to consecration and attention to permanent formation take place through ecclesial programs that require
the attention and accompaniment of the Christian community. They also demand responsibility on the part of the
women themselves and in a particular way they call on the pastoral responsibility of the diocesan Bishop.

To gather the elements necessary for vocational discernment and to direct and accompany the programs of
formation for the aspirants, candidates and the consecrated women, the Bishop can be assisted by the Delegate
for the Ordo virginum. He will also make use of the contribution that the consecrated women are able to offer.

For this purpose, taking into account the number of consecrated women in the Diocese and their opinion on the
matter and other practical considerations, the Bishop can also establish a service or team for vocational
discernment and formation prior to consecration and a service or team for permanent formation, as expressions
of the service of communion for the Ordo virginum. These services or teams shall consist of the Delegate, if the
Bishop has appointed one, and consecrated women endowed with the necessary aptitudes, who are designated
by the Bishop or the Delegate after consulting the consecrated women.

77. The formation plan will seek above all to draw out and strengthen the person’s fundamental attitude of
receptiveness, which includes freedom, the desire and the ability to learn from all situations of life, and taking an
active and responsible part in the process of personal growth throughout the course of one’s life[87].

For this reason, in drawing up the formation programs, attention is to be paid so that they are not reduced to
standard or generic plans that do not take sufficient account of the specific needs and charisms of each person.
At the same time vigilance is to be exercised about the risk of individualistic tendencies[88], which hinder the
acquisition and development of a true sense of ecclesial belonging and the spirit of communion within the Ordo
virginum.

78. Since their purpose is to foster the development of the capacity to interpret reality according to evangelical
criteria, formative programs must include, as indispensable elements: theological, cultural and pastoral
formation, gradually increasing in depth and breadth, appropriate for the type of witness to which the
consecrated women are called, acquired through personal study and formation meetings, possibly with experts;
spiritual experiences, including personal and liturgical prayer, penitential practices, retreats and spiritual
exercises that hold the person in an atmosphere of attentive listening and constant searching for the will of God;
insertion in a network of ecclesial relationships to nurture the integral growth of the person and in particular to
increase the potential of relationships between the aspirants and the consecrated women who contribute to the
formation service; spiritual accompaniment; and the sharing of experiences with and among the consecrated
women.

Care will be taken to offer courses that are organically designed, with the progressive stages clearly defined and
regularly reviewed. Attention to the formation of each aspirant, candidate and consecrated woman is
accompanied by and integrated with joint programs for the whole group of aspirants, candidates and
consecrated women.

The practice of spiritual accompaniment



87

79. Every phase of the process of discernment and formation requires the practice of spiritual accompaniment: a
constant trusting relationship with a person who is gifted with a deep spirit of faith and Christian wisdom, whom
each aspirant, candidate and consecrated woman can freely choose. This practice is a valuable aid not only for
vocational discernment but also for decisions about the more important obligations in life.

To ensure the person’s freedom in the area of manifestation of conscience, the Delegate for the pastoral care of
the Ordo virginum and the consecrated women who participate in the service of formation offer this service in the
external forum. They do not establish relationships of spiritual accompaniment with the aspirants, candidates or
consecrated women. They abstain from asking for information or advice about the aspirants, candidates or
consecrated women from their directors, spiritual accompaniers, and confessors.

Vocational discernment and the formation program prior to consecration

The dynamics of vocational discernment and formation prior to consecration

80. Vocational discernment consists in scrutinizing the signs by which the charism of the Ordo virginum is
expressed, with its special insertion in the particular Church and its characteristic way of being present in the
social and cultural context. For the good of the persons concerned and of the Church, it is necessary to foster
conditions conducive to the operation of a peaceful and free discernment, in which to verify the authenticity of
the vocation and the purity of motivation in the light of faith and of possible countersigns[89].

The formation program prior to consecration must offer opportunities to verify the initial vocational insight. At the
same time it must enkindle in the aspirants and candidates the desire for deeper union with the Lord Jesus, for a
freer and more generous response to the Father’s call, and for more attentive, intelligent and obedient
conformity to the action of the Holy Spirit. One can only speak of a truly formative process if an authentic
personal experience of conversion takes place, an experience of illumination, purification and deeper
commitment to participation in the following of the Lord.

81. Vocational discernment ordinarily takes place in a process that includes an initial evaluation concerning
admission to the formation process leading to consecration. It continues throughout this process and is
completed when the diocesan Bishop makes a decision to admit to consecration. Three distinct opportunities
can be distinguish for explanation and educational opportunities: the introductory or preparatory period; the
period of formation appropriately divided into segments with their own objectives and evaluation; the period of
final discernment or scrutiny.

82. In no case can the preparatory period begin before the age of eighteen years. For admission to consecration
the usual age for marriage in the region must be taken into account[90]. Ordinarily consecration is not celebrated
before the candidate has reached her twenty-fifth birthday.

83. It is the duty of the diocesan Bishop to specify the ways in which the programs of formation are to be
implemented, in dialogue with the women involved and considering their individual circumstances and needs.
Each one will be offered the possibility of deepening her knowledge of this form of life in its essential elements
and of evaluating her own spiritual experience and her particular way of life in relation to these elements in a
sincere and realistic way.

Care will be taken to maintain a close interconnection between vocational discernment and the formation
program prior to consecration, because admission to the formation program does not imply an obligation for the
candidate to ask for admission to consecration, nor an obligation for the Bishop to admit her to consecration.

Prerequisites and criteria for discernment

84. Admission to consecration requires that the candidate gives evidence, with regard to her age, her human
and spiritual maturity and the respect that she enjoys in the Christian community in which she is inserted, that



88

she is able to assume the commitments that arise from consecration in a responsible manner[91].

It is also a prerequisite that the person has never been married and has never lived in public or open violation of
chastity[92].

85. In vocational discernment, attention will be paid to the signs in the aspirant or candidate that give positive
indications of her true vocation, including evidence of an intense and vivid spiritual experience, the authenticity
of the motives that direct her towards consecration in the Ordo virginum, and the presence of the aptitudes
necessary for perseverance in the life of consecration,

With pedagogical knowledge and in accordance with the principle of graduality, the presence of these signs will
be ascertained from the preparatory period, to make an assessment about admission to the formation program.
They constitute essential reference points for the formation prior to consecration and the definitive discernment
about admission to consecration.

86. In order to verify the spiritual experience, particular importance will be paid to:

a) her personal relationship with Christ and the desire to shape the whole of her being « to the Lord Jesus and to
his total self-giving »[93] as a loving response to his infinite love[94];

b) the sense of belonging to the Church, experienced through sharing in the life of the Christian community,
supported by a deep love for ecclesial communion, by the celebration of the sacraments and by an attitude of
filial obedience to the diocesan Bishop;

c) attention to the contemplative dimension of her life and fidelity to spiritual discipline, to times, rhythms and
various forms of prayer;

d) diligence in penitential and ascetical practices and spiritual accompaniment;

e) eagerness to deepen her knowledge of scripture, the contents of the faith, liturgy, and the history and the
magisterium of the Church;

f) passion for the Kingdom of God, which leads her to interpret the reality of her own times in accordance with
evangelical criteria, and to respond to this reality with a sense of responsibility and a preferential love for those
who are poor;

g) the presence of a comprehensive and global insight into her own vocation, which demonstrates a realistic
understanding of her own history, her characteristics — her resources, limits, desires, aspirations and motivations
— and which is consistent with the form of life of the Ordo virginum.

87. To confirm her human maturity, the following indications will be considered:

a) realistic self-knowledge and a calm, objective awareness of her own talents and limits, together with a clear
capacity for self-determination and an appropriate attitude towards the assumption of responsibility;

b) the capacity to establish healthy, serene and generous relationships with men and women, together with a
correct understanding of the value of marriage and motherhood;

c) the capacity to integrate her sexuality with her personal identity and to direct her affective energies in a way
that expresses her own femininity through a chaste life that is open to a wider spiritual fruitfulness[95].

d) her professional skills and capacity to work so as to provide for her own sustenance in a dignified manner;



89

e) a proven aptitude to reframe suffering and frustration, and to give and receive forgiveness, as possible steps
towards the fullness of human nature;

f) fidelity to her word and to her commitments;
9) the responsible use of goods, of social media and of her free time.

88. In vocational guidance and when there is need to describe the characteristics of this vocation and the
requirements for admission to consecration, the condition of virginity will be presented starting with the rich
symbolism of its biblical foundations, within the framework of an anthropological vision solidly based on Christian
revelation. On this basis the different dimensions, physical, psychological and spiritual, are integrated and
considered in their dynamic connection to the lived history of the person and in openness to the unceasing
action of divine grace that directs, guides and invigorates her on the path of holiness.

As a treasure of inestimable value that God pours into clay vessels (cf. 2 Cor 4:7), this vocation is truly an
undeserved gift. It encounters the person in her actual humanity, always in need of redemption and yearning for
the full meaning of her existence. It finds its origin and dynamic centre in the grace of God, who unceasingly acts
with the tenderness and the strength of his merciful love in the often complex and sometimes contradictory
events of human life, helping the person to grasp her uniqueness and the unity of her being, enabling her to
make a total gift of self. In this context it should be kept in mind that the call to give witness to the Church’s
virginal, spousal and fruitful love for Christ is not reducible to the symbol of physical integrity. Thus to have kept
her body in perfect continence or to have practised the virtue of chastity in an exemplary way, while of great
importance with regard to the discernment, are not essential prerequisites in the absence of which admittance to
consecration is not possible.

The discernment therefore requires good judgement and insight, and it must be carried out individually. Each
aspirant and candidate is called to examine her own vocation with regard to her own personal history, in honesty
and authenticity before God, and with the help of spiritual accompaniment.

Recourse to expert psychologists

89. In vocational discernment and in the formation process prior to consecration, recourse to expert
psychologists can be helpful in some cases[96]. If the vocation to consecrated virginity, as the fruit of a special
gift of God, and its definitive discernment exceed the specific expertise of the psychologist, these elements can
be integrated into the total context of discernment and formation, for a more reliable evaluation of the
psychological status of the aspirant or candidate, her ability to respond to her vocation and for further assistance
in her human growth.

A personality assessment can be prudently requested if doubts arise about the presence of a psychological
disorder.

90. In every case, to be able to consult an expert psychologist, the free and informed prior written consent of the
person concerned is necessary. Her good reputation and the right to defend her own personal privacy must
always be protected[97].

In choosing experts to consult, not only must their professional competence be ensured, but also whether they
are inspired by an anthropology that openly shares the Christian understanding of the human person and the
vocation to the consecrated life[98]. In addition, the professional confidentiality of the expert must always be
respected.

91. If the evaluation reveals the presence of a psychological disorder or a serious problem, in vocational
discernment the Bishop will take into account the nature of the disorder, its gravity and the way in which it
influences the psyche of the person and therefore her aptitude for consecration.



90
The preparatory period

92. The goal of the preparatory period is to verify the qualifications and prerequisites necessary for a beneficial
course of formation with a view to consecration.

The length of this course and the manner in which it takes place must allow an effective knowledge of the
aspirant on the part of the Bishop, the Delegate and the consecrated women who participate in the service of
formation, and at the same time allow the aspirant to acquire knowledge of the essential aspects of consecration
and of the form of life proper to the Ordo virginum, in a way that helps her to relate them to her own vocational
intuition. Ordinarily, one or two years duration should be given for this.

93. In dialogue with the Bishop, the Delegate or one of the consecrated women who participate in the service of
formation, the aspirant will be invited to present her own story, her current life style and the reasons that led her
towards this form of life.

At the beginning it is necessary to confirm that the aspirant has received the sacraments of Christian initiation
and has never married, and to ascertain that she has never lived in public or open violation of chastity, that is, in
a stable situation of cohabitation or in similar situations that would have been publicly known[99].

Taking into account her past faith journey and therefore the present situation and the preparation of each
aspirant, programs of catechesis, study and reflection on consecrated life in general and on the fundamental
aspects of Christian life can be offered.

94. In regular meetings with the Bishop, the Delegate or one of the consecrated women who collaborate in the
service of formation, the aspirant will be invited to review her own faith experience and her vocational
understanding, beginning with some suggested themes.

In spiritual accompaniment, she will find further opportunities to reveal her past experiences, to re-examine the
darker and more painful aspects of her life in the light of the Word of God, and to begin or to consolidate
processes of interior healing that will enable her to be predisposed to accept the grace of her vocation more fully
and freely.

Where possible, depending on the circumstances, the aspirant will be given opportunities to meet other
consecrated women of the Ordo virginum, who can help the process of vocational discernment, also through
their own testimony.

When there is a number of aspirants, it may be useful and convenient to arrange meetings where they can get to
know each other and reflect together. Each aspirant, however, must have adequate opportunities for confidential
personal dialogue with the Bishop, the Delegate or one of the consecrated women who collaborate in the service
of formation.

95. Special attention must be paid to assessing the ways in which the aspirant participates in the life of the
Christian community. This will enable knowledge about herself offered by the aspirant to be integrated
appropriately with information from priests and other persons who know her well.

The aspirant can also be asked to present documentation about her studies and employment history.

To acquire the necessary elements for the evaluation of a person coming from another form of consecrated life,
the Bishop will take care to collect the relevant information, including information from the Institute or Society
concerned, in order to carry out a wise discernment. He will also require that the aspirant take adequate time to
process her separation and will carefully ascertain how she is inserted in her ecclesial and social context.



91

96. At the end of the preparatory period, if the aspirant requests it, and the knowledge the Bishop has acquired
about her leads him to believe that she can successfully proceed to the stage of formation prior to consecration,
he will admit her to the formation program prior to consecration.

The formation program prior to consecration

97. The course of formation prior to consecration has the double objective of consolidating the Christian
formation of the candidate and of offering her the necessary means to deepen her essential understanding of the
characteristic elements and responsibilities that derive from consecration in the Ordo virginum.

The length of the program and the particular methods of implementation will facilitate an effective personal
integration of the different elements of formation for each candidate, so that her decision to request admission to
consecration can mature with sufficient awareness and freedom. Ordinarily, two or three years duration should
be given for this.

The course of formation will be beneficial if the candidate, while evaluating herself with respect to the vocational
features proper to this form of consecrated life, progressively acquires the necessary freedom to be educated
and formed each day by experience. It should allow her to deepen her knowledge of her own resources and
limits, of her capacity to counter resistance or to facilitate her conformity to the action of the Holy Spirit and, in
every existential situation, to learn to gather the fragments of truth, beauty and goodness in which the grace of
God is present and operative. This fundamental attitude of facing reality with attention, intelligence and a sense
of responsibility, aroused and motivated by the desire to grow in the love of Christ, will lead to the maturation of
her committed willingness to proceed with ongoing formative obligations after she receives consecration.

98. The obligation of the Bishop, the Delegate and the consecrated women who collaborate in the service of
formation will therefore consist in ensuring that the candidate receives a systematic introduction to the charism
and to the features of this form of life, in accompanying her while she intensifies and deepens her spiritual life
and in observing how she harmonizes and arranges her lifestyle in docility to the action of the Spirit. In this way,
they will collect the necessary elements for the definitive discernment about her admission to consecration.

Frequent and regular meetings with the spiritual director will be a valuable help to the candidate for her growth in
the capacity to discern the plans of God, to integrate the formative elements in a wise synthesis, and to interpret
in the light of faith the different experiences of her life: prayer, work, relationships and ecclesial service, family
relationships, friendships, study and cultural enrichment, charitable and social obligations, experience of her own
limits and fragility, ascetical commitments, etc.

99. It is important that the candidate be accompanied as she establishes a regular, constant pattern of prayer,
with participation, daily if possible, at the Eucharist, the celebration of the Liturgy of the Hours, or at least Lauds
and Vespers, mediation on the sacred Scriptures and devotion to Mary. The goal, above all, is to help her to
consolidate her love for prayer and to develop her capacity to manage the rhythms of the day, the week and the
year, so as to safeguard the centrality of the experience of dialogue with the Lord[100].

100. Since this form of consecrated life is inserted in the particular Church, the candidate will nurture her bonds
with the ecclesial community, by means of the network of fraternal relationships that make up the ordinary fabric
of daily ecclesial life, and also, when possible, by participating in significant diocesan events.

To strengthen her link with the particular Church, it is appropriate for the candidate to acquire adequate
knowledge of its history, institutions, spiritual traditions, current pastoral activities and prophetic experiences as
well as the difficulties that must be faced and the wounds that cause suffering.

Depending on each one’s aptitudes, resources and charisms, the responsibility to build up the community can be
expressed in pastoral service or in another form of witness that expresses her participation in the evangelizing
mission and the human promotion of the Church, in the social and cultural context in which she lives.



92

101. For a correct understanding of the Ordo virginum, the candidate will be invited to study and reflect on the
history of consecrated life and its value as a prophetic sign in the Church and in the world, starting with the
foundational texts: the sacred Scriptures, the patristic tradition and theological reflection, with particular
reference to Vatican Council Il and to recent documents of the Church’s magisterium.

The theological, liturgical, ecclesiological and juridical foundations of the life of the Ordo virginum will be
presented in detail, introducing the candidate to a deep understanding of the rite of consecration of virgins, its
dynamic structure and its ecclesial significance.

102. An adequate knowledge and assimilation of the foundations of Christian anthropology must be offered, so
that the choice of consecration will mature on the basis of a balanced understanding of human sexuality and
affectivity, relationality and freedom, self-giving, sacrifice and suffering. In this framework, in the formation
process the contributions of human sciences can also be used, particularly psychology and pedagogy, to put the
candidate in a position to better understand relational dynamics and human development, and thus her own
personal history and her way of relating to others.

When her practical circumstances and her personal abilities allow, the candidate will be encouraged to attend
courses of study at theological colleges, institutes of religious science or similar institutions. In no case should an
adequate theological preparation in the areas of biblical studies, liturgy, spirituality, ecclesiology and moral
theology be omitted

103. Opportunities for instruction, formation and sharing of experience with the other candidates and
consecrated women in the Diocese will be encouraged. If there are no others, the possibility will be explored of
establishing connections for instruction and fraternal sharing with consecrated women or candidates in
neighbouring Dioceses.

Admission to consecration and arrangements for the celebration

104. At the end of the formation course as agreed with the Bishop, after a careful discernment, both personally
and with the spiritual accompanier, the candidate will present her request for admission to the Bishop. It is
appropriate that this request be written in her own hand and that it mentions the recommendation of the spiritual
accompanier.

The Bishop then takes up the responsibility of the definitive discernment. For this purpose, he will collect the
necessary information from all those who have accompanied the journey of the candidate, excluding her spiritual
accompanier. In particular, he must ask for the opinion of the Delegate, if he has appointed one, with the
reasons on which the opinion is based, concerning the question of admission. The consecrated women who
have been involved in the service of formation contribute to the preparation of this opinion.

105. Admission to consecration requires moral certainty about the authenticity of the candidate’s vocation, the
real existence of a virginal charism and the presence of the conditions and prerequisites for the candidate to
accept and respond to the grace of consecration, and be able to bear eloquent witness of her own vocation,
persevering in it and growing in generous self-giving to the Lord and to her neighbour.

106. If the assessment leads to her admission to consecration, the Bishop, with the one to be consecrated, will
determine the date and the place of its celebration, keeping in mind the relevant guidelines in the Pontifical.

It is appropriate to arrange for the community to participate profitably in the liturgy of consecration, with an
invitation to accompany the one to be consecrated in prayer and with a specific catechesis on the characteristics
of this vocation. In the preparation and celebration of the rite, care is to be taken to introduce the assembily to the
nuptial mystery of Christ and the Church that is to be celebrated, through the dignity and restraint of the
gestures, hymns and recommended symbols.



93

107. After the celebration has taken place it will be documented with an entry in the register of the Ordo
virginum, adding the personal signature of the celebrating minister, the consecrated woman herself and two
witnesses. This register is ordinarily safeguarded in the diocesan curia. A certificate of the event will be issued to
the consecrated woman. It is also appropriate for the Bishop to make arrangements to inform the competent
parish priest about the consecration so that it can be annotated in the baptismal register.

Permanent formation

Attention to permanent formation

108. Concern for permanent formation is based on the need to respond more fully to the vocation received[101].

It requires constant openness to learning from experience, the disposition to let herself be led by the Spirit in the
dynamism of faith, developing the meaning of the different stages of her life in the light of the Gospel and her
own way of accounting for Christian hope in the face of the pressures of contemporary culture.

Increasing age, which is accompanied by changes in commitments, relational contexts and health conditions,
impels consecrated women to rediscover the beauty and fertility of their consecration throughout all stages of
life, appropriately adapting the content and manner of their formation.

All the dimensions of the life of the consecrated woman must be involved: her identity as a woman in a specific
cultural and social context, a disciple of the Lord in the pilgrim Church in history, called to be a special sign of the
spousal love of Christ and the Church, as a consecrated woman in the specific form of life of the Ordo virginum.

109. Permanent formation therefore requires humility, attention, intelligence, responsibility and creativity on the
part of each consecrated woman.

In this context, the specific activities of permanent formation are instruments intended to help deepen their
personal understanding of the virginal charism, to foster the integration of living in total dedication to the Lord,
and to sustain the consecrated women in their commitment to fulfil the responsibilities that arise from
consecration.

Personal commitment and the communal dimension

110. The preparation of useful programs of permanent formation requires harmonization of the personal
commitment to formation with the communal dimension that characterize the Ordo virginum.

It concerns a choice of the priorities and most suitable means for a solid formation, so that it is attentive to the
needs and the charisms of each one. At the same time, the formation programs must express and support the
experience of communion that unites the consecrated women of the Ordo virginum.

This entails a dual exercise of co-responsibility: of each consecrated woman in relation to the Bishop or the
Delegate, to plan and evaluate how she is fulfilling her commitment to formation; and of the group of
consecrated women of the Diocese with the Bishop or the Delegate, to plan, implement and evaluate a shared,
specific program of formation for the consecrated women of the Ordo virginum.

111. For this second aspect, depending on the circumstances, the Bishop or the Delegate will encourage
meetings and formative activities for all the consecrated women, welcoming the contribution that each one is
able to give in the planning, organization, implementation and the necessary evaluation. To give continuity and
structure to this exercise of co-responsibility, the Bishop can arrange with the consecrated women the manner of
establishing a service or team for permanent formation, as an expression of the service of communion.



94

Care must be taken to provide for the involvement of those consecrated women who are not able to, or have
difficulty in participating in formation meetings because of advanced age, health or other serious reasons.

Where there is only one consecrated woman in a Diocese, or their number is very small, shared formation
activities can be provided with the consecrated women of neighbouring Dioceses, with the agreement of the
respective Bishops.

The consecrated women can also consider other initiatives and activities available in the Christian community for
their own formation, and they can take advantage of suitable formative opportunities offered in their social and
work environment.

Recommendations for content and method

112. Special formative programs for the consecrated women in the Ordo virginum must be designed with
pedagogical expertise. They will consist of in-depth study of the fundamental themes of Christian life, particularly
those more central to this form of consecrated life, and also reflection on questions raised by current reality
which require serious evangelical discernment.

These programs will include study of sacred scripture, theology and the dynamics of the spiritual life, as well as
attention to the magisterium and the pastoral directions of the diocesan Bishop and the Holy Father.

It is important that the intellectual dimension of formation is not isolated, but integrated into the growth of life
according to the Spirit, and continually stimulated and assessed with respect to the capacity to establish and
maintain friendly relationships.

Care must therefore be taken that meetings and formative activities become opportunities for true communion in
faith and mutual support for the consecrated women. The formation program will also be supported with
communal prayer. The pedagogical dimension will not be neglected regarding the relational dynamics existing
within the Ordo virginum, encouraging hospitality and mutual respect, kindness and the intelligent management
of tensions and conflicts that arise, so that these also become occasions for growth.

113. Formative meetings and activities can take the form of lectures and conferences, sharing of experience,
listening to testimony, shared reading courses, seminars, retreats, spiritual exercises, Bible study weeks,
pilgrimages, cultural enrichment, etc.

Diocesan formation programs can be supplemented by inter-diocesan formation meetings and activities,
particularly those organized by services of communion permanently established within a definite group of
particular Churches, with the agreement of the relevant episcopal conferences and the Bishops’ representative
for the Ordo virginum, if one has been appointed. In the planning, implementation and assessment of these
events the co-responsibility of all the consecrated women of these Dioceses must be encouraged.

Conclusion

114. The Lord Jesus drew all peoples into one Church and united them mystically with spousal love. This
wonderful mystery, which is brought about efficaciously in the Eucharistic celebration, is the principle of the
Church’s unity and holiness, its universal mission and its ability to enliven all human experience and every
culture with the message of the Gospel. Contemplating this mystery, the Church recognises the revival of the
Ordo virginum as a gift of the Spirit and welcomes it with gratitude.

Preceded and sustained by the grace of God, the women who receive this consecration are called to live in
obedience to the Holy Spirit, to experience the transforming energy of the Word of God that brings so many
different women into a communion of sisters, and to proclaim the Gospel of salvation with their words and their
lives, becoming images of the Church as the Bride, living only for Christ the Bridegroom, and thus making Him



95

present to the world.

They look to Mary, perfect image of the Church, as the guiding star for their journey. The Church entrusts them
to her maternal protection.

115. We praise you,

Virgin Mother of God
Woman of the covenant,

of expectation and fulfilment.
Be the mother and teacher
of consecrated virgins,

so that imitating you

they will receive the Gospel joyfully
and every day

with humility and wonder
discover in it

the holy origin

of their spousal vocation.

Virgin of virgins,

sealed fountain,

gate of heaven,

inspire and accompany
these sisters of ours,

may they have the gift

of spiritual discernment
pilgrims in history

may they live the dynamism
of prophecy

with freedom and courage
with determination and tenderness.

Woman full of grace,
overflowing with charity,
Virgin become Church

bless their journey

so that hope

enlightens their minds

and opens their hearts
guiding every step

and faith

makes their hands industrious
and creative

so may their lives be fruitful
and anticipating here and now
the reality of the Kingdom,
may they generate

and build up the people of God
sharing in its mission

kingly, prophetic and priestly.

We proclaim you blessed
woman of the Magnificat
mother of the living Gospel.
We pray for these sisters.



96

Gather them in your song
involve them in your dance

so that they follow the Lamb
wherever he goes

with lamps alight.

May they lead us also

to the eternal wedding banquet,
to the final embrace

with the Love

that never ends.

(Approved by the Holy Father in an audience on June 8, 2018)

Vatican City, June 8, 2018
Solemnity the Most Sacred Heart of Jesus

Jodo Braz Card. de Aviz
Prefect

+José Rodriguez Carballo, O.F.M.
Archbishop Secretary

[1] Among the earliest evidence, the testimony of Clement of Rome (Clemens Romanus, Ep. Ad Corinthios 38,
2: SCh167,162) and Ignatius of Antioch (Ignatius Antiochensis, Ep. Ad Smyrnenses Xlll: PG 5, 717-718; Ep. Ad
PolycarpumV, 2: PG 5, 723-724).

[2] About the year 150, Justinian expressed himself thus: “Many are the men and women who were made
disciples of Christ as babies, who remained pure right up to their sixtieth or seventieth years. And | am proud to
be able to cite examples coming from all social classes”; Justinus, Apol. pro christ., c. 15: PG 6, 349.
Athenagoras of Athens, in the year 177 wrote to Marcus Aurelius: “You could find many of ours, men and
women, who have grown old without marrying, in the hope of uniting themselves more closely with God!”:
Athenagoras Atheniense, Legatio pro christianis XXXIl: OTAC VII, 172.

[3] Ignatius Antiochensis, Ep. ad PolycarpumV, 2: PG 5, 723-724.

[4] Initially, the similarity between this form of life and that of consecrated widows also entailed a lack of clear
distinction, as can be gathered from the writings of Ignatius of Antioch, who, at the beginning of the second
century, greeted “the virgins called widows” of the community of Smyrna: Ignatius Antiochensis, Ep. Ad. Smyrn.
Xll: PG5, 717-718. In the Apostolic Constitutions of the second half of the fourth century, virgins appear
together with widows and deaconesses, as an institutional component of the Christian community.

[5] Cf. e.g. Athanasius, Apol. Ad Constant. 33: PG 25, 640; Ambrosius, De virginibus, lib. |, c. 8, n. 52: PL 16,
202.

[6] This expression is found in Basilius, Ep. 199 Ad Amphilochium. PG 32, 717.

[7] Cf. Ambrosius, De virginibus, lib. lll, cc. 1-3, nn. 1-14: PL 16, 219-224; De institutione virginis, c. 17, nn. 104-
114: PL 16, 333-336. Cf. Sacramentarium Leonianum XXX: PL 55, 129.

[8] Cyprianus, De habitu virginum lll: PL 4, 443.

[9] Pontificale Romanum ex decreto Sacrosancti Concilii GEcumenici Vaticani Il instauratum auctoritate Pauli PP.
VI promulgatum, Ordo consecrations virginum, Editio typica, Typis Polyglottis Vaticanis, Civitas Vaticana 1970.
[10] John Paul Il, Apostolic Constitution Pastor bonus (28 June 1988), 105.

[11] Catechism of the Catholic Church, 922-924.

[12] John Paul Il, Post-Synodal Apostolic Exhortation Vita consecrata (25 March 1996).

[13] Congregation for Institutes of Consecrated Life and Societies of Apostolic Life, Instruction Starting afresh
from Christ. A renewed commitment to consecrated life in the third millennium (19 May 2002), 19.

[14] Congregation for Bishops, Directory for the Pastoral Ministry of Bishops Apostolorum Successores (22
February 2004), 104.



97

[15] John Paul ll, Speech to the participants in the International Conference of the Ordo virginum on the 25th
anniversary of the promulgation of the rite, Rome (2 June 1995).

[16] Benedict XVI, Speech to the participants at the Congress of the Ordo virginum on the theme: « Consecrated
virginity in the world: a gift for the Church and in the Church », Rome (15 May 2008).

[17] « The words of Christ (Mt 19:11-12) originate from all the realism of the human situation and with the same
realism they lead him beyond, towards the call. In a new way, while remaining through his nature a “dual” being
(that is directed as man towards the woman, and as woman, towards the man), he is able to discover in this
solitude, which does not cease being a personal dimension of the duality of each one, a new and even fuller
form of intersubjective communication with others. This orientation of the call explains in an explicit way the
expression: “For the Kingdom of heaven”. In fact, the fulfilment of this Kingdom must be found along the lines of
an authentic development of the image and likeness of God, in his Trinitarian significance, which is precisely “in
communion”. In choosing continence for the Kingdom of heaven, man has the self-awareness to be able, in this
way, to fulfil himself “differently” and, in a certain sense, “more” than in marriage, becoming “a sincere gift for
others” »: John Paul I, Audience (7 April 1982).

[18] « Continence “for the Kingdom of heaven”, the choice of virginity or celibacy for one’s whole life, in the
experience of the disciples and the followers of Christ becomes a particular act of response to the love of the
Divine Bridegroom. It therefore has acquired the significance of an act of spousal love, which is a spousal self-
giving, for the purpose of reciprocating in a special way the spousal love of the Redeemer; self-giving,
understood as renunciation, but done above all for love»: John Paul Il, Audience (28 April 1982).

[19] « The human being, male and female [...] with free will chooses continence “for the sake of the Kingdom of
heaven” [...] indicating [...] the eschatological “virginity” of the risen man, in which will be revealed the absolute
and eternal spousal significance of the glorified body in union with God himself, by seeing him “face to face”; and
glorified, also, by the union of a perfect intersubjectivity, which will unite all the “participants in the other world”,
men and women, in the mystery of the communion of saints. Earthly continence “for the Kingdom of heaven” is
undoubtedly a sign which points to this truth and this reality. It is a sign that the body, whose end is not death,
reaches towards glorification and is already, in itself, | would say, among men a witness that anticipates the
future resurrection. Nevertheless, this charismatic sign of the other world expresses the strength and the most
authentic dynamic of the mystery of the “redemption of the body”: a mystery that from Christ has been written in
the earthly history of man and has been deeply rooted in this history. Thus continence “for the Kingdom of
heaven” bears above all the imprint of the likeness of Christ, who himself made the same choice “for the
Kingdom of heaven” in his work of redemption »: John Paul ll, Audience (24 March 1982).

[20] Cf. Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution on the Church Lumen gentium, 1.

[21] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1; Catechismus Catholicae Ecclesiee, 1667-1672; Code of
Canon Law, cann. 1166-1169.

[22] Cf. Ordo consecrationis virginum, 17 and 22-23.

[23] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1; Ordo consecrationis virginum, 16, 24.

[24] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1.

[25] Cf. Second Vatican Ecumenical Council, Pastoral Constitution on the Church in the Modern World, Gaudium
et Spes, 1.

[26] Cf. John Paul I, Post-Synodal Apostolic Exhortation Vita consecrata (25 March 1996), 7 and 42.

[27] Cf. Code of Canon Law, can. 604

[28] Cf. Code of Canon Law, can. 368 and can. 381 § 2.

[29] Cf. John Paul I, Post-Synodal Apostolic Exhortation Vita consecrata (25 March 1996), 14.

[30] Cf. Ordo consecrationis virginum, 16.

[31] Cf. John Paul I, Apostolic Letter Mulieris dignitatem (15 August 1988), 17-20.

[32] « The chastity of celibates and virgins, as a manifestation of dedication to God with an undivided heart (cf. 7
Cor 7:32-34), is a reflection of the infinite love which links the three Divine Persons in the mysterious depths of
the life of the Trinity »: John Paul Il, Post-synodal Apostolic Exhortation Vita consecrata (25 March 1996), 21. «
The integrity of the faith was also tied to the image of the Church as a virgin and her fidelity in love for Christ her
spouse; harming the faith means harming communion with the Lord »: Francis, Encyclical Letter Lumen fidei (29
June 2013), 48.

[33] « Spousal love always involves a special readiness to be poured out for the sake of those who come within
one’s range of activity. In marriage this readiness, even though open to all, consists mainly in the love that
parents give to their children. In virginity this readiness is open to all people, who are embraced by the love of
Christ the Spouse »: John Paul I, Apostolic Letter Mulieris dignitatem (15 August 1988), 21.

[34] Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution on the Church Lumen gentium, VIIlI.



98

[35] Francis, Apostolic Exhortation Evangelii gaudium (24 November 2013), 287.

[36] Cf. Ambrosius, De virginibus, lib. Il, c. 3, n. 19: PL 16, 211.

[37] Cf. John Paul ll, Encyclical letter Redemptoris Mater (25 March 1987), 6.

[38] Francis, Apostolic Exhortation Evangelii gaudium (24 November 2013), 287.

[39] Ivi, 288.

[40] Ibid.

[41] Cf. Francis, Apostolic Exhortation Evangelii gaudium (24 November 2013), 1.

[42] Cf. Benedict XVI, Speech to the participants at the Congress of the Ordo virginum on the theme:
“Consecrated virginity in the world: a gift for the Church and in the Church”, Rome (15 May 2008), 5; John Paul
I, Post-synodal Apostolic Exhortation Vita consecrata (25 March 1996), 18.

[43] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 2.

[44] « The charismatic gifts [...] are freely distributed by the Holy Spirit, so that sacramental grace may be fruitful
in Christian life in different ways and at every level. Because these charisms “are perfectly suited to and useful
for the needs of the Church”, through their diverse richness, the People of God are able fully to live their
evangelical mission, discerning the signs of the times and interpreting them in the light of the Gospel. The
charismatic gifts, in fact, enable the faithful to respond to the gift of salvation in complete freedom and in a way
suited to the times. In this way, they themselves become a gift of love for others and authentic witnesses to the
Gospel before all mankind »: Congregation for the Doctrine of the Faith, Letter luvenescit Ecclesia (15 May
2016), 15.

[45] « There are among you different approaches and different ways of living the gift of consecrated virginity [...].
| urge you to go beyond external appearances, experiencing the mystery of God’s tenderness which each one of
you bears in herself and recognizing one another as sisters, even in your diversity »: Benedict XVI, Speech to
the participants at the Congress of the Ordo virginum on the theme: « Consecrated virginity in the world: a gift
for the Church and in the Church », Rome (15 May 2008), 5.

[46] « Confident and humble recourse to spiritual direction is of great help on the path of fidelity to the Gospel,
especially in the period of formation and at certain other times in life. Through it individuals are helped to
respond with generosity to the movement of the Spirit, and to direct themselves resolutely towards holiness »:
John Paul I, Post-synodal Apostolic Exhortation Vita consecrate (25 March 1996), 95.

[47] Benedict XVI, Speech to the participants at the Congress of the Ordo virginum on the theme: « Consecrated
virginity in the world: a gift for the Church and in the Church », Rome (15 May 2008), 4-5.

[48] Augustinus, De sancta virginitate, c. 54: PL 40, 428.

[49] « The great patristic tradition teaches us that the mysteries of Christ all involve silence. Only in silence can
the Word of God find a home in us, as it did in Mary »: Benedict XVI, Post-synodal Apostolic Exhortation Verbum
Domini (30 September 2010), 66.

[50] «Ignorance of the Scriptures is ignorance of Christ »: Hieronymus, Commentarii in Isaiam, Prologus; CCL
73,1: PL24,17.

[51] « [The Eucharist] is the Sacrament of the Bridegroom and the Bride. The Eucharist makes present and
realizes anew in a sacramental manner the redemptive act of Christ, who “creates” the Church, his body. Christ
is united with this “body” as the bridegroom with the bride »: John Paul Il, Apostolic letter Mulieris dignitatem (15
August 1988), 26.

[52] « Here the fullness of intimacy with Christ is realized, becoming one with him, total conformity to him to
whom consecrated persons are called by vocation »: Congregation for Institutes of Consecrated Life and
Societies of Apostolic Life, Instruction Starting afresh from Christ. A renewed commitment to consecrated life in
the third millennium (19 May 2002), 26.

[53] Francis, Bull Misericordiae vultus (11 April 2015), 17.

[54] « To celebrate the sacrament of reconciliation means to be wrapped in a warm embrace, the embrace of the
infinite mercy of the Father »: Francis, Audience (19 February 2014).

[565] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 2.

[56] Ambrosius, De institutione virginis, c. 6, n. 46: PL 16, 320.

[57] Cf. Code of Cannon Law, can. 663 § 4.

[58] « Asceticism, by helping to master and correct the inclinations of human nature wounded by sin, is truly
indispensable if consecrated persons are to remain faithful to their own vocation and follow Jesus on the way of
the Cross »: John Paul Il, Post-synodal Apostolic Exhortation Vita consecrata (25 March 1996), 38.

[59] «The vocation of consecrated persons to seek first the Kingdom of God is first and foremost a call to
complete conversion, in self-renunciation, in order to live fully for the Lord, so that God may be all in all. Called to
contemplate and bear witness to the transfigured face of Christ, consecrated men and women are also called to



99

a transfigured existence »: John Paul I, Post-synodal Apostolic Exhortation Vita consecrata (25 March 1996),
35.

[60] « This then, is the rule of conversion: to distance yourself from evil and to learn to do good. Converting
oneself is a journey. It is a journey which requires courage, to remove yourself from evil and humility to learn to
do good. And above all, it requires concrete acts »: Francis, Morning meditation in the Chapel of Domus Sanctae
Marthae, Learn to do good (14 March 2017).

[61] Cf. Benedict XVI, Speech to the participants at the Congress of the Ordo virginum on the theme: «
Consecrated virginity in the world: a gift for the Church and in the Church », Rome (15 May 2008), 4-5.

[62] Francis, Encyclical Letter Laudato si’ (24 May 2015), 222-227.

[63] Francis, Apostolic Exhortation Evangelii gaudium (24 November 2013), 273.

[64] « To be authentic evangelizers, we need to develop a spiritual taste for being close to people’s lives and to
discover that this is itself a source of spiritual joy. Mission is at once a passion for Jesus and a passion for his
people. [...] He wants to make use of us to draw closer to his beloved people. He takes us from the midst of his
people and he sends us to his people; without this sense of belonging we cannot understand our deepest
identity »: Francis, Apostolic Exhortation Evangelii gaudium (24 November 2013), 268.

[65] Paolo VI, Apostolic Exhortation Evangelii nuntiandi (8 December 1975), 70.

[66] Cf. Ordo consecrationis virginum, 16; John Paul ll, Speech to the participants in the International
Conference of the Ordo virginum on the 25th anniversary of the promulgation of the rite, Rome (2 June 1995), n.
6; Francis, Apostolic Exhortation, Evangelii gaudium (24 November 2013), 197-216. « For the Church, the option
for the poor is primarily a theological category rather than a cultural, sociological, political or philosophical one »:
Francis, Apostolic Exhortation, Evangelii gaudium (24 November 2013), 198.

[67] Francis, Encyclical Letter Laudato si' (24 May 2015), 127.

[68] Ibid., 220.

[69] Ibid., 237.

[70] Cf. John Paul I, Speech to the participants in the International Conference of the Ordo virginum on the 25th
anniversary of the promulgation of the rite, Rome (2 June 1995), 4.

[71] Cf. Code of Canon Law, can. 680.

[72] Francis, Apostolic Exhortation Evangelii gaudium (24 November 2013), 103-104.

[73] « It is precisely this path of synodality which God expects of the Church of the third millennium »: Francis,
Address on the occasion of the commemoration of the 50 th Anniversary of the institution of the Synod of
Bishops, Rome (17 October 2015).

[74] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 6.

[75] Cf. Ordo consecrationis virginum, 14 and 16.

[76] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5; Ordo consecrationis virginum, 2 and 16.

[77] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 6.

[78] Cf. Congregation for Bishops, Directory for the Pastoral Ministry of Bishops Apostolorum Successores (22
February 2004), 104.

[79] Cf. Code of Canon Law, can. 1303 § 1.

[80] Cf. Code of Canon Law, can. 604 § 2.

[81] Cf. Congregation for the Doctrine of the Faith, Letter Juvenescit Ecclesia (15 May 2016), 16.

[82] Cf. Code of Canon Law, cann. 684 and 685.

[83] Cf. Code of Canon Law, can. 695.

[84] Cf. John Paul I, Post-Synodal Apostolic Exhortation Vita consecrata (25 March 1996), 19.

[85] Ibid., 69.

[86] Ibid., 65 and 69-70.

[87] « It will be important that all consecrated persons be formed in the freedom to learn throughout life, in every
age and season, in every human ambient and context, from every person and every culture open to be taught by
any fragment of truth and beauty found around them. But above all they must learn to be formed by everyday
life, by their own community, by their brothers and sisters, by everyday things, ordinary and extraordinary, by
prayer and by apostolic fatigue, in joy and in suffering, until the moment of death »: Congregation for Institutes of
Consecrated Life and Societies of Apostolic Life, Instruction Starting afresh from Christ. A renewed commitment
to consecrated life in the third millennium (19 May 2002), 15.

[88] « This is the temptation of selfish people. Along the way, they lose sight of the goal and, rather than think of
others, they are unashamed to think only of themselves, or even worse, to justify themselves. The Church is the
community of the faithful, the Body of Christ, where the salvation of one member is linked to the holiness of all.
An individualist is a cause of scandal and of conflict »: Francis, Address on the occasion of the meeting and



100

prayer with priests, religious and seminarians, Cairo (29 April 2017).

[89] Cf. Congregation for Institutes of Consecrated Life and Societies of Apostolic Life, Instruction Starting afresh
from Christ. A renewed commitment to consecrated life in the third millennium (19 May 2002), 18.

[90] Cf. Code of Canon Law, can. 1072.

[91] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5 b).

[92] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5 a) and 5 b).

[93] John Paul Il, Post-Synodal Apostolic Exhortation Vita consecrata (25 March 1996), 65.

[94] Cf. John Paul I, Speech to the participants in the International Conference of the Ordo virginum on the 25th
anniversary of the promulgation of the rite, Rome (2 June 1995), 4.

[95] « Benedict XVI spoke of an “ecology of man”, based on the fact that “man too has a nature that he must
respect and that he cannot manipulate at will” [Address to the Deutscher Bundestag, Berlin (22 September
2011)]. It is enough to recognize that our body itself establishes us in a direct relationship with the environment
and with other living beings. The acceptance of our bodies as God’s gift is vital for welcoming and accepting the
entire world as a gift from the Father and our common home, whereas thinking that we enjoy absolute power
over our own bodies turns, often subtly, into thinking that we enjoy absolute power over creation. Learning to
accept our body, to care for it and to respect its fullest meaning, is an essential element of any genuine human
ecology. Also, valuing one’s own body in its femininity or masculinity is necessary if | am going to be able to
recognize myself in an encounter with someone who is different. In this way we can joyfully accept the specific
gifts of another man or woman, the work of God the Creator, and find mutual enrichment »: Francis, Encyclical
Letter Laudato si’ (24 May 2015), 155.

[96] Cf. Congregation for Catholic Education, Guidelines for the use of psychology in the admission and
formation of candidates for the priesthood (29 June 2008); Congregation for the Clergy, The gift of the priestly
vocation. Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (8 December 2016), 146-147 and 191-196.

[97] Congregation for the Clergy, The gift of the priestly vocation. Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis
(8 December 2016), 194.

[98] « In the selection of specialists, other than their human qualities and competence in their field, their faith
must also be taken into account »: Congregation for the Clergy, The gift of the priestly vocation. Ratio
Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (8 December 2016), 146.

[99] Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 5 a).

[100] Congregation for Institutes of Consecrated Life and Societies of Apostolic Life, Instruction Starting afresh
from Christ. A renewed commitment to consecrated life in the third millennium (19 May 2002), 25.

[101] Congregation for Institutes of Consecrated Life and Societies of Apostolic Life, Instruction Starting afresh
from Christ. A renewed commitment to consecrated life in the third millennium (19 May 2002), 15.

[01125-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua spagnola

Introduccién

I. La vocacidn y el testimoniodel Ordo virginum

Il. La configuracién del Ordo virginum en las iglesias particulares y en la iglesia universal

lll. El discernimiento vocacional y la formacién para el Ordo virginum

Conclusién
Introduccion

1. La imagen de la Iglesia Esposa de Cristo aparece, en el Nuevo Testamento, como eficaz icono revelador de
la intima naturaleza de la relacién que el Sefior ha querido establecer con la comunidad de los que creen en El
(Ef5, 23-32; Ap 19, 7-9; 21, 2-3.9).



101

Desde los tiempos apostdlicos, esta expresion del Misterio de la Iglesia ha encontrado una manifestacién
totalmente peculiar en la vida de aquellas mujeres que, correspondiendo al carisma evangélico suscitado en
ellas por el Espiritu Santo, con amor esponsal, se han dedicado al Sefior Jesus en virginidad, para experimentar
la fecundidad espiritual de la intima relacién con El y ofrecer los frutos a la Iglesia y al mundo.

2. Como nos indican algunos pasajes del Nuevo Testamento y los escritos de los primeros siglos cristianos,
esta forma de vida evangélica se expresé de forma espontanea en las primeras comunidades cristianas[1],
figurando entre las otras formas de vida ascética que, en el contexto de la sociedad pagana, constituian un
signo evidente de la novedad del cristianismo y de su capacidad de responder a las mas profundas preguntas
sobre el sentido de la existencia humana[2]. Por un proceso analogo al de la viudedad

de las mujeres que escogian la continencia « en honor de la carne del Sefor »[3], la virginidad consagrada
femenina adquirio progresivamente las singularidades de un esta-

do de vida publicamente reconocido por la Iglesia[4].

En los tres primeros siglos numerosisimas virgenes consagradas sufrieron el martirio por permanecer fieles al
Sefior. Entre ellas Agueda de Catania, Lucia de Siracusa, Inés y Cecilia de Roma, Tecla de Iconio, Apolonia de
Alejandria, Restituta de Cartago, Justa y Rufina de Sevilla. Cesadas las persecuciones, la memoria de las
virgenes martires permanecié como viva llamada a la entrega total de si, como exigia la consagracion virginal.

En las mujeres que acogian esta vocacion y correspondian con la decision de perseverar en virginidad durante
toda la vida, los Padres de la Iglesia vieron reflejadas la imagen de la Iglesia Esposa totalmente dedicada a su

Esposo; por eso se referian a ellas como sponsae Christi, Christo dicatae, Christo maritate, Deo nuptae[5]. En

el cuerpo vivo de la Iglesia, aparecian como un coetu institucionalizado, denominado Ordo virginum[6].

3. A partir del siglo 1V, el ingreso en el Ordo virginum se hacia por medio de un solemne rito litdrgico, presidido
por el Obispo diocesano. En medio de la comunidad reunida para la celebracion eucaristica, la mujer
manifestaba el sanctum propositum de permanecer durante toda la vida en virginidad por amor a Cristo, y el
Obispo pronunciaba la oracidén consecratoria. Como atestiguan ya los escritos de Ambrosio de Milan y
sucesivamente las mas antiguas fuentes liturgicas, el simbolismo nupcial del rito se hacia particularmente
evidente por la imposicion del velo a la virgen de parte del Obispo, gesto que correspondia a la velatio de la
esposa en la celebracion del matrimonio[7].

4. La estima y la solicitud pastoral que acompafiaban el camino de la virginidad consagrada estan ampliamente
atestiguadas en la literatura patristica. Los padres no se limitaron a censurar el comportamiento de las
consagradas inadecuado a su compromiso de llevar una vida casta en el humilde seguimiento de Cristo,
también afrontaron y combatieron con vigor tanto los argumentos que negaban el valor de la virginidad
consagrada, como las desviaciones heréticas que propugnaban los ideales de la virginidad y de la continencia
sobre la base de una concepcién negativa del matrimonio y la sexualidad. llustraron ampliamente los
fundamentos teo-

I6gicos de la consagracion virginal, evidenciando el origen carismatico, la motivacion evangélica, la importancia
eclesial, la referencia ejemplar a la Virgen Maria, el valor profético de anticipacion y vigilante espera de la plena
comunién con el Sefior que se realizara solo cuando El vuelva glorioso, al final de los tiempos. Dirigiéndose a
las virgenes consagradas « mas con el afecto que con la autoridad »[8] de su ministerio, les exhortaban a
alimentar y expresar su amor por Cristo Esposo meditando asiduamente la Escritura y perseverando en la
oracion personal y liturgica; practicando la ascesis, las virtudes y las obras de misericordia; cultivando una
actitud de décil escucha al magisterio del Obispo y el compromiso de cuidar la comunion eclesial, con el fin de
ofrecer un testimonio transparente y persuasivo del Evangelio dentro de las comunidades cristianas y del
ambiente social en el que permanecian insertas, viviendo generalmente con su propia familia y también, a
veces, en forma comunitaria.

En ese mismo periodo, a través de las decretales de los Papas y las constituciones de los Concilios
Provinciales, empezo6 a definirse la disciplina sobre los aspectos esenciales de esta forma de vida.

5. Mientras durante los primeros siglos las virgenes consagradas vivian generalmente con sus propias familias,



102

con el desarrollo del monacato cenobitico la Iglesia asocio la consagracion virginal a la vida comunitaria y por
consiguiente a la observancia de una regla comun y a la obediencia a una superiora. Paulatinamente en el
curso de los siglos desapareci6 la forma de vida originaria del Ordo virginum, con su tipico arraigo en la
comunidad eclesial local bajo la guia del Obispo diocesano.

Los ritos de ingreso en la vida monastica corrieron paralelos y en la mayoria de los monasterios sustituyeron la
celebracion de la consecratio virginum. Solo algunas familias monasticas en las que se hacian los votos
solemnes mantuvieron este rito que, aun conservando los elementos esenciales de su estructura originaria, se
enriquecio con la aportacion de la sensibilidad de las poblaciones entre las que se difundié, mediante sucesivas
revisiones que llevaron a introducir nuevas férmulas eucoldgicas y gestos simbdlicos.

6. El impulso de renovacion eclesial inspirado por el Concilio Vaticano Il suscité también interés de cara al rito
liturgico de la consecratio virginumy del Ordo virginum. Muchos siglos después de su desaparicion y en un
contexto histérico totalmente cambiado, en donde se producian procesos de profunda transformacion de la
condiciéon femenina en la Iglesia y en la sociedad, esta antigua forma de vida consagrada revelaba una
sorprendente fuerza de atraccion capaz de responder no solo al deseo de muchas mujeres que querian
dedicarse totalmente al Sefior y a los hermanos, sino también al redescubrimiento contextual de la identidad
propia de la Iglesia particular en la comunién con el unico Cuerpo de Cristo.

Segun la disposicidn de la Constitucidn sobre la liturgia Sacrosantum Concilium n. 80, en el periodo
postconciliar, el rito de la consecratio virginum del Pontifical Romano, se reviso, teniendo en cuenta los
principios que el Concilio habia fijado por medio de la reforma litdrgica. El nuevo Ordo Consecratio-

nis virginum, promulgado el 31 de mayo de 1970, por la Sagrada Congregacion para el Culto Divino, por
mandato especial del Papa Pablo VI, entr6 en vigor el 6 de enero de 1971[9]. Retomando la mas antigua
tradicion eclesial y teniendo en cuenta la sucesiva evolucion histérica, fueron elaboradas y apro-

badas dos formas celebrativas. La primera destinada a las mujeres que permaneciendo in saeculo, es decir en
sus ordinarias condiciones de vida, son admitidas a la consagracién por el Obispo diocesano. La segunda esta
destinada a las monjas de comunidad que celebran este rito, profesas perpetuas, o que en esa celebracion
hacen profesion perpetua y reciben la consecratio virginum.

7. De esta manera ha sido reconocida de forma explicita por la Iglesia la consagracion virginal de mujeres que
permanecen en su entorno de vida ordinario, arraigadas en la comunidad diocesana reunida alrededor del
Obispo, segun la modalidad del antiguo Ordo virginum, sin ser adscritas a un Instituto de vida consagrada. El
mismo texto liturgico y las normas que en él se establecen delinean en los elementos esenciales la fisonomia y
la disciplina de esta forma de vida consagrada, cuyo caracter institucional — propio y distinto de los Institutos de
vida consagrada — ha sido confirmado sucesivamente por el Codigo de Derecho Cancdnico (can. 604). De
manera si-

milar, el Codigo de Canones de las Iglesias orientales también ha explicitado la posibilidad de que en las
Iglesias orientales el derecho particular constituya virgenes consagradas que publicamente profesen castidad
en el siglo “por su cuenta”, es decir, sin los lazos de pertenencia a un instituto de vida consagrada (can. 570).

Por consiguiente, en la reorganizacion de la Curia Romana que se llevé a cabo por la Constitucion Apostdlica
Pastor bonus, el Ordo virginum se situé en el ambito de competencia de la Congregacion para los Institutos de
Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostdlica[10].

También el Catecismo de la Iglesia Catolica[11], la reflexion realizada con ocasion del Sinodo de los Obispos
dedicado al tema

« La vida consagrada y su mision en la Iglesia y en el mundo » y la sucesiva exhortacion post-sinodal Vita
consecrata[12] (en particular en los nn. 7 y 42) han contribuido a clarificar el lugar eclesiastico del Ordo virginum
entre las otras formas de vida consagrada, poniendo de relieve el vinculo peculiar que se establece entre las
virgenes consagradas y la Iglesia particular y universal.

La Instruccién Caminar desde Cristo. Un renovado compromiso de la vida consagrada en el tercer milenio[13],
ha subrayado la exigencia de una especial atencion por parte del Obispo diocesano y de su presbiterio hacia las



103

virgenes consagradas.

Sucesivamente, el Directorio para el ministerio pastoral de los Obispos Apostolorum Successores[14], en
continuidad con la antigua tradicion eclesial, ha vuelto a afirmar que el Obispo diocesano ha de tener una
solicitud particular hacia el Ordo virginum, porque las virgenes son consagradas a Dios a través de sus manos y
la Iglesia las confia a su cuidado pastoral.

8. Desde que esta forma de vida consagrada se volvid a proponer en la Iglesia, se ha asistido a un verdadero y
propio reflorecimiento del Ordo virginum, cuya vitalidad se manifiesta en una multiple riqueza de carismas
personales que se ponen al servicio de la edificaciéon de la Iglesia y de la renovacién de la sociedad segun el
espiritu del Evangelio. El fendmeno aparece de gran relevancia no solamente por el numero de mujeres
involucradas, sino también por su difusién en todos los continentes, en muchisimos Paises y Diécesis, en zonas
geograficas y contextos muy diversos.

Sin duda, esto ha sido posible también gracias a la traduccién de la edicion tipica latina del Ordo Consecrationis
Virginum a la mayoria de las lenguas comunes, por las respectivas Conferencias Episcopales.

Numerosos Obispos, con su magisterio y accion pastoral, han promovido y sostenido el Ordo virginum en sus
Diocesis, valorando asimismo la contribucidon de las virgenes consagradas, que se han sentido llamadas a
reflexionar sobre su experiencia, la actualidad de esta vocacion en la Iglesia y el mundo de hoy, y sobre las
consideraciones necesarias para poder expresarse segun su propia originalidad. Con tal fin algunas
Conferencias Episcopales han elaborado criterios y orientaciones comunes para la atencién pastoral del Ordo
virginum en sus circunscripciones.

En sinergia con el magisterio y la accion de los Obispos diocesanos, la Sede Apostélica ha mantenido una
atencion constante hacia el Ordo virginum, poniéndose al servicio de las Iglesias particulares, para favorecer el
renacer y el desarrollo de esta forma de vida, segun sus caracteristicas peculiares.

9. El servicio a la comunion que el sucesor de Pedro ejerce también respecto del Ordo virginum, ha asumido
una visibilidad particular con ocasién de los dos primeros encuentros internacionales que han visto reunirse en
Roma a virgenes consagradas procedentes de numerosos paises. De San Juan Pablo Il en 1995[15] y de
Benedicto XVI en 2008[16], las virgenes consagradas han recibido preciosas ensefianzas para orientarse en su
camino.

Un tercer encuentro internacional tuvo lugar en el 2016, cuando las virgenes consagradas del mundo entero
fueron invitadas a Roma para participar en las Jornadas conclusivas del Afio de la Vida Consagrada convocado
por el Papa Francisco. Bajo la guia del sucesor de Pedro, que invitd a las personas consagradas de todas las
formas de vida, a redescubrir los fundamentos comunes de la vida consagrada, se ha evidenciado como el ca-
racteristico arraigo del Ordo virginum en las Iglesias particulares, se armoniza con la experiencia de comunion
que las virgenes consagradas experimentan en el horizonte de la Iglesia universal, participando de la Unica
mision eclesial.

10. En los ultimos afios, desde varias partes del mundo se ha pedido a este Dicasterio que ofrezca
indicaciones para orientar a los Obispos diocesanos en la aplicacion de las normas del Pontifical Romano
implicitas en el canon 604 del Codigo de Derecho Canodnico, asi como en la definicion de una disciplina mas
completa y organica que, segun los principios comunes del derecho de la vida consagrada en sus diversas
formas, especifique las peculiaridades del Ordo virginum.

La presencia renovada de esta forma de vida en la Iglesia, cuya reaparicién se vincula estrechamente al evento
del Concilio Vaticano Il, y la rapidez de su crecimiento en tantas Iglesias particulares, justifica se responda a
estas demandas, para que sea custodiada la identidad especifica del Ordo virginum, con la necesaria
adaptacion a los diversos contextos culturales.



104

La presente Instruccion establece los principios normativos y criterios orientativos que los Pastores de cada
Diocesis y cada Iglesia particular asimilada a la Diécesis deben aplicar en la atencion pastoral del Ordo
virginum.

Después de indicar el fundamento biblico y los elementos caracteristicos de la vocacion y del testimonio de las
virgenes consagradas (Primera parte), la Instruccion trata sobre la configuracion especifica del Ordo virginum
en la Iglesia particular y en la Iglesia universal (Parte segunda), para luego detenerse sobre el discernimiento
vocacional y los itinerarios para la formacion previa a la consagracion y la formacion permanente (Parte
tercera).

LA VOCACION
Y EL TESTIMONIO
DEL ORDO VIRGINUM

El fundamento biblico de la virginidad consagrada

11. Sed fecundos y multiplicaos fue el mandato del Creador dado a la primera pareja (Gn 1, 28) y reafirmado a
Noé y a sus hijos (Gn 9, 1.7). De este mandato esta impregnada profundamente la mentalidad hebrea y todas
las paginas del Antiguo Testamento, conectado a la promesa de una posteridad numerosa y al cumplimiento de
los tiempos mesianicos. El matrimonio, posiblemente préspero en hijos, aparece por tanto como la forma ideal
de todo israelita piadoso y un estilo de vida diferente resulta extrafio a la mentalidad biblica.

En el Pentateuco y en los Libros historicos la abstencion sexual es requerida solo como condiciéon temporal de
desapego de lo que es profano, para acceder a la esfera de la santidad de Dios: por ejemplo para prepararse al
encuentro con el Sefior en el Sinai (Ex 19, 15), o a la guerra contra el enemigo del Sefior (1 S 21, 2-7), o
durante el servi-

cio cultual de parte de los levitas (Lv 22, 1-9), o para poder participar en una comida sagrada (7 S 21, 5). La
virginidad es estimada como una cualidad positiva solo en relacion al futuro matrimonio y con referencia
explicita a la condicion de la mujer (Dt 22, 13-21), en cuanto representa la intimidad reservada al esposo. En
particular, al sumo sacerdote se le impone desposarse con una virgen por razones de pureza ritual (Lv 21, 10-
14). La virginidad perpetua, en cambio, era considera una gran humillacion (como la hija de Jefté en Jc 11, 37),
mientras la esterilidad fisica es soportada con gran sufrimiento moral (como Raquel en Gn 30, 23; Anaen 1S 1,
11; Isabel en Lc 1, 25).

12. La exaltacion del amor esponsal — que alcanza su cuspide poética en el Cantar de los Cantares — en los
libros sapienciales, se fundamenta en el ideal de la vida familiar heredada de la tradicién, contemplado en su
belleza (por ejemplo: Sal 127, 3-5; 128, 1-3; Eclo 25, 1) y replanteado en optica moral y pedagdgica (por
ejemplo: Prov 5, 15-19; Eclo 7, 23-28; 9, 1.9). La virginidad es apreciada como virtud de la mujer, guardada y
respetada con vistas al matrimonio, en cuanto prueba de su rectitud y del honor de su familia (Jb 31, 1; Eclo 9,
5; 42, 10), hasta el punto que, personificando la Sabiduria divina, el libro del Siracide la describe como virgen
esposa que se entrega a los que temen al Sefior (Eclo 15, 2). Y porque la virtud es agradable a Dios, también
aparece la intuiciéon viendo en las buenas obras una fecundidad espiritual que redime de la mortalidad incluso a
la mujer estéril, al imposibilitado para constituir una familia o esta privado de descendencia (Sab 3, 13-14; 4, 1).

13. A partir de la predicacion de Oseas — estrechamente ligada a su sufrida experiencia personal —, la metafora
nupcial aparece en los Libros proféticos para dar prominencia a la total gratuidad de la eleccidony a la
incansable fidelidad por parte de Dios (Os 1-2; Ez 16; 23), mientras el pueblo cede a la seduccion de otras
divinidades y de sus cultos. En este marco simbolico, muchas veces todo el pueblo de Dios es comparado o
personificado con la figura de una virgen: bien, para denunciar la idolatria que lo expone al riesgo de
desaparecer, como una virgen que muere sin descendencia (Am 5, 2), bien para dar voz al lamento por su ruina
(Lm 2, 13), bien para invitarlo al arrepentimiento (Jr 31, 21). Pero a veces, también, para hacer resonar la
promesa de la redencion con la que Dios rescatara a Israel de la devastacion y del abandono y asi encontrar la



105

alegria de reconocerse amado con amor eterno (Jr 31, 4.13; Is 62, 5).

También el celibato de Jeremias — el unico a quién Dios ordena explicitamente no tomar mujer — constituye un
anuncio profético del castigo que esta por abatirse sobre el pueblo (Jr 16, 2). Es un instrumento expresivo de la
palabra de Dios, un simbolo de muerte o mejor, una personificacion dolorosa del mensaje del juicio que anuncia
la destruccion inminente como castigo por la infidelidad del pueblo a Dios.

14. En el pensamiento rabinico el célibe es considerado un hombre sin proteccion, sin alegria, sin bendicion
(Bereshit Rabba 17, 2) que se parece a « uno que desparrama sangre » o que disminuye la imagen divina
(Tratado Yevamol del Talmud de Babilonia 63b). Sin embargo, entre los rabinos y algunos grupos religiosos
como los esenios y los terapeutas y la conocida comunidad de Qumran, aparecen excepciones.

En los umbrales del Nuevo Testamento encontramos ademas la figura de Juan el Bautista que se define amigo
del Esposo (Jn 3, 29) y con su vida ascética y de predicacion prepara la venida del Mesias y la llegada del
Reino de Dios.

15. En el Nuevo Testamento el celibato entra en escena y se presenta como profecia encarnada del yay
todavia no del Reino de Dios, que tiene su origen y razon de ser

justo en la novedad de la irrupcion del Reino en la historia. Desde el momento que el Reino de Dios en los
Evangelios se identifica con la predicacion, las obras y la misma persona de Jesus, la motivacion del celibato
asume un caracter fuertemente cristocéntrico. Los Evangelios de la infancia de Mateo (1, 18-25) y sobre todo de
Lucas (1, 26-38) presentan la novedad de la virginidad (carnis y cordis) de la madre de Jesus, signo visible de la
encarnacion invisible del Hijo de Dios y expresion esponsal de la alianza con Dios, a la que es llamado todo el
pueblo de los creyentes. Los Evangelios nos presentan ademas a Jesus como predicador itinerante que, libre
de cualquier atadura (Mt 8, 19-20), manifiesta la urgencia del Reino ya presente y llama alafey ala
conversion. El estilo itinerante de Jesus comporta, de hecho, una constante separacion de lugares y personas y
no se adapta a la necesidad de una vida familiar, donde el interés de un miembro esta fuertemente unido al
interés de los demas miembros, de modo que se origina una solidaridad fuerte y la politica de los parentescos.

Aunque hay varias referencias a los familiares de Jesus, en los Evangelios nunca aparece una alusion a una
mujer o a unos hijos (Mc 3, 31-32; 6, 3; Jn 6, 42; Hch 1, 14). Jesus, de hecho, llama hijos o hijitos a sus
discipulos (tékna, Mc 10, 24; teknia, Jn 13, 33; paidia, Jn 21, 5), permitiendo captar la realidad de una filiacién
espiritual. Con ocasién de la visita de los familiares que vienen a verlo (Mt 12, 47; Mc 3, 31; Lc 8, 20) o incluso a
buscarlo y llevarlo a casa (Mc 3, 21), El anuncia la constitucién de su nueva familia, que no se funda en los
vinculos de la sangre, sino en una realidad espiritual expresada mediante el deseo de cumplir la voluntad de
Dios (Mt 12, 50; Mc 3, 31-35) o de escuchar la palabra del Dios y ponerla en practica (Lc 8, 21). Este nacimiento
ulterior o renacimiento en el Espiritu, que va mas alla de la carne y de la sangre, también esta atestiguado en el
Prélogo de San Juan (Jn 1, 12-13) y con ocasion del dialogo entre Jesus y Nicodemo (Jn 3, 3-8).

Jesus abraza libremente una vida sin lazos ni obligaciones familiares, para poder dedicarse plenamente al
anuncio del Reino y a la realizacion del designio de amor del Padre para la humanidad. La libertad radical de los
lazos que JesUs encarna, la requiere también para aquellos que le siguen: El pide dejar (afiemi, en los tres
sinopticos) fodo (panta : Mt 19, 27; Mc 10, 28) o los bienes (ta idia : lo intimo, la propia intimidad, Lc 18, 28) y
esto supone dejar, ademas de padres, hermanos, hermanas, también mujer (gyne-" Lc 18, 29) o hijos (tékna :
Mt 19, 29; Mc 10, 29; Lc 18, 29). A sus discipulos habla de eunuchia como condicién absolutamente nueva,
para ser entendida no como mortificacion o actitud de desprecio hacia la mujer, sino como un don particular
concedido por Dios a aquellos que son llamados.

Recordemos el famoso logion: No todos comprenden estas palabras, sino solo aquellos a quienes se les ha
concedido (Mt 19, 11). Desde el punto de vista gramatical la expresion a quienes se les ha concedido (dédotai)
corresponde a un pasivo divino y significa: aquellos a quienes Dios lo ha otorgado. Solo aquellos que entran en
la comprension del misterio del Reino inaugurado por Cristo pueden entender este don que requiere una opcioén
voluntaria, libre, y tiene una motivacién de orden teoldgico y escatologico, al ser por el Reino de los cielos (Mt
19, 12).



106

Asi el celibato se presenta como una opcion libre, que tiene lugar también en ese espacio relacional que es el
cuerpo, y con el cual se responde al Dios del amor que llama y se revela en el rostro de Cristo[17]. No es
evadirse de la relacion, ni fruto de un esfuerzo inhumano, sino don que pertenece al dinamismo de la
transfiguracion del vinculo que distingue el estilo inaugurado por Jesus: la fraternidad evangélica, base de una
humanidad reconciliada y fundamento de la koino-nia en la que se basa la vida de la Iglesia[18].

El anuncio del Reino abre asi a los discipulos una situacion escatologica nueva, ante la cual todo pasa a un
segundo plano (Mt 10, 37; Lc 14, 26; Mt 19, 27-29; Mc 10, 28-30; Lc 18, 29). En Mt 22, 23-33; Mc 12, 18-27y Lc
20, 27-40, donde se habla de la condicién escatoldgica de los resucitados, se muestra, de hecho, cémo la
opcion por el celibato y la virginidad por Cristo y el Evangelio situa ya a los discipulos — con una funcién
simbodlica y anticipada — en la realidad del Reino[19].

16. Escribiendo a los Corintios, Pablo presenta junto al matrimonio la virginidad, no como un mandato, sino
como un consejo (1 Cor 7, 25), una llamada personal de Dios, un carisma (1 Cor7, 7). La caracteriza como el
estado de vida que permite una mayor dedicacion al Sefior (1 Cor 7, 32-35), testimonio de la no pertenencia de
los cristianos a este mundo, signo de la tension de la Iglesia hacia la meta final y anticipo del estado de
resurreccion (1 Cor 7, 29.31). El acento no esta puesto sobre el estado fisico, sino en la dedicacion total de la
persona a Cristo y su servicio por el Reino. En tal sentido, la comunidad en si misma es, a los ojos de Pablo, la
virgen, que él, en calidad de padre, ha prometido a Cristo para que, custodiando integra la fe suscitada por la
predicacion apostdlica, dirija a El todas sus energias y su dedicacién (2 Cor 11, 2-4).

En la Jerusalén celeste todos los elegidos son llamados virgenes (Ap 14, 4) expresion de su fidelidad a la
alianza, de su no estar contaminados con los idolos. En el libro del Apocalipsis la virginidad aparece como signo
del reconocimiento de la pertenencia a la ciudad celeste, a la esposa del Cordero (Ap 21, 2.9).

Si Jesus, el consagrado por excelencia, vive su consagracion no en términos de separacion de lo profano o
desde lo impuro cumpliendo las prescripciones legales, sino desde la acogida del cuerpo que el Padre le ha
dado y de don de si mismo en la cruz, su cuerpo es lugar concreto y signo de realizacion de su consagracion al
designio del Padre (Hb 10, 5-10). Asi sucede también a quien inicia el camino del celibato o virginidad: el
cuerpo se hace palabra, anuncio de pertenencia total al Sefor y de servicio alegre a hermanos y hermanas.

17. La virginidad cristiana se situa asi en el mundo como signo manifiesto del reino futuro porque su presencia
revela la relatividad de los bienes materiales y la transitoriedad del mundo. En este sentido, como el celibato del
profeta Jeremias, la virginidad es profecia del fin inminente, pero al mismo tiempo, en virtud del vinculo
esponsal con Cristo, anuncia también el inicio de la vida del mundo futuro, el mundo nuevo segun el Espiritu. El
signo, asi como sucede en la visidn biblica, no es una referencia puramente convencional o la imagen palida de
una realidad lejana, sino la realidad misma en su manifestacion incipiente. En el signo esta implicita, aunque
escondida, la realidad futura.

La virginidad consagrada se sitla, por tanto, en el horizonte de una esponsalidad, que no es teogamica (es
decir, de matrimonio con la deidad) sino teologal, es decir, bautismal, porque se trata del amor esponsal de
Cristo por la Iglesia (cf. Ef5, 25-26). Se trata de una realidad salvifica sobrenatural y no sélo humana, que no
puede ser explicada con la légica de la razén sino con la fe, porque — como recuerda la Escritura — El que te
hizo, te toma por esposa (Is 54, 5). Es una de las grandes obras del orden nuevo inaugurado con la Pascua de
Cristo y la efusion del Espiritu, experiencia dificil de comprender para el hombre carnal y comprensible solo
para aquellos que se dejan instruir por el Espiritu de Dios (cf. 1 Cor 2, 12-13).

El carisma y la vocacion

18. Las mujeres en las que el Espiritu suscita el carisma de la virginidad (Mt 19, 11-12) reciben la gracia de una
vocacion singular, por la que Dios las atrae hacia el corazén de la alianza nupcial (Ap 19, 7-9) que en su eterno
designio de amor ha querido establecer con la humanidad y que se ha realizado en la Encarnacién y en la
Pascua del Hijo.

Este es el misterio grande (Ef5, 32) que se actualiza en la Iglesia, la Esposa a quien Cristo se entregé, para



107

que fuera santa e inmaculada (Ef5, 25-27), sacramento de comunion de Dios con los hombres[20]. De este
misterio nupcial, en el que todos los bautizados estan inmersos, los matrimonios cristianos reciben la gracia del
sacramento que los fortalece en su unién (Ef5, 28-29).

Por su particular vocacion, también las mujeres que en la Iglesia reciben la consagracion virginal participan de
este misterio: por amor a Cristo, sumamente amado, renuncian a la experiencia del matrimonio humano, para
unirse a El por un vinculo esponsal, para experimentar y testimoniar en la condicion virginal (1 Cor 7, 34) la
fecundidad de esa unidn, y anticipar la realidad de la comunién definitiva con Dios a la que toda la humanidad
esta llamada (Lc 20, 34-36).

El propositum, la consagracion y el estado de vida

19. Esta realidad espiritual se significa y se hace operativa en la celebracion liturgica de la consecratio virginum,
con la que la Iglesia implora sobre las virgenes la gracia de Dios y la efusion del Espiritu Santo[21].

Durante el rito las consagradas expresan el sanctum propositum, es decir, la firme y definitiva voluntad de
perseverar por toda la vida en la castidad perfecta y en el servicio de Dios y de la Iglesia, siguiendo a Cristo
como propone el Evangelio para dar al mundo un testimonio vivo de amor y ser signo explicito del Reino
futuro[22].

El propositum de las que se consagran es acogido y confirmado por la Iglesia mediante la solemne plegaria del
Obispo, quien invoca y obtiene para ellas la uncion espiritual que establece el vinculo esponsal con Cristo y las
consagra a Dios con un nuevo titulo[23].

De esta manera las virgenes son personas sagradas, signo sublime del amor de la Iglesia por Cristo, imagen
escatoldgica de la Esposa celeste y de la vida futura[24]. La pertenencia exclusiva a Cristo, ratificada por el
vinculo nupcial, mantiene en ellas la vigilante espera del retorno del Esposo glorioso (Mt 25, 1-13), las vincula
de modo peculiar a su sacrificio redentor, y las destina a la edificacion y a la mision de la Iglesia en el mundo
(Col 1, 24).

20. En la vida de las virgenes consagradas se refleja la naturaleza de la Iglesia, animada por la caridad tanto en
la contemplacion como en la accidn; discipula y misionera; proyectada al cumplimiento escatolégico y al mismo
tiempo participe de los gozos, esperanzas, tristezas y angustias de los hombres de su tiempo[25], sobre todo de
los mas pobres y débiles; inmersa en el misterio de la trascendencia divina y encarnada en la historia de los
pueblos.

Por esta razén, la consagracion establece una relacion de comunion especial con la Iglesia particular y
universal[26], definida por un vinculo peculiar, que determina la adquisicion de un nuevo estado de vida y las
introduce en el Ordo virginum[27].

La configuracién institucional y la atencidn pastoral de esta forma de vida tienen, pues, como mediacién
necesaria el ministerio del Obispo diocesano o, en una Iglesia particular similar a la Diocesis[28], el ministerio
del Pastor que la preside, en comunién con el Sucesor de Pedro.

La fisonomia espiritual

21. Como toda vocacion cristiana, la vocacion de las virgenes consagradas en el Ordo virginum es experiencia
dialogal entre la gracia divina y la libertad humana. La entrega de si misma esta precedida, sostenida y
cumplida por la iniciativa libre y gratuita de Dios, sobre el fundamento de la vocacién bautismal y en la trama
generativa y fraterna de las relaciones eclesiales[29]. Puede s6lo ser entendida desde la unidad radical del
pueblo de Dios, derivada del unico Espiritu y fundada sobre los apdstoles, que resplandece en la variedad de
los carismas y de los ministerios, complementarios todos entre si y capaces

de contribuir a la Unica mision de la Iglesia (Rm 12, 4-5).



108

22. Como en la mas antigua tradicion eclesial, la fisonomia espiritual de las consagradas pertenecientes al
Ordo virginum se caracteriza por el arraigo en la Iglesia particular, reunida alrededor del Obispo su pastor, y
esta delineada, especialmente en el rito de consagracién, teniendo como referencia primordial el modelo de la
Iglesia virgen por la integridad de la fe, esposa por la union indisoluble con Cristo, madre por la multitud de hijos
generados a la vida de la gracia[30].

Virginidad, esponsalidad y maternidad[31] son tres perspectivas que permiten describir la experiencia espiritual
de las virgenes consagradas: no significan caracteristicas yuxtapuestas o sumadas unas a otras, se refieren a
dinamicas espirituales realizadas una en la otra y asentadas en las coordenadas fundamentales de la vida
bautismal, por las que las consagradas son hijas de la Iglesia y hermanas unidas a todos los hombres y a todas
las mujeres por vinculos de fraternidad.

23. La virginidad de las consagradas encuentra fundamento y significado en la fe de la Iglesia: en efecto, es
vivida a la luz de Cristo y por amor a El, y remite a la acogida integral, sin limites y sin compromisos de la
revelacion trinitaria, que en El se ha realizado de forma definitiva[32]. Expresa la confianza absoluta en el Sefior
Jesus, que alcanza a la persona en el corazén de su humanidad, en su soledad originaria, justamente alli donde
esta impresa indeleblemente la imagen de Dios y la semejanza a El, y donde, a pesar de las caidas y de las
heridas del pecado, es posible renovar la vida segun el Espiritu. El carisma de la virginidad, acogido por la
mujer y confirmado por la Iglesia mediante la consagracion, es don proveniente del Padre, por el Hijo, en el
Espiritu: protege, purifica, sana y eleva la capacidad de amar de la persona, reconduciendo a unidad cada
fragmento

de su historia y las diversas dimensiones de su humanidad — espiritu, alma y cuerpo —, para poder corresponder
a la gracia, con la entrega total, libre y gozosa de su vida.

24. Por ello, la virginidad cristiana es experiencia de unién esponsal intima, exclusiva, indisoluble con el Esposo
divino que se entregd a la humanidad sin reservas y por siempre, y de este modo adquirié un pueblo santo, la
Iglesia. Inscrita en la criatura humana como capacidad de vivir la comunién en la diferencia entre hombre y
mujer, para la virgen consagrada la esponsalidad es experiencia de la trascendencia y de la sorprendente
benevolencia de Dios; la consagracion se realiza mediante el pacto de alianza y fidelidad que une la virgen al
Sefior en bodas misticas, participando plena y profundamente en sus sentimientos y conformandose a su
voluntad de amar.

25. La unidén esponsal revela asi su capacidad generadora, en la que se manifiesta la sobreabundancia de
gracia divina[33]. Imitando a la Iglesia, de la que son hijas, las virgenes consagradas se abren al don de la
maternidad espiritual, cooperando con el Espiritu. La maternidad espiritual es el don de una interioridad fecunda
y acogedora, que en la relacion con los demas se hace guardiana premurosa y atenta de la dignidad humana;
es sabiduria pedagogica que trata de ofrecer las condiciones favorables para el encuentro con Dios, introduce y
acompanfa el camino por las sendas del Espiritu.

26. La mas espléndida y armonica integracion de virginidad, esponsalidad y maternidad se ha realizado en la
persona de la Virgen Maria[34], primicia de la humanidad renovada en Cristo, icono perfecto de la Iglesia
misterio de comunion, mujer en la que se ha realizado ya el destino de gloria al que toda la humanidad esta
llamada, « madre del Evangelio viviente »[35]. En la Kecharitoméne

—la Llena de gracia (Lc 1, 28) — la Iglesia ha reconocido siempre la Virgo virginum, el prototipo insuperable de la
virginidad consagrada[36]. Maria es por esto madre, hermana y maestra de las virgenes consagradas. En Ella
las consagradas encuentran el modelo de

las actitudes del corazon: escucha y acogida de la Palabra de Dios (Lc 8, 21); en la busqueda activa de su
voluntad, en la peregrinacion de la fe (Jn 2, 1-5)[37] « hacia un destino de servicio y fecundidad »[38]; en su
disponibilidad total y gratuita a cumplir el proyecto de Dios, « contemplativa del misterio de Dios en el mundo,
en la historia y en la vida cotidiana de cada uno y de todos »[39]; en su maternidad virginal (Lc 1, 38); en su
capacidad de ser « mujer orante y trabajadora en Nazaret [...] nuestra Sefora de la prontitud,

que sale de su pueblo para ayudar a los otros “sin demora” (Lc 1, 39) »[40]; en su estar al pie de la cruz
esperando contra toda esperanza (Jn 19, 25); en su cuidado de la Iglesia naciente (At 1, 14).



109

La forma de vida
Seguimiento evangélico y carismas personales

27. Las consagradas encuentran en el Evangelio la fuente inagotable del gozo que da sentido a la vida, la
orientacién de su camino y su regla fundamental[41]. Siguiendo a Cristo, abrazan su estilo de vida casta, pobre
y obediente[42], y se dedican a la oracion, la penitencia, las obras de misericordia y al apostolado, cada una
segun su situacion y carisma[43].

Ya que en el Ordo virginum, la vocacion de la virginidad se armoniza con los carismas que dan forma concreta
al testimonio y al servicio eclesial de cada consagrada[44], dentro del mismo van madurando, como expresion
de una total y plena dedicacion al Sefior, diferentes sensibilidades, intuiciones espirituales, proyectos y estilos
de vida[45].

28. Para que se puedan reconocer, acoger y vivir los carismas personales en su autenticidad, las consagradas
se dejan acompanar y sostener por la Iglesia en la accion constante de un discernimiento humilde, con el fin de
comprender cual es la voluntad de Dios para su vida (Rm 12, 2). Se trata de interpretar con inteligencia y
sabiduria evangélica, la experiencia espiritual de cada consagrada, teniendo en cuenta su historia y el concreto
contexto eclesial y social en que vive.

Entre las ayudas que la Iglesia recomienda para el discernimiento, las consagradas no descuidan el
acompafhamiento espiritual[46]. El dialogo sincero, docil y maduro con una persona prudente y experimentada
que ejerza este ministerio, ofrece a cada una, preciosas ocasiones para profundizar, verificar, confirmar, y
propone herramientas cualifi-

cadas para crecer en la respuesta al Sefor, que llama a la santidad en la armonia de la persona.

En continuidad con el itinerario de discernimiento vocacional que ha llevado a la admisién a la consagracion,
para los aspectos mas importantes de su proyecto de vida las consagradas se confrontan con el Obispo
diocesano, en actitud de obediencia filial y evaluan con él las opciones que han tomado[47].

Oracion y camino de ascesis

29. La oracion es para las consagradas una exigencia de amor para « contemplar la belleza de Aquel que las
ama »[48], y de comunién con el Amado y con el mundo donde estan establecidas.

Por esto, aman el silencio contemplativo[49], que crea las condiciones favorables para escuchar la Palabra de
Dios y conversar con el Esposo de corazon a corazon. Ansiosas

de profundizar en su conocimiento y el dialogo de la oracién, adquieren familiaridad con la revelacion biblica,
sobre todo con la lectio divina'y de estudio profundo de las Escrituras[50].

30. Reconocen en la liturgia la fuente primordial de la vida teoldgica, de la comunién y mision eclesial, y dejan
gue su espiritualidad tome forma a partir de los Sacramentos y la Liturgia de las Horas siguiendo el ritmo del
ano liturgico, de forma que encuentren unidad y orientacion también las otras practicas de oracion, el camino de
ascesis y su vida entera.

31. El aio liturgico es la “via maestra” para las virgenes consagradas, que hay que recorrer junto a los
hermanos para caminar al encuentro de Cristo Esposo. Se dejan conducir por la pedagogia de la Iglesia que les
guia en la comprension, celebracion y asimilacion, cada vez mas profunda, del misterio de Cristo.

32. Ponen en el centro de su vida la Eucaristia, sacramento de la Alianza esponsal de la que brota la gracia de
su consagracién[51]. Llamadas a vivir en intimidad con el Sefior, la empatia y la conformacién con El, en la
participacion posiblemente cotidiana de la celebracion eucaristica reciben el Pan de vida de la Palabra de Dios
y el Cuerpo de Cristo[52].



110

Manifiestan el amor de la Iglesia esposa por la Eucaristia también en la adoracién del Cuerpo eucaristico del
Sefior, y de El sacan la caridad activa hacia los miembros de su Cuerpo mistico.

33. La celebracion frecuente del sacramento de la Reconciliacion les « permite palpar la grandeza de la
misericordia », es « fuente de verdadera paz interior »[53], y les lleva al Unico Amor de su vida. Recurriendo con
confianza al ministerio de la Iglesia, celebran y alaban el amor de Dios que previene y sana, reconocen sus
culpas, renuevan la profesion de fe en su misericordia y gustan el gozo del perdén, que les da nuevo vigor en el
camino de conversion y fidelidad al Senor[54].

34. Por la fidelidad cotidiana al Oficio divino, que han recibido como don y han asumido como compromiso en el
rito de la consagracion, prolongan en el tiempo la memoria de la salvacion y dejan que la extraordinaria riqueza
del misterio pascual influya y se extienda sobre cada hora de sus vidas. En la celebracion de la Liturgia de las
Horas, en particular de Laudes y Visperas[55], dejan resonar en si mismas y asimilan los sentimientos de
Cristo, unen sus voces a la de la Iglesia y presentan al Padre el grito de jubilo y de dolor, a menudo
inconsciente, que se eleva de la humanidad y de toda la creacion.

35. Profundizan y reavivan la relacién con el Sefior Jesus reservando tiempos oportunos a los retiros y a los
ejercicios espirituales. Valoran también formas y métodos de oracion que pertenecen a la tradicion de la Iglesia,
incluyendo piadosos ejercicios y otras expresiones de la piedad popular.

Cultivan una devocidn, llena de afecto y confianza filial, a la Virgen Maria, « maestra de la virginidad »[56],
modelo y patrona de toda vida consagrada[57], de quien aprenden cada dia a alabar al Sefior.

36. Movidas por el deseo de corresponder al amor del Esposo con un amor cada vez mas puro y generoso,
obtienen de la oracién inspiraciones para sus decisiones; ejercitan constante vigilancia de sus propios
comportamientos y actitudes; aceptan con serenidad los sacrificios que impone la vida diaria; luchan contra las
tentaciones, los pensamientos, las sugestiones y las sendas que llevan al mal; aprenden a recibir con humildad
la ayuda de la correccion fraterna.

Acogen las practicas penitenciales que la Iglesia propone y, de acuerdo con el acompanante espiritual, cada
una concreta las formas o practicas ascéticas[58] que le ayudan a crecer en libertad y virtud evangélica, en una
actitud de discernimiento y conversion[59] que dura toda la vida[60].

Condiciones de vida y estilo de proximidad y servicio

37. Un rasgo caracteristico de esta forma de vida es el arraigo de las consagradas en la Iglesia particular y, por
consiguiente, en un determinado contexto cultural y social: la consagracion las reserva para Dios sin hacerlas
ajenas al ambiente donde viven y estan llamadas a realizar su propio testimonio[61].

Pueden vivir solas, en familia, junto a otras consagradas o en otras situaciones favorables a la expresion de su
vocacion, que les permitan vivir concretamente su proyecto de vida. Se procuran su sustento con los frutos de
su trabajo y los recursos personales.

38. Deseosas de irradiar la dignidad y belleza de su vocacion segun un estilo de cercania a la gente de su
tiempo, en la manera de vestir guardan las costumbres del ambiente en que viven, conjugando el decoro y la
expresion de su personalidad con el valor de la sobriedad, segun las exigencias de su condicion social[62].

Salvo excepciones motivadas, llevan el anillo recibido durante el rito de consagraciéon como signo de la alianza
esponsal con Cristo Sefior.

En los lugares donde las mujeres cristianas casadas no se suelen cubrir la cabeza con un velo, por norma no
llevan como elemento ordinario de su manera de vestir el velo, que pudieron recibir durante el rito de
consagracion, y se atienen a las indicaciones del Obispo diocesano o de las Conferencias Episcopales, que, al



111

tener en cuenta los distintos contextos y la evolucién de las condiciones socioculturales, pueden admitir el uso
del velo en las celebraciones liturgicas o en otras situaciones en las que resulte apropiado el uso de este signo
visible de su total dedicacion al servicio de Cristo y de la Iglesia.

39. Su entrega a la Iglesia se manifiesta al reconocerse « marcada a fuego » por la « mision de iluminar,
bendecir, vivificar, levantar, sanar, liberar »[63], en la pasion por el anuncio del Evangelio, para la edificacion de
la comunidad cristiana y para su testimonio profético de comunién fraterna, de amistad ofrecida a todos, de
proximidad atenta a las necesidades materiales y espirituales de los hombres de su tiempo, del compromiso en
buscar el bien comun de la sociedad[64].

Esto les lleva a discernir las formas concretas de su servicio eclesial que pueden expresarse en la
disponibilidad para asumir ministerios y trabajos pastorales.

En esta linea, dado que la inteligencia del misterio de Cristo facilita la comprensién de los ministerios de la
Iglesia, es importante que madure en ellas, en la oracién y la meditacion, asi como en la experimentacion
concreta, una conciencia ministerial profunda y correcta, respetuosa de la misteriosa sabiduria evangélica y
eclesial, que también se expresa en las disposiciones de los Obispos diocesanos y las Conferencias
Episcopales.

Al educarse en la escuela de esta sabiduria, aprenderan a aceptar, también a través de la experiencia, tanto las
sugerencias que surgen de la vida de la Iglesia, que es misterio y comunion, como « todas las posibilidades
cristianas y evangélicas escondidas, pero a su vez ya presentes y activas en las cosas del mundo »[65], para
reconocer de este modo las nuevas oportunidades que forman una nueva conciencia ministerial,
correspondiente a la capacidad efectiva de su generosa entrega.

Atentas a captar las llamadas que vienen del contexto en que viven, y dispuestas a poner a disposicion del
Sefior los dones que de El han recibido, son convocadas a dar su aportacién para renovar la sociedad segun el
espiritu del Evangelio, aceptando, sin ingenuidad ni reduccionismos, el compromiso de la elaboracion cultural
de la fe y asumiendo como propia la predileccion de la Iglesia por los pobres, los que sufren y los
marginados[66].

40. Conscientes de estas responsabilidades, optan por la actividad laboral segun sus actitudes, inclinaciones y
posibilidades efectivas, reconociendo en ella una modalidad concreta por la que testimonian que Dios llama a la
humanidad a colabore en su-obra creadora y redentora, para hacerla intimamente participe del amor con el cual
atrae hacia si al mundo y la historia entera.

En las gratificaciones y fatigas que el trabajo conlleva, las consagradas armonizan la capacidad de contemplar y
promover el sentido mas originario y profundo de la actividad humana: contribuir a que el mundo sea una casa
acogedora para todos, abierta a la manifestacion del Reino de Dios. Para ello se comprometen a que en el
ambito laboral se hagan realidad las « multiples formas de desarrollo personal » que conllevan « creatividad,
proyeccion de futuro, desarrollo de las capacidades, el ejercicio de los valores, la comunicacion con los demas,
una actitud de adoracién »[67], tratando de adquirir una profesionalidad competente, actualizada y responsable,
y contrastando todo lo que degrada y oscurece la dignidad del quehacer humano.

41. Se dejan educar a la gratitud por la obra de Dios[68], a la contemplacion rica de alabanza, al gusto de la
belleza, al sentido de la fiesta y del descanso[69], al cuidado de todas las dimensiones de la persona.

Aprenden del Esposo, manso y humilde de corazon (Mt 11, 29), a vivir en la esperanza y en el abandono en
Dios, también cuando avanzan en edad a través de las distintas etapas sucesivas de la vida, la enfermedad, el
sufrimiento moral, u otras situaciones en que experimentan el drama, la fragilidad y la precariedad de la
existencia[70].

Acogiendo hasta el final el amor esponsal del Crucificado y Resucitado, en El confian para vivir también en la



112

muerte el sentido pascual de la existencia.

Con su consagracion recuerdan a todos que el origen, el sentido y el destino de la historia humana se
encuentran en el misterio santo de Dios, en su bondad infinita, previsora y misericordiosa, en el amor del cual
desea que participen todas las criaturas.

La configuracion
del Ordo virginum en las
iglesias particulares
y en la iglesia universal

Arraigadas en la Diécesis

42. Llamadas a reflejar en su vida la caridad que es el principio de unidad y santidad del cuerpo de la Iglesia,
las mujeres que reciben esta consagracion permanecen radicadas en la porcion del pueblo de Dios donde ya
viven y donde ha tenido lugar el discernimiento vocacional y la preparacién a la consagracion. Estan unidas a
esta Iglesia por un vinculo especial de amor y reciproca pertenencia.

En sus diversos componentes, la Iglesia particular esta llamada a acoger la vocacion de las consagradas, a
acompanar y sostener su camino, reconociendo que la consagracion virginal y los carismas personales de cada
consagrada son dones para la evangelizacion, la edificacion de la comunidad y la mision eclesial.

43. Las consagradas cultivan el sentimiento de agradecimiento por los dones que

—en la comunién de los santos —, han recibido y siguen recibiendo a través de la vida de la Iglesia particular en
la que viven: la fe en el Sefor Jesus, la consagracion virginal, el compartir una historia de santidad encarnada
en una tradicion espiritual desarrollada con relacion a la cultura y a las instituciones de una concreta comunidad
humana, que habita un determinado territorio.

Prestan una atencion constante al magisterio del Obispo diocesano y se dejan interpelar por sus opciones
pastorales, con el fin de acogerlas de forma responsable, con inteligencia y creatividad.

Llevan a su oracion las necesidades de la Didcesis y en particular las intenciones del Obispo.

Reconocen como don del Espiritu el testimonio de las otras vocaciones que enriquecen la vida de la comunidad
cristiana y valoran las ocasiones de edificacion reciproca y de cooperacion pastoral, misionera y caritativa[71].

Con su sensibilidad femenina[72] ofrecen una preciosa contribucion de experiencia y reflexion al discernimiento
evangeélico de la comunidad cristiana acerca del modo de hacerse presente y actuar en su contexto social
concreto.

Comunidn y corresponsabilidad en el Ordo virginum diocesano

44, La pertenencia al Ordo virginum supone un fuerte vinculo de comunién entre todas las consagradas
presentes en la Didcesis. Se reconocen unas a otras como las hermanas mas préximas con quienes comparten
la misma consagracién y una pasion ardiente por el camino de la Iglesia. Por eso, acogen como un don el
espiritu de comunién y se comprometen a hacerlo crecer cultivando

el aprecio mutuo, valorando los dones de cada una, promoviendo la amistad y la atencion a situaciones
particulares de necesidad (Rm 12, 10.13.15-16). Mantienen viva la unién con las hermanas difuntas a través de
la oraciéon y guardan memoria de su testimonio de amor y fidelidad al Sefior.



113

45. Las consagradas participan activamente en las iniciativas de formacion de acuerdo con el Obispo y
colaboran, en la medida de lo posible, en la formacion de las aspirantes y de las candidatas a la consagracion.

Teniendo en cuenta el numero de consagradas y las circunstancias concretas, establecen con el Obispo
diocesano las modalidades para vivir un servicio de comunién que favorezca el conocimiento reciproco y una
conexion estable entre ellas, promueva el ejercicio de la corresponsabilidad con estilo sinodal[73] y de
continuidad y organicidad a las iniciativas comunes, sin establecer vinculos de subordinacion jerarquica entre
las consagradas.

Para articular el servicio de comunion, se podra instituir también un servicio o un equipo para el discernimiento
vocacional y la formacion previa a la consagracion y un servicio o equipo para la formacion permanente.

Responsabilidad del Obispo diocesano

46. Es competencia del Obispo diocesano acoger como don del Espiritu las vocaciones a la consagracion en el
Ordo virginum, promoviendo las condiciones para que el arraigo de las consagradas en la Iglesia que le ha sido
confiada contribuya en el camino de santidad del pueblo de Dios y en su mision.

En continuidad con la antigua tradicion eclesial, el Ordo Consecrationis virginum disefa la figura del Obispo
diocesano, no solo en su tarea de sacerdote dispensador de la gracia divina[74], sino también como maestro
que indica y confirma el camino de la fe[75], y como pastor que cuida amorosamente de las personas que le
han sido confiadas[76].

La solicitud pastoral hacia el Ordo virginum es parte del ministerio ordinario de ensefianza, de santificacion, de
ensefianza y de gobierno del Obispo diocesano bien sea con las consagradas y las mujeres que aspiran a
recibir la consagracion, bien sea con respecto al Ordo virginum de su Diécesis, como coetus de personas.

47. Como responsable de la admision a la consagracion, el Obispo diocesano, en base a los elementos de
conocimiento de cada candidata, establece las modalidades para seguir un adecuado itinerario formativo y lleva
a término el discernimiento vocacional.

Con la celebracion de la consagracion, el Obispo presenta las consagradas a la comunidad eclesial como signo
de la Iglesia Esposa de Cristo. Ya que el Obispo diocesano[77] es el ministro ordinario de la consagracion, no
sera posible celebrarla en tiempos de sede vacante y, solamente en caso de verdadera necesidad, el Obispo
diocesano recurrira a delegar la facultad de celebrarla. Mediante la celebracion del rito, aunque celebrado para
una sola persona, el Ordo virginum se hace presente en la Iglesia particular, sin la necesidad de otro acto de
institucion de parte del Obispo.

48. El Obispo diocesano ejerce la atencion pastoral a las consagradas, animandolas a vivir con gozosa fidelidad
su propia vocacion, estando atento a las exigencias del camino de cada una y asegurandose de que dispongan
de medios idoneos para la formacion permanente.

Sostiene la comunidn entre las consagradas y el sentido de corresponsabilidad para la vitalidad de su
testimonio eclesial promoviendo ocasiones de encuentro, iniciativas e itinerarios de formacion comunes y
acordando con las consagradas las modalidades con las que a nivel diocesano puede configurarse el servicio
de comunién, teniendo en cuenta las circunstancias concretas. Anima también los contactos y la colaboracion
con las consagradas de otras Diocesis.

49. Comparte con las consagradas la atencion a las consagradas que por edad, razones de salud u otras
situaciones de dificultad, atraviesan momentos de grave sufrimiento o tribulacion.

Teniendo en cuenta las costumbres y situaciones locales concretas, da indicaciones para que las consagradas
aseguren la oracion de sufragio por las difuntas, guarden la memoria y su testimonio de fe y de amor al Sefor y,



114

en la medida de lo posible, participen en la celebracion de las exequias cristianas de las hermanas y compartan
la preparacion de las mismas con los familiares y las demas personas a ellas allegadas.

50. Aunque el Obispo diocesano haya nombrado un Delegado o una Delegada para la atencion pastoral del
Ordo virginum, sigue siendo de su competencia la decision final con relacién a los actos de mayor importancia
como: la admisién a la consagracion; la adscripcion en el Ordo virginum diocesano de una consagrada que
viene de otra Didcesis; la dispensa de las obligaciones de la consagracion; la dimisién del Ordo virginum; la
definicidon de las directrices para la formacién previa a la consagracion y para la formacién permanente; la
aprobacion de las modalidades de funcionamiento del servicio de comunion para el Ordo virginum diocesano; la
institucion de fundaciones candnicas para el apoyo y la gestién econdémica de la actividad del Ordo virginumy la
posible autorizacién para pedir que sea reconocido civilmente; el reconocimiento y la aprobacion de los
estatutos de las asociaciones diocesanas de virgenes consagradas, como también la eventual autorizacion para
pedir el reconocimiento civil.

51. El Obispo dara las disposiciones necesarias para que las consagraciones realizadas sean anotadas en un
libro propio custodiado en la curia diocesana y sea diligentemente recogida la documentacion que corresponde
al Ordo virginum. En particular, deberan ser registradas la muerte de las consagradas, las inscripciones y
recepciones temporales en el Ordo virginum diocesano de consagradas provenientes de otras Didcesis, el
traslado temporal o definitivos de consagradas a otras Didcesis, el paso a un Instituto de Vida Consagrada, la
concesion de dispensa de las obligaciones de la consagracion, la dimisién del Ordo virginum. También se
guardara la documentacion relativa a los itinerarios formativos de cada aspirante y candidata a la consagracion.

Colaboracién en la atencién pastoral del Ordo virginum

52. Teniendo en cuenta las circunstancias concretas, el Obispo diocesano valorara qué tipo de colaboracion
emplear para asegurar en el Ordo virginum una adecuada atencion pastoral[78], coherente con la peculiaridad
de esta forma de vida.

Podra nombrar un Delegado, elegido preferentemente del presbiterio diocesano, o una Delegada propia,
escogida preferiblemente entre las virgenes consagradas de la Diocesis, para la atencion pastoral del Ordo
virginum, definiendo los ambitos de su condicién y sus competencias especificas.

Si es instituido un servicio de comunidn, el Obispo establecera como debera integrase en ese servicio la
actividad del Delegado o de la Delegada y sus eventuales articulaciones, en particular, con los equipos para la
formacion previa a la consagracion y para la formacion permanente.

53. Segun las indicaciones dadas por el Obispo, la colaboracién pastoral podra referirse al conocimiento de
cada una de las aspirantes y candidatas, reuniendo los datos necesarios en vista al discernimiento para
admitirlas a la consagracion; la promocion de la formacion previa a la consagracion y de la formacion
permanente, bien a través de la ayuda a elaborar los itinerarios formativos personales, o de propuestas de
momentos formativos compartidos.

Tratandose de una colaboracion pastoral en foro externo, a quienes se les confien estas competencias no
estableceran una relacion de acompanamiento espiritual con las aspirantes, con las candidatas y las
consagradas. Valorizaran, sin embargo, el dialogo personal con cada una como especifico ambito de escucha,
verificacion y confrontacion de su camino, e invitacion a la persona a referirse al Obispo diocesano cuando sea
util una orientacion o verificacion sobre los aspectos mas importantes de su proyecto de vida.

54. En la atencion pastoral al Ordo virginum se ayudara a cada aspirante, candidata y consagrada a desarrollar
los dones recibidos del Sefor, a promover la comunion entre todas y el sentido de corresponsabilidad en la
acogida de la legitima diferencia, a favorecer la acogida inteligente y responsable del magisterio y de las
opciones pastorales del Obispo diocesano, promoviendo el conocimiento del Ordo virginum entre el pueblo de
Dios.



115

Comunion y corresponsabilidad entre consagradas de varias Didcesis

565. Las consagradas acogen y cultivan el don de la comunién y el compromiso de la misidn, que se desprende
del haber recibido la misma consagracion, también en las relaciones con las consagradas de otras Diocesis.

El enraizamiento diocesano, de hecho, se armoniza con el sentido de pertenencia a un ordo fidelium que tiene
las mismas caracteristicas constitutivas en toda la Iglesia catdlica.

Mediante la oracidon de unas por otras, el conocimiento reciproco, el compartir experiencias e iniciativas de
formacion, las consagradas expresan, de distintas maneras, la corresponsabilidad respecto a su testimonio en
la Iglesia y en el mundo.

Iniciativas compartidas, servicio de comunién y Obispo referente

56. En las agrupaciones de las Iglesias particulares, en organico entendimiento con los Obispos de las
respectivas Conferencias Episcopales, las consagradas pueden dar vida a iniciativas compartidas vy, si las
circunstancias lo permiten, a un servicio de comunién estable, que facilite el intercambio de experiencias que se
viven en las Diocesis de pertenencia, el estudio de temas de interés comun, la propuesta de contenidos y
métodos, siempre mas adecuados, correspondientes a los recorridos formativos en todas sus fases, la
presentacion a los Obispos de sugerencias e indicaciones utiles para acreditar la presencia del Ordo virginum
en los diversos contextos eclesiales y socio-culturales, la promocién del conocimiento del Ordo virginum entre el
pueblo de Dios.

Las iniciativas compartidas y el servicio de comunion han de respetar y valorar siempre el arraigo diocesano de
esta forma de vida e implicar a las consagradas de las Diécesis interesadas, segun el estilo de participacion
sinodal.

57. Los Obispos, reunidos en una Conferencia Episcopal, pueden elaborar para sus Didcesis orientaciones
comunes para la atencion pastoral del Ordo virginum. Asimismo, pueden confiar a un Obispo la tarea de
referente para el Ordo virginum.

Respetando el rol irremplazable de los Obispos diocesanos en la atencion de las virgenes consagradas de sus
Diocesis, el Obispo referente se hace interprete del interés, la solicitud y la cercania de sus hermanos Obispos
hacia dicha forma de vida consagrada.

Queriendo que la identidad especifica del Ordo virginum se exprese como es debido en el contexto eclesial y
social-cultural de las Didcesis interesadas, el Obispo referente desempefa su cargo como servicio a la gestion
efectiva de la corresponsabilidad de las consagradas de las diversas Diécesis. Sigue con atencion las iniciativas
compartidas por las consagradas de las Diécesis interesadas vy, alli donde esté instituido, proporciona la
atencion de su ministerio al servicio de comunién estable entre las consagradas.

Referencia a la Sede Apostdlica y Secretariado para el Ordo virginum

58. Las consagradas reconocen en el ministerio del Sucesor de Pedro la referencia de convergencia para vivir,
ademas, en los horizontes de la Iglesia universal el don de la comunién y la corresponsabilidad de pertenecer al
mismo ordo fidelium.

En sinergia con el magisterio y la accidén de los Obispos diocesanos y segun las propias competencias, la
Congregacion para los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostolica se pone al servicio
del crecimiento del Ordo virginum, para que esta forma de vida consagrada pueda ser reconocida, valorada y
promovida en su especifica identidad y configuracion eclesial.



116

59. En el Dicasterio esta constituido un Secretariado para el Ordo virginum. Segun las indicaciones del Prefecto,
el Secretariado cuida la recopilacion de datos para conocer la situacion del Ordo virginum en los diversos
Paises, teniendo en cuenta también lo que los Obispos expresan en los informes presentados con ocasion de
las visitae ad limina.

Es también punto de referencia para las iniciativas del Ordo virginum, promovidas y sostenidas por el mismo
Dicasterio.

Para su actividad, el Secretariado puede valerse de la colaboracion de consagradas de diversas procedencias,
de las Conferencias Episcopales y alli donde hayan sido desi-
gnados de los Obispos referentes del Ordo virginum.

Permanencia en otra Didcesis y traslado

60. No obstante, el arraigo especial con la Iglesia donde se celebra la consagracion no impide a la consagrada
trasladarse temporal o establemente a otra Iglesia particular, en caso de que sea necesario, por ejemplo por
razones de trabajo, de familia, de pastoral, o si hay otras motivaciones razonables y proporcionadas.

61. Cuando una consagrada quiere permanecer por un largo periodo en una Diécesis distinta a la de
pertenencia, de acuerdo con su propio Obispo, puede pedir al Obispo de la Diécesis ad quem participar en las
iniciativas de caracter formativo del Ordo virginum local. El Obispo de la Diocesis ad quem, recibida una
presentacion de la interesada de parte de su Obispo diocesano, acordara con ella las modalidades de dicha
participacion.

62. Si una consagrada quiere trasladarse establemente a otra Diocesis, expondra las motivaciones a su Obispo,
que le manifestara su parecer. Seguidamente podra pedir al Obispo de la Didcesis ad quem ser acogida en el
Ordo virginum local. Este ultimo, tras haber recibido por el Obispo de la Diocesis a quo una presentacion de la
consagrada, con las razones del traslado y su parecer, decidira al respecto y comunicara la respuesta a la
interesada; y, para conocimiento también al Obispo de la Didcesis a quo. En caso de respuesta positiva, el
Obispo de la Didcesis ad quem acogera a la consagrada, la introducira en su Iglesia particular y la insertara, si
las hay, entre las consagradas de su Didcesis, acordando con ella lo necesario y util segun su condicion
personal. Conforme a la evaluacion hecha, el Obispo de la Diocesis ad quem podra también negar la
adscripcion, o de acuerdo con el Obispo ad quo establecer un tiempo de prueba; en dicho caso, aun
manteniendo el vinculo con la Diécesis ad quo, la consagrada podra trasladar su domicilio canonico a la
Diocesis ad quem, siguiendo las indicaciones de los Obispos interesados en lo relativo a su condicion personal.

63. Personalmente, o por medio del Delegado o de la Delegada, el Obispo informara oportunamente a las
consagradas sobre el traslado temporal o definitivo de una consagrada a otra Diécesis, como también sobre la
acogida de una consagrada de otra Diocesis.

Fundaciones, asociaciones y opciones de vida en comun

64. Teniendo en cuenta las leyes civiles, para el sostenimiento y la gestiéon econémica de las iniciativas del
Ordo virginum, el Obispo diocesano puede instituir una fundacién canonica, autbnoma o no[79], y autorizar, si
se da el caso, la peticion de reconocimiento civil de esta ultima.

65. Para observar mas fielmente su proposito y ayudarse reciprocamente en el desempeno del servicio a la
Iglesia apropiado a su estado, las consagradas pueden reunirse en asociaciones y pedir a la autoridad eclesial
competente el reconocimiento canoénico del estatuto y eventualmente su aprobacion[80].

La constitucidon de una asociacion, como también la adhesion a una asociacion ya existente, es exclusivamente
fruto de una opciodn libre y voluntaria de cada una de las consagradas que deciden adherirse a sus finalidades y
a su estatuto. La salida de una consagrada de la asociacion no afecto a la pertenencia al Ordo virginum.



117

66. Las virgenes consagradas que lo deseen pueden libremente decidir vivir en una misma casa. Esta
posibilidad — elegida responsablemente para la ayuda reciproca, para compartir vida a nivel espiritual, pastoral o
también econdmico —, responde a una libre decisién de las virgenes consagradas y no deriva directamente de la
consagracion, ni de la adhesion a una asociacion, a menos que esta uUltima no prevea en su estatuto la vida
comun como constitutiva de la asociacion misma.

Pertenencia al Ordo virginum y referencia a otros grupos eclesiales

67. La forma de vida propia del Ordo virginum constituye un camino peculiar de santificacion al que corresponde
una identidad espiritual caracteristica, que unifica y orienta la vida entera de la persona. Es cometido de cada
consagrada ofrecer un sereno y gozoso testimonio de la propia consagracion, que se convierta en estimulo y
riqueza para todos los componentes de la comunidad cristiana.

Esto no impide a una virgen consagrada beneficiarse de la variedad de carismas y espiritualidades con los que
el Espiritu enriquece la Iglesia, y eventualmente encontrar en la referencia a una determinada agregacion
eclesial (tercera Orden, Asociacion, Movimiento), a su carisma y espiritualidad, una ayuda para expresar su
propio carisma virginal[81].

68. La autenticidad de tal experiencia espiritual sera objeto de discernimiento en el ambito del acompafiamiento
espiritual, asi como en el dialogo con el Obispo diocesano, y, si existe, con el Delegado o Delegada para la
atencion del Ordo virginum, de modo que el interés y la implicacion en las iniciativas no oscurezcan el valor del
arraigo diocesano, que es constitutivo de la consagracion vivida en el Ordo virginum.

La consagrada procurara mantener viva la experiencia de la comunién con la Iglesia particular a la que
pertenece, a través de la mediacion necesaria del Obispo diocesano, en la acogida filial de su ensefianza y de
su atencion pastoral. Cuidara también las relaciones de comunidn con las otras virgenes consagradas y dara
prioridad a las propuestas formativas especificas para el Ordo virginum respecto a eventuales iniciativas de los
grupos referidos.

Separacion del Ordo virginum

Paso a un Instituto de vida consagrada o Sociedad de vida apostodlica

69. Si una consagrada, después de una valoracion atenta realizada en la oracion, en el ambito de la direccién
espiritual y en didlogo con el Obispo, desea entrar a formar parte de un Instituto de Vida consagrada o Sociedad
de vida apostolica, comunicara por escrito al Obispo diocesano su intencién acompafiada de un certificado de la
Mode-

radora Suprema del Instituto, relativo a los contactos que la consagrada ha tenido con el Instituto o la
Sociedad[82].

El Obispo sera responsable de remitir la solicitud a la Santa Sede y sus observaciones al respecto. El paso al
Instituto se hara segun las disposiciones dadas por la Santa Sede para el caso concreto.

Salida del Ordo virginum

70. Si una consagrada, por causas muy graves valoradas delante de Dios con minucioso discernimiento, tiene
intencion de ser dispensada de los compromisos derivados de la consagracion, se dirigira al propio Obispo
diocesano presentando una solicitud escrita. El Obispo no dejara de proponerle la ayuda adecuada y un tiempo
apropiado para el discernimiento y accedera a la dispensa solo después de haber examinado a fondo las
motivaciones de la solicitud.

Dimision del Ordo virginum



118

71. Si una consagrada ha abandonado la fe catdlica de forma notoria o ha contraido matrimonio, aunque solo
sea civilmente, el Obispo reunira las pruebas y declarara su dimisién del Ordo virginum, para que conste
juridicamente.

72. Si una consagrada es acusada de gravisimos delitos[83] o gravisimas faltas, externas e imputables contra
las obligaciones que derivan de la consagracion, de modo que susciten escandalo en el pueblo de Dios, el
Obispo iniciara el proceso de dimision.

Dara a conocer a la interesada las acusaciones y las pruebas que se han recogido, otorgandole la facultad de
defenderse. Si el Obispo considera insuficiente la defensa, y no hay otra manera para proveer a la correccion
de la consagrada, a la reintegracion de la justicia y a la reparacion del escandalo, la dimitira del Ordo virginum.
El decreto de dimisidn tendra que exponer, al menos de forma sumaria, los motivos de la decision y sera
efectivo solo después de la ratificacion de la Santa Sede, a la que hay que trasmitir todas las actas. Esto no
tendra valor si no indica el derecho del que goza la consagrada a recurrir a la autoridad competente en el plazo
de diez dias, desde la notificacion del decreto; el recurso tiene efecto suspensivo.

Anotacién y comunicacion de la separacion

73. En los casos en que se haya producido la separacion de una consagrada del Ordo virginum, el Obispo
diocesano dispondra la anotacion en el libro de las consagraciones y, personalmente o a través del Delegado o
de la Delegada, informara a las demas consagradas y al parroco competente para que lo anote en el libro de
bautismos.

M.
El discernimiento
vocacional y la formacion para el Ordo virginum
El compromiso del discernimiento
y la formacién

Camino de fe, discernimiento vocacional e itinerarios formativos

74. En virtud de la fe, de la gracia bautismal, del carisma virginal y de los carismas personales, la mujer llamada
a la consagracion en el Ordo virginum esta comprometida en un camino de vida cristiana, de seguimiento del
Sefior Jesus, cuyo dinamismo es suscitado por el Espiritu Santo, que pide su respuesta activa y su docil
colaboracion.

El seguimiento del Sefior consiste en una continua conversion, en una progresiva adhesion a EI[84]: es un
proceso que implica todas las dimensiones de la persona — corporal y afectiva, intelectiva, volitiva y espiritual y
se prolonga a lo largo de toda la vida, ya que « la persona consagrada no podra jamas suponer que ha
completado la gestacioén de aquel hombre nuevo que experimenta dentro de si, ni de poseer en cada
circunstancia de la vida los mismos sentimientos de Cristo »[85].

75. La gracia de la consagracion en el Ordo virginum define y configura de forma estable la fisonomia espiritual
de la persona, la orienta en el camino de la vida, la sostiene y refuerza en una respuesta cada vez mas
generosa a la llamada.

Por lo tanto, la consagracion exige no solamente una maduracion humana y cristiana evaluada mediante un
atento discernimiento vocacional y una formacion especifica previa, sino también una cuidada y constante
atencion a la formacion permanente que, profundizando y renovando las motivaciones de la eleccion realizada,
permita a la consagrada consolidar la propia vocacion mientras vive su dinamismo intrinseco[86].

76. Ya que esta forma de vida consagrada tiene un arraigo en la Iglesia particular, el discernimiento vocacional,



119

la formacion previa a la consagracion y la atencion a la formacién permanente se realizan por medio de
itinerarios eclesiales que, ademas de la responsabilidad de las mujeres interesadas, piden la atencién y el
acompafamiento de la comunidad cristiana, y en particular interpelan la responsabilidad pastoral del Obispo
diocesano.

Para reunir los principios necesarios para el discernimiento vocacional, como para orientar y acompaniar los
itinerarios de formacion de las aspirantes, de las candidatas y de las consagradas, el Obispo puede pedir
colaboracion al Delegado o la Delegada para el Ordo virginum y valorara la aportacion que las consagradas
puedan ofrecer.

Para esta finalidad, teniendo en cuenta el nUmero de consagradas presentes en la Didcesis y su parecer al
respecto, y también de las otras circunstancias concretas, como organizaciones del servicio de comunion para
el Ordo virginum, el Obispo podra impulsar ademas un servicio o equipo para el discernimiento vocacional y la
formacion previa a la consagracion y un servicio o equipo para la formacion permanente. Tales servicios o
equipos estaran formados por el Delegado o la Delegada, si el Obispo hubiere instituido la figura, y por
consagradas con las aptitudes necesarias, designadas por el Obispo o por el Delegado o la Delegada, previa
consulta a todas las consagradas.

77. La propuesta formativa apuntara en primer lugar a hacer emerger y consolidar en la persona la actitud
fundamental de la “docibilitas”, es decir la libertad, el deseo y la capacidad de aprender de cualquier
circunstancia de la vida, implicandose activa y responsablemente en el proceso de crecimiento personal a lo
largo de toda la propia existencia[87].

Por este motivo, al programar itinerarios formativos, se procurara que no consistan en propuestas genéricas,
gue no tienen en cuenta las exigencias especificas y los carismas personales. Asimismo se evitaran tendencias
individualistas[88] que pueden obstaculizar la adquisicion y el desarrollo de un verdadero sentido de
pertenencia eclesial y del espiritu de comunién dentro del Ordo virginum.

78. Ya que se trata de favorecer el desarrollo de la capacidad de interpretar la realidad segun criterios
evangélicos, los itinerarios formativos deben prever como elementos irrenunciables: la formacion teologica,
cultural y pastoral, adecuada al tipo de testimonio al que estan llamadas las consagradas, conseguida mediante
el estudio personal y los encuentros formativos también con expertos, ampliada y profundizada constantemente;
la experiencia espiritual, como la oracién personal y liturgica, el camino penitencial, retiros y ejercicios
espirituales, que mantienen a la persona en una actitud de escucha atenta y busqueda constante de la voluntad
de Dios; la insercion en un tejido de relaciones eclesiales que favorezca el crecimiento integral de la persona y
que valore en especial las potencialidades del intercambio de experiencias entre las consagradas, como
también de las relacione entre las aspirantes y las consagradas, particularmente las que colaboran en el
servicio de formacion.

Ademas, es necesario que corresponda a itinerarios organicamente estructurados, que prevean un desarrollo
temporal claramente articulado y periddicamente revisado, para que la atencion por la formacion de cada
aspirante, candidata y consagrada esté acompanada e integrada con propuestas dirigidas unilateralmente al
conjunto de las aspirantes, de las candidatas y de las consagradas.

La practica del acompafamiento espiritual

79. En cada fase de los itinerarios de discernimiento y formacién, se debe realizar el acompafiamiento
espiritual: la relacion constante y confiada con una persona que tenga un profundo espiritu de fe y de sabiduria
cristiana, que cada aspirante, candidata y consagrada puede elegir libremente, representa una valida ayuda no
solo para el discernimiento vocacional, sino también para las decisiones que fundamentalmente comprometen
su vida.

Para garantizar la libertad personal en el ambito de la manifestacion de la conciencia, el Delegado o Delegada
para la atencion pastoral del Ordo virginum y las consagradas que colaboran en el servicio de formacion, se



120

limitaran al ambito externo y no entablaran relaciones de acompafamiento espiritual con las aspirantes,
candidatas o consagradas. Se abstendran también de pedir informaciones o pareceres sobre las aspirantes,
candidatas y consagradas a los respectivos directores o acompafantes espirituales y confesores.

Discernimiento vocacional e itinerario formativo previo a la consagracion
La dinamica del discernimiento vocacional y de la formacion previa a la consagracion

80. El discernimiento vocacional tiende a escrutar los signos por los que se expresa el carisma del Ordo
virginum, con su arraigo especifico en la Iglesia particular y su forma caracteristica de estar presente en el
contexto social y cultural. Para bien de las personas interesadas y de la Iglesia, se han de favorecer las
condiciones que permitan realizar un discernimiento sereno y libre, en el cual verificar, a la luz de la fe y de
posibles contraindicaciones, la veracidad de la vocacion y la rectitud de intenciones[89].

El itinerario formativo que precede a la consagracion debe brindar ocasiones para comprobar la intuicién
vocacional inicial y al mismo tiempo avivar en las aspirantes y candidatas el deseo de una unién cada vez mas
profunda con el Sefor Jesus, de una respuesta cada vez mas libre y generosa a la llamada del Padre, de una
correspondencia cada vez mas atenta, inteligente y docil a la accidn del Espiritu Santo. Se puede hablar de un
camino realmente formativo solo cuando se da una verdadera experiencia de conversion, es decir de
purificacion, de iluminacién y de implicacion cada vez mas profunda y atrayente en el seguimiento del Sefor.

81. Generalmente, el discernimiento vocacional se lleva a cabo mediante un proceso que abarca una
constatacion inicial respecto a la admision al itinerario de formacién hacia la consagracion, contintda durante
todo ese proceso, y acaba cuando el Obispo diocesano decide la admision a la consagracion. Se pueden
distinguir oportunamente tres momentos o fases: un primer periodo de acercamiento o propedéutico; un
segundo periodo de formacion debidamente articulado en varias etapas con sus objetivos y evaluaciones; vy el
discernimiento o escrutinio final.

82. En ningun caso se podra iniciar el periodo propedéutico antes de cumplir los dieciocho afios de edad; para
la admision a la consagracion se debera tener en cuenta la edad de casarse tradicional en la region[90] y
ordinariamente no se celebrara la consagracion hasta que la candidata haya cumplido los veinticinco afios de
edad.

83. Corresponde al Obispo diocesano fijar, incluso mediante el dialogo personal con las interesadas y valorando
la situacion y las exigencias de cada una, las modalidades concretas de desarrollo de los itinerarios formativos,
para ofrecer a cada una la posibilidad de profundizar el conocimiento de esta forma de vida en sus fundamentos
esenciales, y confrontar a su luz, de forma sincera y realista, la propia experiencia espiritual y la modalidad
concreta de vivir.

Se mantendra una estrecha interconexion entre el discernimiento vocacional y el itinerario formativo previo a la
consagracion, porque la admision al itinerario formativo no implica la obligacion de la candidata a pedir la
admision a la consagracion, ni la obligacion del Obispo a admitirla a la consagracion.

Requisitos y criterios de discernimiento

84. La admision a la consagracion requiere que por la edad, la madurez humana y espiritual, y por la estima que
disfruta en la comunidad cristiana donde esta inserta, la candidata dé confianza de poder asumir de forma
responsable los compromisos que se derivan de la consagracion[91].

Requiere también que la persona nunca haya celebrado nupcias y no haya vivido publica y manifiestamente en
un estado contrario a la castidad[92].

85. En el discernimiento vocacional se pondra atencion a los signos que evidencien en la aspirante y en la



121

candidata la presencia de una intensa y viva experiencia espiritual, la autenticidad de las motivaciones que la
orientan hacia la consagracion en el Ordo virginum y la presencia de las actitudes que son necesarias para
perseverar en la vida de consagracion dando testimonio positivo de la propia vocacion.

Con sabiduria pedagdgica y segun el principio de gradualidad, se comprobara la presencia de estos signos
desde el periodo propedéutico, para evaluar la admision al itinerario formativo. Para la formacion previa a la
consagracion y el discernimiento conclusivo acerca de la admisién a la consagracién, estos signos constituyen
puntos cualificados de referencia.

86. Para comprobar la experiencia espiritual, revisten particular importancia:

a) el sentido de pertenencia a Cristo y el deseo de configurar la entera existencia « al Sefior Jesus y a su fotal
oblacion »[93] como respuesta de amor a su amor infinito[94];

b) el sentido de pertenencia a la Iglesia, concretamente experimentado en la participacion en la vida de la
comunidad cristiana, mantenido por un amor profundo por la comunidad eclesial, por la celebracién de los
sacramentos y por una actitud de filial obediencia al Obispo diocesano;

¢) el cuidado de la dimensidn contemplativa de la vida y la fidelidad a la disciplina espiritual, a los tiempos de
oracion, a sus ritmos y a sus distintas formas;

d) la asiduidad en el camino penitencial, ascético y de acompanamiento espiritual;

e) el interés en profundizar el conocimiento de la Escritura, de los contenidos de la fe, de la liturgia, de la
historia y del magisterio de la Iglesia;

f) la pasion por el Reino de Dios, que dispone a interpretar la realidad del propio tiempo segun criterios
evangélicos, a actuar en la realidad con sentido de responsabilidad y amor preferencial por los pobres;

g) la presencia de una intuicion sintética y global de la propia vocacion, que demuestre un conocimiento realista
de la propia historia, de las propias cualidades — recursos, limites, deseos, aspiraciones, motivaciones — y que
sea coherente con la forma de vida del Ordo virginum.

87. Para evaluar el grado de madurez humana, se tendran presentes los signos siguientes:

a) un conocimiento realista de si misma y una serena conciencia objetiva de los propios talentos y de los
propios limites, unida a una clara capacidad de autodeterminacion y a una adecuada y suficientemente actitud
para asumir responsabilidades.

b) la capacidad de establecer relaciones sanas, serenas y oblativas, con hombres y mujeres, unida a una recta
comprensién del valor del matrimonio y la maternidad,;

¢) la capacidad de integrar la sexualidad en la identidad personal y de orientar las energias afectivas para
expresar su femineidad en una vida casta que se abra a una gran fecundidad espiritual[95];

d) la capacidad laboral y profesional con la cual proveer al propio sustento de manera digna;

€) una probada actitud para procesar sufrimientos y frustraciones y también a dar y recibir el perdéon como
posibles pasos hacia una plenitud humana;

f) la fidelidad a la palabra dada y a los compromisos adquiridos;

g) un uso responsable de los bienes, de los medios de comunicacion social y del tiempo libre.

88. En la orientacién vocacional y cuando sea necesario trazar las caracteristicas de esta vocacion y los
requisitos de admisién a la consagracion, la condicion virginal sera presentada a partir de su fundamento biblico
en el marco de una visidon antropologica bien fundada en la revelacion cristiana, en la que se integran las
diversas dimensiones — corporal, psicolégica, espiritual —, consideradas también en conexion dinamica de las
vivencias de la persona y en apertura a la accion incesante de la gracia divina que la orienta, la guia y la
corrobora en el camino de santificacion.

Como tesoro de gran valor que Dios deposita en vasija de barro (cf. 2 Cor 4, 7), de hecho, la vocacién es un
don inmerecido que alcanza la persona en su humanidad concreta, siempre necesitada de redencion y
anhelante de una plenitud de significado para su existencia. Encuentra su origen y centro dinamico en la gracia
de Dios que, con la ternura y la fuerza de su amor misericordioso, actia incesantemente en los acontecimientos
humanos, no pocas veces complejos y a veces contradictorios, para ayudar a la persona a captar la
singularidad y la unidad de su existencia y permitirle hacer una entrega total de si. En este contexto se tendra
presente que la llamada a dar testimonio del amor virginal, esponsal y fecundo de la Iglesia a Cristo, no se
reduce al signo de la integridad fisica, y que haber guardado el cuerpo en perfecta continencia o haber vivido



122

ejemplarmente la virtud de la castidad, aunque es de gran importancia en orden al discernimiento, no constituye
requisito determinante en ausencia del cual sea imposible admitir a la consagracion.

El discernimiento exige, por tanto, mucha discrecién y cautela y debe hacerse individualmente. Cada aspirante
y candidata es llamada a examinar la propia vocacion con respecto a su propia historia personal, con veracidad
y autenticidad delante de Dios, y con la ayuda de un acompanamiento espiritual.

El recurso a expertos con competencia psicolégica

89. En el discernimiento vocacional y en el itinerario formativo previo a la consagracion, en algunos casos
puede resultar util recurrir a expertos en ciencias psicolégicas[96]. Y, aunque la vocacion a la virginidad
consagrada, en cuanto fruto de un don particular de Dios, en su discernimiento final, excede las competencias
especificas de la psicologia, estas ultimas pueden ser integradas en el marco global del discernimiento y de la
formacion, tanto para una evaluacion mas segura de la situacion psiquica de la aspirante o de la candidata y de
sus aptitudes para corresponder a la vocacion, como también para una ulterior ayuda en su crecimiento
humano.

Puede solicitarse prudentemente una evaluacién de la personalidad en los casos que surja la duda acerca de la
presencia de un trastorno psiquico.

90. En todo caso, para poder recurrir a un experto en ciencias psicoldgicas, es necesario un consenso previo de
la persona interesada, dado por escrito, consciente y libre; su honorabilidad y el derecho a defender su propia
intimidad, deberan ser tutelados siempre[97].

Al elegir a los expertos a quien dirigirse, hay que asegurarse no solo de sus competencias profesionales, sino
también de que se inspiren en una antropologia que comparta abiertamente el concepto cristiano acerca de la
persona humana y la vocacion a la vida consagrada[98]. Ademas, debe ser respetado siempre el secreto
profesional del experto.

91. Si la evaluacion realizada evidencia la presencia de un disturbio psiquico o de una grave dificultad, en el
discernimiento vocacional el Obispo tendra en cuenta la tipologia, la gravedad y el modo de influir sobre la
psique de la persona y sobre sus actitudes a la consagracion.

El periodo propedéutico

92. El periodo propedéutico tiene como finalidad comprobar las condiciones y las evaluaciones necesarias para
un fructuoso camino de formacion en vista a la consagracion.

Su duracién y las modalidades concretas de su desarrollo deben permitir un eficaz conocimiento de la aspirante
por parte del Obispo, del Delegado o de la Delegada y de las consagradas que colaboran en el servicio de
formacion, y al mismo tiempo permitir a la aspirante conseguir un conocimiento de los aspectos esenciales de la
consagracion y de la forma de vida del Ordo virginum, de manera que pueda contrastarlos con su propia
intuicion vocacional. Para esto, ordinariamente se debe prever la duraciéon de uno o dos afos.

93. En el dialogo con el Obispo, el Delegado o la Delegada, o alguna de las consagradas que colaboran en el
servicio de formacioén, la aspirante sera invitada a presentar su propia historia, su manera de vivir en la
actualidad, y las motivaciones que la inducen a orientarse hacia esta forma de vida.

Desde los inicios, es bueno verificar en la aspirante el haber recibido los sacramentos de la iniciacién cristiana,
asi como no haber contraido nunca matrimonio, como también, no haber vivido publicamente y en un estado
contrario a la castidad, es decir, en una condicién estable de concubinato o situaciones analogas de manifiesto
dominio publico[99].



123

Teniendo en cuenta el precedente camino de fe, y, por tanto, la situacion concreta y preparacion de cada
aspirante, se podran proponer itinerarios catequéticos, de estudio y de reflexion, sobre la vida consagrada en
general y sobre aspectos fundamentales de la vida cristiana.

94. En los encuentros que tendra periédicamente con el Obispo, el Delegado o la Delegada, o alguna de las
consagradas que colaboran en el servicio de formacion, la aspirante sera invitada a verificar su propia
experiencia de fe y su intuicién vocacional a partir de las tematicas propuestas.

En el ambito del acompanamiento espiritual encontrara ulteriores posibilidades de manifestar su propia vivencia,
de releer también los aspectos mas dolorosos y oscuros de su vida a la luz de la Palabra de Dios, de comenzar
o consolidar procesos de sanacion interior que le permitan disponerse a acoger la gracia de la vocacion de
forma mas libre y plena.

Alli donde sea posible y teniendo en cuenta las circunstancias concretas, se favorecera el conocimiento entre
las aspirantes y algunas consagradas del Ordo virginum, quienes con su propio testimonio, podran ayudar en el
proceso de discernimiento vocacional.

En caso de haber varias aspirantes, se considerara la utilidad y oportunidad de proponer momentos de
encuentro, de conocimiento reciproco, y de reflexion comun, conservando, con todo, espacios de dialogo
personal y reservado para cada una de ellas con el Obispo, el Delegado o la Delegada, o alguna de las
consagradas que colaboran en el servicio de formacion.

95. Con especial cuidado se verificara la manera en que la aspirante participa de la vida de la comunidad
cristiana. Oportunamente, los elemento de conocimiento ofre-

cidos por la misma interesada se integraran asumiendo también las informaciones de sacerdotes u otras
personas que la conocen bien.

También se puede pedir a la interesada que presente la documentacion relativa a sus estudios y trabajos.

Cuando se trate de una persona que proviene de otra forma de vida consagrada, para conseguir los elementos
necesarios de evaluacion, el Obispo se preocupara de obtener de la institucion interesada informaciones
oportunas para poder discernir. Ademas, pedira a la interesada un tiempo congruente para la separacion y
comprobara con atencion su insercion en el contexto eclesial y social.

96. Si al final del periodo propedéutico, la aspirante lo pide y el conocimiento que se tiene de ella induce a
pensar que puede seguir positivamente en la formacidn previa a la consagracion, el Obispo la admitira al
itinerario formativo previo a la consagracion.

El itinerario de formacién previo a la consagracion

97. El itinerario de la formacion previa a la consagracion tiene el doble objetivo de consolidar la formacion
cristiana de la candidata y ofrecerle las herramientas necesarias para ahondar en la comprension vital de los
elementos especificos y las responsabilidades que se desprenden de la consagracion en el Ordo virginum.

Su duracién y modalidades concretas de desarrollo deben ser de tales que permitan a la candidata una efectiva
elaboracién personal de las diversas aportaciones formativas, de forma que pueda madurar, con conciencia y
libertad conveniente, la decision de peticion de la admisioén a la consagracion. Ordinariamente se puede prever
la duracién de dos o tres afios.

El itinerario formativo sera fructifero si la candidata, mientras se confronta con la fisonomia vocacional propia de
esta forma de vida consagrada, progresivamente adquiere la libertad necesaria para dejarse educar y formar
cada dia de la experiencia, ahondando en el conocimiento de sus propias potencialidades y limitaciones, lo que
en ella pone resistencia o favorece la correspondencia a la accion del Espiritu, y aprende a captar en cada



124

situacion de su vida, los esbozos de verdad, belleza y bondad en los que se hace presente y operativa la gracia
de Dios. Esta fundamental actitud de situarse ante la realidad con atencién, inteligencia y sentido de
responsabilidad, suscitada y motivada por el deseo de crecer en el amor de Cristo, la llevara a madurar su
disponibilidad para proseguir en un compromiso formativo constante, después de recibir la consagracion.

98. El compromiso del Obispo, el Delegado o la Delegada y de las consagradas que colaboran en el servicio de
la formacion consistira, pues, en cuidar que la candidata reciba una presentacidén organica del carisma y de la
fisonomia de esta forma de vida; en acompanarla mientras intensifica la vida espiritual y profundiza en ella; en
observar como se armoniza y configura su vida concreta en docilidad a la accion del Espiritu. De este modo, se
recogeran los datos necesarios para el discernimiento conclusivo de la admisién a la consagracion.

Los encuentros frecuentes y regulares con el acompanante espiritual seran para la candidata una preciosa
ayuda para crecer en capacidad de discernir el plan de Dios, integrar en sintesis sapiencial las aportaciones
formativas, e interpretar con una mirada de fe las distintas experiencias de su vida: oracion, trabajo, relaciones y
servicios eclesiales, relaciones con familiares, relaciones de amistad, estudio y profundizacién cultural,
compromiso caritativo y social, experiencia del propio limite y de su propia fragilidad, compromiso ascético, etc.

99. Es importante que la candidata sea acompafada para dar al camino de oracién una forma regular y
constante, con la participacion, posiblemente cotidiana, de la Eucaristia, la celebracién de la Liturgia de las
Horas, al menos Laudes y Visperas, la meditacion de la Sagrada Escritura y la devocion mariana. Se pretende,
sobre todo, ayudarla a consolidar el amor por la oracién y a desarrollar la capacidad de organizar el ritmo de la
jornada, de la semana y el afo, de manera que asegure la experiencia del dialogo con el Sefor[100].

100. Ya que esta forma de vida consagrada esta arraigada en la Iglesia particular, la candidata cultivara la union
con la comunidad eclesial, sea valorando aquellas tramas de relaciones fraternales que constituyen el tejido
ordinario y cotidiano de la experiencia eclesial, sea, tanto cuanto pueda, participando en los eventos diocesanos
mas significativos.

Para dar consistencia a la unidn con la Iglesia particular, es conveniente que la candidata adquiera un
adecuado conocimiento de su historia, de las instituciones, de las tradiciones espirituales, de las opciones
pastorales y de las experiencias proféticas en ella presente, como también las dificultades que debe afrontar y
también las heridas que son motivo de sufrimiento.

Segun las aptitudes, las posibilidades efectivas y los carismas de cada una, el compromiso de edificacion de la
comunidad podra concretarse en un servicio pastoral o en otra forma de testimonio, que, en el contexto social y
cultural en el que vive, exprese la colaboracion en la mision evangelizadora y de promocion humana de la
Iglesia,

101. Para una correcta comprension del Ordo virginum, seran propuestos al estudio y la meditacién de la
candidata la historia de la vida consagrada y su valor de signo profético en la Iglesia y en el mundo, a partir de
los textos fundamentales: la Sagrada Escritura, la tradicion patristica, la reflexion teoldgica, con referencia
particular al Concilio Vaticano Il y a las intervenciones mas recientes del Magisterio eclesial.

Con particular atencion, se presentaran y profundizaran los fundamentos teoldgicos, historicos, liturgicos,
eclesiologicos, juridicos de la forma de vida propia del Ordo virginum introduciendo a la candidata a un
conocimiento profundo del rito de consagracion de virgenes, en su estructura dinamica y en su significado
eclesial.

102. Se debera cuidar ademas un adecuado conocimiento y asimilacion de los fundamentos de la antropologia
cristiana, de modo que la maduracién de la opcién de consa-

gracion se conciba desde una comprension equilibrada de la sexualidad y de la afectividad humana, de
relacionalidad y de la libertad, de la entrega de si, del sacrificio, del sufrimiento. En este marco, en el itinerario
formativo podra también tener valor la contribucidén de las ciencias humanas, en particular la psicologia y la
pedagogia, para poner a la candidata en condiciones de comprender mejor algunas dinamicas relacionales y de



125

desarrollo humano, y por lo tanto, también, de la propia historia personal y del propio modo de relacionarse con
los demas.

Cuando las condiciones concretas de la vida y las aptitudes de las personan lo permitan, se animara a la
candidata a asistir a cursos de estudios en las Facultades Teoldgicas, Institutos de Ciencias Religiosas u otras
instituciones analogas. No se descuidara, en ningun caso, una adecuada preparacion teoldgica en los campos
biblico, liturgico, espiritual, eclesiolégico, moral.

103. Se fomentaran ocasiones de conocimiento, de formacion y de intercambio de experiencias con las demas
candidatas y demas consagradas presentes en la Diocesis.

En el caso de que no las haya, se considerara la posibilidad de establecer relaciones para conocerse y de
intercambio fraterno con las candidatas o consagradas de Diocesis vecinas.

La admision a la consagracion y el cuidado de su celebracion

104. Al final del itinerario formativo acordado con el Obispo, después de un atento discernimiento personal y
con el acompanante espiritual, la candidata presentara al Obispo la peticion de admisién. Conviene que tal
peticion sea expresada en un escrito autografo que refiera el parecer del acomparfante espiritual.

Luego, el Obispo se hace cargo del discernimiento definitivo. Para tal fin, recogera las informaciones oportunas
de todos aquellos que han acompafiado el camino de la candidata, excepto las que podria aportarle el
acompafante espiritual. Particularmente, debera pedirse al Delegado o Delegada, si estda nombrado/a, un
parecer motivado sobre la admision. Contribuiran también en la elaboracidon de este parecer, las consagradas
implicadas en el servicio de formacion, si lo hay.

105. La admision a la consagracion exige la certeza moral sobre la autenticidad de la vocacion de la candidata,
la existencia real de un carisma virginal y la subsistencia de las condiciones y de los presupuestos para que la
interesada acoja y corresponda a la gracia de la consagracion, y pueda testimoniar de forma elocuente la propia
vocacion, perseverando en ella y creciendo en donacion generosa al Sefor y a los hermanos.

106. Si la evaluacion llevara a admitirla a la consagracion, el Obispo acordara con la candidata la fecha y el
lugar de la celebracion, considerando al respecto las indicaciones contenidas en el Pontifical.

Es conveniente preparar a la comunidad a una fructuosa participacion en la liturgia de la consagracion, con la
invitacidn a acompanar a la consagrada en la oracidén y con una catequesis especifica sobre las caracteristicas
de esta vocacion. En la preparacion y desarrollo del rito, se cuidara introducir la asamblea al misterio nupcial de
Cristo y de la Iglesia que se celebra, a través de la noble sobriedad de los gestos, de los cantos, de los signos
propuestos.

107. La consagracion, una vez que ha tenido lugar, sera documentada mediante la inscripcion en el registro del
Ordo virginum, en el que firmaran el ministro celebrante, la interesada y dos testigos, y que ordinariamente se
guardara en la Curia diocesana. Se dara el correspondiente certificado a la interesada. Ademas, es conveniente
que el Obispo dé disposiciones para que la consagracion celebrada se comunique al parroco competente para
que se anote en el registro de bautismos.

Formacién permanente
La atencién a la formacién permanente

108. El cuidado de la formacion permanente encuentra su fundamento en la exigencia de corresponder a la
vocacion recibida cada vez mas plenamente[101].



126

Esta vocacién pide una disponibilidad constante para aprender de la experiencia, la disposicion para dejarse
conducir por el Espiritu en el dinamismo de la fe, proyectando a la luz del Evangelio, el significado de las
distintas fases de la vida y su modo de dar razon de la esperanza cristiana ante las solicitudes de la cultura
contemporanea.

El avance de la edad, que va acompainado del cambio de los compromisos, de los contextos relacionales, de
las condiciones de salud, requiere de las consagradas descubrir en cada fase de la vida la belleza y la
fecundidad de su consagracion, armonizando los contenidos y modalidades de la formacion.

Debe abarcar todas las dimensiones de la vida de la consagrada: su ser mujer en un determinado contexto
cultural y social, discipula de Cristo en la Iglesia peregrina en la historia, lamada a ser signo peculiar del amor
esponsal de Cristo y la Iglesia, como consagrada segun la forma de vida propia del Ordo virginum.

109. La formacién permanente exige, pues, de parte de cada consagrada, humildad, atencion, inteligencia y
creatividad.

En este marco, las iniciativas especificas para la formaciéon permanente son herramientas que tratan de
acompafar la comprension cada vez mas profunda del carisma virginal, favorecer la integracién de la vivencia
en la entrega total al Sefor y sostener a las consagradas en el compromiso de vivir las responsabilidades que
se derivan de la consagracion.

Compromiso personal y dimensiéon comunional

110. El proyecto de itinerarios de formacion permanente fructiferos requiere armonizar el compromiso personal
de la formacion con la dimension comunional caracteristica del Ordo virginum.

Se trata, de hecho, de identificar las prioridades y los medios mas idoneos para una formacion sélida, que esté
atenta a las exigencias y al carisma de cada una. Al mismo tiempo, es necesario que dichos itinerarios
expresen y apoyen la experiencia de comunion que une a las consagradas del Ordo

virginum.

Esto conlleva un doble ejercicio de corresponsabilidad: por parte de cada consagrada en su relacion con el
Obispo o el Delegado o la Delegada, para trazar y examinar cémo vive el compromiso de la formacion; y del
conjunto de las consagradas de la Didcesis con el Obispo o con el Delegado o la Delegada, para proyectar,
realizar y verificar un programa de formacién compartido y especifico para las consagradas del Ordo virginum.

111. Para este segundo aspecto, teniendo en cuenta las circunstancias concretas, el Obispo o el Delegado o la
Delegada promoveran encuentros e iniciativas formativas para todas las consagradas, valorando la contribucion
que cada una puede ofrecer a la programacion, organizacion, realizacion especifica y las necesarias
evaluaciones. Para dar una expresion continuada y organica a este ejercicio de corresponsabilidad, el Obispo
podra acordar con las consagradas las modalidades para disponer de un equipo o un servicio de formacién
permanente, que pueda articular el servicio de comunion.

Una especial atencion debera dirigirse a las consagradas que por edad avanzada, razones de salud u otros
motivos serios, no puedan asistir a los encuentros formativos, en

la medida de lo posible, se utilizaran medios de comunicacion a distancia para permitirles su participacion en el
itinerario compartido.

En el caso de que en una Dibcesis sélo haya una consagrada, o que el nimero de consagradas sea muy
reducido, con el acuerdo de los Obispos respectivos, es posible prever iniciativas de formacion compartidas
entre las consagradas de las Diocesis vecinas.

Ademas, las consagradas sabran valorar para la propia formacion, tanto las iniciativas y actividades propuestas



127

en la comunidad cristiana como las ocasiones de formacién valida que les ofrece su propio contexto social y de
trabajo.

Indicaciones sobre el contenido y el método

112. Es necesario que las propuestas formativas especificos para las consagradas del Ordo virginum
armonicen, con sabiduria pedagdgica, la profundizacion de tematicas fundamentales de la vida cristiana vy,
particularmente, las mas tipicas de esta forma de vida consagrada y la reflexion sobre cuestiones actuales
sobre las cuales sea necesario realizar un serio discernimiento evangélico.

No faltara el conocimiento de la Escritura, del saber teoldgico y de las dinamicas del camino espiritual, como
también la atencion al magisterio y a las propuestas pastorales del Obispo diocesano y del Papa.

Es importante que la dimension intelectual de la formacion no esté aislada, sino que se integre en el crecimiento
de la vida segun el Espiritu, continuamente estimulada y evaluada en relacion a la capacidad de establecer y
guardar relaciones de tipo fraterno.

Se cuidara, asimismo, de que los encuentros y las iniciativas formativas se conviertan para las consagradas en
ocasiones reales de comunicaciones de fe y edificacion reciproca. Ademas, la oracion comun sera el soporte
del itinerario formativo; no se descuidara la atencion pedagdgica a las dinamicas de las relaciones vividas en el
Ordo virginum, promoviendo la acogida y la estima reciproca, la benevolencia y la inteligente gestién de las
tensiones y conflictividades que se presenten, para que se transformen en ocasiones de crecimiento.

113. Los encuentros y las iniciativas formativas podran consistir concretamente en lecciones y conferencias,
intercambio de experiencias, escuchas de testimonios, puesta en comun de lecturas, seminarios, retiros, o
ejercicios espirituales, semanas biblicas, peregrinaciones, profundizaciones de tipo cultural, etc.

Puede desempefiar una funcion de integracion de los itinerarios formativos diocesanos los encuentros y
diversas iniciativas formativas interdiocesanas, espacialmente los organizados por los servicios de comunion
estables instituidos en una determinada agrupacion de Iglesias particulares, de acuerdo con las Conferencias
Episcopales interesadas y el correspondiente Obispo referente para el Ordo virginum, si ha sido nombrado. En
las programaciones, realizaciones y evaluaciones de tales eventos, debera ser promovida la corresponsabilidad
de todas las consagradas de las Diocesis interesadas.

Conclusion

114. El Seior Jesus formé una Unica Iglesia de entre todas las naciones y se unié misticamente a ella con amor
esponsal. Este misterio admirable, que se realiza en la celebracién eucaristica, es el principio de la unidad y de
la santidad de la Iglesia, de su mision universal y de su capacidad de vivificar con el anuncio del Evangelio toda
esperanza humana y toda cultura. Contemplando este misterio, la Iglesia reconoce como don del Espiritu el
florecer del Ordo virginum'y lo acoge con gratitud.

Precedidas y sostenidas por la gracia de Dios, las mujeres que reciben esta consagracion son llamadas a vivir
en docilidad al Espiritu Santo, a experimentar el dinamismo transformante de la Palabra de Dios que hace de
tantas mujeres diferentes una comunion de hermanas, y anunciar el Evangelio de salvacion con la palabra y la
vida, para llegar a ser imagen de la Iglesia Esposa que, viviendo Unicamente para Cristo Esposo, lo hace
presente en el mundo.

A Maria, icono perfecto de la Iglesia, las virgenes consagradas vuelven sus ojos, como estrella que orienta su
camino. A su materna proteccion la Iglesia las confia.

115. Te alabamos,
Virgen Madre de Dios,



mujer de la Alianza,

de la espera y el cumplimiento.
Sé madre y maestra

de las virgenes consagradas
para que imitandote

acojan con alegria el Evangelio

y en él descubran, todos los dias,
con humildad y asombro,

el origen santo

de su vocacion esponsal.

Virgen de las virgenes,

fuente sellada, puerta del cielo,
inspira y acompania

a estas hermanas nuestras,

para que tengan el don

del discernimiento espiritual

y, peregrinas en la historia,

vivan el dinamismo de la profecia
con libertad y valentia,

con determinacion y ternura.

Mujer colmada de gracia

y sobreabundante de caridad,
Virgen hecha Iglesia,

bendice sus caminos,

para que la esperanza
oxigene sus mentes

y dilate sus corazones
orientando todos sus pasos,
y la fe

haga laboriosas y creativas
SUs manos,

para que sus vidas sean fecundas vy,
anticipando aqui y ahora

la realidad del Reino,
difundan y edifiquen

el pueblo de Dios,
participando en su misién
real, profética y sacerdotal.

Te proclamamos bienaventurada,
Mujer del Magnificat

Madre del Evangelio viviente,

y para estas hermanas te pedimos:
Unelas a tu canto,

hazlas participes en tu danza,
para que siguiendo al Cordero

a donde quiera que vaya,

con las lamparas encendidas,
puedan conducirnos

también a nosotros

al banquete de las bodas eternas
al abrazo definitivo con el Amor
gue nunca tendra fin.

128



129
(Aprobado por el Santo Padre en la Audiencia del 8 de junio de 2018)

Ciudad del Vaticano, 8 de junio de 2018
Solemnidad del Sagrado Corazon de Jesus

Jodo Braz Card. de Aviz
Prefecto

+José Rodriguez Carballo, O.F.M.
Arzobispo Secretario

[1] Entre los testimonios mas antiguos, el de Clemente Romano (Clemens Romanus, Ep. Ad Corinthios 38, 2:
SCh 167,162) y de Ignacio de Antioquia (Ignatius Antiochensis, Ep. Ad Smyrnenses XXIlI: PG 5, 717-718; Ep.
Ad PolicarpumV, 2: PG 5, 723-724).

[2] Hacia el afio 150, Justino afirmaba: « Son muchos los hombres y las mujeres, hechos discipulos de Cristo
desde nifios, que permanecen puros hasta los sesenta y setenta afios. Y me glorio de poder citaros ejemplos
de ellos de entre todas las clases sociales »: lustinus, Apol. pro christ.,

c. 15: PG 6, 349. Atenagoras de Atenas, en el afio 177, escribia a Marco Aurelio: « Podras encontrar muchos
de los nuestros, hombres y mujeres, que encanecen sin casarse, con la esperanza de unirse mas
estrechamente con Dios! »: Athenagoras Atheniense, Legatio pro christianis XXXIl: OTAC VII, 172.

[3] Ignatius Antiochensis, Ep. Ad PolycarpumV, 2: PG 5, 723-724.

[4] Inicialmente, la cercania de esta forma de vida a la de las viudas consagradas comportaba también la falta
de una distincién clara entre ambas, como aparece en los escritos de Ignacio de Antioquia, que al inicio del
siglo Il saludaba a « las virgenes llamadas viudas » de la comunidad de Esmirna: Ignatius Antiochensis, Ep. Ad
Smyrn. Xlll: PG5,

717-718. En las Constituciones Apostdlicas de la segunda mitad del siglo IV, las virgenes aparecen, junto a
viudas y diaconisas, como miembros institucionales de la comunidad cristiana.

[5] Cf. por ejemplo Atanasio, en: Athanasius, Apol. ad Constant. 33: PG 25, 640; Ambrosio, en: Ambrosius, De
virginibus, lib. I, c. 8, n. 52: PL 16, 202.

[6] Expresiones que aparecen en Basilio: Basilius, Ep. 199 Ad Amphilochium: PG 32, 717.

[7]1 Cf. Ambrosius, De virginibus, lib. lll, cc. 1-3, nn. 1-14: PL 16, 219-224; De institutione virginis, c. 17, nn. 104-
114: PL 16, 333-336. Cf. Sacramentarium Leonianum XXX:

PL 55, 129.

[8] Cyprianus, De habitu virginum lll: PL 4, 443.

[9] Pontificale Romanum ex Decreto Sacrosancti Concilii GEcumenici Vaticani Il instauratum auctoritate PP. Pauli
VI promulgatum, Ordo Consecrations Virginum, Editio typica, Typis Polyglottis Vaticanis, Civitas Vaticana 1970.
[10] Juan Pabilo Il, Const. Ap. Pastor bonus (28 de junio de 1988), 105.

[11] Catecismo de la Iglesia Catdlica, 922-924.

[12] Juan Pabilo I, Ex. Ap. post-sinodal Vita consecrata (25 de marzo de 1996).

[13] Congregacion para los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostdlica, Instruccion
Caminar desde Cristo. Un renovado compromiso de la vida consagrada en el tercer milenio (19 de mayo de
2002), 19.

[14] Congregacioén para los Obispos, Directorio para el Ministerio Pastoral de los Obispos Apostolorum
Succesores(22 de febrero de 2004), 104.

[15] Juan Pabilo I, Discurso a las participantes al Congreso Internacional del Ordo virginum, en el 25°
aniversario de la promulgacion del rito, Roma (2 de junio de 1995).

[16] Benedicto XVI, Discurso a las participantes al Congreso del Ordo virginum sobre el tema “Virginidad
consagrada en el mundo: un don para la Iglesia y en la Iglesia”, Roma (15 de mayo de 2008).

[17] « Las palabras de Cristo (Mt 19, 11-12) parten de todo el realismo de la situacion del hombre y lo llevan con
el mismo realismo fuera, hacia la llamada en la que, aun permaneciendo, por su naturaleza, ser “doble” (esto
es, inclinado como hombre hacia su mujer, y como mujer hacia el hombre), es capaz de descubrir en esta
soledad suya, que no deja de ser una dimension personal de la duplicidad de cada uno, una nueva e incluso
aun mas plena forma de comunion intersubjetiva con los otros. Esta orientacién de la llamada explica de modo



130

explicito la expresion: “Por el Reino de los cielos”; efectivamente, la realizacion de este Reino debe encontrarse
en la linea del auténtico desarrollo de la imagen y semejanza de Dios, en su significado trinitario, esto es, propio
de “comunion”. Al elegir la continencia por el Reino de los cielos, el hombre tiene conciencia de poder realizarse
de este modo a si mismo “diversamente” y, en cierto sentido, “mas” que en el matrimonio, convirtiéndose en
“don sincero para los demas” »: Juan Pablo Il, Audiencia (7 de abril de 1982).

[18] « La continencia “por el Reino de los cielos”, la opcidn por la virginidad o por el celibato para toda la vida,
ha venido a ser en la experiencia de los discipulos y de los seguidores de Cristo, un acto de respuesta especial
al amor del Esposo divino y, por esto, ha adquirido el significado de un acto de amor esponsalico, es decir, de
una donacién esponsalica de si, a fin de corresponder de modo especial, al amor esponsalico del Redentor; una
donacion de si, entendida como renuncia, pero hecha sobre todo por amor »: Juan Pablo Il, Audiencia (28 de
abril de 1982).

[19] « El ser humano viviente, varén y mujer, [...] elige con libre voluntad la continencia “por el Reino de los
cielos” [...] manifiesta [...] la “virginidad” escatolégica del hombre resucitado, en el que se revelara, el absoluto y
eterno significado esponsalico del cuerpo glorificado en la union con Dios mismo, mediante una perfecta
intersubjetividad, que unira a todos los “participes del otro mundo”, hombres y mujeres, en el misterio de la
comunion de los santos. La continencia terrena por “el Reino de los cielos” es, sin duda, un signo que indica
esta verdad y esta realidad. Es signo de que el cuerpo, cuyo fin no es la muerte, tiende a la glorificacion y, por
esto mismo, es ya, diria, entre los hombres un testimonio que anticipa la resurreccion futura. Sin embargo, este
signo carismatico del “otro mundo” expresa la fuerza y la dinamica mas auténtica del misterio de la “redencion
del cuerpo”; un misterio que ha sido grabado por Cristo en la historia terrena del hombre y arraigado por El
profundamente en esta historia. Asi, pues, la continencia “por el Reino de los cielos” lleva sobre todo la
impronta de la semejanza con Cristo, que, en la obra de la redencién, hizo El mismo esta opcién “por el Reino
de los cielos” »: Juan Pablo Il, Audiencia (24 de marzo de 1982).

[20] Cf. Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constitucion dogmatica sobre la Iglesia Lumen gentium, 1.

[21] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1; Catecismo de la Iglesia Catdlica, 1667-1672; Cddigo de
Derecho Candnico, can. 1166-1169.

[22] Cf. Ordo consecrationis virginum, 17 y 22-23.

[23] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1; Ordo consecrationis virginum, 16, 24.

[24] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 1.

[25] Cf. Concilio Ecuménico Vaticano I, Cost. past. sobre la Iglesia en el mundo contemporaneo Gaudium et
spes, 1.

[26] Cf. Juan Pablo I, Ex. Ap. post-sinodal Vita consecrata (25 de marzo de 1996), 7 y 42.

[27] Cf. Cddigo de Derecho Candnico, can. 604.

[28] Cf. Cddigo de Derecho Candnico, can. 368 y can. 381 § 2.

[29] Cf. Juan Pablo I, Ex. Ap. post-sinodal Vita consecrata (25 de marzo de 1996), 14.

[30] Cf. Ordo consecrationis virginum, 16.

[31] Cf. Juan Pablo I, Cart. Ap. Mulieris dignitatem (15 de agosto de 1988), 17-20.

[32] « La castidad de los célibes y de las virgenes, en cuanto manifestacion de la entrega a Dios con corazén
indiviso (cf. 1 Cor7, 32-34), es el reflejo del amor infinito que une a las tres Personas divinas en la profundidad
misteriosa de la vida trinitaria »: Juan Pablo Il, Ex. Ap. post-sinodal Vita consecrata (25 de marzo de 1996), 21.
« La integridad de la fe también se ha relacionado con la imagen de la Iglesia virgen, con su fidelidad al amor
esponsal a Cristo: menoscabar la fe significa menoscabar la comunién con el Sefor »: Francisco, Cart. Enc.
Lumen fidei (29 de junio de 2013), 48.

[33] « El amor esponsal comporta siempre una disponibilidad singular para volcarse sobre cuantos se hallan en
el radio de su accioén. En el matrimonio esta disponibilidad — aun estando abierta a todos — consiste de modo
particular en el amor que los padres dan a sus hijos. En la virginidad esta disponibilidad esta abierta a todos los
hombres, abrazados por el amor de Cristo esposo »: Juan Pablo Il, Cart. Ap. Mulieris dignitatem (15 de agosto
de 1988), 21.

[34] Cf. Concilio Ecuménico Vaticano I, Constitucion dogmatica sobre la Iglesia Lumen gentium, V.

[35] Francisco, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 de noviembre de 2013), 287.

[36] Cf. Ambrosius, De virginibus, lib. Il, c. 3, n. 19: PL 16, 211.

[37] Cf. Juan Pablo I, Cart. Enc. Redemptoris Mater (25 de marzo de 1987), 6.

[38] Francisco, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 de noviembre de 2013), 287.

[39] Ibid, 288.

[40] Ibid.

[41] Cf. Francisco, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 de noviembre de 2013), 1.



131

[42] Benedicto XVI, Discurso a las participantes al Congreso del Ordo virginum sobre el tema “Virginidad
consagrada en el mundo: un don para la Iglesia y en la Iglesia” (15 de mayo de 2008), 5; Juan Pablo II, Ex. Ap.
post-sinodal Vita consecrata (25 de noviembre de 1996), 18.

[43] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 2.

[44] « Los dones carismaticos, por lo tanto, se distribuyen libremente por el Espiritu Santo, para que la gracia
sacramental lleve sus frutos a la vida cristiana de diferentes maneras y en todos sus niveles. Dado que estos
carismas “tanto los extraordinarios como los mas comunes y difundidos, de-

ben ser recibidos con gratitud y consuelo, porque son muy adecuados y Utiles a las necesidades de la Iglesia” a
través de su riqueza y variedad, el Pueblo de Dios puede vivir en plenitud la misidon evangelizadora, escrutar los
signos de los tiempos e interpretarlos a la luz del Evangelio. Los dones carismaticos, de hecho, mueven a los
fieles a responder libremente y de manera adecuada al mismo tiempo, al don de la salvacién, haciéndose a si
mismos un don de amor para otros y un auténtico testimonio del Evangelio para todos los hombres »:
Congregacion para la Doctrina de la Fe, Cart. luvenescit Ecclesia (15 de mayo de 2016), 15.

[45] « Entre vosotras hay diversos estilos y modalidades de vivir el don de la virginidad consagrada [...]. Os
exhorto a ir mas alla de las apariencias, captando el misterio de

la ternura de Dios que cada una lleva en si y reconociéndoos como hermanas, dentro de vuestra diversidad »:
Benedicto XVI, Discurso a las participantes al Congreso al Ordo virginum sobre el tema “Virginidad consagrada
en el mundo: un don para la Iglesia y en la Iglesia”, Roma (15 de mayo de 2008), 5.

[46] « Para progresar en el camino evangélico, especialmente en el periodo de formacién y en ciertos
momentos de la vida, es de gran ayuda el recurso humilde y confiado a la direccion espiritual, merced a la cual
la persona recibe animos para responder con generosidad a las mociones del Espiritu y orientarse
decididamente a la santidad »: Juan Pablo I, Ex. Ap. post-sinodal Vita consecrata (25 de marzo de 1996), 95.
[47] Cf. Benedicto XVI, Discurso a las participantes en el Congreso del Ordo virginum sobre el tema “Virginidad
consagrada en el mundo: un don para la Iglesia y en la Iglesia”, Roma

(15 de mayo de 2008), 4-5.

[48] Agustinus, De sancta virginitate, c. 54: PL 40, 428.

[49] « La gran tradicidn patristica nos ensefia que los misterios de Cristo estan unidos al silencio, y solo en él la
Palabra puede encontrar morada en nosotros, como ocurrié con Maria »: Benedicto XVI, Ex. Ap. post-sinodal
Verbum Domini (30 de septiembre de 2010), 66.

[50] « La ignorancia de la Escritura es ignorancia de Cristo »: Hieronymus, Commentarii in Isaiam, Prdlogo, CCL
73,1: PL24,17.

[51] « La Eucaristia es el sacramento del Esposo, de la Esposa. La Eucaristia hace presente y realiza de nuevo,
de modo sacramental, el acto redentor de Cristo, que “crea” |a Iglesia, su cuerpo. Cristo esta unido como el
€esposo

con la esposa »: Juan Pablo Il, Cart. Ap. Mulieris dignitatem (15 de agosto de 1988), 26.

[52] « Aqui se puede llevar a cabo en plenitud la intimidad con Cristo, la identificacion con El, la total
conformacién a El, a la cual los consagrados estan llamados por vocacién »: Congregacién para los Institutos
de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostdlica, Instruccion Caminar desde Cristo. Un renovado
compromiso de la vida consagrada en el tercer milenio (19 de mayo de 2002), 26.

[53] Francisco, Bula Misericordiae vultus (11 de abril de 2015), 17.

[54] « Celebrar el Sacramento de la Reconciliacion significa ser envueltos en un abrazo caluroso: es el abrazo
de la infinita misericordia del Padre »: Francisco, Audiencia (19 de febrero de 2014).

[55] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 2.

[56] Ambrosius, De institutione virginis, c. 6, n. 46: PL 16, 320.

[57] Cf. Cddigo de Derecho Candnico, can. 663 § 4.

[58] « La ascesis, ayudando a dominar y corregir las tendencias de la naturaleza herida por el pecado, es
verdaderamente indispensable a la persona consagrada para permanecer fiel a la propia vocacion y seguir a
Jesus por el camino de la Cruz »: Juan Pablo I, Ex. Ap. post-sinodal Vita consecrata (25 de marzo de 1996),
38.

[59] « La vocacion de las personas consagradas a buscar ante todo el reino de Dios es, principalmente, una
llamada a la plena conversion, en la renuncia de si mismo para vivir totalmente en el Sefor, para que Dios sea
todo en todos. Llamados a contemplar y testimoniar el rostro “transfigurado” de Cristo, son llamados también a
una existencia transfigurada »: Juan Pablo Il, Ex. Ap. post-sinodal Vita consecrata (25 de marzo de 1996), 35.
[60] « Esta es por tanto la regla de la conversion: alejarse del mal y aprender a hacer el bien. Convertirse es un
camino. Es un camino que requiere valentia para alejarse del mal y humildad para aprender a hacer el bien. Y
que, sobre todo, tiene necesidad de cosas concretas »: Francisco, Meditacion matutina en la Capilla de la Casa



132

Santa Marta, Aprender a hacer el bien (14 de marzo de 2017).

[61] Cf. Benedicto XVI, Discurso a las participantes al Congreso del Ordo virginum sobre el tema “Virginidad
consagrada en el mundo: don para la Iglesia y en la Iglesia”, Roma (15 de mayo de 1998), 4-5.

[62] Cf. Francisco, Cat. Enc. Laudato si’ (24 de mayo de 2015), 222-227.

[63] Francisco, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 de noviembre de 2013), 273.

[64] « Para ser evangelizadores de alma también hace falta desarrollar el gusto espiritual de estar cerca de la
vida de la gente, hasta el punto de descubrir que eso es fuente de un gozo superior. La mision es una pasion
por Jesus pero, al mismo tiempo, una pasién por su pueblo. [...] El nos quiere tomar como instrumentos para
llegar cada vez mas cerca de su pueblo amado. Nos toma de en medio del pueblo, de tal modo que nuestra
identidad no se entiende sin esta pertenencia »: Francisco, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 de noviembre de
2013), 268.

[65] Pablo VI, Ex. Ap. Evangelii nuntiandi (8 de diciembre de 1975), 70.

[66] Cf. Ordo consecrationis virginum, 16; Juan Pablo Il, Discurso a las participantes al Congreso internacional
del Ordo virginum, en el 25° aniversario de la promulgacion del rito, Roma (2 de junio de 1995), n. 6; Francisco,
Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 de noviembre de 2013), 197-216. « Para la Iglesia la opcion por los pobres es
una categoria teoldgicas antes que cultural, socioldgica, politica o filosofica »: Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24 de noviembre de 2013), 198.

[67] Francisco, Cart. En. Laudato si’ (24 de mayo de 2015), 127.

[68] Ibid, 220.

[69] Ibid, 237.

[70] Cf. Juan Pablo I, Discurso a las participantes al Congreso internacional del Ordo virginum, en el 25°
Aniversario de la promulgacion del rito, Roma (2 de junio de 1995), 4.

[71] Cf. Cddigo de Derecho Candnico, can. 680.

[72] Cf. Francisco, Ex. Ap. Evangelii gaudium (24 de noviembre de 2013), 103-104.

[73] « El camino de la sinodalidad es el camino que Dios espera de la Iglesia del tercer milenio »: Francisco,
Discurso con ocasion de la Conmemoracion del 50° Aniversario de la institucion del Sinodo de los Obispos,
Roma (17 de octubre de 2015).

[74] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 6.

[75] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 14 y 16.

[76] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5; Ordo consecrationis virginum, 2y 16.

[77] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 6.

78] Cf. Congregacion para los Obispos, Directorio para

el Ministerio Pastoral de los Obispos Apostolorum Succesores (22 de febrero de 2004), 104.

[79] Cf. Cddigo de Derecho Candnico, can. 1303 § 1.

[80] Cf. Cddigo de Derecho Candnico, can. 604 § 2.

[81] Cf. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Cart. luvenescit Ecclesia (15 de mayo de 2016), 16.

[82] Cf. Cddigo de Derecho Candnico, cann. 684 y 685.

[83] Cf. Cddigo de Derecho Candnico, can. 695.

[84] Cf. Juan Pablo I, Ex. Ap. post-sinodal Vita consecrata, (25 de marzo de 1996), 19.

[85] Ibid, 69.

[86] Ibid, 65 y 69-70.

[87] « Es muy importante que toda persona consagrada sea formada en la libertad de aprender durante toda la
vida, en toda edad y en todo momento, en todo ambiente y contexto humano, de toda persona y de toda cultura,
para dejarse instruir por cualquier parte de verdad y belleza que encuentra junto a si. Pero, sobre todo, debera
aprender a dejarse formar por la vida de cada dia, por su propia comunidad y por sus hermanos y hermanas,
por las cosas de siempre, ordinarias y extraordinarias, por la oracion y por el cansancio apostdlico, en la alegria
y en el sufrimiento, hasta el momento de la muerte »: Congregacion para los Institutos de Vida Consagrada y
las Sociedades de Vida Apostdlica, Instruccion Caminar desde Cristo. Un renovado compromiso de la vida
consagrada en el tercer milenio (19 de mayo de 2002), 15.

[88] « La tentacion del individualismo. Es la tentacion de los egoistas que por el camino pierden la meta y, en
vez de pensar en los demas, piensan soélo en si mismos, sin experimentar ningun tipo de vergiienza, mas bien
al contrario, se justifican. La Iglesia es la comunidad de los fieles, el cuerpo de Cristo, donde la salvacion de un
miembro esta vinculada a la santidad de todos. El individualismo es, en cambio, motivo de escandalo y de
conflicto »: Francisco, Discurso con ocasion del Encuentro de Oracion con el Clero, los Religiosos, las
Religiosas y los Seminaristas, Il Cairo (29 de abril de 2017).

[89] Cf. Congregacion para los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostdlica, Instruccion



133

Caminar desde Cristo. Un renovado compromiso de la vida consagrada en el tercer milenio (19 de mayo de
2002), 18.

[90] Cf. Cddigo de Derecho Candnico, can. 1072.

[91] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5 b).

[92] Cf. Ordo consecrationis virginum, Preenotanda, 5 a) y 5 b).

[93] Juan Pabilo Il, Ex. Ap. post-sinodal Vita consecrata (25 de marzo de 1996), 65.

[94] Cf. Juan Pablo Il, Discurso a las participantes al Congreso internacional del Ordo virginum, en el 25°
Aniversario de la promulgacion del rito, Roma (2 de junio de 1995), 4

[95] « Decia Benedicto XVI que existe una “ecologia del hombre” por la cual “también el hombre posee una
naturaleza que debe respetar y que no puede manipular a su antojo” [Discurso al Deutscher Bundestag, Berlin
(22 de septiembre de 2011)]. En esta linea, cabe reconocer que nuestro propio cuerpo nos sitla en una relacion
directa con el ambiente y con los demas seres vivientes. La aceptacion del propio cuerpo como don de Dios es
necesaria para acoger y aceptar el mundo entero como regalo del Padre y casa comun, mientras una logica de
dominio sobre el cuerpo se transforma en una logica a veces sutil de dominio sobre la creacion. Aprender a
recibir el propio cuerpo, a cuidarlo y a respetar sus significados, es esencial para una verdadera ecologia
humana. También la valoracién del propio cuerpo en su feminidad o masculinidad es necesaria para
reconocerse a si mismo en el encuentro con el diferente. De este modo es posible aceptar gozosamente el don
especifico del otro o de la otra, obra de Dios creador, y enriquecerse reciprocamente »: Francisco, Cart. Enc.
Laudato si’ (24 de mayo de 2015), 155.

[96] Cf. Congregacion para la Educacion Catdlica, Orientaciones para el uso de la competencia psicologica en
la admision y en la formacion de los candidatos al sacerdocio (29 de junio de 2008); Congregacion para el
Clero, El don de la vocacion presbiteral. Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (8 de diciembre de
2016), 146-147 y 191-196.

[97] Cf. Congregacion para el Clero, El don de la vocacion presbiteral. Ratio Fundamentalis Institutionis
Sacerdotalis (8 de diciembre de 2016), 194.

[98] « En la seleccion de los especialistas, ademas de sus cualidades humanas y sus competencias
especificas, se debe tener en cuenta su perfil como creyente »: Congregacion para el Clero, E/ don de la
vocacion presbiteral. Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (8 de diciembre de 2016), 146.

[99] Ordo consecrationis virginum, Praenotanda, 5 a).

[100] Congregacion para los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostdlica, Instruccion
Caminar desde Cristo. Un renovado compromiso de la vida consagrada en el tercer milenio (19 mayo 2002), 25.
[101] Cf. Congregacion para los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostdlica, Instruccion
Caminar desde Cristo. Un renovado compromiso de la vida consagrada en el tercer milenio (19 mayo 2002), 15.

[01125-ES.01] [Texto original: Italiano]

[B0508-XX.02]



