2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0467
Giovedi 21.06.2018

Pellegrinaggio Ecumenico del Santo Padre Francesco a Ginevra in occasione del 70° anniversario
della fondazione del Consiglio Ecumenico delle Chiese (21 giugno 2018) — Santa Messa nel
Palexpo di Ginevra

Omelia del Santo Padre

Parole del Santo Padre al termine della Celebrazione Eucaristica

Alle ore 17.00 di questo pomeriggio il Santo Padre € arrivato al Palexpo di Ginevra. Dopo un giro tra i fedeli con
una macchina elettrica, il Papa ha presieduto la Santa Messa.

Nel corso della Celebrazione Eucaristica, dopo la proclamazione del Vangelo, il Santo Padre ha pronunciato
'omelia.

Al termine, dopo il dono del Papa, il saluto del Vescovo di Losanna, Ginevra e Friburgo e Presidente della
Conferenza Episcopale Svizzera, S.E. Mons. Charles Morerod, O.P., e la benedizione finale, il Santo Padre ha
salutato brevemente i Vescovi della Conferenza Episcopale e si &€ congedato dai collaboratori della Nunziatura
Apostolica a Berna e della Missione presso I'Ufficio delle Nazioni Unite e Istituzioni Specializzate a Ginevra.
Quindi si & trasferito in auto all’Aeroporto Internazionale di Ginevra per far rientro in Italia.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Papa ha pronunciato nel corso della Santa Messa e le parole di saluto al
termine della Celebrazione Eucaristica:

Omelia del Santo Padre

Testo in lingua originale

Traduzione in linqua francese




Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Testo in lingua originale

Padre, pane, perdono. Tre parole, che il Vangelo di oggi ci dona. Tre parole, che ci portano al cuore della fede.

«Padre». Cosi comincia la preghiera. Puo proseguire con parole diverse, ma non pud dimenticare la prima,
perché la parola “Padre” € la chiave di accesso al cuore di Dio; perché solo dicendo Padre preghiamo in “lingua
cristiana”. Preghiamo “in cristiano”: non un Dio generico, ma Dio che é anzitutto Papa. Gesu, infatti, ci ha chiesto
di dire «Padre nostro che sei nei cieli», non “Dio dei cieli che sei Padre”. Prima di tutto, prima di essere infinito
ed eterno, Dio & Padre.

Da Lui discende ogni paternita e maternita (cfr £Ef3,15). In Lui & l'origine di tutto il bene e della nostra stessa
vita. «Padre nostro» & allora la formula della vita, quella che rivela la nostra identita: siamo figli amati. E la
formula che risolve il teorema della solitudine e il problema dell'orfanezza. E I'equazione che indica cosa fare:
amare Dio, nostro Padre, e gli altri, nostri fratelli. Ela preghiera del noi, della Chiesa; una preghiera senza io e
senza mio, tutta volta al tu di Dio («il fuo nomey, «il tuo regnoy, «la tua volonta») e che si coniuga solo alla
prima persona plurale. «Padre nostro», due parole che ci offrono la segnaletica della vita spirituale.

Cosi, ogni volta che facciamo il segno della croce all'inizio della giornata e prima di ogni attivita importante, ogni
volta che diciamo «Padre nostro», ci riappropriamo delle radici che ci fondano. Ne abbiamo bisogno nelle nostre
societa spesso sradicate. |l «Padre nostro» rinsalda le nostre radici. Quando c’¢ il Padre, nessuno & escluso; la
paura e l'incertezza non hanno la meglio. Riemerge la memoria del bene, perché nel cuore del Padre non siamo
comparse virtuali, ma figli amati. Egli non ci collega in gruppi di condivisione, ma ci rigenera insieme come
famiglia.

Non stanchiamoci di dire «Padre nostro»: ci ricordera che non esiste alcun figlio senza Padre e che dunque
nessuno di noi & solo in questo mondo. Ma ci ricordera pure che non c’é Padre senza figli: nessuno di noi € figlio
unico, ciascuno si deve prendere cura dei fratelli nell’'unica famiglia umana. Dicendo «Padre nostro» affermiamo
che ogni essere umano ci appartiene, e di fronte alle tante cattiverie che offendono il volto del Padre, noi suoi
figli siamo chiamati a reagire come fratelli, come buoni custodi della nostra famiglia, e a darci da fare perché non
vi sia indifferenza nei riguardi del fratello, di ogni fratello: del bambino che ancora non & nato come dell’anziano
che non parla piu, del conoscente che non riusciamo a perdonare come del povero scartato. Questo il Padre ci
chiede, ci comanda: di amarci con cuore di figli, che sono tra loro fratelli.

Pane. Gesu dice di domandare ogni giorno al Padre il pane. Non serve chiedere di piu: solo il pane, cioé
I'essenziale per vivere. Il pane € anzitutto il cibo sufficiente per oggi, per la salute, per il lavoro di oggi; quel cibo
che purtroppo a tanti nostri fratelli e sorelle manca. Per questo dico: guai a chi specula sul pane! Il cibo di base
per la vita quotidiana dei popoli dev'essere accessibile a tutti.



3

Chiedere il pane quotidiano € dire anche: “Padre, aiutami a fare una vita piu semplice”. La vita & diventata tanto
complicata. Vorrei dire che oggi per molti € come “drogata”: si corre dal mattino alla sera, tra mille chiamate e
messaggi, incapaci di fermarsi davanti ai volti, immersi in una complessita che rende fragili e in una velocita che
fomenta I'ansia. S'impone una scelta di vita sobria, libera dalle zavorre superflue. Una scelta controcorrente,
come fece a suo tempo san Luigi Gonzaga, che oggi ricordiamo. La scelta di rinunciare a tante cose che
riempiono la vita ma svuotano il cuore. Fratelli e sorelle, scegliamo la semplicita, la semplicita del pane per
ritrovare il coraggio del silenzio e della preghiera, lievito di una vita veramente umana. Scegliamo le persone
rispetto alle cose, perché fermentino relazioni personali, non virtuali. Torniamo ad amare la fragranza genuina di
quel che ci circonda. Quando ero piccolo, a casa, se il pane cadeva dalla tavola, ci insegnavano a raccoglierlo
subito e a baciarlo. Apprezzare cid che di semplice abbiamo ogni giorno, custodirlo: non usare e gettare, ma
apprezzare e custodire.

N

Il «Pane quotidiano», poi, non dimentichiamolo, & Gesu. Senza di Lui non possiamo fare nulla (cfr Gv 15,5). E
Lui I'alimento base per vivere bene. A volte, perd, Gesu lo riduciamo a un contorno. Ma se non ¢ il nostro cibo di
vita, il centro delle giornate, il respiro della quotidianita, tutto & vano, tutto & contorno. Domandando il pane
chiediamo al Padre e diciamo a noi stessi ogni giorno: semplicita di vita, cura di quel che ci circonda, Gesu in
tutto e prima di tutto.

Perdono. E difficile perdonare, portiamo sempre dentro un po’ di rammarico, di astio, e quando siamo provocati
da chi abbiamo gia perdonato, il rancore ritorna con gli interessi. Ma il Signore pretende come dono il nostro
perdono. Fa pensare che I'unico commento originale al Padre nostro, quello di Gesu, si concentri in una frase
sola: «Se voi infatti perdonerete agli altri le loro colpe, il Padre vostro che € nei cieli perdonera anche a voi; ma
se voi non perdonerete agli altri, neppure il Padre vostro perdonera le vostre colpe» (Mt 6,14-15). L’unico
commento che fa il Signore! Il perdono ¢ la clausola vincolante del Padre nostro. Dio ci libera il cuore da ogni
peccato, Dio perdona tutto, tutto, ma una cosa chiede: che noi non ci stanchiamo di perdonare a nostra volta.
Vuole da ciascuno di noi un’amnistia generale delle colpe altrui. Bisognerebbe fare una bella radiografia del
cuore, per vedere se dentro di noi ci sono blocchi, ostacoli al perdono, pietre da rimuovere. E allora dire al
Padre: “Vedi questo macigno, lo affido a te e ti prego per questa persona, per questa situazione; anche se fatico
a perdonare, ti chiedo la forza per farlo”.

Il perdono rinnova, il perdono fa miracoli. Pietro sperimento il perdono di Gesu e divento pastore del suo gregge;
Saulo diventd Paolo dopo il perdono ricevuto da Stefano; ciascuno di noi rinasce creatura nuova quando,
perdonato dal Padre, ama i fratelli. Solo allora immettiamo nel mondo novita vere, perché non c’€ novita piu
grande del perdono, questo perdono che cambia il male in bene. Lo vediamo nella storia cristiana. Perdonarci
tra noi, riscoprirci fratelli dopo secoli di controversie e lacerazioni, quanto bene ci ha fatto e continua a farci! Il
Padre & felice quando ci amiamo e perdoniamo di vero cuore (cfr Mt 18,35). E allora ci dona il suo Spirito.
Chiediamo questa grazia: di non arroccarci con animo indurito, pretendendo sempre dagli altri, ma di fare |l
primo passo, nella preghiera, nell’incontro fraterno, nella carita concreta. Cosi saremo piu simili al Padre, che
ama senza tornaconto. Ed egli riversera su di noi lo Spirito di unita.

[00995-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Peére, pain, pardon. Trois paroles, que I'Evangile d’aujourd’hui nous donne. Trois paroles, qui nous conduisent
au ceceur de la foi.

«Pere». Ainsi commence la priere. On peut poursuivre avec des paroles différentes, mais on ne peut pas oublier
la premiére, parce que la parole “Pére” est la clé d’accés au cceur de Dieu; parce que c’est seulement en disant
Pére que nous prions en langue chrétienne. Nous prions “en chrétien” : non un Dieu générique, mais Dieu qui
est surtout Papa. Jésus, en effet, nous a demandé de dire «Notre Pere qui es aux Cieux», non “Dieu des cieux
qui es Pére”. Avant tout, avant d’étre infini et éternel, Dieu est Pére.

De lui vient toute paternité et maternité (cf. Ep 3 15). En lui est I'origine de tout le bien et de notre vie-méme.



4

«Notre Pére» est alors la formule de Ia vie, celle qui révéle notre identité: nous sommes des enfants bien-aimeés.
C’est la formule qui résout le théoreme de la solitude et le probléeme d’étre orphelin. C’est I'équation qui indique
que faire: aimer Dieu, notre Peére, et les autres, nos freres. C’est la priére du nous, de I'Eglise; une priére sans je
et sans mien, toujours au fu de Dieu («fon nom», «fon régney», «ta volonté») et qui se conjugue seulement a la
premiére personne du pluriel. «Notre Pére», deux paroles qui nous offrent la signalétique de la vie spirituelle.

Ainsi, chaque fois que nous faisons le signe de la croix au début de la journée et avant toute activité importante,
chaque fois que nous disons «notre Pérey», nous nous réapproprions les racines qui nous fondent. Nous en
avons besoin dans nos sociétés souvent déracinées. Le «notre Pére» fortifie nos racines. Quand il y a le pére,
personne n'est exclu; la peur et I'incertitude n’ont pas le dessus. La mémoire du bien réapparait, parce que dans
le coeur du Pére nous ne sommes pas des figurants virtuels, mais des enfants aimés. Il ne nous rassemble pas
en groupes de partage, mais il nous régénere ensemble comme famille.

Ne nous fatiguons pas de dire «notre Pére»: cela nous rappellera qu'’il n’existe aucun enfant sans Pere et donc
gu’ aucun de nous n’est seul dans ce monde. Mais cela nous rappellera aussi qu’il n'y a pas de Pére sans
enfants: aucun de nous est enfant unique, chacun doit prendre soin des fréres de I'unique famille humaine. En
disant «notre Pére» nous affirmons que tout étre humain nous appartient, et devant les méchancetés si
nombreuses qui offensent le visage du Pere, nous ses enfants, sommes appelés a réagir comme des fréres,
comme de bons gardiens de notre famille, et a faire en sorte qu’il n’y ait pas d’indifférence envers le frére,
envers chaque frére: de I'enfant qui n’est pas encore né comme de la personne agée qui ne parle plus, de celui
qu’on connait et a qui on n’arrive pas a pardonner comme du pauvre rejeté. Le Pére nous demandecela, il nous
commande: de nous aimer avec des cceurs d’enfants, qui sont entre eux des fréres.

Pain. Jésus dit de demander chaque jour au Pére le pain. Cela ne sert a rien de demander plus: seulement le
pain, c’est-a-dire I'essentiel pour vivre. Le pain est d’abord la nourriture suffisante pour aujourd’hui, pour la
santeé, pour le travail d’aujourd’hui; cette nourriture qui malheureusement manque a tant de nos fréres et sceurs.
Pour cela je dis: attention a qui spécule sur le pain! La nourriture de base pour la vie quotidienne des peuples
doit étre accessible a tous.

Demander le pain quotidien c’est dire aussi: “Pére, aide-moi a avoir une vie plus simple”. La vie est devenue si
compliquée. Je voudrais dire qu’aujourd’hui, pour beaucoup elle est comme “droguée”: on court du matin au
soir, parmi mille appels et messages, incapables de s’arréter devant les visages, immergés dans une complexité
qui rend fragiles et dans une rapidité qui alimente I'anxiété. Un choix de vie sobre, libre des boulets superflus
s’'impose. Un choix a contre-courant, comme le fit en son temps saint Louis de Gonzague, dont nous rappelons
le souvenir aujourd’hui. Le choix de renoncer a tant de choses qui remplissent la vie mais vident le coeur. Fréres
et sceurs, choisissons la simplicité, la simplicité du pain pour retrouver le courage du silence et de la priére,
levain d’une vie véritablement humaine. Choisissons les personnes par rapport aux choses, parce qu’elles
suscitent des relations personnelles, non virtuelles. Revenons a aimer le parfum naturel de qui nous entoure.
Quand j'étais petit, a la maison, si le pain tombait de la table, on nous apprenait a le ramasser tout de suite et a
I'embrasser. Apprécier ce que nous avons de simple chaque jour: ne pas prendre et jeter, mais apprécier et
garder.

Le «Pain quotidien», ensuite, ne I'oublions pas, c’est Jésus. Sans lui nous ne pouvons rien faire (cf. Jn 15, 5).

C’est Lui I'aliment de base pour bien vivre. Parfois, cependant, nous réduisons Jésus a une garniture. Mais s’il
n’est pas notre nourriture de vie, le centre de nos journées, la respiration de notre quotidien, tout est vain, tout
est garniture. En demandant le pain nous demandons au Pére et nous nous disons a nous-méme chaque jour:
simplicité de vie, souci de ceux qui nous entourent , Jésus en tout et avant tout.

Pardon. |l est difficile de pardonner, nous portons toujours en nous un peu de regret, de rancune, et quand nous
sommes provoqués par celui a qui nous avons déja pardonné, la rancceur revient avec les intéréts. Mais le
Seigneur exige comme don notre pardon. Cela fait penser que I'unique commentaire original du Notre Pere,
celui de Jésus, se concentre en une seule phrase: «Si vous pardonnez aux hommes leurs fautes, votre Pére
céleste vous pardonnera aussi. Si vous ne pardonnez pas aux hommes, votre Pére non plus ne pardonnera pas
vos fautes» (Mt 6, 14-15). L’unique commentaire que fait le Seigneur! Le pardon est la clause contraignante du



5

Notre Pére. Dieu nous libére le cceur de tout péché, Dieu pardonne tout, tout, mais il demande une chose: que
nous ne nous fatiguions pas de pardonner a notre tour. Il veut de la part de chacun de nous une amnistie
générale des fautes d’autrui. Il faudrait faire une belle radiographie du cceur, pour voir si en nous, il y a des
blocages, des obstacles au pardon, des pierres a enlever. Et alors dire au Pére: “Vois ce bloc de pierre, je te le
confie et je te prie pour cette personne, pour cette situation; méme sij'ai de la peine a pardonner, je te demande
la force de le faire”.

Le pardon renouvelle, le pardon fait des miracles. Pierre a fait 'expérience du pardon de Jésus et il devint
pasteur de son troupeau; Saul est devenu Paul aprés le pardon recu d’Etienne; chacun de nous renait créature
nouvelle quand, pardonné par le Pére, il aime ses freres. Alors seulement nous introduisons dans le monde de
vraies nouveauteés, parce qu’il n’y a pas de nouveauté plus grande que le pardon, ce pardon qui change le mal
en bien. Nous le voyons dans I'histoire chrétienne. Nous pardonner entre nous, nous redécouvrir fréres apres
des siécles de controverses et de déchirures, que de bien cela nous a fait et continue a nous faire! Le Pére est
heureux quand nous nous aimons et nous pardonnons d’un coeur sincére (cf. Mt 18, 35) Et alors, il nous donne
son Esprit. Demandons cette grace: de ne pas nous retrancher avec un cceur endurci, en exigeant toujours des
autres, mais de faire le premier pas, dans la priére, dans la rencontre fraternelle, dans la charité concréte. Ainsi
nous serons plus semblables au Pére, qui nous aime sans rechercher son avantage; et il répandra sur nous
'Esprit d’unité.»

[00995-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Father, bread, forgiveness. Three words that the Gospel offers us today. Three words that take us to the very
heart of our faith.

“Father”. The prayer begins with this. We can continue with other words, but we cannot forget this first one, for
the word “Father” is the key to opening God’s heart. Simply by saying Father, we are already praying in the
language of Christianity. As Christians, we do not pray to some generic deity, but to God who is, before all else,
our Father. Jesus told us to say “Our Father, who are in heaven”, not “God of heaven, who are Father”. Before
all else, even before his being infinite and eternal, God is Father.

All fatherhood and motherhood are derived from him (cf. Eph 3:15). In him is the origin of all goodness and life
itself. The words “Our Father” reveal our identity, our life’s meaning: we are God’s beloved sons and daughters.
Those words solve the problem of our isolation, our sense of being orphans. They show us what we have to do:
love God, our Father, and others, our brothers and sisters. The “Our Father” is the prayer of us, of the Church. It
says nothing about me and mine; everything is caught up in the you of God (“your name”, “your kingdom”, “your
will”). It speaks in the first person plural. “Our Father”: these two simple words offer us a roadmap for the spiritual

life.

Every time we make the sign of the cross at the start of the day or before any other important activity, every time
we say “Our Father’, we reclaim our roots. We need those roots in our often rootless societies. The “Our Father”
strengthens our roots. Where the Father is present, no one is excluded; fear and uncertainty cannot gain the
upper hand. Suddenly we remember all the good things, because in the Father’'s heart we are not strangers but
his beloved sons and daughters. He does not group us together in little clubs, but gives us new life and makes
us one large family.

Let us never tire of saying “Our Father”. It will remind us that just as there are no sons or daughters without a
Father, so none of us is ever alone in this world. It will also remind us that there is no Father without sons or
daughters, so none of us is an only child. Each of us must care for our brothers and sisters in the one human
family. When we say “Our Father”, we are saying that every human being is part of us, and that, in the face of all
the wrongs that offend our Father, we, as his sons and daughters, are called to react as brothers and sisters. We
are called to be good guardians of our family, to overcome all indifference towards our brothers or sisters,
towards any of our brothers or sisters. This includes the unborn, the older person who can no longer speak, the



6

person we find hard to forgive, the poor and the outcast. This is what the Father asks us, indeed commands us,
to do: to love one another from the heart, as sons and daughters in the midst of their brothers and sisters.

Bread. Jesus tells to ask our Father for bread each day. Nothing else: just bread, in other words, what is
essential for life. Before all else, bread is what we need this day to be healthy and to do our work; tragically, so
many of our brothers and sisters do not have it. Here | would say: Woe to those who speculate on bread! The
basic food that people need for their daily lives must be accessible to everyone.

To ask for our daily bread is also to say: “Father, help me lead a simpler life”. Life has become so complicated.
Nowadays many people seem “pumped up”, rushing from dawn to dusk, between countless phone calls and
texts, with no time to see other people’s faces, full of stress from complicated and constantly changing problems.
We need to choose a sober lifestyle, free of unnecessary hassles. One that goes against the tide, like that of
Saint Aloysius Gonzaga, whose feast we celebrate today. It would involve giving up all those things that fill our
lives but empty our hearts. Brothers and sisters, let us choose simplicity, the simplicity of bread and so
rediscover the courage of silence and of prayer, the leaven of a truly human life. Let us choose people over
things so that personal, not virtual, relationships may flourish. Let us learn once more to love the familiar smell of
life all around us. When | was a child at home, if a piece of bread fell from the table, we were taught to pick it up
and kiss it. Let us value the simple things of everyday life: not using them and throwing them away, but
appreciating them and caring for them.

Our “daily bread”, we must not forget, is Jesus himself. Without him, we can do nothing (cf. Jn 15:5). He is our
regular diet for healthy living. Sometimes, however, we treat Jesus as a side dish. Yet if he is not our daily
bread, the centre of our days, the very air we breathe, then everything else is meaningless, everything else is
secondary. Each day, when we pray for our daily bread, let us ask the Father, and keep reminding ourselves:
simplicity of life, care for what is all around us, Jesus in everything and before everything.

Forgiveness. It is not easy to forgive. We always retain a dram of bitterness or resentment, and whenever those
we have forgiven annoy us, it rises to the surface once again. Yet the Lord wants our forgiveness to be gift. It is
significant that the only really original commentary on the Our Father is Jesus’ own. He tells us simply: “If you
forgive others their trespasses, your heavenly Father also will forgive you; but if you do not forgive others,
neither will your Father forgive your trespasses” (Mt 6:14-15). That’s the only commentary the Lord makes!
Forgiveness is the catch phrase of the Our Father. God frees our hearts of all sin, God forgives every last thing.
Yet he asks only one thing of us: that we in turn never tire of forgiving. He wants every one us to issue a general
amnesty for the sins of others. We should take a good x-ray of our heart, to find out if there are blockages within
us, obstacles to forgiveness, stones needing to be removed. Then we can say to the Father: “You see this
stone? | hand it over to you and | pray for this person, for that situation; even if | struggle to forgive, | ask you for
the strength to do it”.

Forgiveness renews, forgiveness works miracles. Peter experienced Jesus’ forgiveness and became the
shepherd of his flock. Saul became Paul after the forgiveness he received from Stephen. Forgiven by our
Father, each of us is born again as a new creation when we love our brothers and sisters. Only then do we bring
true newness to our world, for there is no greater novelty than forgiveness; this is the forgiveness that turns evil
into good. We see it in the history of Christianity. Forgiving one another, rediscovering after centuries of
disagreements and conflicts that we are brothers and sisters, how much good this has done us and continues to
do! The Father is pleased when we love one another and we forgive each other from the heart (cf. Mt 18:35).
Then, he gives us his Spirit. Let us ask for the grace not to be entrenched and hard of heart, constantly
demanding things of others. Instead, let us take the first step, in prayer, in fraternal encounter, in concrete
charity. In this way, we will be more like the Father, who loves without counting the cost. And he will pour out
upon us the Spirit of unity.

[00995-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca




7

Vater, Brot, Vergebung. Drei Worte, die uns das heutige Evangelium schenkt. Drei Worte, die uns in die Mitte
des Glaubens fiihren.

» Vater«. So beginnt das Gebet. Es kann sich dann in anderen Worten fortsetzen, aber das erste Wort bleibt
immer gegenwartig, weil das Wort »Vater« der Schlissel zum Herzen Gottes ist; denn nur wenn wir Vater
sagen, beten wir in christlicher Sprache. Beten wir ,auf christlich: nicht zu irgendeinem vagen Gott, sondern zu
Gott, der vor allem ,Papa*“ ist. Jesus hat uns aufgetragen, » Vater unser im Himmel« zu sagen und nicht ,Gott
des Himmels, der du Vater bist®. Gott ist, bevor er unendlich und ewig ist, zunachst einmal Vater.

Von ihm kommt jede Vaterschaft und jede Mutterschaft (vgl. Eph 3,15). In ihm liegt der Ursprung alles Guten
und unseres eigenen Lebens. »Vater unser« ist also die Formel des Lebens, die uns offenbart, wer wir sind: Wir
sind geliebte Kinder. Es ist die Formel, die das Theorem der Einsamkeit und das Problem des Verwaistseins
I6st. Es ist die Gleichung, die angibt, was zu tun ist: Gott, unseren Vater, und die anderen, unsere Geschwister,
zu lieben. Es ist das Gebet des Uns, der Kirche; ein Gebet ohne ich und ohne mein. Ganz dem Du Gottes
zugewandt (»dein Name«, »dein Reich«, »dein Wille«), kennt es sonst nur noch die erste Person Plural. »Vater
unser«, zwei Worte, die Wegweisung bieten fiir unser geistliches Leben.

Jedes Mal, wenn wir das Kreuzzeichen am Anfang des Tages und vor jeder wichtigen Unternehmung machen,
jedes Mal, wenn wir »Vater unser« sagen, schlagen wir neu tiefe Wurzeln. Das brauchen wir in unseren oft
entwurzelten Gesellschaften. »Unser Vater« stéarkt unsere Wurzeln. Wenn der Vater da ist, ist niemand
ausgeschlossen; Angst und Unsicherheit gewinnen nicht die Oberhand. Die Erinnerung an das Gute kommt
wieder auf, denn im Herzen des Vaters sind wir keine virtuellen Statisten, sondern geliebte Kinder. Er verbindet
uns nicht zu Interessengruppen, sondern erneuert uns gemeinsam als Familie.

Lasst uns nicht miide werden, »Vater unser« zu sagen: das wird uns daran erinnern, dass es keinen Sohn ohne
Vater gibt und dass deshalb keiner von uns alleine ist in dieser Welt. Aber es wird uns zugleich daran erinnern,
dass es keinen Vater ohne Kinder gibt: Keiner von uns ist Einzelkind, jeder muss sich um seine Brtder und
Schwestern in der einen Menschheitsfamilie kimmern. Wenn wir »Vater unser« sagen, bekraftigen wir, dass
jeder Mensch zu uns gehért, und angesichts des vielen Bésen, welches das Antlitz des Vaters beleidigt, sind
wir, seine Kinder, aufgerufen, geschwisterlich und als gute Huter unserer Familie zu handeln und alles zu tun,
damit es keine Gleichguiltigkeit gegentiber unseren Briidern und Schwestern, gegenliber jedem Bruder und jeder
Schwester gibt: weder gegeniiber dem Kind, das noch nicht geboren ist, noch gegeniiber dem alten Menschen,
der nicht mehr spricht; weder gegenliber dem Bekannten, dem wir nicht vergeben kénnen, noch gegeniber dem
Armen, dessen man sich entledigt hat. Um das bittet uns der Vater, das befiehlt er uns: einander mit dem
Herzen von Kindern zu lieben, die einander Geschwister sind.

Brot. Jesus sagt uns, dass wir den Vater jeden Tag um Brot bitten sollen. Wir brauchen nicht um mehr zu bitten:
nur um Brot, also um das Lebensnotwendige. Brot meint vor allem ausreichend Nahrung fiir den heutigen Tag,
fir die Gesundbheit, flr die tagliche Arbeit; Nahrung, die vielen unserer Briider und Schwestern leider fehit.
Deshalb sage ich: Wehe dem, der aus dem taglichen Brot Kapital schlagen willl Grundnahrungsmittel fir den
Alltag der Menschen missen fiir jedermann zuganglich sein.

Wenn wir um das tagliche Brot bitten, sagen wir damit auch: ,Vater, hilf mir, mein Leben einfacher zu gestalten®.
Das Leben ist sehr kompliziert geworden. Ich méchte sagen, dass viele es in einer Art Trancezustand
verbringen: Man rennt von morgens bis abends umher, zwischen tausend Anrufen und Nachrichten, unfahig,
dem Blick des Nachsten Beachtung zu schenken, eingetaucht in eine Komplexitat, die alles briichig macht, und
in eine Geschwindigkeit, die Spannung erzeugt. Eine Entscheidung flir einen nlchternen Lebensstil ohne allen
Uberfliissigem Ballast legt sich nahe. Eine Entscheidung gegen den Strom zu schwimmen, so wie damals der
heilige Aloisius von Gonzaga, dessen wir heute gedenken. Es geht um die Entscheidung, auf viele Dinge zu
verzichten, die das Leben voll, aber das Herz leer machen. Briider und Schwestern, entscheiden wir uns flr die
Einfachheit, fur die Einfachheit des Brotes, um den Mut zur Stille und zum Gebet wiederzuentdecken, den
Sauerteig eines wahrhaft menschlichen Lebens. Entscheiden wir uns fir die Menschen und nicht fur die Dinge,
damit persdnliche Beziehungen gedeihen, nicht virtuelle. Fangen wir wieder an, den unverfalschten Duft dessen
zu lieben, was uns umgibt. Wenn damals, als ich klein war, zu Hause etwas Brot vom Tisch fiel, wurde uns



beigebracht, es sofort aufzuheben und es zu kiissen. Das Einfache, das uns jeden Tag zu Teil wird,
wertschatzen und bewahren: nicht benutzen und wegwerfen, sondern wertschatzen, um es zu bewahren.

Das »tagliche Brot« ist schlieBlich, vergessen wir das nicht, Jesus. Ohne ihn kénnen wir nichts tun (vgl. Joh
15,5). Er ist das Grundnahrungsmittel fir ein gutes Leben. Manchmal jedoch wird Jesus von uns zu einer
Beilage degradiert. Aber wenn er nicht unser Lebensmittel ist, der Mittelpunkt des Tages, der Atem des Alltags,
dann ist alles umsonst, ist alles nur Beilage. Wenn wir um Brot bitten, wollen wir den Vater bitten und uns das
auch selbst immer wieder vorsagen: Einfachheit des Lebens, Sorge fir das, was uns umgibt, Jesus in allem und
vor allem.

Vergebung. Es ist schwer zu verzeihen, wir tragen immer ein wenig Bedauern und Groll in uns, und wenn wir
von denen provoziert werden, denen wir bereits vergeben haben, kehrt der Groll verstarkt wieder. Aber der Herr
erhebt Anspruch auf das Geschenk unserer Vergebung. Es gibt zu denken, dass der einzige urspriingliche
Kommentar zum Vaterunser, namlich der von Jesus, sich auf einen einzigen Satz konzentriert: »Denn wenn ihr
den Menschen ihre Verfehlungen vergebt, dann wird euer himmlischer Vater auch euch vergeben. Wenn ihr
aber den Menschen nicht vergebt, dann wird euch euer Vater eure Verfehlungen auch nicht vergeben« (Mt 6,14-
15). Das ist der einzige Kommentar, den der Herr macht! Vergebung ist die verbindliche Klausel des
Vaterunsers. Gott befreit unser Herz von aller Siinde, Gott vergibt alles, alles; aber eines verlangt er: dass wir
nicht miide werden, unsererseits zu vergeben. Er verlangt von jedem von uns eine Generalamnestie fiir die
Schuld anderer. Wir sollten unser Herz mit Rontgenaugen betrachten, um zu sehen, ob es in uns Blockaden und
Hindernisse fur die Vergebung gibt, Steine, die entfernt gehéren. Und um dann zum Vater zu sagen: ,Du siehst
diesen Steinblock, ich vertrau ihn dir an, und ich bitte dich fiir diese Person, flir diese Situation; auch wenn mir
das Vergeben schwerfallt, ich bitte dich um die Kraft, es zu tun®.

Vergebung erneuert, Vergebung wirkt Wunder. Petrus erlebte die Vergebung Jesu und wurde der Hirte seiner
Herde; Saulus wurde zu Paulus, nachdem Stephanus ihm vergeben hatte; jeder von uns wird als neues
Geschopf wiedergeboren, wenn er, nach der Vergebung durch den Vater, seine Brider liebt. Erst so bringen wir
wahrhaft Neues in die Welt, denn es gibt keine grél3ere Neuheit als die Vergebung, diese Vergebung, die das
Bdse zum Guten wandelt. Das sehen wir an der Geschichte des Christentums. Dass wir einander vergeben,
dass wir uns nach Jahrhunderten der Kontroversen und Spaltungen als Briider und Schwestern wiederentdeckt
haben — wie gut hat uns das getan und wie gut tut uns das weiterhin! Der Vater ist glucklich, wenn wir einander
lieben und aus ganzem Herzen vergeben (vgl. Mt 18,35). Und dann schenkt er uns seinen Geist. Bitten wir um
diese Gnade: dass wir uns nicht mit verharteter Gesinnung verschanzen und immer von anderen etwas
verlangen, sondern dass wir den ersten Schritt tun, im Gebet, in der briiderlichen Begegnung, in konkreter
Nachstenliebe. Auf diese Weise werden wir dem Vater ahnlicher, der ohne Gegenleistung liebt. Und er wird den
Geist der Einheit Uber uns ausgiefen.

[00995-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Padre, pan, perdon. Tres palabras que nos regala el Evangelio de hoy. Tres palabras que nos llevan al corazén
de la fe.

«Padre» —asi comienza la oracion—. Puede ir seguida de otras palabras, pero no se puede olvidar la primera,
porque la palabra “Padre” es la llave de acceso al corazon de Dios; porque solo diciendo Padre rezamos en
lenguaje cristiano. Rezamos “en cristiano”: no a un Dios genérico, sino a un Dios que es sobre todo Papa. De
hecho, Jesus nos ha pedido que digamos «Padre nuestro que estas en el cielo», en vez de “Dios del cielo que
eres Padre”. Antes de nada, antes de ser infinito y eterno, Dios es Padre.

De él procede toda paternidad y maternidad (cf. Ef3,15). En él esta el origen de todo bien y de nuestra propia
vida. «Padre nuestro» es por tanto /a formula de la vida, la que revela nuestra identidad: somos hijos amados.



9

Es la férmula que resuelve el teorema de la soledad y el problema de la orfandad. Es la ecuacion que nos indica
lo que hay que hacer: amar a Dios, nuestro Padre, y a los demas, nuestros hermanos. Es la oracién del
nosotros, de la Iglesia; una oracion sin el yoy sin el mio, toda dirigida al tu de Dios («tu nombrey, «tu reino», «tu
voluntad») y que se conjuga solo en la primera persona del plural: «Padre nuestro», dos palabras que nos
ofrecen sefales para la vida espiritual.

Asi, cada vez que hacemos la sefal de la cruz al comienzo de la jornada y antes de cada actividad importante,
cada vez que decimos «Padre nuestro», renovamos las raices que nos dan origen. Tenemos necesidad de ello
en nuestras sociedades a menudo desarraigadas. El «Padre nuestro» fortalece nuestras raices. Cuando esta el
Padre, nadie esta excluido; el miedo y la incertidumbre no triunfan. Aflora la memoria del bien, porque en el
corazoén del Padre no somos personajes virtuales, sino hijos amados. El no nos une en grupos que comparten
los mismos intereses, sino que nos regenera juntos como familia.

No nos cansemos de decir «Padre nuestro»: nos recordara que no existe ningun hijo sin Padre y que, por tanto,
ninguno de nosotros esta solo en este mundo. Pero nos recordara también que no hay Padre sin hijos: ninguno
de nosotros es hijo Unico, cada uno debe hacerse cargo de los hermanos de la Unica familia humana. Diciendo
«Padre nuestro» afirmamos que todo ser humano nos pertenece, y frente a tantas maldades que ofenden el
rostro del Padre, nosotros sus hijos estamos llamados a actuar como hermanos, como buenos custodios de
nuestra familia, y a esforzarnos para que no haya indiferencia hacia el hermano, hacia ningin hermano: ni hacia
el nifo que todavia no ha nacido ni hacia el anciano que ya no habla, como tampoco hacia el conocido que no
logramos perdonar ni hacia el pobre descartado. Esto es lo que el Padre nos pide, nos manda que nos amemos
con corazoén de hijos, que son hermanos entre ellos.

Pan. Jesus nos dice que pidamos cada dia el pan al Padre. No hace falta pedir mas: solo el pan, es decir, lo
esencial para vivir. El pan es sobre todo la comida suficiente para hoy, para la salud, para el trabajo diario; la
comida que por desgracia falta a tantos hermanos y hermanas nuestros. Por esto digo: jAy de quien especula
con el pan! El alimento basico para la vida cotidiana de los pueblos debe ser accesible a todos.

Pedir el pan cotidiano es decir también: “Padre, ayudame a llevar una vida mas sencilla”. La vida se ha vuelto
muy complicada. Diria que hoy para muchos esta como “drogada”: se corre de la mafiana a la tarde, entre miles
de llamadas y mensajes, incapaces de detenernos ante los rostros, inmersos en una complejidad que nos hace
fragiles y en una velocidad que fomenta la ansiedad. Se requiere una eleccion de vida sobria, libre de lastres
superfluos. Una eleccién contracorriente, como hizo en su tiempo san Luis Gonzaga, que hoy recordamos. La
eleccidn de renunciar a tantas cosas que llenan la vida, pero vacian el corazén. Hermanos y hermanas:
Elijamos /a sencillez, la sencillez del pan para volver a encontrar la valentia del silencio y de la oracion,
fermentos de una vida verdaderamente humana. Elijamos a las personas antes que a las cosas, para que
surjan relaciones personales, no virtuales. Volvamos a amar la fragancia genuina de lo que nos rodea. Cuando
era pequefio, en casa, si el pan se caia de la mesa, nos ensefiaban a recogerlo rapidamente y a besarlo.
Valorar lo sencillo que tenemos cada dia, protegerlo: no usar y tirar, sino valorar y conservar.

Ademas, el «Pan de cada dia», no lo olvidemos, es Jesus. Sin él no podemos hacer nada (cf. Jn 15,5). Eles el
alimento primordial para vivir bien. Sin embargo, a veces lo reducimos a una guarnicion. Pero si él no es el
alimento de nuestra vida, el centro de nuestros dias, el respiro de nuestra cotidianidad, nada vale, todo es
guarnicion. Pidiendo el pan suplicamos al Padre y nos decimos cada dia: sencillez de vida, cuidado del que esta
a nuestro alrededor, Jesus sobre todo y antes de nada.

Perdon. Es dificil perdonar, siempre llevamos dentro un poco de amargura, de resentimiento, y cuando alguien
que ya habiamos perdonado nos provoca, el rencor vuelve con intereses. Pero el Senor espera nuestro perdon
como un regalo. Nos debe hacer pensar que el Unico comentario original al Padre nuestro, el que hizo Jesus, se
concentre sobre una sola frase: «Porque si perdonais a los hombres sus ofensas, también os perdonara vuestro
Padre celestial, pero si no perdonais a los hombres, tampoco vuestro Padre perdonara vuestras ofensas» (Mt
6,14-15). El unico comentario que hace el Sefior. El perddn es la clausula vinculante del Padre nuestro. Dios
nos libera el corazon de todo pecado, Dios perdona todo, todo, pero nos pide una cosa: que nosotros, al mismo
tiempo, no nos cansemos de perdonar a los demas. Quiere que cada uno de nosotros otorgue una amnistia



10

general a las culpas ajenas. Tendriamos que hacer una buena radiografia del corazon, para ver si dentro de
nosotros hay barreras, obstaculos para el perdén, piedras que remover. Y entonces decir al Padre: “; Ves este
penasco?, te lo confio y te ruego por esta persona, por esta situacion; aun cuando me resulta dificil perdonar, te
pido la fuerza para poder hacerlo”.

El perddn renueva, el perdon hace milagros. Pedro experimento el perdon de Jesus y llegd a ser pastor de su
rebano; Saulo se convirtié en Pablo después de haber sido perdonado por Esteban; cada uno de nosotros
renace como una criatura nueva cuando, perdonado por el Padre, ama a sus hermanos. Solo entonces
introducimos en el mundo una verdadera novedad, porque no hay mayor novedad que el perdén, este perdon
que cambia el mal en bien. Lo vemos en la historia cristiana. Perdonarnos entre nosotros, redescubrirnos
hermanos después de siglos de controversias y laceraciones, cuanto bien nos ha hecho y sigue haciéndonos.
El Padre es feliz cuando nos amamos y perdonamos de corazoén (cf. Mt 18,35). Y entonces nos da su Espiritu.
Pidamos esta gracia: no encerrarnos con un corazon endurecido, reclamando siempre a los demas, sino dar el
primer paso, en la oracién, en el encuentro fraterno, en la caridad concreta. Asi seremos mas semejantes al
Padre, que ama sin esperar nada a cambio. Y él derramara sobre nosotros el Espiritu de la unidad.

[00995-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Pai, pao, perdao: trés palavras, que encontramos no Evangelho de hoje; trés palavras, que nos levam ao
coracao da fé.

«Pai»: comega assim a oragao. Pode-se continuar com palavras diferentes, mas nao é possivel esquecer a
primeira, porque a palavra «Pai» é a chave de acesso ao coragao de Deus; com efeito, s6 dizendo Pai é que
rezamos em lingua crista, € que rezamos «cristdo»: ndo um Deus genérico, mas Deus que €, antes de mais
nada, Papa. De facto, Jesus pediu-nos para dizer «Pai nosso que estais nos céus»; nao «Deus dos céus, que
sois Pai». Antes de tudo, antes de ser infinito e eterno, Deus ¢é Pai.

D’Ele provém toda a paternidade e maternidade (cf. Ef 3, 15). N’Ele esta a origem de todo o bem e da nossa
propria vida. Entdo «Pai nosso» € a formula da vida, aquela que revela a nossa identidade: somos filhos
amados. E a férmula que resolve o teorema da soliddo e o problema da orfandade. E a equacdo que indica o
que se deve fazer: amar a Deus, nosso Pai, e aos outros, nossos irméos. E a oragéo do nds, da Igreja; uma
oragao sem o eu nem o0 meu, mas toda voltada para o vds de Deus («0 VOSSO nhomey, «0 VOSSO reinoy, «a
vossa vontade») e que se conjuga apenas na primeira pessoa do plural. «Pai nosso»: duas palavras que nos
oferecem a sinalética da vida espiritual.

Desta forma, sempre que fazemos o sinal da cruz no principio do dia e antes de cada atividade importante,
sempre que dizemos «Pai nossoy, reapropriamo-nos das raizes que nos servem de fundamento. Precisamos
de o fazer nas nossas sociedades frequentemente desenraizadas. O «Pai nosso» revigora as nossas raizes.
Quando esta o Pai, ninguém fica excluido; o medo e a incerteza ndo levam a melhor. Prevalece a memoria do
bem, porque, no coragao do Pai, ndo somos personagens virtuais, mas filhos amados. Ele ndo nos une em
grupos de partilha, mas gera-nos juntos como familia.

Nao nos cansemos de dizer «Pai nosso»: lembrar-nos-a que nao existe filho algum sem Pai e, por conseguinte,
nenhum de nos esta sozinho neste mundo; mas lembrar-nos-a também que nao ha Pai sem filhos: nenhum de
nos é filho unico, cada um deve cuidar dos irmdos na unica familia humana. Ao dizer «Pai nosso», afirmamos
que cada ser humano é parte nossa €, face aos inumeros maleficios que ofendem o rosto do Pai, nds, seus
filhos, somos chamados a reagir como irmaos, como bons guardides da nossa familia e a trabalhar para que
nao haja indiferenga perante o irmao, cada irmao: tanto do bebé que ainda ndo nasceu como do idoso que ja
néo fala, tanto dum nosso conhecido a quem ndo conseguimos perdoar como do pobre descartado. Isto € o que
o Pai nos pede, nos manda: amar-nos com coracao de filhos, que sdo irmaos entre si.



11

Pé&o: Jesus diz para pedir cada dia, ao Pai, o pao. Nao € preciso pedir mais: sé o pao, isto €, o essencial para
viver. O pao &, antes de mais nada, o alimento suficiente para hoje, para a saude, para o trabalho de hoje;
aquele alimento que, infelizmente, falta a muitos dos nossos irmaos e irmas. Por isso digo: ai daqueles que
especulam sobre o pao! O alimento basico para a vida quotidiana dos povos deve ser acessivel a todos.

Pedir o pao de cada dia é dizer também: «Pai, ajuda-me a fazer uma vida mais simples». A vida tornou-se tao
complicada; apetece-me dizer que hoje, para muitos, a vida de certo modo esta «drogada»: corre-se de manha
a noite, por entre mil chamadas e mensagens, incapazes de parar fixando os rostos, mergulhados numa
complexidade que fragiliza e numa velocidade que fomenta a ansiedade. Imp&e-se uma opgao de vida sobria,
livre de pesos supérfluos. Uma opgao contracorrente, como outrora fez Sdo Luis Gonzaga que hoje
recordamos. A opc¢ao de renunciar a muitas coisas que enchem a vida, mas esvaziam o coragdo. Irmaos e
irmas, optemos pela simplicidade, a simplicidade do p&o, para voltar a encontrar a coragem do siléncio e da
oragao, fermento duma vida verdadeiramente humana. Optemos pelas pessoas em vez das coisas, para que
levedem relagbes, nao virtuais, mas pessoais. Voltemos a amar a genuina fragrancia daquilo que nos rodeia.
Em casa, quando eu era crianga, se o pao caisse da mesa, ensinavam-nos a apanha-lo imediatamente e a
beija-lo. Apreciar o que temos de simples cada dia e guarda-lo: ndo usar e jogar fora, mas apreciar e guardar.

E ndo esquegamos também que «o Pao de cada dia» é Jesus. Sem Ele, nada podemos fazer (cf. Jo 15, 5). Ele
€ o alimento basico para viver bem. As vezes, porém, reduzimos Jesus a um condimento; mas, se nao for o
nosso alimento vital, o centro dos nossos dias, o respiro da vida quotidiana, tudo é vao, temos condimento e
nada mais. Ao suplicar o pao, pedimos ao Pai e dizemos para nés mesmos cada dia: simplicidade de vida,
cuidado por aquilo que nos rodeia, Jesus em tudo e antes de tudo.

Perdao: é dificil perdoar, dentro trazemos sempre um pouco de queixume, de ressentimento e, quando somos
provocados por quem ja tinhamos perdoado, o rancor volta e... com juros. Mas, como dom, o Senhor pretende
0 nosso perdao. Impressiona o facto de o unico comentario original ao Pai nosso, o de Jesus, se concentrar
numa unica frase: «Porque, se perdoardes aos outros as suas ofensas, também o vosso Pai celeste vos
perdoara a vos. Se, porém, ndo perdoardes aos homens as suas ofensas, também o vosso Pai vos nao
perdoara as vossas» (Mt 6, 14-15). O unico comentario que faz o Senhor! O perdao € a clausula vinculante do
Pai nosso. Deus liberta-nos o coragéo de todo o pecado, Deus perdoa tudo, tudo; mas pede uma coisa: que
nds, por nossa vez, nao nos cansemos de perdoar. De cada um de nés pretende uma amnistia geral das culpas
alheias. Seria preciso fazer uma boa radiografia do coragéo, para ver se, dentro de nos, ha bloqueios,
obstaculos ao perdao, pedras a remover. E entéo dizer ao Pai: «Vede este penedo! Confio-o a Vos e pego-Vos
por esta pessoa, por esta situagdo; embora sinta dificuldade em perdoar, pegco-Vos a forga de o fazer».

O perdao renova, o perdao faz milagres. Pedro experimentou o perdao de Jesus e tornou-se pastor do seu
rebanho; Saulo tornou-se Paulo depois do perdao que recebeu de Estévao; cada um de nds renasce como
nova criatura quando, perdoado pelo Pai, ama os irmaos. S6 entdo introduzimos uma novidade verdadeira no
mundo, porque nao ha novidade maior do que o perdao, este perddo que muda o mal em bem. Vemo-lo na
histéria crista. Como nos fez e continua a fazer bem o facto de nos perdoarmos uns aos outros, de voltar a
descobrir-nos irmaos depois de séculos de controvérsias e lacerac¢des! O Pai é feliz, quando nos amamos e
perdoamos verdadeiramente de coragao (cf. Mt 18, 35); e entdo da-nos o seu Espirito. Pecamos esta graca: de
nao nos fecharmos com animo endurecido, sempre a reivindicar dos outros, mas de dar o primeiro passo, na
oragao, no encontro fraterno, na caridade concreta. Assim seremos mais parecidos com o Pai, que ama sem
esperar reembolso. E Ele derramara sobre nés o Espirito de unidade.

[00995-P0.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

Ojciec, chleb, przebaczenie. Trzy stowa, ktére daje nam dzisiejsza Ewangelia. Trzy stowa, ktére prowadzg nas
do serca wiary.

,0jcze”. Tak zaczyna sie modlitwa. Moze rozwija¢ sie réznymi stowami, ale nie moze zapomnie¢ o pierwszym,



12

poniewaz stowo ,Ojciec” jest kluczem, by uzyska¢ dostep do serca Boga. Jedynie bowiem mowigc Ojcze
modlimy sie w jezyku chrzescijanskim. Modlimy sie ,po chrzescijahsku”: nie do Boga ogodlnikowego, ale Boga,
ktory jest przede wszystkim tatg. Jezus prosit nas bowiem, bysmy moéwili ,Ojcze nasz, ktorys jest w niebie”, a
nie ,Boze niebieski, ktory jestes Ojcem”. Bdg, zanim jest nieskonczonym i wiecznym, jest przede wszystkim
Ojcem.

Od Niego pochodzi wszelkie ojcostwo i macierzynstwo (por. Ef 3, 15). W Nim jest zrodto wszelkiego dobra i
naszego zycia. ,Ojcze nasz” jest zatem formufg zycia, ktéra ujawnia naszg tozsamosc: jesteSmy ukochanymi
dziecmi. Jest to formuta, ktéra rozwigzuje twierdzenie o samotnosci i problem osierocenia. To réwnanie
wskazujgce, co czyni¢: kocha¢ Boga, naszego Ojca i innych, naszych braci. Jest to modlitwa nas, Kosciota;
modlitwa bez ja i bez moje, cata skierowana do ty Boga (,imie Twoje”, ,krélestwo Twoje”, ,wola Twoja”) i taczy
sie wylgcznie z pierwszg osobg w liczbie mnogiej. ,Ojcze nasz”, dwa stowa, ktére wyznaczajg kierunek zycia
duchowego.

Tak wiec za kazdym razem, gdy czynimy znak krzyza na poczatku dnia i przed kazdg wazng czynnoscia, za
kazdym razem, gdy odmawiamy ,Ojcze nasz”, przyswajamy sobie korzenie, na ktérych opiera sie nasze zycie.
Potrzebujemy tego w naszych czesto wykorzenionych spoteczenstwach. ,,Ojcze nasz” umacnia nasze korzenie.
Kiedy jest Ojciec, nikt nie jest wykluczony; nie dominujg lek i niepewnos¢. Powraca pamiec¢ o dobru, poniewaz w
sercu Ojca nie jestesmy wirtualnymi statystami, ale umitowanymi dzieémi. Nie tgczy On nas w grupach dzielenia
sie, ale odradza nas razem jako rodzine.

Niestrudzenie odmawiajmy ,Ojcze nasz”. Modlitwa ta przypomni nam, ze zadne dziecko nie istnieje bez Ojca, a
zatem nikt z nas nie jest sam na tym swiecie. Ale przypomni nam réwniez, ze nie ma Ojca bez dzieci: nikt z nas
nie jest jedynakiem, kazdy musi zatroszczy¢ sie o braci w jednej ludzkiej rodzinie. Odmawiajac ,Ojcze nasZz’,
stwierdzamy, ze nalezy do nas kazda istota ludzka, i w obliczu wielu niegodziwosci, ktére obrazajg oblicze Ojca,
my Jego dzieci jestesmy wezwani, by reagowac jako bracia, jako dobrzy opiekunowie naszej rodziny i dawac z
siebie wszystko, aby nie byto obojetnosci wobec brata, kazdego brata: dziecka, ktére jeszcze sie nie urodzito,
podobnie jak starca, ktory juz nie méwi, znajomego, ktéremu nie potrafimy wybaczy¢, jak ubogiego
odrzuconego. Tego zada od nas Ojciec, wzywa nas, bysmy sie mitowali sercem dzieci, ktére sg miedzy sobg
bracmi i siostrami.

Chleb. Jezus moéwi, aby kazdego dnia prosi¢ Ojca o chleb. Nie trzeba prosic¢ o wiecej: tylko o chleb, to znaczy o
to, co jest niezbedne do zycia. Chleb jest przede wszystkim pozywieniem wystarczajacym na dzis, dla zdrowia,
na dzisiejszg prace. Niestety tego pokarmu brakuje wielu naszym braciom i siostrom. Dlatego mowieg: biada tym,
ktérzy spekulujg na chlebie! Podstawowy pokarm, niezbedny dla codziennego zycia narodéw, musi by¢
dostepny dla wszystkich.

Proszenie o chleb powszedni to takze stwierdzenie: ,Ojcze, pomdz mi uczynié moje zycie prostszym”. Zycie
stato sie bardzo skomplikowane. Chciatbym powiedzie¢, ze dzi$ dla wielu jest jakby ,narkotyczne”: biega sie od
rana do wieczora, posrod tysiecy rozméw telefonicznych i sms-éw, niezdolni do zatrzymania sie przed twarzami,
zanurzeni w ztozonosci, ktdra czyni kruchymi i w szybkosci, ktéra wznieca niepokoj. Konieczny jest wybor zycia
wstrzemiezliwego, wolnego od zbednych balastéw. Wyboér wbrew dominujgcym nurtom, podobnie jak to czynit w
swoim czasie $w. Ludwik Gonzaga, ktérego dzi§ wspominamy. Wybor, aby odrzuci¢ wiele rzeczy, ktore
wypetniajg zycie, ale oprdzniajg serce. Bracia i siostry, wybierajmy prostote, prostote chleba, by odzyskac
odwage milczenia i modlitwy, bedacych zaczynem zycia prawdziwie ludzkiego. Wybierajmy osoby, a nie rzeczy,
abysmy rozwijali relacje osobowe, a nie wirtualne. Pokochajmy na nowo prawdziwg won tego, co nas otacza.
Kiedy bytem dzieckiem, w domu, gdy chleb spadt ze stotu, uczono nas, abysmy go podnosili natychmiast i
ucatowali. Docenmy to, co proste, ktére mamy kazdego dnia, strzezmy tego: nie uzywajmy i wyrzucajmy, ale
docenmy i strzezmy.

Nie zapominajmy, ze ,Chlebem powszednim” jest takze Jezus. Bez Niego nic nie mozemy uczyni¢ (por. J 15,5).
On jest podstawowym pokarmem, aby zy¢ dobrze. Czasami jednak sprowadzamy Jezusa do dodatku. Ale jesli
nie jest On naszym pokarmem zycia, centrum dni, tchnieniem codziennosci, to wszystko jest prozne, wszystko
jest przystawka. Proszac o chleb, zwracajmy sie do Ojca i méwmy samym sobie codziennie: prostota zycia,



13

troska o to, co nas otacza, Jezus we wszystkim i ponad wszystko.

Przebaczenie. Trudno jest przebaczaé¢. Zawsze nosimy w naszym sercu troche zalu, urazy, a kiedy jesteSmy
sprowokowani przez tych, ktérym juz odpuscilismy, uraza wraca wraz z zalegtym oprocentowaniem. Ale Pan
domaga sie naszego przebaczenia jako daru. Zastanawiajace, ze jedyny komentarz oryginalny do Ojcze nasz,
komentarz Jezusa, skupia sie tylko w jednym zdaniu: ,Jesli bowiem przebaczycie ludziom ich przewinienia, i
wam przebaczy Ojciec wasz niebieski. Lecz jesli nie przebaczycie ludziom, i Ojciec wasz nie przebaczy wam
waszych przewinien” (Mt 6, 14-15). Jedyny komentarz, jaki daje Pan! Przebaczenie jest wigzacym warunkiem
Ojcze nasz. Bég uwalnia nasze serce od wszelkiego grzechu, przebacza wszystko, wszystko, ale prosi nas tylko
o jedno: abysmy ze swej strony niestrudzenie przebaczali. Chce, aby kazdy z nas udzielit powszechnej amnestii
w odniesieniu do win innych oséb. Nalezatoby dokonaé dobrego przedwietlenia serca, aby zobaczy¢, czy sg w
nas zablokowania, przeszkody do przebaczenia, kamienie, ktdre trzeba usungc. A wéwczas powiedzie¢ Ojcu:
»Zobacz ten gtaz, powierzam go Tobie i modle sie za te osobe, za te sytuacje; chociaz trudno mi przebaczy¢,
prosze cie o site, aby to uczynic”.

Przebaczenie odnawia, przebaczenie dziata cuda. Piotr doswiadczyt przebaczenia Jezusa i stat sie pasterzem
Jego owczarni. Szawet zostat Pawtem, gdy otrzymat przebaczenie od Szczepana. Kazdy z nas rodzi sie jako
nowe stworzenie, gdy otrzymawszy przebaczenie od Ojca mituje swoich braci. Tylko wtedy mozemy wprowadzi¢
w Swiat prawdziwe nowosci, bo nie ma wiekszej nowosci niz przebaczenie, to przebaczenie, ktére przemienia
zto w dobro. Widzimy to w historii chrzescijanstwa. Jakze dobrze nam zrobito i nadal czyni przebaczenie miedzy
nami, odkrycie siebie na nowo jako braci po wiekach sporéw i rozdarc! Ojciec jest szczesliwy, gdy mitujemy sie
nawzajem i z serca sobie przebaczamy (por. Mt 18, 35). A wowczas daje nam swego Ducha. Prosmy o te faske:
by nie barykadowac sie z zatwardziatym sercem wymagajgc zawsze od innych, ale by uczyni¢ pierwszy krok, w
modlitwie, w braterskim spotkaniu, w konkretnej mitosci. W ten sposéb bedziemy bardziej podobni do Ojca, ktory
kocha nie oczekujgc niczego w zamian. | wyleje na nas Ducha jednosci.

[00995-PL.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua araba

ol jexo Il bsgas olals &M . Jisu¥l pedl BL] lugs wlals &M .6 a0all sl Ll

@ "LLI" aals oY JoVl aolSUl s o LeiSay Y oSU9 cdalisie o LolSy dsyliol] LeiSay 6Nl Tag 135D . "LLI"

dl " Lo "ololowdl (8 s LU Jois ol g8loll (8 oy lio b 288 e JS Jid Ll o® sill
ol 9® (suly C@LioY ueSy ol JiBg e i JS Jd alll ol "Ul 98 sl wlglawdl

b "Ll dswo” 3] L@ "ULIM Lewss k> aing pMo JS 4,9 .(15 .3 Bl .1) dogol JS9 gl JS daiws aio

i il dsleall gl . ai] dlSuineg 6a>all dplai Jxi il depall gl . Gereo clif Wl lied oo s il
09 "UI" 095 o 6N tdwSIl 8V " Il oMo Ll L Lia3 ] 3 Vlg il calll L ol tasio Ly o I

a>9,)1 8Ll o] lylass dals UL () gasl d2wo (o

i UL lgd Jois 850 JS9 cago bolis ST 89 Jlgdl dlx (9 cuball 8,)Lil lgd auw s 830 JS 1iSD9
0sS loie .U,93> i, "LLI" JI .13 ,95> waad b Wle il ileaizo (8 led] a>lxy Wl LigSs Ll 59l
Yl ald 9 i WY 2Nl 6,15 925 s .ol pacs Wesdl Ly Y9 iy a1 oo bo duol> LY
SwlS 232 oo (20 Lafoy b dS5Lio (§,9 (3 lizaxy Y 9®9 oo clul lai] o idl el



14

Pl 13® (8 329 98 lo 2>l Y lg ol 095 o cul 2291 Y @il LS5y Bguud "GLI" Jed)l o JWL st Y
dpuind] I (8 693Vl iy ol Lo JS le w9 ol 98 Lo a1 Y ieliyl 095 Wl oo b &l Li> S
Al ecoms il il 190Vl o azll elle L] Loy S S JS O 3585 o2 "BLI" Jois uxd 82> lg)l
Iid 595 Y oS Josl I il uxllo ol 89318 Jelaill | bl o c99e0 il (Yl a9
ol 89,20l LoLiVlg (oMSUl e a8gi Sl uuallg LaS wagy Mgy o) sl Jalall gl sl @Yl ol 6YLoY
lowd 693! 8931 Lty Liagy liasy v Ol 4y liwogy Lo LI ally, Lo 138 . ivogoll ,usally «pg) Lo ol (Say ¥

Cwlwl 98 Lo sl daad 3l :aall Ll gaiy V. ogll 53l UV o Ll o lide &l g guy Jody . iustf
o Sl s Lasiy (w9 (sil elig)l 13D (ool Jas) adlell (pgdl (SISl clis)l o® 36 . inel
Jolioy 19Sy Ul vy dsesdl Lol 6L CawlwVl eligdlé sl ol ol Jiodl :dodl 14 . Llg3lg Ligs|

RV-C3|

ol Jagss LiST cowol LB "lawwl 8L> Line Jle iaclw (" (layl Jeis ol iy Cosdl 3l Lllas o
2B e (Jilays oYlail G cliall Jl 2loall (o 9325 £ 50l "6 )1%0" gils S duilly gl Jo81 ol
o0 6529 digo 8> 53 ol . Blall i dcpw (99 Lid alexy miss (9 §)le 090l plol Bg80)l e
oS5 silg wloj (8 Elge 85 gl uwadll gio WS Ll ol ao LS il Loy x5l Jlas Y
ol izl (olg3Vlg 693Vl Lol . Lla)l & 485 Leistg sl Mas Ll 590l o LSl e I3l L3 . ool

Lo 590Vl iy LoVl it B> asluil 8L> 6,u05 6Mally caauall dclaui axid s925 S sl aloluy
5l 289 5] ccudl (8 (a2 S boaic by oy o) Lauaxdl jlas)l csxid aily Lawo,8 Y duasuis oBNe Jgs
lelosias I Y 101 JS L) o il ol 590Vl jais Ol .aliasg 18 alasili ol ligale, leils calglall ¢ e
lgde hdlxg B34 ol Jy gro 9

oS wlwdl elizll 68 &l .(5 15 gy 1) L Jo=s ol galoias Y 495 o -Eouy @il Luuis ¥ " ool juI" o
ouds ()l oo il olié gouy oSy o ol USJ seib liE 20 Eoun o J2 Lol iy I b
Sl dbluy 209y JS Luuas Jade LY Jlwild Gl Lllas 9 . 8laS e i JS (Sl e S8 (Lilog,
e JS U89 i JS (S goun (b by Lo S, slucl

2 IS Loz sty loaicg wsxll Go bl o WS Wl (8 Jaxs o8 6, 82a)l ] (o .6 08200l
JuoVl a9l sulsill Ol S8 ey 1329 .S 68200l Lo Lllay )l SJ9 .adlaall go 28l 392, Lac
P 019 solaill aSail aSU ady agiVs Lull) 19,85 ol" :61>l9 dla> 9 55 gomn 6Xo MLLI" JI 6o e
@ 6,820l 10,01 & poiy Sill 2ol Sulsill @] (15 -14 6 o) "oS5Y; aSaul @SU St ¥ Gwlill 19 i
1219 Dol Jluy aiSUg e v JS e i JS o2y alll caidas JS o Wl 5z alll "GLI" JI 6Mua) o jloll bo il
22 Leled poa elzl wa o3Vl Las pe ble lpac lo JS oo i Loy 6582001 o o2 s Y

8 %all 03 s 51" 1 QW Jois Lgdl3] v )l 6 ,a2all Gami 219> 51 @iloe IUD OIS Ol s S il
whagll Jle weay oS ols > rgosll 138 J21 e pazidl 138 ST ge ] g iaily bl L agel il

" aeY sgall llwl

a2y s awol J9gliv tasund) £, auoly gouy 6,820 Lulay Luis| aa) . olasll guas 6,820)l oz 6,820l
lgir> 693V Lz bosie (VI o 6,820l Jly O 2=y (633> dayls Ag, lio JS9 tusslalawl o oLésdl JU ol
oli9 L3 L il Jozi i)l 6,020l 038 6 ,a00)l (o ST 63> o o 4V da> 63> plle)l L9 S5 laad



15
[00995-AR.01] [Testo originale: Italiano]

Parole del Santo Padre al termine della Celebrazione Eucaristica

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in linqua polacca

Traduzione in linqua araba

Testo in lingua italiana

Ringrazio di cuore Mons. Morerod e la Comunita diocesana di Losanna-Ginevra-Friburgo. Grazie per la vostra
accoglienza, per la preparazione e per la preghiera, che vi chiedo per favore di continuare. Anch’io preghero per
voi, perché il Signore accompagni il vostro cammino, in particolare quello ecumenico. Estendo il mio grato saluto
a tutti i Pastori delle diocesi svizzere e agli altri Vescovi presenti, come pure ai fedeli venuti da varie parti della
Svizzera, dalla Francia e da altri Paesi.

Saluto i cittadini di questa bella citta, dove esattamente 600 anni or sono soggiorno il Papa Martino V, e che &
sede di importanti Istituzioni internazionali, tra cui I'Organizzazione Internazionale del Lavoro, di cui ricorrera
I'anno prossimo il centenario di fondazione.

Ringrazio vivamente il Governo della Confederazione Svizzera per il gentile invito e la squisita collaborazione.
Grazie!

Per favore, non dimenticatevi di pregare per me. Arrivederci!
[01005-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Je remercie de tout coeur Monseigneur Morerod et la Communauté diocésaine de Lausanne-Genéve-Fribourg.
Merci pour votre accueil, pour la préparation et pour la priére, que je vous demande, s’il vous plait, de continuer.
Moi aussi, je prierai pour vous, afin que le Seigneur accompagne votre cheminement, en particulier votre
cheminement cecuménique. J'étends ma salutation reconnaissante a tous les Pasteurs des diocéses suisses et
aux autres Evéques présents, ainsi qu’aux fidéles venus de divers endroits de la Suisse, de la France et
d’autres pays.



16

Je salue les citoyens de cette belle ville, ou il y a exactement 600 ans a séjourné le Pape Martin V et qui est le
siege d’'importantes institutions internationales, parmi lesquelles I'Organisation Internationale du Travail, qui
célébrera I'année prochaine le centenaire de sa fondation.

Je remercie vivement le Gouvernement de la Confédération Suisse pour I'aimable invitation et pour la précieuse
collaboration. Merci!

S'il vous plait, n'oubliez pas de prier pour moi. Au revoir!
[01005-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

| wholeheartedly thank Bishop Morerod and the diocesan community of Lausanne-Geneva-Fribourg. | thank you
for your welcome, your preparations and your prayers, which | ask you please to continue. | will also pray for
you, that the Lord will accompany you at every step, particularly on the journey of ecumenism. | also greet with
gratitude the Swiss bishops and all the other bishops present, as well as the faithful coming from various parts of
Switzerland and France, and from other countries.

| likewise greet the citizens of this lovely city, where exactly six hundred years ago Pope Martin V stayed, and
which serves as headquarters for important international institutions, including the International Labour
Organization, now celebrating the hundredth anniversary of its establishment.

| am deeply grateful to the Government of the Swiss Federation for its kind invitation and unfailing help and
cooperation. Thank you!

Please, do not forget to pray for me. Until we meet again!
[01005-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Von Herzen danke ich Bischof Morerod und der ganzen Diézese Lausanne-Genf-Freiburg. Danke fiir eure
Gastfreundschaft, fiir die Vorbereitung und das Gebet, um das ich euch weiterhin bitte. Auch ich werde fir euch
beten, dass der Herr euch auf eurem Weg begleite, besonders auf dem ékumenischen. Des Weiteren griiRe ich
dankbar alle Hirten der Schweizer Di6zesen und die anderen anwesenden Bischéfe sowie die Glaubigen aus
den verschiedenen Teilen der Schweiz, aus Frankreich und anderen Landern.

Ich griiRe die Blirger dieser schonen Stadt, in der Papst Martin V. vor genau 600 Jahren zu Besuch war und in
der wichtige internationale Institutionen ihren Sitz haben, darunter auch die Internationale Arbeitsorganisation,
die nachstes Jahr ihr 100-jahriges Griindungsjubildaum begeht.

Mein herzlicher Dank gilt der Regierung der Schweizer Eidgenossenschaft fir die freundliche Einladung und die
ausgezeichnete Zusammenarbeit. Danke.

Bitte vergesst nicht, flir mich zu beten. Auf Wiedersehen.
[01005-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola




17

Quiero dar las gracias de corazon a Mons. Morerod y a la comunidad diocesana de Lausana-Ginebra-Friburgo.
Gracias por vuestra acogida, por la preparacion y por la oracién, que os pido, por favor, la sigais haciendo. Yo
rezaré también por vosotros, para que el Sefor os acomparie en vuestro camino, en particular el ecuménico.
Extiendo mi saludo con gratitud a todos los Pastores de las diocesis suizas y a los demas Obispos presentes,
asi como a los fieles venidos de diferentes partes de Suiza, Francia y de otros paises.

Saludo a los habitantes de esta hermosa ciudad, donde hace 600 afios residio el Papa Martin V, y que es sede
de importantes instituciones internacionales, como la Organizacién Internacional del Trabajo, que el proximo
afo conmemorara el centenario de su fundacion.

Agradezco sinceramente al Gobierno de la Confederacion Suiza por la amable invitacion y la exquisita
colaboracion. Gracias.

Por favor, no os olvidéis de rezar por mi. Hasta la préxima vez.

[01005-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Agradeco cordialmente a D. Morerod e a comunidade diocesana de Lausanne-Genebra-Friburgo. Obrigado pela
vossa rececgao, preparagao e oracao! Oracgao, que peco, por favor, para continuardes. Também eu rezarei por
vés, para que o Senhor vele sobre 0 vosso caminho, especialmente o ecuménico. A minha saudagao
agradecida estende-se a todos os Pastores das dioceses suig¢as e aos outros Bispos presentes, bem como aos
fiéis vindos de varias partes da Suiga, da Franga e doutros paises.

Saudo os habitantes desta bela cidade, onde exatamente ha seiscentos anos se hospedou o Papa Martinho V e
que é sede de importantes instituicdes internacionais, nomeadamente a Organizagao Internacional do Trabalho,
cujo centenario de fundagao tera lugar no préximo ano.

Agradeco vivamente ao Governo da Confederagao Suiga pelo amavel convite e a excelente colaboragao.
Obrigado!

Por favor, ndo vos esquecais de rezar por mim. Adeus até a préxima!

[01005-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

Serdecznie dziekuje ksiedzu biskupowi Morerod i wspdlnocie diecezjalnej Lozanny-Genewy-Fryburga. Dziekuje
za waszg goscinnosc¢, za przygotowanie i za modlitwe. Prosze was bardzo, abyscie jg nadal kontynuowali. Bede
sie takze modlit za was, aby Pan towarzyszyt waszej drodze, zwlaszcza ekumenicznej. Moim petnym
wdziecznosci pozdrowieniem obejmuje wszystkich pasterzy diecezji szwajcarskich oraz innych obecnych tu
biskupow, a takze wiernych, ktérzy przybyli z réznych stron Szwaijcarii, z Francji i z innych krajow.

Pozdrawiam mieszkancéw tego pieknego miasta, gdzie doktadnie 600 lat temu przebywat papiez Marcin V, a
ktore jest siedzibg waznych instytucji miedzynarodowych, w tym Miedzynarodowej Organizacji Pracy, ktorej
setna rocznica zatozenia przypadnie w przysztym roku.

Serdecznie dziekuje Rzadowi Konfederacji Szwajcarskiej za mite zaproszenie i znakomitg wspotprace. Dziekuje!

Prosze, nie zapominajcie modli¢ sie za mnie. Do widzenia!



18
[01005-PL.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua araba

ozl Jleg oSl e S 98 90,9-Las>-Ulis) duio V9 39 5,0 Hosiusiga) _lall i o€ el

pSipmo ol 3815 oS (pSI21 o Lol o Layl Ul gy 19 0t of aSliad o aSIlwl Ll 6Mall leg
LS ol @28l 3W9 Luuwguw ol aadlwl guaz) ditandl (il o281 . augSuuall & ol logw Vg
531 Ol o8 Lwid o9 s §blis liso oo lesl (udll caindall g

oluwsal 3550 (D Lilly (uoll isle LW xazilly ple Gilaiw dio pB1 cu> cdlazl 6kl 038 olSaw >
Lo e ple @lo 9,0 Juaall plall Gslay Lills «Jasll dallell dabriall g (09 «dago dalle

15 liaall Ggleill leg daadalll lgges e s muygud sVl dogS> U5 [Sui LSl

lelall JI . 21 oo lokas o louwis ¥ aSLiad 0
[01005-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[B0467-XX.02]



