2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0160
Giovedi 01.03.2018

Lettera “Placuit Deo” della Congregazione per la Dottrina della Fede ai Vescovi della Chiesa
cattolica su alcuni aspetti della salvezza cristiana

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Testo in lingua italiana

CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

Lettera Placuit Deo
ai Vescovi della Chiesa cattolica
su alcuni aspetti della salvezza cristiana

l. Introduzione

1. «Piacque a Dio nella sua bonta e sapienza rivelare se stesso e far conoscere il mistero della sua volonta (cf.
Ef 1,9), mediante il quale gli uomini per mezzo di Cristo, Verbo fatto carne, nello Spirito hanno accesso al Padre
e sono resi partecipi della divina natura (cf. Ef 2,18; 2 Pt 1,4). [...] La profonda verita [...] su Dio e sulla salvezza
degli uomini, per mezzo di questa rivelazione risplende a noi nel Cristo, il quale & insieme il mediatore e la
pienezza di tutta la rivelazione».[1] L'insegnamento sulla salvezza in Cristo esige di essere sempre nuovamente



approfondito. Tenendo fisso lo sguardo sul Signore Gesu, la Chiesa si volge con amore materno a tutti gli
uomini, per annunciare loro I'intero disegno d’Alleanza del Padre che, mediante lo Spirito Santo, vuole
«ricondurre al Cristo, unico capo, tutte le cose» (Ef 1,10). La presente Lettera intende mettere in evidenza, nel
solco della grande tradizione della fede e con particolare riferimento all’insegnamento di Papa Francesco, alcuni
aspetti della salvezza cristiana che possono essere oggi difficili da comprendere a causa delle recenti
trasformazioni culturali.

Il. L'incidenza delle odierne trasformazioni culturali sul significato della salvezza cristiana

2. Il mondo contemporaneo avverte non senza difficolta la confessione di fede cristiana, che proclama Gesu
unico Salvatore di tutto 'uomo e dell’'umanita intera (cf. At 4,12; Rom 3,23-24; 1 Tm 2,4-5; Tit 2,11-15).[2] Da
una parte, l'individualismo centrato sul soggetto autonomo tende a vedere 'uomo come essere la cui
realizzazione dipende dalle sole sue forze.[3] In questa visione, la figura di Cristo corrisponde piu ad un modello
che ispira azioni generose, con le sue parole e i suoi gesti, che non a Colui che trasforma la condizione umana,
incorporandoci in una nuova esistenza riconciliata con il Padre e tra noi mediante lo Spirito (cf. 2 Cor 5,19; Ef
2,18). D’altra parte, si diffonde la visione di una salvezza meramente interiore, la quale suscita magari una forte
convinzione personale, oppure un intenso sentimento, di essere uniti a Dio, ma senza assumere, guarire e
rinnovare le nostre relazioni con gli altri e con il mondo creato. Con questa prospettiva diviene difficile cogliere il
senso dell’'lncarnazione del Verbo, per cui Egli si € fatto membro della famiglia umana, assumendo la nostra
carne e la nostra storia, per noi uomini e per la nostra salvezza.

3. Il Santo Padre Francesco, nel suo magistero ordinario, ha fatto spesso riferimento a due tendenze che
rappresentano le due deviazioni appena accennate e che assomigliano in taluni aspetti a due antiche eresie, il
pelagianesimo e lo gnosticismo.[4] Nei nostri tempi prolifera un neo-pelagianesimo per cui I'individuo,
radicalmente autonomo, pretende di salvare sé stesso, senza riconoscere che egli dipende, nel piu profondo del
suo essere, da Dio e dagli altri. La salvezza si affida allora alle forze del singolo, oppure a delle strutture
puramente umane, incapaci di accogliere la novita dello Spirito di Dio.[5] Un certo neo-gnosticismo, dal canto
suo, presenta una salvezza meramente interiore, rinchiusa nel soggettivismo.[6] Essa consiste nell’elevarsi «con
l'intelletto al di la della carne di Gesu verso i misteri della divinita ignota».[7] Si pretende cosi di liberare la
persona dal corpo e dal cosmo materiale, nei quali non si scoprono piu le tracce della mano provvidente del
Creatore, ma si vede solo una realta priva di senso, aliena dall'identita ultima della persona, e manipolabile
secondo gli interessi del’'uomo.[8] E chiaro, d’altronde, che la comparazione con le eresie pelagiana e gnostica
intende solo evocare dei tratti generali comuni, senza entrare in giudizi sull’esatta natura degli antichi errori.
Grande &, infatti, la differenza tra il contesto storico odierno secolarizzato e quello dei primi secoli cristiani, in cui
queste eresie sono nate.[9] Tuttavia, in quanto lo gnosticismo e il pelagianesimo rappresentano pericoli perenni
di fraintendimento della fede biblica, &€ possibile trovare una certa familiarita con i movimenti odierni appena
descritti.

4. Sia l'individualismo neo-pelagiano che il disprezzo neo-gnostico del corpo sfigurano la confessione di fede in
Cristo, Salvatore unico e universale. Come potrebbe Cristo mediare I'Alleanza dell'intera famiglia umana, se
'uomo fosse un individuo isolato, il quale si autorealizza con le sole sue forze, come propone il neo-
pelagianesimo? E come potrebbe arrivarci la salvezza mediante I'lncarnazione di Gesu, la sua vita, morte e
risurrezione nel suo vero corpo, se quel che conta fosse solo liberare I'interiorita dell’'uomo dai limiti del corpo e
dalla materia, secondo la visione neo-gnostica? Davanti a queste tendenze la presente Lettera vuole ribadire
che la salvezza consiste nella nostra unione con Cristo, il quale, con la sua Incarnazione, vita, morte e
risurrezione, ha generato un nuovo ordine di relazioni con il Padre e tra gli uomini, e ci ha introdotto in
quest’ordine grazie al dono del suo Spirito, affinché possiamo unirci al Padre come figli nel Figlio, e diventare un
solo corpo nel «primogenito tra molti fratelli» (Rom 8,29).

lll. L'aspirazione umana alla salvezza

5. L’'uomo percepisce, direttamente o indirettamente, di essere un enigma: Chi sono io che esisto, ma non ho in
me il principio del mio esistere? Ogni persona, a suo modo, cerca la felicita, e tenta di conseguirla facendo
ricorso alle risorse che ha a disposizione. Tuttavia, questa aspirazione universale non € necessariamente



3

espressa o dichiarata; anzi, essa € piu segreta e nascosta di quanto possa apparire, ed € pronta a rivelarsi
dinanzi a particolari emergenze. Molto spesso essa coincide con la speranza della salute fisica, talvolta assume
la forma dell’ansia per un maggior benessere economico, diffusamente si esprime mediante il bisogno di pace
interiore e di una serena convivenza col prossimo. D’altra parte, mentre la domanda di salvezza si presenta
come un impegno verso un bene maggiore, essa conserva anche il carattere di resistenza e di superamento del
dolore. Alla lotta di conquista del bene si affianca la lotta di difesa dal male: dall’ignoranza e dall’errore, dalla
fragilita e dalla debolezza, dalla malattia e dalla morte.

6. Riguardo a queste aspirazioni la fede in Cristo ci insegna, rifiutando ogni pretesa di auto-realizzazione, che
esse solo si possono compiere pienamente se Dio stesso lo rende possibile, attirandoci verso di Sé. La salvezza
piena della persona non consiste nelle cose che 'uomo potrebbe ottenere da sé, come il possesso o |l
benessere materiale, la scienza o la tecnica, il potere o I'influsso sugli altri, la buona fama o
I'autocompiacimento.[10] Niente di creato puo soddisfare del tutto I'uomo, perché Dio ci ha destinati alla
comunione con Lui e il nostro cuore sara inquieto finché non riposi in Lui.[11] «La vocazione ultima dell’'uomo &
effettivamente una sola, quella divinax».[12] La rivelazione, in questo modo, non si limita ad annunciare la
salvezza come risposta all’attesa contemporanea. «Se la redenzione, al contrario, dovesse essere giudicata o
misurata secondo i bisogni esistenziali degli esseri umani, come si potrebbe evitare il sospetto di avere
semplicemente creato un Dio Redentore fatto a immagine del nostro bisogno?».[13]

7. Inoltre &€ necessario affermare che, secondo la fede biblica, I'origine del male non si trova nel mondo
materiale e corporeo, sperimentato come un limite o come una prigione dalla quale dovremmo essere salvati. Al
contrario, la fede proclama che tutto il cosmo € buono, in quanto creato da Dio (cf. Gen 1,31; Sap 1,13-14; 1Tim
4,4), e che il male che piu danneggia 'uomo € quello che procede dal suo cuore (cf. Mt 15,18-19; Gen 3,1-19).
Peccando, 'uomo ha abbandonato la sorgente dell’amore, e si perde in forme spurie di amore, che lo chiudono
sempre di pil in sé stesso. E questa separazione da Dio — da Colui che & fonte di comunione e di vita— che
porta alla perdita dell’armonia tra gli uomini e degli uomini con il mondo, introducendo il dominio della
disgregazione e della morte (cf. Rom 5,12). In conseguenza, la salvezza che la fede ci annuncia non riguarda
soltanto la nostra interiorita, ma il nostro essere integrale. E tutta la persona, infatti, in corpo e anima, che &
stata creata dall'amore di Dio a sua immagine e somiglianza, ed € chiamata a vivere in comunione con Lui.

IV. Cristo, Salvatore e Salvezza

8. In nessun momento del cammino del’'uomo Dio ha smesso di offrire la sua salvezza ai figli di Adamo (cf. Gen
3,15), stabilendo un’alleanza con tutti gli uomini in Noé (cf. Gen 9,9) e, piu tardi, con Abramo e la sua
discendenza (cf. Gen 15,18). La salvezza divina assume cosi I'ordine creaturale condiviso da tutti gli uomini e
percorre il loro cammino concreto nella storia. Scegliendosi un popolo, al quale ha offerto i mezzi per lottare
contro il peccato e per avvicinarsi a Lui, Dio ha preparato la venuta di «un Salvatore potente, nella casa di
Davide, suo servo» (Lc 1,69). Nella pienezza dei tempi, il Padre ha inviato al mondo suo Figlio, il quale ha
annunciato il regno di Dio, guarendo ogni sorta di malattie (cf. Mt 4,23). Le guarigioni operate da Gesu, nelle
quali si rendeva presente la provvidenza di Dio, erano un segno che rinviava alla sua persona, a Colui che si
pienamente rivelato come Signore della vita e della morte nel suo evento pasquale. Secondo il Vangelo, la
salvezza per tutti i popoli ha inizio con I'accoglienza di Gesu: «Oggi per questa casa € venuta la salvezza» (Lc
19,9). La buona notizia della salvezza ha un nome e un volto: Gesu Cristo Figlio di Dio Salvatore. «All'inizio
dell’'essere cristiano non c’€ una decisione etica o una grande idea, bensi I'incontro con un avvenimento, con
una Persona, che da alla vita un nuovo orizzonte e, con cio, la direzione decisiva».[14]

9. La fede cristiana, lungo la sua secolare tradizione, ha illustrato, mediante molteplici figure, quest’opera
salvifica del Figlio incarnato. Lo ha fatto senza mai separare I'aspetto sanante della salvezza, per cui Cristo ci
riscatta dal peccato, dall'aspetto elevante, per cui Egli ci rende figli di Dio, partecipi della sua natura divina (cf. 2
Pt 1,4). Considerando la prospettiva salvifica in senso discendente (a partire da Dio che viene a riscattare gli
uomini), Gesu ¢ illuminatore e rivelatore, redentore e liberatore, Colui che divinizza 'uomo e lo giustifica.
Assumendo la prospettiva ascendente (a partire dagli uomini che si rivolgono a Dio), Egli & Colui che, quale
Sommo Sacerdote della Nuova Alleanza, offre al Padre, in nome degli uomini, il culto perfetto: si sacrifica, espia
i peccati e rimane sempre vivo per intercedere a nostro favore. In questo modo appare, nella vita di Gesu, una
mirabile sinergia dell’agire divino con I'agire umano, che mostra l'infondatezza della prospettiva individualista.



4

Da una parte, infatti, il senso discendente testimonia la primazia assoluta dell’azione gratuita di Dio; 'umilta di
ricevere i doni di Dio, prima di ogni nostro operare, € essenziale per poter rispondere al suo amore salvifico.
D’altra parte, il senso ascendente ci ricorda che, mediante I'agire pienamente umano del suo Figlio, il Padre ha
voluto rigenerare il nostro agire, affinché, assimilati a Cristo, possiamo compiere «le opere buone, che Dio ha
preparato perché in esse camminassimo» (Ef 2,10).

10. E chiaro, inoltre, che la salvezza che Gesu ha portato nella sua stessa persona non avviene in modo
soltanto interiore. Infatti, per poter comunicare ad ogni persona la comunione salvifica con Dio, il Figlio si & fatto
carne (cf. Gv 1,14). E proprio assumendo la carne (cf. Rom 8,3; Eb 2,14; 1 Gv 4,2), nascendo da donna (cf. Gal
4,4), che «il Figlio di Dio si & fatto figlio del’'uomo»[15] e nostro fratello (cf. Eb 2,14). Cosi, in quanto Egli &
entrato a far parte della famiglia umana, «si & unito, in certo modo, ad ogni uomox»[16] e ha stabilito un nuovo
ordine di rapporti con Dio, suo Padre, e con tutti gli uomini, in cui possiamo essere incorporati per partecipare
alla sua stessa vita. In conseguenza, I'assunzione della carne, lungi dal limitare I'azione salvifica di Cristo, gli
permette di mediare in modo concreto la salvezza di Dio per tutti i figli di Adamo.

11. In conclusione, per rispondere, sia al riduzionismo individualista di tendenza pelagiana, sia a quello neo-
gnostico che promette una liberazione meramente interiore, bisogna ricordare il modo in cui Gesu € Salvatore.
Egli non si € limitato a mostrarci la via per incontrare Dio, una via che potremmo poi percorrere per conto nostro,
obbedendo alle sue parole e imitando il suo esempio. Cristo, piuttosto, per aprirci la porta della liberazione, &
diventato Egli stesso la via: «lo sono la via» (Gv 14,6).[17] Inoltre, questa via non & un percorso meramente
interiore, al margine dei nostri rapporti con gli altri e con il mondo creato. Al contrario, Gesu ci ha donato una
«via nuova e vivente che Egli ha inaugurato per noi attraverso [...] la sua carne» (Eb 10,20). Insomma, Cristo &
Salvatore in quanto ha assunto la nostra umanita integrale e ha vissuto una vita umana piena, in comunione con
il Padre e con i fratelli. La salvezza consiste nell’incorporarci a questa sua vita, ricevendo il suo Spirito (cf. 1 Gv
4,13). Egli & diventato cosi, «in certo qual modo, il principio di ogni grazia secondo 'umanita».[18] Egli &, allo
stesso tempo, il Salvatore e la Salvezza.

V. La Salvezza nella Chiesa, corpo di Cristo

12. Il luogo dove riceviamo la salvezza portata da Gesu € la Chiesa, comunita di coloro che, essendo stati
incorporati al nuovo ordine di relazioni inaugurato da Cristo, possono ricevere la pienezza dello Spirito di Cristo
(cf. Rom 8,9). Comprendere questa mediazione salvifica della Chiesa & un aiuto essenziale per superare ogni
tendenza riduzionista. La salvezza che Dio ci offre, infatti, non si ottiene con le sole forze individuali, come
vorrebbe il neo-pelagianesimo, ma attraverso i rapporti che nascono dal Figlio di Dio incarnato e che formano la
comunione della Chiesa. Inoltre, dato che la grazia che Cristo ci dona non &, come pretende la visione neo-
gnostica, una salvezza meramente interiore, ma che ci introduce nelle relazioni concrete che Lui stesso ha
vissuto, la Chiesa € una comunita visibile: in essa tocchiamo la carne di Gesu, in modo singolare nei fratelli piu
poveri e sofferenti. Insomma, la mediazione salvifica della Chiesa, «sacramento universale di salvezza»,[19] ci
assicura che la salvezza non consiste nell’auto-realizzazione dell'individuo isolato, € neppure nella sua fusione
interiore con il divino, ma nell'incorporazione in una comunione di persone, che partecipa alla comunione della
Trinita.

13. Sia la visione individualistica sia quella meramente interiore della salvezza contraddicono anche I'economia
sacramentale tramite la quale Dio ha voluto salvare la persona umana. La partecipazione, nella Chiesa, al
nuovo ordine di rapporti inaugurati da Gesu avviene tramite i sacramenti, tra i quali il Battesimo € la porta,[20] e
I'Eucaristia la sorgente e il culmine.[21] Si vede cosi, da una parte, I'inconsistenza delle pretese di auto-
salvezza, che contano sulle sole forze umane. La fede confessa, al contrario, che siamo salvati tramite il
Battesimo, il quale ci imprime il carattere indelebile dell’appartenenza a Cristo e alla Chiesa, da cui deriva la
trasformazione del nostro modo concreto di vivere i rapporti con Dio, con gli uomini e con il creato (cf. Mt 28,19).
Cosi, purificati dal peccato originale e da ogni peccato, siamo chiamati ad una nuova esistenza conforme a
Cristo (cf. Rom 6,4). Con la grazia dei sette sacramenti, i credenti continuamente crescono e si rigenerano,
soprattutto quando il cammino si fa piu faticoso e non mancano le cadute. Quando essi, peccando,
abbandonano il loro amore per Cristo, possono essere reintrodotti, mediante il sacramento della Penitenza,
all'ordine di rapporti inaugurato da Gesu, per camminare come ha camminato Lui (cf. 1 Gv 2,6). In questo modo
guardiamo con speranza l'ultimo giudizio, in cui ogni persona sara giudicata sulla concretezza del suo amore (cf.



Rom 13,8-10), specialmente verso i piu deboli (cf. Mt 25,31-46).

14. L'economia salvifica sacramentale si oppone anche alle tendenze che propongono una salvezza meramente
interiore. Lo gnosticismo, infatti, si associa ad uno sguardo negativo sull’ordine creaturale, compreso come
limitazione della liberta assoluta dello spirito umano. Di conseguenza, la salvezza € vista come liberazione dal
corpo e dalle relazioni concrete in cui vive la persona. In quanto siamo salvati, invece, «per mezzo dell offerta
del corpo di Gesu Cristo» (Eb 10,10; cf. Col 1,22), la vera salvezza, lungi dall’essere liberazione dal corpo,
include anche la sua santificazione (cf. Rom 12,1). Il corpo umano & stato modellato da Dio, il quale ha inscritto
in esso un linguaggio che invita la persona umana a riconoscere i doni del Creatore e a vivere in comunione con
i fratelli.[22] Il Salvatore ha ristabilito e rinnovato, con la sua Incarnazione e il suo mistero pasquale, questo
linguaggio originario e ce lo ha comunicato nell’economia corporale dei sacramenti. Grazie ai sacramenti i
cristiani possono vivere in fedelta alla carne di Cristo e, in conseguenza, in fedelta all’ordine concreto di rapporti
che Egli ci ha donato. Quest’ordine di rapporti richiede, in modo particolare, la cura del’'umanita sofferente di
tutti gli uomini, tramite le opere di misericordia corporali e spirituali.[23]

VI. Conclusione: comunicare la fede, in attesa del Salvatore

15. La consapevolezza della vita piena in cui Gesu Salvatore ci introduce spinge i cristiani alla missione, per
annunciare a tutti gli uomini la gioia e la luce del Vangelo.[24] In questo sforzo saranno anche pronti a stabilire
un dialogo sincero e costruttivo con i credenti di altre religioni, nella fiducia che Dio pud condurre verso la
salvezza in Cristo «tutti gli uomini di buona volonta, nel cui cuore lavora invisibilmente la grazia».[25] Mentre si
dedica con tutte le sue forze all'evangelizzazione, la Chiesa continua ad invocare la venuta definitiva del
Salvatore, poiché «nella speranza siamo stati salvati» (Rom 8,24). La salvezza del’'uomo sara compiuta solo
quando, dopo aver vinto I'ultimo nemico, la morte (cf. 1 Cor 15,26), parteciperemo compiutamente alla gloria di
Gesu risorto, che portera a pienezza la nostra relazione con Dio, con i fratelli e con tutto il creato. La salvezza
integrale, dell’anima e del corpo, € il destino finale al quale Dio chiama tutti gli uomini. Fondati nella fede,
sostenuti dalla speranza, operanti nella carita, sul’esempio di Maria, la Madre del Salvatore e la prima dei
salvati, siamo certi che «la nostra cittadinanza € nei cieli e di la aspettiamo come salvatore il Signore Gesu
Cristo, il quale trasfigurera il nostro misero corpo per conformarlo al suo corpo glorioso, in virtu del potere che
egli ha di sottomettere a sé tutte le cose» (Fil 3,20-21).

I Sommo Pontefice Francesco, in data 16 febbraio 2018, ha approvato questa Lettera, decisa nella Sessione
Plenaria di questa Congregazione il 24 gennaio 2018, e ne ha ordinato la pubblicazione.

Dato a Roma, dalla Sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 22 febbraio 2018, Festa della
Cattedra di San Pietro.

+ Luis F. Ladaria, S..
Arcivescovo titolare di Thibica
Prefetto

+ Giacomo Morandi
Arcivescovo titolare di Cerveteri
Segretario

[1] Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Dei Verbum, n. 2.

[2] Cf. Congregazione per la Dottrina della Fede, Dich. Dominus lesus (6 agosto 2000), nn. 5-8: AAS 92 (2000),
745-749.

[3] Cf. Francesco, Esort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 67: AAS 105 (2013), 1048.

[4] Cf. Id., Lett. enc. Lumen fidei (29 giugno 2013), n. 47: AAS 105 (2013), 586-587; Esort. apost. Evangelii
gaudium, nn. 93-94: AAS (2013), 1059; Discorso ai rappresentanti del V Convegno nazionale della Chiesa
italiana, Firenze (10 novembre 2015): AAS 107 (2015), 1287.



6

[5] Cf. Id., Discorso ai rappresentanti del V Convegno nazionale della Chiesa italiana, Firenze (10 novembre
2015): AAS 107 (2015), 1288.

[6] Cf. Id., Esort. apost. Evangelii gaudium, n. 94: AAS 105 (2013), 1059: «il fascino dello gnosticismo, una fede
rinchiusa nel soggettivismo, dove interessa unicamente una determinata esperienza o una serie di ragionamenti
e conoscenze che si ritiene possano confortare e illuminare, ma dove il soggetto in definitiva rimane chiuso
nellimmanenza della sua propria ragione o dei suoi sentimenti»; Pontificio Consiglio della Cultura — Pontificio
Consiglio per il dialogo interreligioso, Gesu Cristo, portatore dell’acqua viva. Una riflessione cristiana sul “New
Age” (gennaio 2003), Citta del Vaticano 2003.

[7] Francesco, Lett. enc. Lumen fidei, n. 47: AAS 105 (2013), 586-587.

[8] Cf. Id., Discorso ai partecipanti al pellegrinaggio della diocesi di Brescia (22 giugno 2013): AAS 95 (2013),
627: «in questo mondo dove si nega 'uomo, dove si preferisce andare sulla strada dello gnosticismo, [...] del
“niente carne” - un Dio che non si & fatto carne [...]».

[9] Secondo l'eresia pelagiana, sviluppatasi durante il secolo V intorno a Pelagio, 'uomo, per compiere i
comandamenti di Dio ed essere salvato, ha bisogno della grazia solo come un aiuto esterno alla sua liberta (a
modo di luce, esempio, forza), ma non come una sanazione e rigenerazione radicale della liberta, senza merito
previo, affinché egli possa operare il bene e raggiungere la vita eterna.

Piu complesso € il movimento gnostico, sorto nei secoli | e Il, e che conosce forme molto diverse tra di loro. In
linea generale gli gnostici credevano che la salvezza si ottiene attraverso una conoscenza esoterica o “gnosi”.
Tale gnosi rivela allo gnostico la sua vera essenza, vale a dire, una scintilla dello Spirito divino che abita nella
sua interiorita, la quale deve essere liberata dal corpo, estraneo alla sua vera umanita. Solo in questo modo lo
gnostico ritorna al suo essere originario in Dio, da cui si era allontanato per una caduta primordiale.

[10] Cf. Tommaso, Summa theologiae, I-Il, q. 2.

[11] Cf. Agostino, Confessioni, |, 1: Corpus Christianorum, 27 ,1.

[12] Conc. Ecum. Vat. ll, Cost. past. Gaudium et spes, n. 22.

[13] Commissione Teologica Internazionale, Alcune questioni sulla teologia della redenzione, 1995, n. 2:
Commissione Teologica Internazionale Documenti 1969 — 2004 (Bologna 2006), 500.

[14] Benedetto XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 dicembre 2005), n. 1: AAS 98 (2006), 217; cf. Francesco,
Esort. apost. Evangelii gaudium, n. 3: AAS 105 (2013), 1020.

[15] Ireneo, Adversus haereses, lll, 19,1: Sources Chrétiennes, 211, 374.

[16] Conc. Ecum. Vat. ll, Cost. past. Gaudium et spes, n. 22.

[17] Cf. Agostino, Tractatus in loannem, 13, 4: Corpus Christianorum, 36, 132: «lo sono la via, la verita e la vita
(Gv 14,6). Se cerchi la verita segui la via; perché la via € lo stesso che la verita. La meta cui tendi e la via che
devi percorrere, sono la stessa cosa. Non puoi giungere alla meta seguendo un’altra via; per altra via non puoi
giungere a Cristo: a Cristo puoi giungere solo per mezzo di Cristo. In che senso arrivi a Cristo per mezzo di
Cristo? Arrivi a Cristo Dio per mezzo di Cristo uomo; per mezzo del Verbo fatto carne arrivi al Verbo che era in
principio Dio presso Dio».

[18] Tommaso, Quaestio de veritate, q. 29, a. 5, co.

[19] Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. Lumen gentium, n. 48.

[20] Cf. Tommaso, Summa theologiae, lll, q. 63, a. 3.

[21] Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. Lumen gentium, n. 11; Cost. Sacrosanctum Concilium, n. 10.

[22] Cf. Francesco, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 155: AAS 107 (2015), 909-910.

[23] Cf. Id., Lett. apost. Misericordia et misera (20 novembre 2016) , n. 20: AAS 108 (2016), 1325-1326.

[24] Cf. Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Redemptoris missio (7 dicembre 1990), n. 40: AAS 83 (1991), 287-288;
Francesco, Esort. apost. Evangelii gaudium, nn. 9-13: AAS 105 (2013), 1022-1025.

[25] Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. past. Gaudium et spes, n. 22.

[00317-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Testo in lingua francese

CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI

Lettre Placuit Deo
aux Evéques de I'Eglise catholique
sur certains aspects du salut chrétien



I. Introduction

1. « Il a plu a Dieu dans sa bonté et sa sagesse de se révéler en personne et de faire connaitre le mystére de sa
volonté (cf. Ep 1, 9) grace auquel les hommes, par le Christ, le Verbe fait chair, accédent dans I'Esprit Saint
auprés du Pére et sont rendus participants de la nature divine (cf. Ep 2, 18 ; 2 P 1, 4). La profonde vérité [...] sur
Dieu et sur le salut de ’'homme, resplendit pour nous dans le Christ, qui est a la fois le Médiateur et la plénitude
de toute la Révélation ».[1] L’enseignement sur le salut dans le Christ demande a étre toujours a nouveau
approfondi. En tenant le regard fixé sur le Seigneur Jésus, I'Eglise se tourne avec amour maternel vers tous les
hommes, pour leur annoncer 'ensemble du dessein d’alliance du Pére qui, par I'Esprit Saint, veut « ramener
toutes choses au Christ, chef unique » (Ep 1, 10). Dans le sillon de la grande tradition de la foi et en se référant
particulierement a I'enseignement du Pape Francois, la présente Lettre entend mettre en évidence quelques
aspects du salut chrétien, qui peuvent étre aujourd’hui difficiles a comprendre a cause des récentes
transformations culturelles.

Il. L’incidence des transformations culturelles contemporaines sur le sens du salut chrétien

2. Le monde contemporain n’entend pas sans mal la confession de foi chrétienne, qui proclame Jésus comme
'unique Sauveur de tout ’'homme et de I'humanité entiére (cf. Ac 4,12 ; Rm 3,23-24 ;1 Tm 2,4-5; Tt 2, 11-
15).[2] D’une part, 'individualisme centré sur le sujet autonome tend a voir 'lhomme comme un étre dont la
réalisation dépend de ses seules forces.[3] Dans cette vision, la figure du Christ correspond plus a celle d’'un
modele qui inspire des actions généreuses, avec ses paroles et ses gestes, qu’a celle de Celui qui transforme la
condition humaine, en nous incorporant a une nouvelle existence réconciliée par I'Esprit avec le Pére et entre
nous (cf. 2 Co 5, 19 ; Ep 2,18). D’autre part, on voit se diffuser la vision d’'un salut purement intérieur, qui suscite
peut-étre une forte conviction personnelle ou le sentiment intense d’étre uni a Dieu, mais sans que soient
assumees, guéries et renouvelées nos relations avec les autres et avec le monde créé. Dans cette perspective,
il devient difficile de saisir le sens de I'lncarnation du Verbe, qui L’a fait membre de la famille humaine, en
assumant notre chair et notre histoire, pour nous les hommes et pour notre salut.

3. Dans son magistére ordinaire, le Pape Francois s’est souvent référé a deux tendances qui représentent les
deux déviances mentionnées ci-dessus, lesquelles ressemblent par certains aspects a deux hérésies de
I'Antiquité, le pélagianisme et le gnosticisme.[4] Notre époque est envahie par un néo-pélagianisme, qui donne a
l'individu, radicalement autonome, la prétention de se sauver lui-méme, sans reconnaitre qu’au plus profond de
son étre, il dépend de Dieu et des autres. Le salut repose alors sur les forces personnelles de chacun ou sur
des structures purement humaines, incapables d’accueillir la nouveauté de I'Esprit de Dieu.[5] De son cété, un
certain néo-gnosticisme présente un salut purement intérieur, enfermé dans le subjectivisme.[6] Ce salut
consiste a s’élever « par l'intelligence au-dela de la chair de Jésus jusqu’aux mystéres de la divinité inconnue
».[7] On prétend libérer la personne du corps et du monde matériel, ou ne se voient plus les traces de la main
secourable du Créateur, mais seulement une réalité privée de sens, étrangére a I'identité ultime de la personne
et manipulable au gré des intéréts de 'homme.[8] Il est clair, d’autre part, que la comparaison avec les hérésies
pélagienne et gnostique ne peut évoquer que des traits communs généraux, sans entrer dans des jugements
sur la nature exacte des erreurs antiques. En effet, il existe une grande différence entre le contexte sécularisé
d’aujourd’hui et celui des premiers siecles chrétiens au cours desquels sont nées ces hérésies.[9] Toutefois,
dans la mesure ou le gnosticisme et le pélagianisme représentent des dangers permanents de déformation de la
foi biblique, il est possible de leur trouver une certaine ressemblance avec les mouvements contemporains que
I'on vient de décrire.

4. L’individualisme néo-pélagien et le mépris néo-gnostique du corps défigurent la confession de foi au Christ,
Sauveur unique et universel. Comment le Christ pourrait-il étre le médiateur de I'Alliance avec toute la famille
humaine, si ’lhomme est un individu isolé qui s’auto-réalise par ses seules forces, tel que le présente le néo-
pélagianisme ? Comment le salut pourrait-il nous parvenir par I'lncarnation de Jésus, sa vie, sa mort et sa
résurrection dans son véritable corps, s’il ne s’agissait que de libérer I'intériorité de 'homme des limites du corps
et de la matiére, selon la vision néo-gnostique ? Face a ces tendances, la présente Lettre veut redire que le
salut consiste dans notre union avec le Christ qui, par son Incarnation, sa vie, sa mort et sa résurrection, a fait
naitre un nouvel ordre de relations avec le Pére et entre les hommes, et nous a introduits dans cet ordre grace
au don de son Esprit, afin que nous puissions nous unir au Pére comme fils dans le Fils, et devenir un seul



corps dans « le premier-né de nombreux fréres » (Rm 8, 29).
lll. L’aspiration humaine au salut

5. Lhomme pergoit, directement ou indirectement, qu’il est une énigme : qui suis-je, moi qui existe sans avoir en
moi le principe de mon étre ? Toute personne recherche le bonheur a sa maniéere et tente de I'atteindre en ayant
recours aux ressources dont elle dispose. Toutefois, cette aspiration universelle n’est pas nécessairement
exprimée ou déclarée ; au contraire, elle est plus secréete et cachée qu’il n’y parait, préte a se révéler face a des
urgences particuliéres. Tres souvent, elle coincide avec I'espoir de la santé physique ; parfois, elle prend la
forme du désir anxieux d’un plus grand bien-étre économique ; de maniere diffuse, elle s’exprime par le besoin
d’une paix intérieure et d’'une vie pacifique avec le prochain. D’autre part, tout en se présentant comme le désir
d’un bien plus grand, la recherche du salut garde aussi un caractere de résistance et de dépassement de la
douleur. A la lutte pour la conquéte du bien se joint la lutte contre le mal, mal de I'ignorance et de I'erreur, mal
de la fragilité et de la faiblesse, mal de la maladie et de la mort.

6. Par son refus de toute prétention a 'auto-réalisation, la foi au Christ nous I'apprend, ces aspirations ne
peuvent trouver leur accomplissement plénier que si Dieu lui-méme les rend possibles, en nous attirant a Lui. Le
salut total de la personne ne consiste pas en ce que 'homme pourrait obtenir par lui-méme, comme la richesse
ou le bien-étre matériel, la science ou la technique, le pouvoir ou l'influence sur les autres, la bonne réputation
ou l'auto-satisfaction.[10] Rien de créé ne peut satisfaire entierement 'homme, parce que Dieu nous a destinés
a étre en communion avec Lui, et notre coeur sera sans repos tant qu’il ne reposera pas en Lui.[11] « La
vocation derniére de 'homme est réellement unique, a savoir divine ».[12] Ainsi la révélation ne se limite-t-elle
pas a annoncer le salut comme une réponse a I'attente contemporaine. « S'il fallait, a I'inverse, juger ou évaluer
la rédemption d’aprés les besoins existentiels des hommes, comment pourrions-nous échapper au soupgon
d’avoir simplement créé un Dieu-Rédempteur a I'image de nos propres besoins ? »[13]

7. En outre, il est nécessaire d’affirmer que, pour la foi biblique, I'origine du mal ne se trouve pas dans le monde
matériel et corporel, vu comme une limite ou comme une prison auxquelles nous devrions échapper. Au
contraire, la foi proclame que tout le cosmos, créé par Dieu (cf. Gn 1, 31; Sg 1, 13-14 ; 1 Tm 4, 4), est bon, et
qgue le mal le plus nuisible a ’'homme est celui qui procéde de son ceceur (cf. Mt 15, 18-19 ; Gn 3, 1-19). En
péchant, 'lhomme a abandonné la source de I'amour, et il se perd dans des formes corrompues de I'amour, qui
I'enferment toujours plus en lui. Cette séparation de Dieu — de Celui qui est la source de communion et de vie
— porte a la perte de I'harmonie des hommes avec le monde et entre eux, en introduisant la domination de la
désagrégation et de la mort (cf. Rm 5, 12). Par conséquent, le salut que la foi nous annonce ne concerne pas
seulement notre intériorité, mais l'intégralité de notre étre. C’est toute la personne, en effet, corps et ame, qui a
été créée par 'amour de Dieu a son image et a sa ressemblance, et qui est appelée a vivre en communion avec
Lui.

IV. Le Christ, Sauveur et Salut

8. A aucun moment du chemin de 'homme Dieu n’a cessé d’offrir son salut aux fils d’Adam (cf. Gn 3, 15), en
établissant une alliance avec tous les hommes en Noé (cf. Gn 9, 9) et, plus tard, avec Abraham et sa
descendance (cf. Gn 15, 18). Le salut donné par Dieu assume ainsi I'ordre du créé que partagent tous les
hommes, et il parcourt leur chemin concret dans I'histoire. En se choisissant un peuple auquel il a offert les
moyens nécessaires pour lutter contre le péché et s’approcher de Lui, Dieu a préparé la venue d’« une force qui
nous sauve, dans la maison de David, son serviteur » (Lc 1, 69). A la plénitude des temps, le Pére a envoyé au
monde son Fils, qui a annoncé le Royaume de Dieu, en guérissant toute sorte de maladie (cf. Mt 4, 23). Les
guérisons opérées par Jésus, manifestations de la Providence de Dieu, étaient des signes qui renvoyaient a sa
personne, a Celui qui s’est pleinement révélé comme Seigneur de la vie et de la mort dans son événement
pascal. Selon I'Evangile, le salut pour tous les peuples commence avec I'accueil de Jésus : « Aujourd’hui, le
salut est arrivé pour cette maison » (Lc 19, 9). La bonne nouvelle du salut a un nom et un visage : Jésus Christ,
Fils de Dieu Sauveur. « A l'origine du fait d’étre chrétien, il n’y a pas une décision éthique ou une grande idée,
mais la rencontre avec un événement, avec une Personne, qui donne a la vie un nouvel horizon et, par-la, son
orientation décisive ».[14]



9

9. Au long de sa tradition séculaire, par le biais de multiples figures, la foi chrétienne a mis en lumiére cette
ceuvre salvifique du Fils incarné. Elle I'a fait sans jamais séparer I'aspect de guérison que procure le salut, par
ou le Christ nous rachéte du péché, de I'aspect d’élévation, par ou Il nous rend fils de Dieu, participants de sa
nature divine (cf. 2 P 1, 4). Si 'on considere la perspective salvifique en un sens descendant (a partir de Dieu
qui vient racheter les hommes), Jésus illumine et révéle, rachéte et libére, divinise 'homme et le justifie. Si 'on
prend la perspective ascendante (a partir des hommes qui s’adressent a Dieu), Il est Celui qui, en Souverain
Prétre de la Nouvelle Alliance, offre au Pére le culte parfait au nom des hommes : Il se sacrifie, expie les péchés
et reste toujours vivant pour intercéder en notre faveur. Ainsi apparait, dans la vie de Jésus, une admirable
synergie de 'agir divin avec I'agir humain, qui montre que la perspective individualiste est sans fondement.
D’une part, en effet, le sens descendant témoigne de la primauté absolue de I'action gratuite de Dieu ; avant
toute action de notre part, il est essentiel de recevoir les dons de Dieu avec humilité, pour pouvoir répondre a
son amour salvifique. D’autre part, le sens ascendant nous rappelle que, par le biais de I'agir pleinement humain
de son Fils, le Pére a voulu régénérer notre agir, afin qu’assimilés au Christ, nous puissions accomplir « les
bonnes ceuvres, que Dieu a préparées d'avance, afin que nous cheminions en elles » (Ep 2, 10).

10. En outre, il est clair que le salut apporté par Jésus en sa personne méme n’advient pas de maniére
purement intérieure. En effet, pour pouvoir communiquer a toute personne la communion salvifique avec Dieu,
le Fils s’est fait chair (cf. Jn 1, 14). C’est précisément en assumant la chair (cf. Rm 8, 3; He 2, 14 ; 1 Jn 4, 2) et
en naissant d’'une femme (cf. Ga 4, 4) que « le Fils de Dieu s’est fait fils de 'homme »[15] et notre frére (cf. He
2, 14). Ainsi, en tant qu’ll est venu faire partie de la famille humaine, « Il s’est uni en quelque sorte a tout homme
»[16] et Il a établi, avec Dieu, son Pére, et avec tous les hommes, un nouvel ordre de rapports, dans lequel nous
pouvons étre incorporés pour participer a sa vie méme. Par conséquent, 'assomption de la chair, loin de limiter
I'action salvifique du Christ, lui permet d’étre concrétement médiateur du salut de Dieu pour tous les fils d’Adam.

11. En conclusion, pour répondre tant au réductionnisme individualiste de tendance pélagienne qu’au néo-
gnosticisme qui promet une libération purement intérieure, il faut reconnaitre la maniére dont Jésus est Sauveur.
Il ne s’est pas borné a nous montrer le chemin de la rencontre de Dieu, un chemin que nous pourrions parcourir
ensuite par nous-mémes, en obéissant a ses paroles et en imitant son exemple. Pour nous ouvrir la porte de la
libération, le Christ a préféré devenir Lui-méme le chemin : « Je suis le chemin » (Jn 14, 6).[17] En outre, ce
chemin n’est pas un parcours purement intérieur, en marge de nos rapports avec les autres et avec le monde
créé. Au contraire, Jésus nous a donné un « chemin nouveau et vivant qu’ll a inauguré pour nous a travers [...]
sa chair » (He 10, 20). En somme, le Christ est Sauveur dans la mesure ou Il a assumé I'intégralité de notre
humanité et a vécu une vie humaine en pleine communion avec le Pére et avec ses fréres. Le salut consiste a
nous incorporer a cette vie qui est la sienne, en recevant Son Esprit (cf. 1 Jn 4, 13). Il est devenu ainsi, « d’'une
certaine maniere, le principe de toute grace selon I’humanité ».[18] Il est en méme temps le Sauveur et le Salut.

V. Le salut dans I'Eglise, corps du Christ

12. Le lieu ol nous recevons le salut apporté par Jésus est 'Eglise, communauté de ceux qui, incorporés au
nouvel ordre de relations inauguré par le Christ, peuvent recevoir la plénitude de son Esprit (cf. Rm 8, 9).
Comprendre cette médiation salvifique de I'Eglise aide puissamment & dépasser toute tendance réductionniste.
En effet, le salut que Dieu nous offre ne s’obtient pas par les seules forces de l'individu, comme le voudrait le
néo-pélagianisme, mais a travers les rapports qui naissent du Fils de Dieu incarné et qui forment la communion
de I'Eglise. En outre, puisque la grace que nous donne le Christ n’est pas, comme le prétend la vision néo-
gnostique, un salut purement intérieur, mais qu’elle nous introduit dans les relations concréetes qu’ll a lui-méme
vécues, I’Eglise est une communauté visible : en elle, nous touchons la chair de Jésus, surtout dans les freres
qui subissent le plus la pauvreté et la souffrance. En somme, la médiation salvifique de I'Eglise, « sacrement
universel du salut »,[19] nous assure que le salut ne consiste ni dans 'auto-réalisation de I'individu isolé, ni non
plus dans sa fusion intérieure avec le divin, mais dans I'incorporation a une communion de personnes, qui
participe a la communion de la Trinité.

13. La vision individualiste et la vision purement intérieure du salut contredisent toutes deux I'économie
sacramentelle par I'intermédiaire de laquelle Dieu a voulu sauver la personne humaine. Dans I'Eglise, la
participation au nouvel ordre de rapports inaugurés par Jésus advient par les sacrements, dont le baptéme est
la porte,[20] et 'Eucharistie la source et le sommet.[21] On voit ainsi, d’'une part, l'inconsistance des prétentions



10

a 'auto-salut qui comptent sur les seules forces humaines. La foi confesse, au contraire, que nous sommes
sauvés par le baptéme, qui nous imprime le caractére indélébile de I'appartenance au Christ et a I'Eglise, d’ou
dérive la transformation de notre mode concret de vivre les rapports avec Dieu, avec les hommes et avec le
créé (cf. Mt 28, 19). Ainsi, purifiés du péché originel et de tout péché, nous sommes appelés a une nouvelle
existence conforme au Christ (cf. Rm 6, 4). Avec la grace des sept sacrements, les croyants grandissent et se
régénerent continuellement, surtout quand le chemin se fait plus ardu et les chutes plus nombreuses. Quand, en
péchant, ils cessent d’aimer le Christ, ils peuvent étre réintroduits, par le sacrement de la Pénitence, dans I'ordre
de rapports inaugurés par Jésus, pour cheminer comme Il I'a fait Lui-méme (cf. 1 Jn 2, 6). Ainsi, nous tournons
notre regard avec espérance vers le jugement dernier, ou toute personne sera jugée sur la réalité de son amour
(cf. Rm 13, 8-10), surtout a I'égard des plus faibles (cf. Mt 25, 31-46).

14. L’économie salvifique sacramentelle s’oppose aussi aux tendances qui proposent un salut purement
intérieur. Le gnosticisme, en effet, s’associe a un regard négatif sur I'ordre du créé, qu’il comprend comme une
limitation de la liberté absolue de I'esprit humain. Par conséquent, le salut est vu comme une libération du corps
et des relations concrétes dans lesquelles vit la personne. Au contraire, dans la mesure ou nous sommes
sauveés « par le moyen de I'offrande du corps de Jésus Christ » (He 10, 10 ; cf. Col 1, 22), le véritable salut, loin
d’étre une libération du corps, inclut aussi sa sanctification (cf. Rm 12, 1). Le corps humain a été modelé par
Dieu, qui a inscrit en lui un langage qui invite la personne humaine a reconnaitre les dons du Créateur et a vivre
en communion avec ses fréres.[22] Par son Incarnation et son mystére pascal, le Sauveur a rétabli et renouvelé
ce langage originaire, et |l nous I'a communiqué dans I'économie corporelle des sacrements. Grace aux
sacrements, les chrétiens peuvent vivre en fidélité a la chair du Christ et, par conséquent, en fidélité a I'ordre
concret de rapports qu’ll nous a donné. Cet ordre de rapports requiert, de maniére particuliére, le soin de
I’lhumanité souffrante de tous les hommes, par I'intermédiaire des ceuvres de miséricorde corporelles et
spirituelles.[23]

VI. Conclusion : communiquer la foi, en attente du Sauveur

15. La conscience de la vie en plénitude a laquelle nous introduit Jésus Sauveur pousse les chrétiens a la
mission, pour annoncer & tous les hommes la joie et la lumiére de I'Evangile.[24] Dans ce but, « tous les
hommes de bonne volonté, dans le coeur desquels la grace agit de maniére invisible »[25], seront préts a établir
un dialogue sincére et constructif avec les croyants d’autres religions, confiants que Dieu peut conduire au salut
dans le Christ. Tout en se donnant de toutes ses forces & I'’évangélisation, I'Eglise continue & invoquer la venue
définitive du Sauveur, puisque « nous avons été sauvés en espérance » (Rm 8, 24). Le salut de ’homme ne
sera accompli qu’a partir du moment ou, aprés avoir vaincu le dernier ennemi, la mort (cf. 1 Co 15, 26), nous
participerons complétement a la gloire de Jésus ressuscité, qui portera a sa plénitude notre relation avec Dieu,
avec nos fréres et avec tout le créé. Le salut intégral, de 'ame et du corps, est le destin final auquel Dieu
appelle tous les hommes. Fondés dans la foi, soutenus par I'espérance, opérant par la charité, a I'exemple de
Marie, Mére du Sauveur et premiere des sauvés, nous sommes certains que « nous avons notre citoyenneté
dans les cieux, d’ou nous attendons comme sauveur le Seigneur Jésus Christ, lui qui transformera nos pauvres
corps a I'image de son corps glorieux, avec la puissance active qui le rend méme capable de tout mettre sous
son pouvoir » (Ph 3, 20-21).

Le 16 fevrier 2018, le Souverain Pontife Frangois a approuvé cette Lettre, décidée au cours de la Session
Pléniere de cette Congrégation le 24 janvier 2018, et il en a ordonné la publication.

Donné a Rome, au siége de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, le 22 février 2018, en la Féte de la
Chaire de saint Pierre.

+ Luis F. Ladaria, S..
Archevéque titulaire de Thibica
Préfet

+ Giacomo Morandi
Archevéque titulaire de Cerveteri



11

Secrétaire

[1] Conc. CEcum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum, n. 2.

[2] Cf. Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Décl. Dominus lesus (6 aolt 2000), nn. 5-8: AAS 92 (2000), 745-
749.

[3] Cf. Frangois, Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 67: AAS 105 (2013), 1048.

[4] Cf. Id., Lett. enc. Lumen fidei (29 juin 2013), n. 47: AAS 105 (2013), 586-587; Exhort. apost. Evangelii
gaudium, nn. 93-94: AAS (2013), 1059; Discours aux participants au Ve Congrés national de I'Eglise en Italie,
Florence (10 novembre 2015): AAS 107 (2015), 1287.

[5] Cf. Id., Discours aux participants au Ve Congrés national de I'Eglise en Italie, Florence (10 novembre 2015):
AAS 107 (2015), 1288.

[6] Cf. Id., Exhort. apost. Evangelii gaudium, n. 94: AAS 105 (2013), 1059: « ... I'attrait du gnosticisme, une foi
renfermée dans le subjectivisme, ou seule compte une expérience déterminée ou une série de raisonnements et
de connaissances que I'on considere comme pouvant réconforter et éclairer, mais ou le sujet reste en définitive
fermé dans I'immanence de sa propre raison ou de ses sentiments »; Conseil Pontifical de la Culture — Conseil
Pontifical pour le dialogue interreligieux, Jésus-Christ le porteur d’eau vive. Une réflexion chrétienne sur le
“Nouvel Age” (janvier 2003), Cité du Vatican 2003.

[7] Francgois, Lett. enc. Lumen fidei, n. 47: AAS 105 (2013), 586-587.

[8] Cf. Id., Discours aux participants au pélerinage du diocése de Brescia (22 juin 2013): AAS 95 (2013), 627: «
dans ce monde ou I'on nie 'homme, ou I'on préfére marcher sur la route du gnosticisme, [...] ou du “pas de
chair” - un Dieu qui ne s’est pas fait chair [...] ».

[9] Selon I'hérésie pélagienne, qui s’est développée au cours du Ve siécle dans le cercle de Pélage, 'homme,
pour accomplir les commandements de Dieu et étre sauvé, a besoin de la grace comme d’une simple aide
extérieure a sa liberté (une sorte de lumiére, d’exemple, de force), mais non comme d’une guérison et
régénération radicale de la liberté, sans mérite préalable, afin de pouvoir faire le bien et obtenir la vie éternelle.
Plus complexe est le mouvement gnostique, né aux ler et lle siécles, et qui connait des formes trés diverses. En
regle générale, les gnostiques croyaient que le salut s’obtient par une connaissance ésotérique ou “gnose”.
Cette gnose révéle au gnostique sa véritable essence, autrement dit I'étincelle de I'Esprit divin qui habite dans
son intériorité, laquelle doit étre libérée du corps, étranger a sa véritable humanité. C’est seulement ainsi que le
gnostique revient a son étre originaire en Dieu, dont une chute originelle I'avait éloigné.

[10] Cf. Thomas, Summa theologiae, I-11, q. 2.

[11] Cf. Augustin, Confessions, |, 1: Corpus Christianorum, 27 ,1.

[12] Conc. CEcum. Vat. Il, Const. past. Gaudium et spes, n. 22.

[13] Commission Théologique Internationale, Le Dieu réedempteur : questions choisies, 1995, n. 2.

[14] Benoit XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 1: AAS 98 (2006), 217; cf. Frangois, Exhort.
apost. Evangelii gaudium, n. 3: AAS 105 (2013), 1020.

[15] Irénée, Adversus haereses, Ill, 19,1: Sources Chrétiennes, 211, 374.

[16] Conc. CEcum. Vat. Il, Const. past. Gaudium et spes, n. 22.

[17] Cf. Augustin, Tractatus in loannem, 13, 4. Corpus Christianorum, 36, 132: « Je suis le Chemin, la Vérité et
la Vie (Jn 14, 6). Si tu cherches la vérité, suis le chemin, car le chemin est la vérité méme. Le but auquel tu
tends et le chemin que tu dois parcourir sont identiques. Tu ne peux parvenir au but si tu suis un autre chemin ;
par un autre chemin, tu ne peux parvenir au Christ : au Christ tu ne peux parvenir que par le moyen du Christ.
En quel sens arrives-tu au Christ par le moyen du Christ ? Tu arrives au Christ Dieu par le moyen du Christ
homme ; par le moyen du Verbe fait chair, tu arrives au Verbe qui était au commencement, Dieu auprés de Dieu
».

[18] Thomas, Quaestio de veritate, q. 29, a. 5, co.

[19] Conc. CEcum. Vat. ll, Const. dogm. Lumen gentium, n. 48.

[20] Cf. Thomas, Summa theologiae, lll, q. 63, a. 3.

[21] Cf. Conc. CEcum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, n. 11; Const. Sacrosanctum Concilium, n. 10.

[22] Cf. Francgois, Lett. enc. Laudato si’ (24 mai 2015), n. 155: AAS 107 (2015), 909-910.

[23] Cf. Id., Lett. apost. Misericordia et misera (20 novembre 2016), n. 20; AAS 108 (2016), 1325-1326.

[24] Cf. Jean Paul Il, Lett. enc. Redemptoris missio (7 décembre 1990), n. 40: AAS 83 (1991), 287-288;
Francois, Exhort. apost. Evangelii gaudium, nn. 9-13: AAS 105 (2013), 1022-1025.



12
[25] Conc. CEcum. Vat. I, Const. past. Gaudium et spes, n. 22.

[00317-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

CONGREGATION FOR THE DOCTRINE OF THE FAITH

Letter Placuit Deo
To the Bishops of the Catholic Church
On Certain Aspects of Christian Salvation

I. Introduction

1. “In His goodness and wisdom God chose to reveal Himself and to make known to us the hidden purpose of
His will (cf. Eph 1:9) by which through Christ, the Word made flesh, man might in the Holy Spirit have access to
the Father and come to share in the divine nature (cf. Eph 2:18; 2 Pt 1:4). The deepest truth about God and the
salvation of man shines out for our sake in Christ, who is both the mediator and the fullness of all revelation”.[1]
The teaching on salvation in Christ must always be deepened. Holding fast to the gaze of the Lord Jesus, the
Church turns toward all persons with a maternal love, to announce to them the plan of the Covenant of the
Father, mediated by the Holy Spirit, “to sum up all things in Christ, the one head” (Eph 1:10). The present Letter
is intended, in light of the greater tradition of the faith and with particular reference to the teachings of Pope
Francis, to demonstrate certain aspects of Christian salvation that can be difficult to understand today because
of recent cultural changes.

Il. The effect of current cultural changes on the meaning of Christian salvation

2. The contemporary world perceives not without difficulty the confession of the Christian faith, which proclaims
Jesus as the only Savior of the whole human person and of all humanity (cf. Acts 4:12; Rom 3:23-24; 1 Tm 2:4-
5; Tit 2:11-15).[2] On one hand, individualism centered on the autonomous subject tends to see the human
person as a being whose sole fulfilment depends only on his or her own strength.[3] In this vision, the figure of
Christ appears as a model that inspires generous actions with his words and his gestures, rather than as He who
transforms the human condition by incorporating us into a new existence, reconciling us with the Father and
dwelling among us in the Spirit (cf. 2 Cor 5:19; Eph 2:18). On the other hand, a merely interior vision of salvation
is becoming common, a vision which, marked by a strong personal conviction or feeling of being united to God,
does not take into account the need to accept, heal and renew our relationships with others and with the created
world. In this perspective, it becomes difficult to understand the meaning of the Incarnation of the Word, by
which He was made a member of the human family, assuming our flesh and our history, for us and for our
salvation.

3. Pope Francis, in his ordinary magisterium, often has made reference to the two tendencies described above,
that resemble certain aspects of two ancient heresies, Pelagianism and Gnosticism.[4] A new form of
Pelagianism is spreading in our days, one in which the individual, understood to be radically autonomous,
presumes to save oneself, without recognizing that, at the deepest level of being, he or she derives from God
and from others. According to this way of thinking, salvation depends on the strength of the individual or on
purely human structures, which are incapable of welcoming the newness of the Spirit of God.[5] On the other
hand, a new form of Gnosticism puts forward a model of salvation that is merely interior, closed off in its own
subjectivism.[6] In this model, salvation consists of improving oneself, of being “intellectually capable of rising
above the flesh of Jesus towards the mysteries of the unknown divinity.” [7] It presumes to liberate the human
person from the body and from the material universe, in which traces of the provident hand of the Creator are no
longer found, but only a reality deprived of meaning, foreign to the fundamental identity of the person, and easily
manipulated by the interests of man.[8] Clearly, the comparison with the Pelagian and Gnostic heresies intends
only to recall general common features, without entering into judgments on the exact nature of the ancient
errors. There is a great difference between modern, secularized society and the social context of early



13

Christianity, in which these two heresies were born.[9] However, insofar as Gnosticism and Pelagianism
represent perennial dangers for misunderstanding Biblical faith, it is possible to find similarities between the
ancient heresies and the modern tendencies just described.

4. Both neo-Pelagian individualism and the neo-Gnostic disregard of the body deface the confession of faith in
Christ, the one, universal Savior. How would Christ be able to mediate the Covenant of the entire human family,
if human persons were isolated individuals, who fulfil themselves by their own efforts, as proposed by neo-
Pelagianism? Also, how could it be possible for the salvation mediated by the Incarnation of Jesus, his life, death
and Resurrection in his true body, to come to us, if the only thing that mattered were liberating the inner reality of
the human person from the limits of the body and the material, as described by the neo-Gnostic vision? In the
face of these two trends, the present Letter wants to reaffirm that salvation consists in our union with Christ,
who, by his Incarnation, death and Resurrection has brought about a new kind of relationship with the Father
and among human persons, and has introduced us into these relationships, thanks to the gift of the Spirit, so
that we are able to unite ourselves to the Father as sons in the Son, and become one body in the “firstborn
among many brothers” (Rom 8:29).

lll. The human desire for salvation

5. Man perceives himself, directly or indirectly, as a mystery: ‘Who am 1? | exist, and yet do not have the
principle of my existence within myself.” Every person, in his or her own way, searches for happiness and
attempts to obtain it by making recourse to the resources one has available. However, this universal aspiration is
not necessarily expressed or declared; rather, it is often more secret and hidden than it may appear, and is
ready to reveal itself in the face of particular crises. Often it coincides with a hope for physical health; sometimes
it takes the form of worrying about greater economic well-being; it expresses itself widely as the need for interior
peace and for a peaceful coexistence with one’s neighbour. On the other hand, while the question of salvation
presents itself as dedicated toward a higher good, it also maintains the character of endurance and of
overcoming pain. Together with the struggle to attain the good comes the fight to ward of evil: ignorance and
error, fragility and weakness, sickness and death.

6. Regarding these aspirations, faith in Christ teaches, rejecting all claims of self-realization, that these can be
fulfilled completely only if God himself makes it possible, by drawing us toward Himself. The total salvation of the
person does not consist of the things that the human person can obtain by himself, such as possessions,
material well-being, knowledge or abilities, power or influence on others, good reputation or self-satisfaction[10].
No created thing can totally satisfy us, because God has destined us for communion with Him; our hearts will be
restless until they rest in Him.[11] “The ultimate vocation of man is in fact one, and divine”.[12] Revelation, in this
manner, does not limit itself to announcing salvation as an answer to any particular contemporary desire. “If
redemption, on the contrary, were to be judged or measured according to the existential needs of human beings,
how could we avoid the suspicion of having simply created a Redeemer God in the image of our own need?”[13]

7. It is also necessary to affirm that, according to biblical faith, the origin of evil is not found in the material,
corporeal world experienced as a boundary or a prison from which we need to be saved. On the contrary, this
faith proclaims that all the universe is good because it was created by God (cf. Gen 1:31; Wis 1:13-14; 1 Tim
4:4), and that the evil that is most damaging to man is that which comes from his heart (cf. Mt 15:18-19; Gen
3:1-19). By sinning, man abandoned the source of love, and loses himself in false forms of love that close him
ever more into himself. It is this separation from God — He who is the font of communion and life — that brings
about the loss of harmony among human persons, and between humanity and the world, introducing the
dominion of disintegration and death (cf. Rom 5:12). As a result, the salvation that faith announces to us does
not only pertain to our inner reality, but to our entire being. In fact, it is the whole person, body and soul, that was
created by the love of God, in his image and likeness, and is called to live in communion with Him.

IV. Christ, Savior and Salvation

8. At no moment in history did God stop offering his salvation to the sons and daughters of Adam (cf. Gen 3:15),
establishing his covenant with all of humanity in Noah (cf. Gen 9:9) and, later, with Abraham and his



14

descendants (cf. Gen 15:18). Therefore, Divine salvation takes on the creaturely order shared by all humanity
and accompanies their concrete journey in history. By choosing a people to whom He offered the means to fight
against sin and to draw close to him, God prepared the coming of “a powerful Savior, in the house of David, his
servant” (Lk 1:69). In the fullness of time, the Father sent to the world his Son, who proclaimed the Kingdom of
God, curing every disease and illness (cf. Mt 4:23). The healings performed by Jesus, in which he makes
present the providence of God, were a sign that pointed back to his own person, He who is fully revealed as
Lord of life and of death in his paschal event. According to the Gospel, salvation for all people begins with
welcoming Jesus: “Today salvation has come to this house” (Lk 19:9). The good news of salvation has a name
and a face: Jesus Christ, Son of God, Savior. “Being a Christian is not the result of an ethical choice or a lofty
idea, but the encounter with an event, a person, which gives life a new horizon and a decisive direction.”[14]

9. The Christian faith has illustrated, throughout its centuries-long history, by means of multiple figures, this
salvific work of the Son incarnate. It has done so without ever separating the healing dimension of salvation, by
which Christ redeems us from sin, from the elevating dimension, by which he makes us sons and daughters of
God, participants in his divine nature (cf. 2 Pt 1:4). Considering the salvific perspective in a descending manner,
that is, beginning with God who comes to redeem humanity, Jesus is the illuminator and revealer, the redeemer
and liberator, the One who divinizes and justifies the human person. According to an ascending vision, that is,
beginning with the human person turning towards God, Christ is the High Priest of the New Covenant, offering
perfect worship to the Father, in the name of all humanity: He sacrifices Himself, expiates sins, and remains
forever alive to intercede on our behalf. In this manner, an incredible synergy between divine and human action
appears in the life of Jesus, a synergy that shows how baseless the individualist perspective is. The descending
perspective bears witness to the absolute primacy of the gratuitous acts of God; humility is essential to respond
to his salvific love and is required to receive the gifts of God, prior to all of our works. At the same time, the
ascending perspective recalls that, by means of the fully human action of his Son, the Father wanted to renew
our actions, so that, conformed to Christ, we are able to fulfil “the good works that God has prepared in advance,
that we should live in them” (Eph 2:10).

10. Moreover it is clear that the salvation that Jesus brought in his person does not occur only in an interior
manner. In fact, the Son was made flesh, in order to communicate to every person the salvific communion with
God (cf. Jn 1:14). By assuming flesh (cf. Rom 8:3; Heb 2:14; 1 Jn 4:2), and being born of a woman (cf. Gal 4:4),
“the Son of God was made the son of man”[15] and our brother (cf. Heb 2:14). Thus, inasmuch as He became
part of the human family, “he has united himself in some fashion with every man and woman”[16] and has
established a new kind of relationship with God, his Father, and with all humanity; we can be incorporated in this
new kind of relationship and participate in the Son of God’s own life. As a result, rather than limiting the salvific
action, assuming flesh allows Christ to mediate the salvation of God for all of the sons and daughters of Adam.

11. In conclusion, to respond both to the individualist reductionism of Pelagian tendency, and to the neo-Gnostic
promise of a merely interior salvation, we must remember the way in which Jesus is Savior. He did not limit
himself to showing us the way to encounter God, a path we can walk on our own by being obedient to his words
and by imitating his example. Rather, Christ opens for us the door of freedom, and becomes, himself, the way: “|
am the way” (Jn 14:6).[17] Furthermore, this path is not merely an interior journey at the margins of our
relationships with others and with the created world. Rather, Jesus gave us a “new and living way that he
inaugurated for us through his flesh” (Heb 10:20). Therefore, Christ is Savior in as much as he assumed the
entirety of our humanity and lived a fully human life in communion with his Father and with others. Salvation,
then, consists in incorporating ourselves into his life, receiving his Spirit (cf. 1 Jn 4:13). He became, “in a
particular way, the origin of all grace according to his humanity.”[18] He is at the same time Savior and
Salvation.

V. Salvation in the Church, Body of Christ

12. The place where we receive the salvation brought by Jesus is the Church, the community of those who have
been incorporated into this new kind of relationship begun by Christ (cf. Rom 8:9). Understanding this salvific
mediation of the Church is an essential help in overcoming all reductionist tendencies. The salvation that God
offers us is not achieved with our own individual efforts alone, as neo-Pelagianism would contend. Rather,
salvation is found in the relationships that are born from the incarnate Son of God and that form the communion



15

of the Church. Because the grace that Christ gives us is not a merely interior salvation, as the neo-Gnostic vision
claims, and introduces us into concrete relationships that He himself has lived, the Church is a visible
community. In her we touch the flesh of Jesus, especially in our poorest and most suffering brothers and sisters.
Hence, the salvific mediation of the Church, “the universal sacrament of salvation”,[19] assures us that salvation
does not consist in the self-realization of the isolated individual, nor in an interior fusion of the individual with the
divine. Rather, salvation consists in being incorporated into a communion of persons that participates in the
communion of the Trinity.

13. Both the individualistic and the merely interior visions of salvation contradict the sacramental economy
through which God wants to save the human person. The participation in the new kind of relationships begun by
Jesus occurs in the Church by means of the sacraments, of which Baptism is the door,[20] and the Eucharist is
the source and the summit.[21] In this, the inconsistency of the claims to self-salvation that depend on human
efforts alone can be seen. Faith confesses that we are saved by means of Baptism, which seals upon us the
indelible mark of belonging to Christ and to the Church. The transformation of the way of living our relationships
with God, with humanity, and with creation derives from Baptism (cf. Mt 28:19). Thus, purified from original, and
all other sins, we are called to a new existence conforming to Christ (cf. Rom 6:4). With the grace of the seven
sacraments, believers continually grow and are spiritually renewed, especially when the journey becomes more
difficult. When they abandon their love for Christ by sinning, believers can be re-introduced into the kind of
relationships begun by Christ in the sacrament of Penance, allowing them to again walk as He did (cf. 1 Jn 2:6).
In this way, we look with hope toward the Last Judgement, in which each person will be judged on the
authenticity of one’s love (cf. Rom 13:8-10), especially regarding the weakest (cf. Mt 25:31-46).

14. The salvific economy is also opposed to trends that propose a merely interior salvation. Gnosticism, indeed,
associates itself with a negative view of the created order, which is understood as a limitation on the absolute
freedom of the human spirit. Consequently, salvation is understood as freedom from the body and from the
concrete relationships in which a person lives. In as much as we are saved “by means of offering the body of
Jesus Christ” (Heb 10:10; cf. Col 1:22), true salvation, contrary to being a liberation from the body, also includes
its sanctification (cf. Rom 12:1). The human body was shaped by God, who inscribed within it a language that
invites the human person to recognize the gifts of the Creator and to live in communion with one’s brothers and
sisters.[22] The Savior re-established and renewed this original language by his Incarnation and his paschal
mystery and communicated it in the economy of the sacraments. Thanks to the sacraments, Christians are able
to live faithful to the flesh of Christ and, as a result, in fidelity to the kind of relationships that he gave us. This
type of relationality particularly calls for the care of all suffering humanity through the spiritual and corporal works
of mercy.[23]

VI. Conclusion: communicating the faith, in expectation of the Savior

15 The knowledge of the fullness of life into which Christ the Savior introduces us propels Christians onward in
the mission of announcing to all the joy and light of the Gospel.[24] In this work, Christians must also be
prepared to establish a sincere and constructive dialogue with believers of other religions, confident that God
can lead “all men of good will in whose hearts grace works in an unseen way”[25] towards salvation in Christ.
While dedicating herself with all of her efforts to evangelization, the Church continues to invoke the definitive
coming of the Savior, since it is “in hope that we are saved” (Rom 8:24). The salvation of men and women will be
complete only when, after having conquered the last enemy, death (cf. 1 Cor 15:26), we will participate fully in
the glory of the risen Jesus, who will bring our relationship with God, with our brothers and sisters, and with all of
creation to fullness. Total salvation of the body and of the soul is the final destiny to which God calls all of
humanity. Founded in faith, sustained by hope, and working in charity, with the example of Mary, Mother of the
Savior and first among the saved, we are certain that “our citizenship is in heaven, and from it we also await a
savior, the Lord Jesus Christ. He will change our lowly body to conform with his glorified body by the power that
enables him also to bring all things into subjection to himself’ (Phil 3:20-21).

The Sovereign Pontiff Francis, on February 16, 2018, approved this Letter, adopted in the Plenary Session of
this Congregation on January 24, 2018, and ordered its publication.



16

Rome, from the Offices of the Congregation for the Doctrine of the Faith, February 22, 2018, on the Feast of the
Chair of Saint Peter.

+ Luis F. Ladaria, S.I.
Titular Archbishop of Thibica
Prefect

+ Giacomo Morandi
Titular Archbishop of Cerveteri
Secretary

[1] Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution on Divine Revelation Dei Verbumn, 2.

[2] Cf. Congregation for the Doctrine of the Faith, Declaration Dominus lesus (6 August 2000), 5-8: AAS 92
(2000), 745-749.

[3] Cf. Francis, Apostolic Exhortation Evangelii gaudium (24 November 2013), 67: AAS 105 (2013), 1048.

[4] Cf. Id., Encyclical Letter Lumen fidei (29 June 2013), 47: AAS 105 (2013), 586-587; Apostolic Exhortation
Evangelii gaudium, 93-94: AAS (2013), 1059; Address to the Participants in the Fifth Convention of the Italian
Church (10 November 2015), Florence: AAS 107 (2015), 1287.

[5] Cf. Id., Address to the Participants in the Fifth Convention of the Italian Church (10 November 2015),
Florence: AAS 107 (2015), 1288

[6] Cf. Id., Apostolic Exhortation Evangelii gaudium, 94: AAS 105 (2013), 1059: “the attraction of gnosticism, a
purely subjective faith whose only interest is a certain experience or a set of ideas and bits of information which
are meant to console and enlighten, but which ultimately keep one imprisoned in his or her own thoughts and
feelings”; Pontifical Council for Culture-Pontifical Council for interreligious Dialogue, Jesus Christ, the Bearer of
the water of life. A Christian reflection on the “New Age” (January 2003), Vatican City, 2003.

[7] Francis, Encyclical Letter Lumen fidei, 47: AAS 105 (2013), 586-587.

[8] Cf. Id., Address to the Participants in the Pilgrimage from the Diocese of Brescia (22 June 2013): AAS 95
(2013), 627: “in this world where man is denied, where people prefer to take the road of Gnosticism, [...] of the
“no flesh” — a God who did not take flesh [...].”

[9] According to the Pelagian heresy, developed during the fifth century around Pelagius, the man, in order to
fulfil the commandments of God and to be saved, needs grace only as an external help to his freedom (like light,
for example, power), not like a radical healing and regeneration of the freedom, without prior merit, until he can
do good and reach the eternal life.

More complex is the gnostic movement, sprung up in the first and second centuries, which has many different
forms among themselves. In general, the gnostics believed that the salvation is obtained through an esoteric
knowledge or gnosis. Such gnosis reveals to the gnostic his true essence, i.e., a spark of the divine Spirit that
lives inside him, which has to be liberated from the body, external to his true humanity. Only in this manner, the
gnostic returns to his original being in God from whom he has turned away due to a primordial fall.

[10] Cf. Thomas Aquinas, Summa theologiae, I-Il, q. 2.

[11] Cf. Augustine, Confessions, |, 1: Corpus Christianorum, 27, 1.

[12] Second Vatican Ecumenical Council, Pastoral Constitution on the Church in the modern world Gaudium et
spes, 22.

[13] International Theological Commission, Select questions on the theology of God the Redeemer (1995), 2.
[14] Benedict XVI, Encyclical Letter Deus caritas est (25 December 2005), 1: AAS 98 (2006), 217; cf. Francis,
Apostolic Exhortation Evangelii gaudium, 3: AAS 105 (2013), 1020.

[15] Irenaeus, Adversus haereses, lll, 19, 1: Sources Chrétiennes, 211, 374.

[16] Second Vatican Ecumenical Council, Pastoral Constitution on the Church in the modern world Gaudium et
spes, 22.

[17] Cf. Augustine, Tractatus in loannem, 13, 4. Corpus Christianorum, 36, 132: “l am the way and the truth and
the life’ (Jn 14, 6). If you search for the truth, follow the way, because the way is the same as the truth. The goal
you aim for and the way you must tread are the same. You cannot reach your goal following another way, for
you cannot reach Christ through another way. You can reach Christ only through Christ. In what sense do you
come to Christ through Christ? You reach Christ the God through Christ the man. Through the Word made flesh,



17

you reach the Word that was in the beginning God with God.”

[18] Thomas Aquinas, Quaestio de veritate, q. 29, a. 5, co.

[19] Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution on the Church Lumen gentium, 48.

[20] Cf. Thomas Aquinas, Summa theologiae, 111, q. 63, a. 3.

[21] Cf. Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution on the Church Lumen gentium, 11;
Constitution on the Sacred Liturgy Sacrosanctum concilium, 10.

[22] Cf. Francis, Encyclical Letter Laudato si’ (24 May 2015), 155: AAS 107 (2015), 909-910.

[23] Cf. Id., Apostolic Letter Misericordia et misera (20 November 2016), 20: AAS 108 (2016), 1325-1326.
[24] Cf. John Paul I, Encyclical Letter Redemptoris missio (7 December 1990), 40: AAS 83 (1991), 287-288;
Francis, Apostolic Exhortation Evangelii gaudium, 9-13: AAS 105 (2013), 1022-1025.

[25] Second Vatican Ecumenical Council, Pastoral Constitution on the Church in the modern world Gaudium et
spes, 22.

[00317-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE

Schreiben Placuit Deo
an die Bischéfe der katholischen Kirche
Uber einige Aspekte des christlichen Heils

I. Einleitung

1. «Es hat Gott in seiner Glte und Weisheit gefallen, sich selbst zu offenbaren und das Geheimnis seines
Willens bekannt zu machen (vgl. Eph 1,9), dass die Menschen durch Christus, das Fleisch gewordene Wort, im
Heiligen Geist Zugang zum Vater haben und der géttlichen Natur teilhaftig werden (vgl. Eph 2,18; 2 Petr 1,4).
[...] Die Tiefe der durch diese Offenbarung tber Gott und Uiber das Heil des Menschen erschlossenen Wahrheit
leuchtet uns auf in Christus, der zugleich der Mittler und die Fille der ganzen Offenbarung ist».[1] Die Lehre
Uber das Heil in Christus muss immer wieder neu vertieft werden. Den Blick fest auf den Herrn Jesus gerichtet,
wendet sich die Kirche in mitterlicher Liebe an alle Menschen, um ihnen den ganzen Bundesplan des Vaters zu
verkiinden. Dieser hat beschlossen, durch den Heiligen Geist «das All in Christus als dem Haupt
zusammenzufassen» (Eph 1,10). Das vorliegende Schreiben mdchte auf der Linie der grofen Tradition des
Glaubens und unter besonderer Bezugnahme auf die Lehre von Papst Franziskus einige Aspekte des
christlichen Heils hervorheben, deren Verstandnis heute aufgrund der jlingsten kulturellen Wandlungen
erschwert sein kann.

Il. Der Einfluss der aktuellen kulturellen Wandlungen auf das christliche Heilsverstédndnis

2. Die Welt von heute vernimmt nicht ohne Schwierigkeit das christliche Glaubensbekenntnis, das Jesus als
einzigen Erléser des ganzen Menschen und der ganzen Menschheit verkiindet (vgl. Apg 4,12; Rém 3,23-24; 1
Tim 2,4-5; Tit 2,11-15).[2] Auf der einen Seite neigt der auf das autonome Subjekt konzentrierte Individualismus
dazu, den Menschen als ein Wesen zu betrachten, dessen Verwirklichung allein von seinen eigenen Kraften
abhangt.[3] In dieser Sichtweise entspricht die Gestalt Christi eher einem Vorbild, das durch Worte und Taten zu
guten Werken anspornt, als demjenigen, der die menschliche Verfasstheit wandelt und durch den Geist in ein
neues mit dem Vater und untereinander verséhntes Dasein hineinnimmt (vgl. 2 Kor 5,19; Eph 2,18). Auf der
anderen Seite breitet sich die Sichtweise eines rein innerlichen Heils aus, die vielleicht eine starke personliche
Uberzeugung oder ein intensives Gefiihl der Vereinigung mit Gott weckt, ohne aber unsere Beziehungen mit
den anderen und mit der geschaffenen Welt anzunehmen, zu heilen und zu erneuern. In dieser Perspektive wird
es schwierig, den Sinn der Menschwerdung des Wortes zu erfassen, durch die der Herr — flir uns Menschen und
zu unserem Heil — ein Glied der Menschheitsfamilie geworden ist und unser Fleisch sowie unsere Geschichte
angenommen hat.



18

3. Papst Franziskus hat in seinem ordentlichen Lehramt oft auf zwei Tendenzen Bezug genommen, die mit den
eben angedeuteten Abweichungen zusammenhangen und die in einigen Punkten Ahnlichkeiten mit zwei alten
Haresien, namlich dem Pelagianismus und dem Gnostizismus, aufweisen.[4] In unseren Tagen gedeiht ein Neu-
Pelagianismus, gemaf dem das radikal autonome Individuum vorgibt, sich selbst zu erlésen, ohne
anzuerkennen, dass es im Tiefsten seines Seins von Gott und von den anderen abhéangig ist. Das Heil wird
deshalb von den Kraften des Einzelnen oder von rein menschlichen Strukturen erwartet, die aber nicht imstande
sind, die Neuheit des Geistes Gottes aufzunehmen.[5] Eine Art von Neu-Gnostizismus propagiert ihrerseits ein
rein innerliches, im Subjektivismus eingeschlossenes Heil,[6] das darin bestliinde, dass sich der Verstand «iiber
das Fleisch Christi hinaus zu den Geheimnissen der unbekannten Gottheit erhebt».[7] So wird der Anspruch
erhoben, die Person vom Leib und von der materiellen Welt zu befreien, in denen man nicht mehr die Spuren
der Vorsehung des Schopfers erkennt, sondern nur eine Wirklichkeit ohne Sinn, die der eigentlichen Identitat der
Person fremd ware und gemaf dem Gutdiinken des Menschen manipuliert werden kénnte.[8] Es ist freilich klar,
dass der Vergleich mit den Haresien des Pelagianismus und des Gnostizismus nur allgemeine gemeinsame
Merkmale andeuten will, ohne eine Beurteilung der genauen Art der alten Irrtiimer vorzunehmen. Grof ist
namlich der Unterschied zwischen dem heutigen historischen Kontext, der von der Sakularisierung gepragt ist,
und der Situation der ersten christlichen Jahrhunderte, in denen diese Haresien entstanden sind.[9] Doch weil
der Gnostizismus und der Pelagianismus bleibende Gefahren fiir ein falsches Verstandnis des biblischen
Glaubens darstellen, ist es moglich, eine gewisse Ahnlichkeit mit den eben beschriebenen Tendenzen unserer
Zeit zu finden.

4. Der Individualismus des Neu-Pelagianismus sowie die Leibverachtung des Neu-Gnostizismus entstellen das
Bekenntnis des Glaubens an Christus, den einzigen und universalen Retter. Wie kénnte Christus den Bund mit
der ganzen Menschheitsfamilie aufrichten, wenn der Mensch ein isoliertes Individuum ware, das sich nur mit
eigenen Kraften selbstverwirklichen kénnte, wie der Neu-Pelagianismus vorgibt? Und wie kdnnte das Heil durch
die Menschwerdung Jesu, sein Leben und Sterben und die Auferstehung in seinem wahren Leib zu uns
kommen, wenn nur das wichtig ware, was das Innere des Menschen von den Begrenzungen des Leibes und der
Materie befreit, wie der Neu-Gnostizismus meint? In Anbetracht dieser Strémungen mdchte das vorliegende
Schreiben bekraftigen, dass das Heil in unserer Vereinigung mit Christus besteht, der durch seine
Menschwerdung, sein Leben und Sterben und seine Auferstehung eine neue Ordnung von Beziehungen mit
dem Vater und unter den Menschen gestiftet und uns dank der Gabe seines Geistes in diese Ordnung
hineingenommen hat. So kdnnen wir uns als S6hne und Téchter im Sohn mit dem Vater vereinen und ein Leib
im «Erstgeborenen unter vielen Bridern» (R6m 8,29) werden.

lll. Die menschliche Sehnsucht nach Heil

5. Der Mensch erfahrt sich direkt oder indirekt als ein Ratsel: Wer bin ich, der ich lebe, aber das Prinzip meines
Daseins nicht in mir habe? Jede Person sucht auf ihre Weise das Gliick und strebt danach, es durch den
Einsatz der ihr zur Verfligung stehenden Mittel zu erlangen. Diese allgemeine Sehnsucht kommt aber nicht
notwendig zur Sprache oder zum Ausdruck. Sie ist viel geheimer und verborgener, als es scheinen mag, sie
zeigt sich vor allem in Situationen der Not. Sehr oft deckt sie sich mit der Hoffnung auf kérperliche Gesundheit.
Manchmal nimmt sie die Form der Sorge um gré3eren wirtschaftlichen Wohlstand an. Haufig zeigt sie sich im
Wunsch nach innerem Frieden und unbeschwertem Zusammenleben mit dem N&chsten. Das Streben nach Heil
zeigt sich als Mihen um ein héheres Gut, tragt aber immer wieder auch das Merkmal des Widerstands und der
Uberwindung des Schmerzes an sich. Zum Kampf um die Erlangung des Guten kommt das Miihen um Schutz
vor dem Bosen: vor Unwissenheit und Irrtum, vor Gebrechlichkeit und Schwache, vor Krankheit und Tod.

6. Im Blick auf diese Sehnsucht lehrt uns der Glaube an Christus, der jeden Anspruch auf Selbstverwirklichung
zuriickweist, dass sie ganz nur dann in Erfillung gehen kann, wenn Gott selbst dies moglich macht und uns an
sich zieht. Das wahre Heil des Menschen besteht nicht in Dingen, die er von sich aus erlangen kénnte, wie etwa
in Besitz oder materiellem Wohlstand, in Wissenschaft oder Technik, Macht oder Einfluss auf andere, gutem Ruf
oder Selbstgefalligkeit.[10] Nichts Geschaffenes kann den Menschen ganz erfiillen, weil Gott uns zur
Gemeinschaft mit ihm bestimmt hat und unser Herz ruhelos ist bis es ruht in ihm.[11] «In Wahrheit gibt es nur
eine letzte Berufung des Menschen, die goéttliche».[12] Die Offenbarung beschrénkt sich darum nicht darauf, das
Heil als Antwort auf unsere jeweiligen Erwartungen zu verkiinden. «Wenn die Erlésung nach den existentiellen
Bedurfnissen der Menschen beurteilt oder gemessen werden misste, wie kdnnte man dann den Verdacht



19

zurlckweisen, einfach einen Erlésergott geschaffen zu haben, der nach dem Bild unserer Bedlrfnisse gemacht
ist?».[13]

7. Dartiber hinaus muss bekraftigt werden, dass sich der Ursprung des Bésen nach dem biblischen Glauben
nicht in der materiellen, kérperlichen Welt findet, die als Begrenzung oder Gefangnis erfahren wiirde, woraus wir
gerettet werden missten. Der Glaube verkiindet im Gegenteil, dass die ganze Welt gut ist, weil sie von Gott
erschaffen wurde (vgl. Gen 1,31; Weish 1,13-14; 1Tim 4,4), und dass das Bose, das dem Menschen am meisten
schadet, aus seinem Herzen kommt (vgl. Mt 15,18-19; Gen 3,1-19). Durch die Siinde hat der Mensch die Quelle
der Liebe verlassen. So verliert er sich in Scheinformen der Liebe, die ihn immer mehr in sich selbst
verschlieRen. Diese Trennung von Gott — von dem, der die Quelle der Gemeinschaft und des Lebens ist —
zerstort die Harmonie unter den Menschen sowie zwischen den Menschen und der Welt und flhrt zur Herrschaft
der Zerrissenheit und des Todes (vgl. R6m 5,12). Das Heil, das der Glaube uns verkiindet, betrifft deshalb nicht
nur unser Inneres, sondern unser ganzes Menschsein. Die ganze Person, Leib und Seele, ist namlich durch die
Liebe Gottes nach seinem Bild und Gleichnis erschaffen, und sie ist berufen, in Gemeinschaft mit ihm zu leben.

IV. Christus, Heiland und Heil

8. In keinem Augenblick des Weges der Menschheit hat Gott aufgehort, den Kindern Adams sein Heil
anzubieten (vgl. Gen 3,15). In Noach richtet er mit allen Menschen einen Bund auf (vgl. Gen 9,9), spater mit
Abraham und seinen Nachkommen (vgl. Gen 15,18). Das géttliche Heil nimmt so die geschaffene Ordnung auf,
die von allen Menschen geteilt wird, und geht seinen konkreten Weg in der Geschichte. Gott erwahlt sich ein
Volk, dem er die Mittel anbietet, um gegen die Siinde zu kdmpfen, und sich ihm zu nahern. So bereitet er den
Weg fiir das Kommen «eines starken Retters im Hause seines Knechtes David» (Lk 1,69). In der Fille der
Zeiten sendet der Vater seinen Sohn in die Welt, der das Reich Gottes verkiindet und alle Krankheiten heilt (vgl.
Mt 4,23). Die von Jesus gewirkten Heilungen, in denen die Vorsehung Gottes sichtbar wird, sind Zeichen, die
auf seine Person verweisen, auf denjenigen, der sich im Osterereignis in Fllle als Herr Gber Leben und Tod
offenbart. Nach dem Evangelium nimmt das Heil fur alle Vdlker seinen Anfang, wenn Jesus aufgenommen wird:
«Heute ist diesem Haus Heil geschenkt worden» (Lk 19,9). Die Frohbotschaft vom Heil hat einen Namen und
ein Gesicht: Jesus Christus, der Sohn Gottes, der Retter. «<Am Anfang des Christseins steht nicht ein ethischer
Entschluss oder eine grof3e Idee, sondern die Begegnung mit einem Ereignis, mit einer Person, die unserem
Leben einen neuen Horizont und damit seine entscheidende Richtung gibt».[14]

9. Der christliche Glaube hat das Heilswerk des Fleisch gewordenen Sohnes Gottes in seiner
jahrhundertelangen Tradition durch verschiedene Bilder dargelegt. Er trennte dabei nie die heilende Dimension —
Christus hat uns von der Siinde erl6st — von der Dimension der Erhdhung — er hat uns zu S6hnen und Téchtern
Gottes gemacht, die seiner géttlichen Natur teilhaftig werden (vgl. 2 Petr 1,4). Wenn wir auf die Gabe des Heils
in ihrer absteigenden Perspektive schauen (von Gott her, der kommt, um die Menschen zu erlésen), ist Jesus
Lichtbringer und Offenbarer, Erléser und Befreier, derjenige, der den Menschen vergéttlicht und rechtfertigt.
Insofern wir die aufsteigende Perspektive einnehmen (vom Menschen her, der sich Gott zuwendet), ist Jesus
derjenige, der als der Hohepriester des Neuen Bundes dem Vater im Namen der Menschheit das vollkommene
Opfer darbringt: Er opfert sich selbst, er siihnt fiir die Stinden, er lebt allezeit, um flr uns einzutreten. So wird im
Leben Jesu eine wunderbare Synthese zwischen gottlichem und menschlichem Wirken offenbar, welche die
Haltlosigkeit der individualistischen Sichtweise zeigt. Einerseits bezeugt namlich die absteigende Perspektive
den absoluten Primat des freien Wirkens Gottes. Die Demut, die Gaben Gottes anzunehmen, bevor wir
irgendetwas tun, ist wesentlich, um auf seine Erléserliebe antworten zu kénnen. Andererseits erinnert uns die
aufsteigende Perspektive daran, dass der Vater durch das ganz menschliche Handeln seines Sohnes unser Tun
erneuern wollte, damit wir — Christus gleichgestaltet — «die guten Werke» tun kénnen, «die Gott fiir uns im
Voraus bestimmt hat» (Eph 2,10).

10. Es ist zudem klar, dass das Heil, das Jesus in seiner eigenen Person gewirkt hat, nicht nur das Innere des
Menschen betrifft. Um namlich die heilbringende Gemeinschaft mit Gott jedem Menschen bringen zu kénnen, ist
der Sohn Fleisch geworden (vgl. Joh 1,14). Eben weil er Fleisch angenommen hat (vgl. R6m 8,3; Hebr 2,14; 1
Joh 4,2) und von einer Frau geboren wurde (vgl. Gal 4,4), ist «der Sohn Gottes zum Menschensohn»[15] und zu
unserem Bruder (vgl. Hebr 2,14) geworden. Indem er so ein Glied der Menschheitsfamilie geworden ist, hat er
sich «gewissermalRen mit jedem Menschen vereinigt»[16]. Er hat eine neue Ordnung von Beziehungen mit Gott,



20

seinem Vater, und allen Menschen gestiftet, in die wir eingefligt werden kénnen, um an seinem eigenen Leben
teilzuhaben. Die Annahme des Fleisches ist folglich weit davon entfernt, das Heilswirken Christi einzugrenzen,
sondern macht es ihm konkret méglich, das Heil Gottes allen Kindern Adams zu vermitteln.

11. Als Antwort auf die individualistische Verkirzung des Neu-Pelagianismus sowie auf das Versprechen einer
blofR innerlichen Befreiung von Seiten des Neu-Gnostizismus muss schlieRlich daran erinnert werden, wie Jesus
als Retter wirkt. Er hat sich nicht darauf beschrankt, uns den Weg zur Begegnung mit Gott zu zeigen — einen
Weg, den wir dann mit eigener Kraft im Gehorsam gegeniber seinen Worten und in Nachahmung seines
Beispiels gehen kdnnten. Um uns die Tur zur Erlésung aufzutun, ist Christus vielmehr selbst der Weg geworden:
«Ich bin der Weg» (Joh 14,6).[17] Dieser Weg ist zudem nicht ein blof3 innerlicher Weg am Rand unserer
Beziehungen zu den anderen und zur geschaffenen Welt. Im Gegenteil, Jesus «hat uns den neuen und
lebendigen Weg erschlossen [...] durch sein Fleisch» (Hebr 10,20). Christus ist also Retter, weil er unsere ganze
menschliche Natur angenommen und ein wirklich menschliches Leben in Gemeinschaft mit dem Vater und den
Brudern und Schwestern gefiihrt hat. Das Heil besteht darin, dass wir uns in dieses Leben Christi einfiigen
lassen, indem wir seinen Geist empfangen (vgl. 1 Joh 4,13). So ist er «in gewisser Weise das Prinzip jeder
Gnade gemal der menschlichen Natur» geworden.[18] Er ist zugleich Heiland und Heil.

V. Das Heil in der Kirche, dem Leib Christi

12. Der Ort, wo uns das von Christus gebrachte Heil geschenkt wird, ist die Kirche, die Gemeinschaft derer, die
in die von Christus gestiftete neue Ordnung der Beziehungen eingegliedert werden und die Fiille des Geistes
Christi empfangen kénnen (vgl. R6m 8,9). Das Verstandnis fir diese Heilsmittlung der Kirche ist eine
wesentliche Hilfe, um jedwede Tendenz zu verkirzten Auffassungen zu tiberwinden. Denn das Heil, das Gott
uns anbietet, ist nicht mit eigenen Kréaften zu erlangen, wie der Neu-Pelagianismus méchte, sondern mittels der
Beziehungen, die dem Fleisch gewordenen Sohn Gottes entspringen und die Gemeinschaft der Kirche formen.
Weil die Gnade, die Christus uns schenkt, dartiber hinaus nicht ein blof3 innerliches Heil bringt, wie die neu-
gnostische Sichtweise vorgibt, sondern uns in konkrete Beziehungen hineinnimmt, die er selbst gelebt hat, ist
die Kirche eine sichtbare Gemeinschaft: In ihr bertihren wir das Fleisch Jesu, in herausragender Weise in den
armsten und leidenden Briidern und Schwestern. Die Heilsvermittlung der Kirche, dem «allumfassenden
Heilssakrament»,[19] versichert uns, dass das Heil weder in der Selbstverwirklichung des isolierten Individuums
noch in seiner inneren Verschmelzung mit dem Géttlichen besteht, sondern in der Eingliederung in eine
Gemeinschaft von Personen, die an der Gemeinschaft der Dreifaltigkeit teilhat.

13. Die individualistische Sichtweise sowie die rein innerliche Heilsperspektive widersprechen zudem der
sakramentalen Heilsordnung, durch die Gott den Menschen retten will. Die in der Kirche mogliche Teilhabe an
der neuen Ordnung der Beziehungen, die von Jesus gestiftet wurden, geschieht durch die Sakramente, unter
denen die Taufe die Tr[20] und die Eucharistie die Quelle und der Héhepunkt ist.[21] So wird auf der einen
Seite sichtbar, dass die Anmafiung einer Selbsterlésung, die nur auf die eigenen menschlichen Krafte zahilt,
haltlos ist. Der Glaube bekennt im Gegenteil, dass wir durch die Taufe gerettet werden, die uns das
unausldschliche Siegel der Zugehdorigkeit zu Christus und zur Kirche einpragt. Darin wurzelt die Wandlung
unserer konkreten Weise, die Beziehungen mit Gott, mit den Menschen und mit den geschaffenen Dingen zu
leben (vgl. Mt 28,19). Gereinigt von der Erbstinde und jeder persénlichen Sinde, sind wir so zu einem neuen
Leben gerufen, das Christus entspricht (vgl. R6m 6,4). Die Glaubigen wachsen und erneuern sich bestandig
durch die Gnade der sieben Sakramente, vor allem wenn der Weg schwerer wird und Ruickfalle nicht
ausbleiben. Wenn sie durch die Stinde von ihrer Liebe zu Christus ablassen, kénnen sie durch das Sakrament
der BulRe wieder in die Ordnung der von Jesus gestifteten Beziehungen aufgenommen werden, um einen
Lebenswandel zu fihren, wie er ihn gefiihrt hat (vgl. 1 Joh 2,6). Auf diese Weise blicken sie voll Hoffnung auf
das Letzte Gericht, in dem jeder Mensch nach den konkreten Taten der Liebe (vgl. Rdm 13,8-10), besonders zu
den Schwéachsten (vgl. Mt 25,31-46), gerichtet wird.

14. Der sakramentalen Heilsordnung widersprechen auch die Strémungen, die ein blof innerliches Heil
propagieren. Der Gnostizismus verbindet sich namlich mit einer negativen Sicht auf die geschaffene Ordnung,
die als Begrenzung der absoluten Freiheit des menschlichen Geistes verstanden wird. Folglich wird das Heil als
Befreiung vom Leib und von den konkreten Beziehungen, in denen der Mensch lebt, gesehen. Fir uns als
Erloste ist das wahre Heil «durch die Hingabe des Leibes Jesu Christi» (Hebr 10,10; vgl. Kol 1,22) jedoch weit



21

davon entfernt, Befreiung vom Leib zu sein. Es schlie3t vielmehr auch dessen Heiligung ein (vgl. R6m 12,1). In
den menschlichen Leib, der von Gott geformt wurde, ist eine Sprache eingeschrieben, welche den Menschen
einladt, die Gaben des Schopfers zu erkennen und in Gemeinschaft mit den Bridern und Schwestern zu
leben.[22] Durch seine Menschwerdung und sein Ostergeheimnis hat der Retter diese urspriingliche Sprache
wiederhergestellt, erneuert und uns in der leibhaften Ordnung der Sakramente vermittelt. Dank der Sakramente
kénnen die Christen in Treue zum Fleisch Christi und folglich in Treue zur konkreten Ordnung der von ihm
geschenkten Beziehungen leben. Diese Ordnung von Beziehungen erfordert in besonderer Weise die Sorge um
alle Menschen in ihren Leiden, vor allem durch die leiblichen und geistlichen Werke der Barmherzigkeit.[23]

VI. Schluss: den Glauben verkiinden in der Erwartung des Retters

15. Das Bewusstsein der Lebensfiille, in die uns Jesus, der Retter, hineinnimmt, drangt die Christen zur Mission,
um allen Menschen die Freude und das Licht des Evangeliums zu verkiinden.[24] In diesem Bemihen sind sie
auch bereit, einen aufrichtigen und konstruktiven Dialog mit den Anhangern anderer Religionen aufzubauen im
Vertrauen, dass Gott «alle Menschen guten Willens, in deren Herzen die Gnade unsichtbar wirkt»[25], zum Heil
in Christus flihren kann. Wahrend sich die Kirche mit allen ihren Kréaften der Evangelisierung widmet, hort sie
nicht auf, das endgultige Kommen des Retters zu erflehen, denn «auf Hoffnung hin sind wir gerettet» (Rém
8,24). Das Heil des Menschen wird erst dann vollendet sein, wenn wir nach dem Sieg Uber den letzten Feind,
den Tod (vgl. 1 Kor 15,26), ganz an der Herrlichkeit des auferstandenen Jesus teilhaben, der unsere Beziehung
mit Gott, mit den Briidern und Schwestern sowie mit den geschaffenen Dingen zur Vollendung fliihren wird. Das
umfassende Heil, das Heil der Seele und des Leibes, ist die endgliltige Bestimmung, zu der Gott alle Menschen
ruft. Gegriindet im Glauben, gestiitzt auf die Hoffnung, tatig in der Liebe nach dem Beispiel Marias, der Mutter
des Retters, der Ersterlosten, haben wir die Gewissheit: «Unsere Heimat ist im Himmel. Von dorther erwarten
wir auch Jesus Christus, den Herrn, als Retter, der unseren armseligen Leib verwandeln wird in die Gestalt
seines verherrlichten Leibes, in der Kraft, mit der er sich auch alles unterwerfen kann» (Phil 3,20-21).

Papst Franziskus hat dieses Schreiben, das von der Vollversammlung dieser Kongregation am 24. Januar 2018
beschlossen worden war, am 16. Februar 2018 gutgeheif3en und seine Verdffentlichung angeordnet.

Gegeben zu Rom, am Sitz der Kongregation fiir die Glaubenslehre, am 22. Februar 2018, dem Fest Kathedra
Petri.

+ Luis F. Ladaria, S.I.
Titularerzbischof von Thibica
Préafekt

+ Giacomo Morandi
Titularerzbischof von Cerveteri
Sekretar

[1] Il. Okumenisches Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution Dei Verbum, Nr. 2.

[2] Vgl. Kongregation fir die Glaubenslehre, Erklarung Dominus lesus (6. August 2000), Nr. 5-8: AAS 92 (2000),
745-749.

[3] Vgl. Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium (24. November 2013), Nr. 67: AAS 105 (2013),
1048.

[4] Val. Ders., Enzyklika Lumen fidei (29. Juni 2013), Nr. 47: AAS 105 (2013), 586-587; Apostolisches Schreiben
Evangelii gaudium, Nr. 93-94: AAS (2013), 1059; Ansprache an die Vertreter des fiinften Nationalen Kongresses
der Kirche in Italien, Florenz (10. November 2015): AAS 107 (2015), 1287.

[5] Val. Ders., Ansprache an die Vertreter des flinften Nationalen Kongresses der Kirche in Italien, Florenz (10.
November 2015): AAS 107 (2015), 1288.

[6] Vgl. Ders., Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, Nr. 94: AAS 105 (2013), 1059: «die Faszination des
Gnostizismus, eines im Subjektivismus eingeschlossenen Glaubens, bei dem einzig eine bestimmte Erfahrung



22

oder eine Reihe von Argumentationen und Kenntnissen interessiert, von denen man meint, sie kénnten Trost
und Licht bringen, wo aber das Subjekt letztlich in der Immanenz seiner eigenen Vernunft oder seiner Geflihle
eingeschlossen bleibt»; Papstlicher Rat fir die Kultur — Papstlicher Rat fiir den interreligiésen Dialog, Jesus
Christ. The Bearer of the Water of Life. A Christian Reflection on the “New Age” (Januar 2003), Vatikanstadt
2003.

[7] Franziskus, Enzyklika Lumen fidei, Nr. 47: AAS 105 (2013), 586-587.

[8] Val. Ders., Ansprache an die Teilnehmer der Pilgerfahrt der Di6zese Brescia (22. Juni 2013): AAS 95 (2013),
627: «in dieser Welt, [...] wo man lieber den Weg des Gnostizismus geht, [...] des ,kein Fleisch® — ein Gott, der
nicht Fleisch geworden ist [...]».

[9] Gemal der Haresie des Pelagianismus, die sich im flinften Jahrhundert um Pelagius entwickelt hat, braucht
der Mensch die Gnade zur Erfillung der Gebote Gottes und zu seiner Rettung nur im Sinn einer dul3erlichen
Hilfe fiir seine Freiheit (etwa wie ein Licht, ein Beispiel, eine Kraft), nicht aber im Sinn einer ganzlich
unverdienten Heilung und radikalen Erneuerung seiner Freiheit, die es ihm méglich macht, das Gute zu tun und
das ewige Leben zu erlangen.

Komplizierter ist die gnostische Bewegung, die im ersten und zweiten Jahrhundert entstanden ist und viele
unterschiedliche Formen kennt. Im Allgemeinen glaubten die Gnostiker, dass man das Heil durch eine
esoterische Kenntnis oder “Gnosis” erlangt. Diese Kenntnis macht dem Gnostiker sein wahres Wesen bekannt,
namlich einen Funken des gottlichen Geistes, der in seinem Inneren wohnt, das vom Leib befreit werden muss,
weil dieser seinem wahren Menschsein fremd ist. Nur auf diese Weise kehrt der Gnostiker zu seinem
urspriinglichen Sein in Gott zuriick, von dem er sich durch den Siindenfall entfernt hatte.

[10] Vgl. Thomas von aquin, Summa theologiae, |-, q. 2.

[11] Vgl. Augustinus, Bekenntnisse, |, 1: Corpus Christianorum, 27 1.

[12] Il. Okumenisches Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, Nr. 22.

[13] Internationale Theologische Kommission, Gott der Erléser. Zu einigen ausgewéhlten Fragen, 1995, Nr. 2.
[14] Benedikt XVI., Enzyklika Deus caritas est (25. Dezember 2005), Nr. 1: AAS 98 (2006), 217; vgl. Franziskus,
Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, Nr. 3: AAS 105 (2013), 1020.

[15] Irendus, Adversus haereses, lll, 19,1: Sources Chrétiennes, 211, 374.

[16] Il. Okumenisches Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, Nr. 22.

[17]1 Vgal. Augustinus, Tractatus in loannem, 13, 4: Corpus Christianorum 36, 132: «lIch bin der Weg und die
Wahrheit und das Leben (Joh 14,6). Wenn du die Wahrheit suchst, folge dem Weg, denn der Weg ist auch die
Wahrheit. Das Ziel, dem du zustrebst, und der Weg, den zu einschlagen musst, sind dasselbe. Du kannst nicht
zum Ziel gelangen, wenn du einem anderen Weg folgst; auf einem anderen Weg kannst du nicht zu Christus
gelangen: Zu Christus kannst du nur durch Christus kommen. In welcher Hinsicht gelangst du durch Christus zu
Christus? Du kommst zu Christus, der Gott ist, durch Christus, der Mensch ist. Durch das Wort, das Fleisch
geworden ist, kommst du zum Wort, das am Anfang Gott bei Gott war».

[18] Thomas von Aquin, Quaestio de veritate, q. 29, a. 5, co.

[19] Il. Okumenisches Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution Lumen gentium, Nr. 48.

[20] Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologiae, lll, q. 63, a. 3.

[21] Vgl. IIl. Okumenisches Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution Lumen gentium, Nr. 11; Konstitution
Sacrosanctum Concilium, Nr. 10.

[22] Vgl. Franziskus, Enzyklika Laudato si’ (24. Mai 2015), Nr. 155, AAS 107 (2015), 909-910.

[23] Vgl. Ders., Schreiben Misericordia et misera (20. November 2016), Nr. 20: AAS 108 (2016), 1325-1326.
[24] Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika Redemptoris missio (7. Dezember 1990), Nr. 40: AAS 83 (1991), 287-288;
Franziskus, Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, Nr. 9-13: AAS 105 (2013), 1022-1025.

[25] Il. Okumenisches Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, Nr. 22.

[00317-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Testo in lingua spagnola

CONGREGACION PARA LA DOCTRINA DE LA FE

Carta Placuit Deo
a los Obispos de la Iglesia Catdlica
sobre algunos aspectos de la salvacion cristiana



23

I. Introduccioén

1. «Dispuso Dios en su sabiduria revelarse a Si mismo y dar a conocer el misterio de su voluntad (cf. Ef1, 9),
mediante el cual los hombres, por medio de Cristo, Verbo encarnado, tienen acceso al Padre en el Espiritu
Santo y se hacen consortes de la naturaleza divina (cf. Ef2, 18; 2 P 1, 4). [...] Pero la verdad intima acerca de
Dios y acerca de la salvacion humana se nos manifiesta por la revelacion en Cristo, que es a un tiempo
mediador y plenitud de toda la revelacion»[1]. La ensefianza sobre la salvacion en Cristo requiere siempre ser
profundizada nuevamente. Manteniendo fija la mirada en el Sefor Jesus, la Iglesia se dirige con amor materno
a todos los hombres, para anunciarles todo el designio de la Alianza del Padre que, a través del Espiritu Santo,
quiere «recapitular en Cristo todas las cosas» (cf. Ef1,1 0). La presente Carta pretende resaltar, en el surco de
la gran tradicion de la fe y con particular referencia a la ensefianza del Papa Francisco, algunos aspectos de la
salvacion cristiana que hoy pueden ser dificiles de comprender debido a las recientes transformaciones
culturales.

Il. El impacto de las transformaciones culturales de hoy en el significado de la salvacién cristiana

2. El mundo contemporaneo percibe no sin dificultad la confesion de la fe cristiana, que proclama a Jesus como
el unico Salvador de toda el hombre y de toda la humanidad (cf. Hch 4, 12; Rm 3, 23-24; 1 Tm 2, 4-5; Tt 2, 11-
15).[2] Por un lado, el individualismo centrado en el sujeto auténomo tiende a ver al hombre como un ser cuya
realizacion depende unicamente de su fuerza.[3] En esta visidn, la figura de Cristo corresponde mas a un
modelo que inspira acciones generosas, con sus palabras y gestos, que a Aquel que transforma la condicion
humana, incorporandonos en una nueva existencia reconciliada con el Padre y entre nosotros a través del
Espiritu (cf. 2 Co 5, 19; Ef2, 18). Por otro lado, se extiende la vision de una salvacion meramente interior, la
cual tal vez suscite una fuerte conviccion personal, o un sentimiento intenso, de estar unidos a Dios, pero no
llega a asumir, sanar y renovar nuestras relaciones con los demas y con el mundo creado. Desde esta
perspectiva, se hace dificil comprender el significado de la Encarnacion del Verbo, por la cual se convirtid
miembro de la familia humana, asumiendo nuestra carne y nuestra historia, por nosotros los hombres y por
nuestra salvacion.

3. El Santo Padre Francisco, en su magisterio ordinario, se ha referido a menudo a dos tendencias que
representan las dos desviaciones que acabamos de mencionar y que en algunos aspectos se asemejan a dos
antiguas herejias: el pelagianismo y el gnosticismo.[4] En nuestros tiempos, prolifera una especia de neo-
pelagianismo para el cual el individuo, radicalmente autbnomo, pretende salvarse a si mismo, sin reconocer que
depende, en lo mas profundo de su ser, de Dios y de los demas. La salvacion es entonces confiada a las
fuerzas del individuo, o las estructuras puramente humanas, incapaces de acoger la novedad del Espiritu de
Dios.[5] Un cierto neo-gnosticismo, por su parte, presenta una salvacién meramente interior, encerrada en el
subjetivismo,[6] que consiste en elevarse «con el intelecto hasta los misterios de la divinidad desconocida».[7]
Se pretende, de esta forma, liberar a la persona del cuerpo y del cosmos material, en los cuales ya no se
descubren las huellas de la mano providente del Creador, sino que ve sélo una realidad sin sentido, ajena de la
identidad ultima de la persona, y manipulable de acuerdo con los intereses del hombre.[8] Por otro lado, esta
claro que la comparacion con las herejias pelagiana y gndstica solo se refiere a rasgos generales comunes, sin
entrar en juicios sobre la naturaleza exacta de los antiguos errores. De hecho, la diferencia entre el contexto
histérico secularizado de hoy y el de los primeros siglos cristianos, en el que nacieron estas herejias, es
grande[9]. Sin embargo, en la medida en que el gnosticismo y el pelagianismo son peligros perennes de una
errada comprension de la fe biblica, es posible encontrar cierta familiaridad con los movimientos
contemporaneos apenas descritos.

4. Tanto el individualismo neo-pelagiano como el desprecio neo-gnostico del cuerpo deforman la confesién de
fe en Cristo, el Salvador unico y universal. ; Como podria Cristo mediar en la Alianza de toda la familia humana,
si el hombre fuera un individuo aislado, que se autorrealiza con sus propias fuerzas, como lo propone el neo-
pelagianismo? ¢ Y como podria llegar la salvacion a través de la Encarnacion de Jesus, su vida, muerte y
resurreccion en su verdadero cuerpo, si lo que importa solamente es liberar la interioridad del hombre de las
limitaciones del cuerpo y la materia, segun la nueva vision neo-gnostica? Frente a estas tendencias, la presente
Carta desea reafirmar que la salvacion consiste en nuestra union con Cristo, quien, con su Encarnacion, vida,
muerte y resurreccion, ha generado un nuevo orden de relaciones con el Padre y entre los hombres, y nos ha



24

introducido en este orden gracias al don de su Espiritu, para que podamos unirnos al Padre como hijos en el
Hijo, y convertirnos en un solo cuerpo en el «primogénito entre muchos hermanos» (Rm 8, 29).

lll. Aspiracién humana a la salvacién

5. El hombre se percibe a si mismo, directa o indirectamente, como un enigma: ;Quién soy yo que existo, pero
no tengo en mi el principio de mi existir? Cada persona, a su modo, busca la felicidad, e intenta alcanzarla
recurriendo a los recursos que tiene a disposicion. Sin embargo, esta aspiracion universal no necesariamente
se expresa 0 se declara; mas bien, es mas secreta y oculta de lo que parece, y esta lista para revelarse en
situaciones particulares. Muy a menudo coincide con la esperanza de la salud fisica, a veces toma la forma de
ansiedad por un mayor bienestar econdmico, se expresa ampliamente a través de la necesidad de una paz
interior y una convivencia serena con el préjimo. Por otro lado, si bien la cuestion de la salvacion se presenta
como un compromiso por un bien mayor, también conserva el caracter de resistencia y superacion del dolor. A
la lucha para conquistar el bien, se une la lucha para defenderse del mal: de la ignorancia y el error, de la
fragilidad y la debilidad, de la enfermedad y la muerte.

6. Con respecto a estas aspiraciones, la fe en Cristo nos ensefa, rechazando cualquier pretension de
autorrealizacion, que solo se pueden realizar plenamente si Dios mismo lo hace posible, atrayéndonos hacia El
mismo. La salvacion completa de la persona no consiste en las cosas que el hombre podria obtener por si
mismo, como la posesion o el bienestar material, la ciencia o la técnica, el poder o la influencia sobre los
demas, la buena reputacion o la autocomplacencia.[10] Nada creado puede satisfacer al hombre por completo,
porque Dios nos ha destinado a la comunién con El y nuestro corazén estara inquieto hasta que descanse en
EL.[11] «La vocacion suprema del hombre en realidad es una sola, es decir, la divina».[12] La revelacién, de
esta manera, no se limita a anunciar la salvacién como una respuesta a la expectativa contemporanea. «Si la
redencion, por el contrario, hubiera de ser juzgada o medida por la necesidad existencial de los seres humanos,
¢,como podriamos soslayar la sospecha de haber simplemente creado un Dios Redentor a imagen de nuestra
propia necesidad?».[13]

7. Ademas es necesario afirmar que, de acuerdo con la fe biblica, el origen del mal no se encuentra en el
mundo material y corpdreo, experimentada como un limite o como una prision de la que debemos ser salvados.
Por el contrario, la fe proclama que todo el cosmos es bueno, en cuanto creado por Dios (cf. Gn 1, 31; Sb 1, 13-
14; 1 Tm4 4), y que el mal que mas dafna al hombre es el que procede de su corazén (cf. Mt 15, 18-19; Gn 3, 1-
19). Pecando, el hombre ha abandonado la fuente del amor y se ha perdido en formas espurias de amor, que lo
encierran cada vez mas en si mismo. Esta separacion de Dios — de Aquel que es fuente de comunion y de vida
— que conduce a la pérdida de la armonia entre los hombres y de los hombres con el mundo, introduciendo el
dominio de la disgregacion y de la muerte (cf. Rm 5, 12). En consecuencia, la salvacién que la fe nos anuncia
no concierne solo a nuestra interioridad, sino a nuestro ser integral. Es la persona completa, de hecho, en
cuerpo y alma, que ha sido creada por el amor de Dios a su imagen y semejanza, y esta llamada a vivir en
comunién con El.

IV. Cristo, Salvador y Salvacion

8. En ningun momento del camino del hombre, Dios ha dejado de ofrecer su salvacion a los hijos de Adan (cf.
Gn 3, 15), estableciendo una alianza con todos los hombres en Noé (cf. Gn 9, 9) y, mas tarde, con Abraham y
su descendencia (cf. Gn15, 18). La salvacion divina asume asi el orden creativo compartido por todos los
hombres y recorre su camino concreto a través de la historia. Eligiéndose un pueblo, a quien ha ofrecido los
medios para luchar contra el pecado y acercarse a El, Dios ha preparado la venida de «un poderoso Salvador
en la casa de David, su servidor» (Lc 1, 69). En la plenitud de los tiempos, el Padre ha enviado a su Hijo al
mundo, quien anuncio el reino de Dios, curando todo tipo de enfermedades (cf. Mt4, 23). Las curaciones
realizadas por Jesus, en las cuales se hacia presente la providencia de Dios, eran un signo que se referia a su
persona, a Aquel que se ha revelado plenamente como el Sefior de la vida y la muerte en su evento pascual.
Segun el Evangelio, la salvacion para todos los pueblos comienza con la aceptacion de Jesus: «Hoy ha llegado
la salvacion a esta casa» (Lc 19, 9). La buena noticia de la salvacion tienen nombre y rostro: Jesucristo, Hijo de
Dios, Salvador. «No se comienza a ser cristiano por una decision ética o una gran idea, sino por el encuentro



25

con un acontecimiento, con una Persona, que da un nuevo horizonte a la vida y, con ello, una orientacion
decisiva».[14]

9. La fe cristiana, a través de su tradicidon centenaria, ha ilustrado, a través de muchas figuras, esta obra
salvadora del Hijo encarnado. Lo ha hecho sin nunca separar el aspecto curativo de la salvacion, por el que
Cristo nos rescata del pecado, del aspecto edificante, por el cual El nos hace hijos de Dios, participes de su
naturaleza divina (cf. 2 P 1, 4). Teniendo en cuenta la perspectiva salvifica que desciende (de Dios que viene a
rescatar a los hombres), Jesus es iluminador y revelador, redentor y liberador, el que diviniza al hombre y lo
justifica. Asumiendo la perspectiva ascendiente (desde los hombres que acuden a Dios), El es el que, como
Sumo Sacerdote de la Nueva Alianza, ofrece al Padre, en el nombre de los hombres, el culto perfecto: se
sacrifica, expia los pecados y permanece siempre vivo para interceder a nuestro favor. De esta manera
aparece, en la vida de Jesus, una admirable sinergia de la accion divina con la accién humana, que muestra la
falta de fundamento de la perspectiva individualista. Por un lado, de hecho, el sentido descendiente testimonia
la primacia absoluta de la accion gratuita de Dios; la humildad para recibir los dones de Dios, antes de cualquier
acciéon nuestra, es esencial para poder responder a su amor salvifico. Por otra parte, el sentido ascendiente nos
recuerda que, por la accion humana plenamente de su Hijo, el Padre ha querido regenerar nuestras acciones,
de modo que, asimilados a Cristo, podamos hacer «buenas obras, que Dios prepard de antemano para que las
practicaramos» (Ef2, 10).

10. Esta claro, ademas, que la salvacion que Jesus ha traido en su propia persona no ocurre solo de manera
interior. De hecho, para poder comunicar a cada persona la comunion salvifica con Dios, el Hijo se ha hecho
carne (cf. Jn 1, 14). Es precisamente asumiendo la carne (cf. Rm 8, 3; Hb 2, 14: 1 Jn 4, 2), naciendo de una
mujer (cf. Ga 4, 4), que «se hizo el Hijo de Dios Hijo del Hombre»[15] y nuestro hermano (cf. Hb 2, 14). Asi, en
la medida en que El ha entrado a formar pare de la familia humana, «se ha unido, en cierto modo, con todo
hombre»[16] y ha establecido un nuevo orden de relaciones con Dios, su Padre, y con todos los hombres, en
quienes podemos ser incorporado para participar a su propia vida. En consecuencia, la asuncion de la carne,
lejos de limitar la accion salvadora de Cristo, le permite mediar concretamente la salvacion de Dios para todos
los hijos de Adan.

11. En conclusién, para responder, tanto al reduccionismo individualista de tendencia pelagiana, como al
reduccionismo neo-gnostico que promete una liberacion meramente interior, es necesario recordar la forma en
que Jesus es Salvador. No se ha limitado a mostrarnos el camino para encontrar a Dios, un camino que
podriamos seguir por nuestra cuenta, obedeciendo sus palabras e imitando su ejemplo. Cristo, mas bien, para
abrirnos la puerta de la liberacién, se ha convertido El mismo en el camino: «Yo soy el camino» (Jn 14, 6).[17]
Ademas, este camino no es un camino meramente interno, al margen de nuestras relaciones con los demas y
con el mundo creado. Por el contrario, Jesus nos ha dado un «camino nuevo y viviente que él nos abri6 a través
del velo del Templo, que es su carne» (Hb 10, 20). En resumen, Cristo es Salvador porque ha asumido nuestra
humanidad integral y vivié una vida humana plena, en comunién con el Padre y con los hermanos. La salvacién
consiste en incorporarnos a nosotros mismos en su vida, recibiendo su Espiritu (cf. 1 Jn 4, 13). Asi se ha
convirtid «en cierto modo, en el principio de toda gracia segun la humanidad».[18] El es, al mismo tiempo, el
Salvador y la Salvacion.

V. La Salvacion en la Iglesia, cuerpo de Cristo

12. El lugar donde recibimos la salvacion traida por Jesus es la Iglesia, comunidad de aquellos que, habiendo
sido incorporados al nuevo orden de relaciones inaugurado por Cristo, pueden recibir la plenitud del Espiritu de
Cristo (Rm 8, 9). Comprender esta mediacion salvifica de la Iglesia es una ayuda esencial para superar
cualquier tendencia reduccionista. La salvacién que Dios nos ofrece, de hecho, no se consigue solo con las
fuerzas individuales, como indica el neo-pelagianismo, sino a través de las relaciones que surgen del Hijo de
Dios encarnado y que forman la comunién de la Iglesia. Ademas, dado que la gracia que Cristo nos da no es,
como pretende la vision neo-gnéstica, una salvacion puramente interior, sino que nos introduce en las
relaciones concretas que El mismo vivio, la Iglesia es una comunidad visible: en ella tocamos el carne de Jesus,
singularmente en los hermanos mas pobres y mas sufridos. En resumen, la mediacion salvifica de la Iglesia,
«sacramento universal de salvacion»,[19] nos asegura que la salvacién no consiste en la autorrealizacion del
individuo aislado, ni tampoco en su fusién interior con el divino, sino en la incorporacion en una comunion de



26

personas que participa en la comunién de la Trinidad.

13. Tanto la vision individualista como la meramente interior de la salvacion contradicen también la economia
sacramental a través de la cual Dios ha querido salvar a la persona humana. La participacion, en la Iglesia, al
nuevo orden de relaciones inaugurado por Jesus sucede a través de los sacramentos, entre los cuales el
bautismo es la puerta,[20] y la Eucaristia, la fuente y cumbre.[21] Asi vemos, por un lado, la inconsistencia de
las pretensiones de auto-salvacion, que solo cuentan con las fuerzas humanas. La fe confiesa, por el contrario,
que somos salvados por el bautismo, que nos da el caracter indeleble de pertenencia a Cristo y a la Iglesia, del
cual deriva la transformacion de nuestro modo concreto de vivir las relaciones con Dios, con los hombres y con
la creacion (cf. Mt 28, 19). Asi, limpiados del pecado original y de todo pecado, estamos llamados a una vida
nueva existencia conforme a Cristo (cf. Rm 6, 4). Con la gracia de los siete sacramentos, los creyentes crecen y
se regeneran continuamente, especialmente cuando el camino se vuelve mas dificil y no faltan las caidas.
Cuando, pecando, abandonan su amor a Cristo, pueden ser reintroducidos, a través del sacramento de la
Penitencia, en el orden de las relaciones inaugurado por JesUs, para caminar como ha caminado El (cf. 1 Jn 2,
6). De esta manera, miramos con esperanza el juicio final, en el que se juzgara a cada persona en la realidad
de su amor (cf. Rm 13, 8-10), especialmente para los mas débiles (cf. Mt 25, 31-46).

14. La economia salvifica sacramental también se opone a las tendencias que proponen una salvacion
meramente interior. El gnosticismo, de hecho, se asocia con una mirada negativa en el orden creado,
comprendido como limitacion de la libertad absoluta del espiritu humano. Como consecuencia, la salvacion es
vista como la liberacion del cuerpo y de las relaciones concretas en las que vive la persona. En cuanto somos
salvados, en cambio, «por la oblacién del cuerpo de Jesucristo» (Hb10, 10; cf. Col 1, 22), la verdadera
salvacion, lejos de ser liberacion del cuerpo, también incluye su santificacion (cf. Ro 12, 1). El cuerpo humano
ha sido modelado por Dios, quien ha inscrito en él un lenguaje que invita a la persona humana a reconocer los
dones del Creador y a vivir en comunion con los hermanos.[22] El Salvador ha restablecido y renovado, con su
Encarnacién y su misterio pascual, este lenguaje originario y nos lo ha comunicado en la economia corporal de
los sacramentos. Gracias a los sacramentos, los cristianos pueden vivir en fidelidad a la carne de Cristo y, en
consecuencia, en fidelidad al orden concreto de relaciones que El nos ha dado. Este orden de relaciones
requiere, de manera especial, el cuidado de la humanidad sufriente de todos los hombres, a través de las obras
de misericordia corporales y espirituales.[23]

VI. Conclusién: comunicar la fe, esperando al Salvador

15. La conciencia de la vida plena en la que Jesus Salvador nos introduce empuja a los cristianos a la mision,
para anunciar a todos los hombres el gozo y la luz del Evangelio.[24] En este esfuerzo también estaran listos
para establecer un dialogo sincero y constructivo con creyentes de otras religiones, en la confianza de que Dios
puede conducir a la salvacion en Cristo a «todos los hombres de buena voluntad, en cuyo corazén obra la
gracia».[25] Mientras se dedica con todas sus fuerzas a la evangelizacion, la Iglesia continta a invocar la
venida definitiva del Salvador, ya que «en esperanza estamos salvados» (Rm8, 24). La salvacion del hombre se
realizara solamente cuando, después de haber conquistado al ultimo enemigo, la muerte (cf. 1 Co 15, 26),
participaremos plenamente en la gloria de Jesus resucitado, que llevara a plenitud nuestra relacién con Dios,
con los hermanos y con toda la creacion. La salvacion integral del alma y del cuerpo es el destino final al que
Dios llama a todos los hombres. Fundados en la fe, sostenidos por la esperanza, trabajando en la caridad,
siguiendo el ejemplo de Maria, la Madre del Salvador y la primera de los salvados, estamos seguros de que
«somos ciudadanos del cielo, y esperamos ardientemente que venga de alli como Salvador el Sefior Jesucristo.
El transformara nuestro pobre cuerpo mortal, haciéndolo semejante a su cuerpo glorioso, con el poder que tiene
para poner todas las cosas bajo su dominio» (Flp 3, 20-21).

El Sumo Pontifice Francisco, en la Audiencia concedida el dia 16 de febrero de 2018, ha aprobado esta Carta,
decidida en la Sesion Ordinaria de esta Congregacion el 24 de enero de 2018, y ha ordenado su publicacion.

Dado en Roma, en la sede de la Congregacion para la Doctrina de la Fe, el 22 de febrero de 2018, Fiesta de la
Catedra de San Pedro.



27

+ Luis F. Ladaria, S.I.
Arzobispo titular de Thibica
Prefecto

+ Giacomo Morandi
Arzobispo titular de Cerveteri
Secretario

[1] Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Dei Verbum, n. 2.

[2] Cf. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Decl. Dominus lesus (6 de agosto del 2000), nn. 5-8: AAS 92
(2000), 745-749.

[3] Cf. Francisco, Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 de noviembre de 2013), n. 67: AAS 105 (2013), 1048.

[4] Cf. Id., Carta enc. Lumen fidei (29 de junio de 2013), n. 47: AAS 105 (2013), 586-587; Exhort. apost.
Evangelii gaudium, nn. 93-94: AAS (2013), 1059; Encuentro con los participantes en el V Congreso de la Iglesia
ltaliana, Florencia (10 de noviembre de 2015): AAS 107 (2015), 1287.

[5] Cf. Id., Encuentro con los participantes en el V Congreso de la Iglesia Italiana, Florencia (10 de noviembre de
2015): AAS107 (2015), 1288.

[6] Cf. Id., Exhort. apost. Evangelii gaudium, n. 94: AAS 105 (2013), 1059: «la fascinacion del gnosticismo, una
fe encerrada en el subjetivismo, donde solo interesa una determinada experiencia o una serie de razonamientos
y conocimientos que supuestamente reconfortan e iluminan, pero en definitiva el sujeto queda clausurado en la
inmanencia de su propia razén o de sus sentimientos»; Consejo Pontificio de la Cultura — Consejo Pontificio
para el Didlogo Interreligioso, Jesucristo, portador del agua de la vida. Una reflexion cristiana sobre la “Nueva
Era” (enero de 2003), Ciudad del Vaticano 2003.

[7] Francisco, Carta. enc. Lumen fidei, n. 47: AAS 105 (2013), 586-587.

[8] Cf. Id., Discurso del Santo Padre Francisco a los participantes en la peregrinacion de la didcesis de Brescia
(22 de junio de 2013): AAS 95 (2013), 627: «en este mundo donde se niega al hombre, donde se prefiere
caminar por la senda del gnosticismo, [...] del “nada de carne” —un Dios que no se hizo carney.

[9] Segun la herejia pelagiana, desarrollada durante el siglo V alrededor de Pelagio, el hombre, para cumplir los
mandamientos de Dios y ser salvado, necesita de la gracia solo como una ayuda externa a su libertad (a
manera de luz, ejemplo, fuerza), pero no como una curacion y regeneracion radical de la libertad, sin mérito
previo, para que pueda hacer el bien y alcanzar la vida eterna.

Mas complejo es el movimiento gnoéstico, que surgio en los siglos | y I, y que tiene formas muy diferentes entre
ellas. En general, los gnosticos creian que la salvacién se obtiene a través de un conocimiento esotérico o
"gnosis". Esta gnosis revela al gndstico su verdadera esencia, es decir, una chispa del Espiritu divino que reside
en su interioridad, que debe ser liberada del cuerpo, ajeno a su verdadera humanidad. Sélo de esta manera el
gnostico regresa a su ser original en Dios, del cual se habia alejado debido a una caida primordial.

[10] Cf. Santo Tomas de Aquino, Summa theologiae, I-Il, q. 2.

[11] Cf. San Agustin, Confesiones, |, 1. Corpus Christianorum, 27, 1.

[12] Conc. Ecum. Vat. Il, Const. Past. Gaudium et spes, n. 22.

[13] Comisidn Teoldgica Internacional, Algunas cuestiones sobre la teologia de la Redencion, 1995, n. 2.

[14] Benedicto XVI, Carta. enc. Deus caritas est (25 de diciembre de 2005), n. 1: AAS 98 (2006), 217; cf.
Francisco, Exhort. apost. Evangelii gaudium, n. 3: AAS 105 (2013), 1020.

[15] San Ireneo, Adversus haereses, Il 19, 1: Sources Chrétiennes, 211, 374.

[16] Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. past. Gaudium et spes, n. 22.

[17] Cf. San Agustin, Tractatus in loannem, 13, 4: Corpus Christianorum, 36, 132: «Yo soy el Camino, la Verdad
y la Vida (Jn 14, 6). Si buscas la verdad, mantén el camino, porque el Camino es el mismo que la Verdad. Ella
en persona es adonde vas, ella en persona es por donde vas; no vas por una realidad a otra, no vienes a Cristo
por otra cosa; por Cristo vienes a Cristo.  Como «por Cristo a Cristo»? Por Cristo hombre a Cristo Dios; por la
Palabra hecha carne a la Palabra que en el principio era Dios en Dios».

[18] Santo Tomas de Aquino, Quaestio de veritate, q. 29, a. 5, co.

[19] Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. Lumen gentium, n. 48.

[20] Cf. Santo Tomas de Aquino, Summa theologiae, 111, q. 63, a. 3.

[21] Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. Lumen gentium, n. 11; Cost. dogm. Sacrosanctum Concilium, n. 10.



28

[22] Cf. Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24 de mayo de 2015), n. 155, AAS 107 (2015), 909-910.

[23] Cf. Id., Carta apost. Misericordia et misera (20 de noviembre de 2016), n. 20: AAS 108 (2016), 1325-1326.
[24] Cf. Juan Pablo I, Carta enc. Redemptoris missio (7 de diciembre de 1990), n. 40: AA 83 (1991), 287-288;
Francisco, Exhort. apost. Evangelii gaudium, nn. 9-13: AAS 105 (2013), 1022-1025.

[25] Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. past. Gaudium et spes, n. 22

[00317-ES.01] [Texto original: Italiano]

Testo in lingua portoghese

CONGREGAGCAO PARA A DOUTRINA DA FE

Carta Placuit Deo
aos Bispos da Igreja catélica
sobre alguns aspectos da salvagéo crista

l. Introducéo

1. «Aprouve a Deus na sua bondade e sabedoria, revelar-se a Si mesmo e dar a conhecer o mistério da sua
vontade (cfr. Ef 1,9), segundo o qual os homens, por meio de Cristo, Verbo encarnado, tém acesso ao Pai no
Espirito Santo e se tornam participantes da natureza divina (cfr. Ef 2,18; 2 Pe 1,4). [...] Porém, a verdade
profunda tanto a respeito de Deus como a respeito da salvacdo dos homens, manifesta-se-nos, por esta
revelacao, em Cristo, que é, simultdneamente, o mediador e a plenitude de toda a revelagao».[1] O
ensinamento sobre a salvagdo em Cristo exige sempre ser aprofundado novamente. A Igreja, tendo o olhar fixo
em Cristo Senhor, dirige-se com amor materno a todos os homens, para anunciar-lhes o inteiro designio de
Alianca do Pai que, mediante o Espirito Santo, deseja «submeter tudo a Cristo» (Ef 1,10). A presente Carta
pretende destacar, na linha da grande tradi¢do da fé e com especial referéncia ao ensinamento de Papa
Francisco, alguns aspectos da salvagao cristd que possam ser hoje dificeis de compreender por causa das
recentes transformacodes culturais.

Il. O impacto das transformagdes culturais de hoje sobre o significado da salvagéao crista

2. O mundo contemporaneo questiona, nao sem dificuldade, a confissdo de fé crista, que proclama Jesus o
Unico Salvador de todo o homem e da humanidade inteira (cf. At 4,12; Rom 3,23-24; 1 Tm 2,4-5; Tit 2,11-15).[2]
Por um lado, o individualismo centrado no sujeito auténomo, tende a ver o homem como um ser cuja realizagéo
depende somente das suas forgas.[3] Nesta visdo, a figura de Cristo corresponde mais a um modelo que inspira
acgdes generosas, mediante suas palavras e seus gestos, do que Aquele que transforma a condi¢do humana,
incorporando-nos numa nova existéncia reconciliada com o Pai e entre nés, mediante o Espirito (cf. 2 Cor 5,19;
Ef 2,18). Por outro lado, difunde-se a visdo de uma salvagdo meramente interior, que talvez suscita uma forte
convicgao pessoal ou um sentimento intenso de estar unido a Deus, mas sem assumir, curar e renovar as
nossas relagdes com os outros e com o mundo criado. Com esta perspectiva, torna-se dificil compreender o
significado da Encarnagao do Verbo, através da qual Ele se fez membro da familia humana, assumindo a nossa
carne e a nossa historia, por nés homens e para a nossa salvacgao.

3. O Santo Padre Francisco, no seu magistério ordinario, referiu-se muitas vezes a duas tendéncias que
representam os dois desvios antes mencionados, e que se assemelham em alguns aspectos a duas antigas
heresias, isto €, o pelagianismo e o gnosticismo.[4] Prolifera em nossos tempos um neo-pelagianismo em que o
homem, radicalmente auténomo, pretende salvar-se a si mesmo sem reconhecer que ele depende, no mais
profundo do seu ser, de Deus e dos outros. A salvacéo é entdo confiada as for¢as do individuo ou a estruturas
meramente humanas, incapazes de acolher a novidade do Espirito de Deus.[5] Um certo neo-gnosticismo, por
outro lado, apresenta uma salvagdao meramente interior, fechada no subjetivismo.[6] Essa consiste no elevar-se
«com o intelecto para além da carne de Jesus rumo aos mistérios da divindade desconhecida».[7] Pretende-se,
assim, libertar a pessoa do corpo e do mundo material, nos quais ndo se descobrem mais os vestigios da mao
providente do Criador, mas se vé apenas uma realidade privada de significado, estranha a identidade ultima da



29

pessoa e manipulavel segundo os interesses do homem.[8] Por outro lado, € claro que a comparagdo com as
heresias pelagiana e gnéstica pretende somente evocar tragos gerais comuns, sem entrar, nem fazer juizos,
sobre a natureza destes erros antigos. De fato, a diferencga entre o contexto historico secularizado de hoje e o
contexto dos primeiros séculos cristdos, nos quais estas heresias nasceram, é grande.[9] Todavia, enquanto o
gnosticismo e o pelagianismo representam perigos perenes de equivocos da fé biblica, € possivel encontrar
uma certa familiaridade com os movimentos de hoje apenas referidos acima.

4. Seja o individualismo neo-pelagiano que o desprezo neo-gndstico do corpo, descaracterizam a confissao de
fé em Cristo, Unico Salvador universal. Como poderia Cristo mediar a Alianga da familia humana inteira, se o
homem fosse um individuo isolado, que si autorrealiza somente com as suas forgas, como propde o neo-
pelagianismo? E como poderia chegar até nds a salvagcdo mediante a Encarnacéo de Jesus, a sua vida, morte
€ ressurreicao no seu verdadeiro corpo, se aquilo que conta fosse somente libertar a interioridade do homem
dos limites do corpo e da matéria, segundo a visdo neo-gnostica? Diante destas tendéncias, esta Carta
pretende reafirmar que, a salvagao consiste na nossa uniao com Cristo, que, com a sua Encarnacgao, vida,
morte e ressurreicdo, gerou uma nova ordem de relagdes com o Pai e entre os homens, e nos introduziu nesta
ordem gragas ao dom do seu Espirito, para que possamos unir-nos ao Pai como filhos no Filho, e formar um s6
corpo no «primogénito de muitos irmaos» (Rom 8,29).

lll. O desejo humano de salvagéo

5. O homem percebe, direta ou indiretamente, de ser um enigma: eu existo, mas quem sou eu? Tenho em mim
o principio da minha existéncia? Toda pessoa, a seu modo, procura a felicidade e tenta alcanga-la recorrendo
aos meios disponiveis. No entanto, esse desejo universal ndo é necessariamente expresso ou declarado; ao
contrario, esse € mais secreto e oculto do que parece, e esta pronto a revelar-se diante de situacbes
especificas. Com frequéncia, tal desejo coincide com a esperanga da saude fisica, as vezes assume a forma de
ansiedade por um maior bem-estar econdmico, mais difusamente expressa-se através da necessidade de uma
paz interior e de uma convivéncia pacifica com o proximo. Por outro lado, enquanto o desejo de salvagao se
apresenta como um compromisso na dire¢gao de um bem maior, esse conserva também uma caracteristica de
resisténcia e de superagao da dor. Ao lado da luta pela conquista do bem se coloca a luta de defesa do mal: da
ignorancia e do erro, da fragilidade e da fraqueza, da doencga e da morte.

6. Com relagao a estas aspiragdes, a fé em Cristo ensina-nos, rejeitando qualquer pretensao de auto-
realizagdo, que as mesmas somente podem realizar-se plenamente se Deus mesmo as torna possiveis,
atraindo-nos a Ele. A salvacdo plena da pessoa nao consiste nas coisas que o homem poderia obter por si
mesmo, como o ter ou o bem-estar material, a ciéncia ou a técnica, o poder ou a influéncia sobre os outros, a
boa fama ou a auto-realizagdo.[10] Nada da ordem do criado pode satisfazer completamente ao homem,
porque Deus nos destinou a comunhao com Ele, e 0 nosso coragao permanecera inquieto até que nao repouse
Nele.[11] «A vocacdo ultima de todos os homens é realmente uma s0, a divina».[12] A revelagao, desta forma,
nao se limita a anunciar a salvagdo como resposta a expectativa contemporanea. «Se a redengao, ao contrario,
devesse ser julgada ou medida pela necessidade existencial dos seres humanos, como poderiamos evitar a
suspeita de termos simplesmente criado um Deus-Redentor a imagem de nossas préprias necessidades?» .[13]

7. Além disso, € necessario afirmar que, segundo a fé biblica, a origem do mal ndo se encontra no mundo
material e corpéreo, experimentado como um limite e como uma prisao da qual deveriamos ser salvos. Pelo
contrario, a fé proclama que o mundo inteiro € bom, enquanto criado por Deus (cf. Gen 1,31; Sab 1,13-14; 1Tim
4,4), e que o mal que mais prejudica o homem é aquele que provém do seu coragao (cf. Mt 15,18-19; Gen 3,1-
19). Pecando, o homem abandonou a fonte do amor, e se perde em falsas formas de amor, que o fecham cada
vez mais em si mesmo. E esta separacido de Deus - isto &, Daquele que é fonte de comunh&o e de vida — que
leva a perda de harmonia entre os homens e dos homens com o0 mundo, introduzindo a desintegragao e a
morte (cf. Rom 5,12). Consequentemente, a salvagao que a fé nos anuncia nao diz unicamente respeito a
nossa interioridade, mas ao nosso ser integral. De facto, € a pessoa inteira, em corpo e alma, criada pelo amor
de Deus a sua imagem e semelhanc¢a, que é chamada a viver em comunh&o com Ele.

IV. Cristo, Salvador e Salvacgao



30

8. Em nenhum momento do caminho do homem, Deus deixou de oferecer a sua salvagao aos filhos de Adao
(cf. Gen 3,15), estabelecendo uma Alianga com todos os homens em Noé (cf. Gen 9,9) e, mais adiante, com
Abrado e a sua descendéncia (cf. Gn 15,18). Assim, a salvagao divina assume a ordem da criagao
compartilhada por todos os homens e percorre os seus caminhos concretos na histéria. Escolhendo para Si um
povo, a quem ofereceu os meios para lutar contra o pecado e para se aproximar Dele, Deus preparou a vinda
de «um poderoso Salvador, na casa de David, seu servidor» (Lc 1,69). Na plenitude dos tempos, o Pai enviou
ao mundo seu Filho, o qual anunciou o reino de Deus, curando todo tipo de doengas (cf. Mt 4,23). As curas
realizadas por Jesus, através das quais se tornava presente a providéncia de Deus, eram um sinal que se
referia & sua pessoa, Aquele que se revelou plenamente como Senhor da vida e da morte no acontecimento
pascal. Segundo o Evangelho, a salvagao para todos os povos comega com o acolhimento de Jesus: «Hoje
veio a salvacao a esta casa» (Lc 19,9). A Boa Nova da salvagao tem um nome e um rosto: Jesus Cristo, Filho
de Deus Salvador. «No inicio do ser cristdo, ndo ha uma decisio ética ou uma grande ideia, mas o encontro
com um acontecimento, com uma Pessoa que da a vida um novo horizonte e, desta forma, o rumo
decisivo».[14]

9. Ao longo da sua tradigéo secular, a fé crista tornou presente, através de muitas figuras, a obra salvifica do
Filho encarnado. Fé-lo sem nunca separar o aspecto regenerador da salvagao, no qual Cristo nos resgata do
pecado, do aspecto da elevagao, pelo qual Ele nos faz filhos de Deus, participantes da sua natureza divina (cf.
2 Pe 1,4). Considerando a perspectiva salvifica no seu significado descendente, isto €, a partir de Deus que
vem para resgatar os homens, Jesus é iluminador e revelador, redentor e libertador; Aquele que diviniza o
homem e o justifica. Assumindo a perspectiva ascendente, isto &, a partir dos homens que se dirigem a Deus,
Ele é Aquele que, como Sumo Sacerdote da Nova Alianga, oferece ao Pai o culto perfeito em nome dos
homens: se sacrifica, repara 0os nossos pecados e permanece sempre vivo para interceder a nosso favor. Desta
forma, verifica-se na vida de Jesus uma sinergia maravilhosa do agir divino com o agir humano, que mostra a
falta de fundamento de uma perspectiva individualista. Assim, por um lado, o sentido descendente testemunha
a primazia absoluta da acc¢ao gratuita de Deus; a humildade em receber os dons de Deus, antes mesmo do
Nnosso agir, € essencial para poder responder ao seu amor salvifico. Por outro lado, o sentido ascendente
recorda-nos que, através do agir plenamente humano de seu Filho, o Pai quis regenerar o nosso agir, para que,
assemelhados a Cristo, possamos realizar «as boas obras que Deus de antemao preparou para nelas
caminharmos» (Ef 2,10).

10. Para além disso, € claro que a salvagao que Jesus trouxe na sua propria pessoa nao se realiza somente de
modo interior. Assim, para poder comunicar a cada pessoa a comunhao salvifica com Deus, o Filho se fez
carne (cf. Jo 1,14). E exatamente assumindo a carne (cf. Rom 8,3; Heb 2,14; 1 Jo 4,2), e nascendo de uma
mulher (cf. Gal 4,4), que «o Filho de Deus se fez filho do homem»[15] e, também, nosso irméao (cf. Heb 2,14).
Assim, entrando a fazer parte da familia humana, «uniu-se de certo modo a cada homem»[16] e estabeleceu
uma nova ordem nas relacdes com Deus, seu Pai, e com todos os homens, na qual podemos ser incorporados
para participar na sua propria vida. Consequentemente, assumir a carne humana, longe de limitar a acgao
salvifica de Cristo, permite-Lhe mediar de maneira concreta a salvagao de Deus com todos os filhos de Adao.

11. Concluindo, e para responder, quer seja ao reducionismo individualista da tendéncia pelagiana, quer seja ao
reducionismo neo-gnostico que promete uma libertagao interior, € necessario recordar o modo como Jesus €
Salvador. Ele nao se limitou a mostrar-nos o caminho para encontrar Deus, isto €, um caminho que poderemos
percorrer por nés mesmos, obedecendo as suas palavras e imitando o seu exemplo. Cristo, todavia, para abri-
nos a porta da libertagao, tornou-se Ele mesmo o caminho: «Eu sou o caminho» (Jo 14,6). [17] Além disso,
esse caminho nao € um percurso meramente interior, a margem das nossas relagdes com os outros e com o
mundo criado. Pelo contrario, Jesus ofereceu-nos um «caminho novo e vivo que Ele abriu para nos através [...]
da sua carne» (Heb 10,20). Enfim, Cristo é Salvador porque Ele assumiu a nossa humanidade integral e viveu
em plenitude a vida humana, em comunhao com o Pai e com os irméos. A salvagao consiste em incorporar-se
nesta vida de Cristo, recebendo o seu Espirito (cf. 1 Jo 4,13). Assim, Ele tornou-se «em certo modo, o principio
de toda graga segundo a humanidade».[18] Ele €, ao mesmo tempo, o Salvador e a Salvagao.

V. A Salvagao na Igreja, corpo de Cristo

12. O lugar onde recebemos a salvacao trazida por Jesus ¢é a Igreja, comunidade daqueles que, tendo sido



31

incorporados a nova ordem de relagdes inaugurada por Cristo, podem receber a plenitude do Espirito de Cristo
(cf. Rom 8,9). Compreender esta mediagao salvifica da Igreja € uma ajuda essencial para superar qualquer
tendéncia reducionista. De fato, a salvagado que Deus nos oferece nao é alcangada apenas pelas forgas
individuais, como gostaria o neo-pelagianismo, mas através das relacoes nascidas do Filho de Deus encarnado
e que formam a comunh&o da Igreja. Além disso, uma vez que a graga que Cristo nos oferece ndo é, como
afirma a visdo neo-gnostica, uma salvagdo meramente interior, mas que nos introduz nas relagdes concretas
que Ele mesmo viveu, a Igreja € uma comunidade visivel: nela tocamos a carne de Jesus, de maneira singular
nos irmaos mais pobres e sofredores. Enfim, a mediagao salvifica da Igreja, «sacramento universal de
salvagdo»,[19] assegura-nos que a salvagio ndo consiste na auto-realizagédo do individuo isolado, e, muito
menos, na sua fusdo interior com o divino, mas na incorporagdo em uma comunhao de pessoas, que participa
na comunhao da Trindade.

13. Tanto a visao individualista como a visao meramente interior da salvagao contradizem a economia
sacramental, através da qual Deus quis salvar a pessoa humana. A participagao, na Igreja, a nova ordem de
relagdes inauguradas por Jesus realiza-se por meio dos sacramentos, entre eles, o Baptismo que é a porta,[20]
e a Eucaristia que é fonte e culmine.[21] Assim, se V&, a inconsisténcia das pretensdes de auto-salvagao, que
contam apenas com as forgas humanas. Pelo contrario, a fé confessa que somos salvos por meio do Baptismo,
que imprime o carater indelével de pertencer a Cristo e a Igreja, do qual deriva a transformagao do nosso modo
concreto de viver as relagées com Deus, com os homens e com a criagdo (cf. Mt 28,19). Assim, purificados do
pecado original e de todo pecado, somos chamados a uma nova vida em conformidade com Cristo (cf. Rom
6,4). Com a graga dos sete sacramentos, os crentes continuamente crescem e se regeneram, sobretudo,
guando o caminho se torna mais dificil e as quedas nao faltam. Quando eles pecam, abandonam o amor por
Cristo, podendo ser reintroduzidos, por meio do sacramento da Peniténcia, a ordem das relagdes inaugurada
por Jesus, para caminhar como Ele caminhou (cf. 1 Jo 2,6). Desta forma, olhamos com esperanga para o juizo
final, no qual cada pessoa sera julgada pelo amor (cf. Rm 13,8-10), especialmente pelos mais fracos (cf. Mt
25,31-46).

14. A economia salvifica sacramental opde-se ainda as tendéncias que propdem uma salvagao meramente
interior. De facto, o gnosticismo esta associado a um olhar negativo sobre a ordem da criagao, inclusive, como
uma limitacao da liberdade absoluta do espirito humano. Consequentemente, a salvacgao é vista como
libertagdo do corpo e das relagbes concretas que a pessoa vive. Pelo contrario, como somos salvos «por meio
da oferta do corpo de Jesus Cristo» (Heb 10,10; cf. Col 1,22), a verdadeira salvacao, longe de ser libertagdo do
corpo, compreende também a sua santificagao (cf. Rom 12,1). O corpo humano foi modelado por Deus, que
nele inscreveu uma linguagem que convida a pessoa humana a reconhecer os dons do Criador e a viver em
comunh&o com os irmaos.[22] O Salvador restabeleceu e renovou, com a sua Encarnagéo e o seu mistério
pascal, esta linguagem originaria, € comunicou-a na economia corporal dos sacramentos. Gracas aos
sacramentos, os cristdos podem viver fielmente a carne de Cristo e, consequentemente, em fidelidade a ordem
concreta das relacdes que Ele nos deu. Esta ordem de relagdes requer, de maneira especial, o cuidado pela
humanidade sofredora de todos os homens, através das obras de misericordia corporais e espirituais.[23]

VI. Conclusdo: comunicar a fé, esperando o Salvador

15. A consciéncia da vida plena, na qual Jesus Salvador nos introduz, impulsiona os cristdos a missao de
proclamar a todos os homens a alegria e a luz do Evangelho.[24] Neste esforgo, eles estardo também prontos
para estabelecer um dialogo sincero e construtivo com os crentes de outras religides, na confianga que Deus
pode conduzir a salvagdo em Cristo «todos os homens de boa vontade, em cujos coragdes a graga opera
ocultamente».[25] Ao dedicar-se com todas as suas forgas a evangelizagao, a Igreja continua a invocar a vinda
definitiva do Salvador, porque «na esperanga fomos salvos» (Rom 8,24). A salvagao do homem sera plena
somente quando, depois de ter vencido o ultimo inimigo, a morte (cf 1 Cor 15,26), participaremos plenamente
da gldria de Cristo ressuscitado, que leva a plenitude a nossa relagdo com Deus, com os irmdos e com toda a
criagao. A salvagao integral, da alma e do corpo, € o destino final ao qual Deus chama todos os homens.
Fundamentados na fé, sustentados pela esperanga, operantes na caridade, seguindo o exemplo de Maria, a
Mae do Salvador e a primeira dos que foram salvos, estamos certos de que nossa cidadania "esta nos céus, de
onde certamente esperamos o Salvador, o Senhor Jesus Cristo. Ele transfigurara o nosso pobre corpo,
conformando-o ao seu corpo glorioso, com aquela energia que o torna capaz de a si mesmo sujeitar todas as



32
coisas"(Fil 3,20-21).

O Sumo Pontifice Francisco, no dia 16 de fevereiro de 2018, aprovou esta Carta, decidida na Sessédo Plenaria
desta Congregacgéo no dia 24 de janeiro de 2018, e ordenou a publicagéo.

Dado em Roma, na Sede da Congregacao para a Doutrina da Fé, no dia 22 de fevereiro de 2018, Festa da
Catedra de Sao Pedro.

+ Luis F. Ladaria, S.I.
Arcebispo titular de Thibica
Prefeito

+ Giacomo Morandi
Arcebispo titular de Cerveteri
Secretario

[1] Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Dei Verbum, n. 2.

[2] Cf. Congregacgao para a Doutrina da Fé, Decl. Dominus lesus (6 de agosto de 2000), nn. 5-8: AAS 92 (2000),
745-749.

[3] Cf. Francisco, Exort. apost. Evangelii gaudium (24 de novembro de 2013), n. 67: AAS 105 (2013), 1048.

[4] Cf. Id., Carta enc. Lumen fidei (29 de junho de 2013), n. 47: AAS 105 (2013), 586-587; Exort. apost.
Evangelii gaudium, nn. 93-94: AAS (2013), 1059; Discurso aos representantes do VV Congresso nacional da
Igreja italiana, Florenga (10 de novembro de 2015): AAS 107 (2015), 1287.

[5] Cf. Id., Discurso aos representantes do V Congresso nacional da Igreja italiana, Florenga (10 de novembro
de 2015): AAS107 (2015), 1288.

[6] Cf. Id., Exort. apost. Evangelii gaudium, n. 94: AAS 105 (2013), 1059: «o fascinio do gnosticismo, uma fé
fechada no subjetivismo, onde apenas interessa uma determinada experiéncia ou uma série de raciocinios e
conhecimentos que supostamente confortam e iluminam, mas, em Ultima instancia, a pessoa fica enclausurada
na imanéncia da sua propria razao ou dos seus sentimentos»; Pontificio Conselho para a Cultura — Pontificio
Conselho para o dialogo Inte-religioso, Jesus Cristo, portador da agua viva. Uma refelexao crista sobre a “New
Age” (janeiro de 2003), Cidade do Vaticano 2003.

[7] Francisco, Carta enc. Lumen fidei, n. 47: AAS 105 (2013), 586-587.

[8] Cf. Id., Discurso aos participantes da peregrinagdo da diocese de Brescia (22 de junho de 2013): AAS 95
(2013), 627: «neste mundo onde nega-se o homem, onde se prefere andar na estrada do gnosticismo, [...] do
“sem carne” — um Deus que néo se fez carne [...]».

[9] De acordo com a heresia Pelagiana, desenvolvida durante o século V ao redor de Pelagio, o homem, para
cumprir os mandamentos de Deus e ser salvo, precisa da graga apenas como um auxilio externo a sua
liberdade (como luz, exemplo, forga), mas ndo como uma sanagao e regeneragao radical da liberdade, sem
meérito prévio, para que ele possa realizar o bem e alcancar a vida eterna.

Mais complexo € o movimento gndstico, surgido nos séculos | e I, que manifestou-se de formas muito
diferentes. Em geral, os gnosticos acreditavam que a salvagao é obtida através de um conhecimento esotérico
ou "gnose". Esta gnose revela ao gndstico sua esséncia verdadeira, isto €, uma centelha do Espirito divino que
habita em sua interioridade, que deve ser libertada do corpo, estranho a sua verdadeira humanidade. Somente
assim o gnostico retorna ao seu ser originario em Deus, de quem ele afastou-se pela queda original.

[10] Cf. Tomas, Summa theologiae, I-11, q. 2.

[11] Cf. Agostinho, Confissées, |, 1: Corpus Christianorum, 27 ,1.

[12] Conc. Ecum. Vat. Il, Const. past. Gaudium et spes, n. 22.

[13] Comissédo Teoldgica Internacional, Algumas questées sobre a teologia da redengdo, 1995, n. 2.

[14] Bento XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 de dezembro de 2005), n. 1: AAS 98 (2006), 217; cf. Francisco,
Exort. apost. Evangelii gaudium, n. 3: AAS 105 (2013), 1020.

[15] Irineu, Adversus haereses, |, 19,1: Sources Chrétiennes, 211, 374.

[16] Conc. Ecum. Vat. ll, Const. past. Gaudium et spes, n. 22.



33

[17] Cf. Agostinho, Tractatus in loannem, 13, 4. Corpus Christianorum, 36, 132: «Eu sou o caminho, a verdade e
a vida (Jo 14, 6). Se vocé busca a verdade, siga o caminho; porque o caminho € o mesmo que a verdade. A
meta que se busca e o caminho que se deve percorrer, sdo0 a mesma coisa. Nao se pode alcangar a meta
seguindo um outro caminho; por outro caminho nao se pode alcancar a Cristo: a Cristo se pode alcangar
somente através de Cristo. Em que sentido se chega a Cristo através de Cristo? Se chega a Cristo Deus
através de Cristo homem; por meio do Verbo feito carne se chega ao Verbo que era no principio Deus junto a
Deus.

[18] Tomas, Quaestio de veritate, q. 29, a. 5, co.

[19] Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Lumen gentium, n. 48.

[20] Cf. Tomas, Summa theologiae, lll, q. 63, a. 3.

[21] Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Lumen gentium, n. 11; Const. Sacrosanctum Concilium, n. 10.

[22] Cf. Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24 de maio de 2015), n. 155: AAS 107 (2015), 909-910.

[23] Cf. Id., Carta apost. Misericordia et misera (20 de novembro de 2016), n. 20: AAS 108 (2016), 1325-1326.
[24] Cf. Jodo Paulo I, Carta enc. Redemptoris missio (7 de dezembro de 1990), n.40: AAS 83 (1991), 287-288;
Francisco, Exort. apost. Evangelii gaudium, nn. 9-13: AAS 105 (2013), 1022-1025.

[25] Conc. Ecum. Vat. Il, Const. past. Gaudium et spes, n. 22.

[00317-P0O.01] [Texto original: Italiano]

[BO160-XX.02]



