SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0127
Giovedi 15.02.2018

Incontro del Santo Padre con i Parroci e i Sacerdoti della Diocesi di Roma

Alle ore 11.00 di questa mattina, nella Basilica Papale di San Giovanni in Laterano, il Santo Padre Francesco ha
incontrato il Clero della diocesi di Roma per il tradizionale appuntamento di inizio Quaresima. Al suo arrivo in
Basilica, il Santo Padre ha confessato alcuni sacerdoti.

Dopo lindirizzo di saluto di S.E. Mons. Angelo De Donatis, Vicario Generale di Sua Santita per la Diocesi di
Roma, il Papa ha rivolto la Sua parola ai sacerdoti presenti.

Si riporta la trascrizione delle risposte date dal Santo Padre. Il Vicariato di Roma curera successivamente una
redazione piu organica.

Parole del Santo Padre

Papa Francesco
Buongiorno.
Cerchero0 di dire qualcosa sulle domande che voi mi avete fatto, le domande fatte dal gruppo.

Mons. Angelo De Donatis
Alcuni sacerdoti avevano preparato delle domande che io ho portato a Papa Francesco e adesso ce le
illustra, secondo le diverse eta di sacerdoti: quindi, quelli giovani, quelli piu grandi e fino all’eta degli anziani.

Papa Francesco

Il gruppo dei piu giovani: “Tante vocazioni nascono bene ma poi si raffreddano, si abituano, si spengono.
Come si passa dallinnamoramento all'lamore, nella vita sacerdotale? Vale a dire, come possiamo aspettarci che
tutta 'umanita di un prete venga coinvolta intorno a questo centro che & I'amore nuovo per il Signore? Come
anche i desideri, le aspirazioni, i limiti vengono coinvolti? Come vivere nella liberta una vita sacerdotale che ci &
chiesto di assumere con amore, ma nel concreto si dipana in mille rubriche e doveri? A volte ci si sente dentro a
un grande treno che procede a prescindere da noi. Come sentirsi eletti da Dio e realizzati come uomini fuori da



2

una carriera e alieni da confronti? In questa nostra citta, spesso ci sentiamo non incisivi: possiamo noi essere
un’'umanita significativa, vale a dire possiamo noi compiere scelte di vita che indichino una strada evangelica su
come vivere la realta urbana disumanizzante del nostro tempo? Pu0 oggi il prete diventare un segno umano
piccolo ma luminoso che inviti il suo gregge alla liberta? Quanto le fatiche dei giovani sacerdoti sono dettate
dalla poca forza, dalla poca profezia, dalla poca trasparenza, o quanto invece pesa uno stile di Chiesa non
ancora rinnovato? La vita comune, lo stile sobrio, la preghiera meno cultuale e 'abbandono delle strutture,
quanto non arrivano alla vita concreta del prete perché non si € rinnovato, o quanto al contrario la vita ordinaria
che ¢ chiesta al prete, non risponde a un rinnovamento del suo cuore?”.

Questa & la domanda. Tante domande in una domanda! Ma mi € piaciuto che ce ne siano tante, perché c’'e
qualcosa di comune in queste domande: c’€ I'abbondanza di circostanze. Se questo € cosi e questo € cosi e
cosi e cosi...: domande di circostanze. L'accento & sulle circostanze. “Quando succede questo, se le cose sono
cosi e sono cosi e vanno cosi, come si pud fare con queste circostanze che sono limitazioni, che non ci lasciano
andare avanti?”. Davanti a queste circostanze non c’é uscita. Se io faccio una domanda — come in questo caso
— sulle circostanze o con tante circostanze, da questa strada non c’e uscita. E’ una trappola, quando le
circostanze diventano cosi forti. E’ una trappola perché non ti lascia crescere, € un guardare troppo le
circostanze. Invece € centrale il modo giusto di vivere gli impegni sacerdotali, e cercare lo stile che aiuti a offrire
in pace e fervore. Lasciamo da parte le circostanze — ce ne sono tante —, ma guardiamo come andare avanti. Ho
detto la parola “stile”: cercare il proprio stile sacerdotale, la propria personalita sacerdotale, che non € un cliché.
Tutti noi sappiamo come dev’essere un sacerdote, le virtu che deve avere, la strada che deve avere... Ma lo
stile, la carta d’identita tua... Si, dice “sacerdote”, ma la tua, con la tua impronta personale, con le motivazioni
che ti spingono a vivere in pace e fervore. Da una parte, tante circostanze in questo mondo che € cosi, cosi e
cosi...; dall’'altra, il tuo stile. Ognuno di noi ha il proprio stile sacerdotale. Si, il sacerdozio & un modo di vivere,
una vocazione, un’imitazione di Gesu Cristo in un certo modo; ma il tuo sacerdozio & unico, nel senso che non &
uguale all’altro. lo direi, di fronte a queste domande: cerca il tuo stile. Non guardare tanto le circostanze che
chiudono le uscite. Cerca il tuo stile: il tuo stile di prete e personale.

E questo stile si muove in un’atmosfera. Vorrei dire questo: non € un cliché continuare a dire che non potremo
vivere il ministero con gioia senza vivere momenti di preghiera personale, faccia a faccia col Signore, parlando,
conversando con Lui di quello che sto vivendo. Questo non & un cliché. [Vivere] il ministero con gioia, con
momenti di preghiera personale, faccia a faccia col Signore, parlare con il Signore, conversando con Lui di
quello che sto vivendo. Le circostanze, il tuo proprio stile, il Signore. Parlo col Signore di questo? Tutte queste
domande? O parlo con me stesso, con la mia impossibilita davanti a tante circostanze che chiudono la porta e
mi tirano giu? “Ah, non si pu0, € un disastro..., non si pud essere preti in questo mondo secolarizzato...”. E
incominciano le lamentele. | limiti. La domanda dice: “Come anche i desideri e le aspirazioni, i limiti vengono
coinvolti?”. Questa € una bella domanda: come i limiti vengono coinvolti nella tua vocazione sacerdotale, nel tuo
stile. Individuare i limiti: quelli generali — per il fatto che sono qui — e anche i tuoi, personali. Dialogare con i limiti,
nel senso di cosa posso fare io con questo limite, come portare questo limite addosso. Discernere tra i limiti. E la
domanda ci puo spaventare perché ci sono tanti limiti, tante circostanze che ci tirano giu e “non posso essere
sacerdote”, no! La risposta &: c’€ una strada, € il tuo stile sacerdotale, il dialogo con i tuoi limiti, il discernimento
con i limiti, anche con queste circostanze. Non avere paura di questo. Discernere anche i propri peccati, perché i
peccati vengono perdonati, € vero, il sacramento della Confessione & per questo; ma non finisce tutto Ii. Il tuo
peccato nasce da una radice, da un peccato capitale, da un atteggiamento, e questo € un limite, che si deve
discernere. E’ un’altra strada, diversa dal chiedere il perdono per il peccato. “No, si, ho questo problema, mi
sono confessato, € finita”. No, non finisce li. Il perdono € li, ma poi tu devi dialogare con quella tendenza che ti
ha portato a un peccato di superbia, di vanita, di gelosia, di chiacchiere, non so... Cosa mi porta a quello?
Dialogare con il limite che ho dentro, e discernere. E il dialogo, con questi limiti, sempre — per essere ecclesiale
— si deve fare davanti a un testimone, a qualcuno che mi aiuti a discernere. E |i &€ tanto importante il confronto:
questo che succede a me confrontarlo con un altro. Il bisogno del confronto. Non tanto dei peccati, direi che qui
bisogna fare una distinzione: i peccati sono per confessarli e chiedere perdono, e la cosa finisce li; poi, con il
Signore, vado avanti. Ma i limiti, le tendenze, i problemi che mi portano a questo, le malattie spirituali che ho,
questo si, io non potrei mai vincere questo o risolvere i problemi che mi portano [al peccato] senza il confronto. Il
confronto. E |i [si tratta di] cercare un uomo saggio. Un uomo saggio. E’ |a figura ecclesiale del padre spirituale,
che incomincia dai monaci del deserto: quello che ti guida, ti aiuta, anche dialoga con te, ti aiuta nel
discernimento. Se hai peccato, questo € un limite, € vero: cerca uno misericordioso; e se &€ sordo, meglio. Chiedi
perdono e vai avanti. Ma la cosa non finisce li. Che cosa ti ha portato al peccato? Qual € la tendenza, qual € il
problema? Cerca uno saggio per il confronto, per dialogare con i limiti, con le proprie debolezze, per dialogare e
cercare di risolvere il cammino. lo vi dico con verita: il sacerdote & celibe e in questo senso si puo dire che € un



uomo solo; si, fino a un certo punto lo si potrebbe dire. Ma non pud vivere solo, senza un compagno di
cammino, una guida spirituale, un uomo che lo aiuti al confronto, al discernimento, al dialogo. Non & sufficiente
confessare i peccati: questo & importante, perché li — e io sempre I'ho sentito, € una delle cose piu belle del
Signore — ¢’é I'umilta del peccatore e la misericordia di Dio che si incontrano e si abbracciano; € un momento
bellissimo della Chiesa, quello, il perdono dei peccati. Ma non ¢ sufficiente.  Tu sei responsabile anche di una
comunita, tu devi andare avanti, e per questo hai bisogno di una guida. lo vi dico di non avere paura; anche ai
giovani: incominciare da giovani, con questo. Cercare. Ci sono uomini saggi, uomini di discernimento che
aiutano tanto, e accompagnano tanto.

Dunque, riassumendo: in questa domanda c’é troppo accento sulle circostanze, e questo puo diventare un
alibi. Perché se tu guardi soltanto alle circostanze, non c’€ uscita. Tu devi cercare il tuo proprio stile, il modo
giusto di vivere la tua vocazione sacerdotale; e per questo non &€ una cosa antica, non € un cliché continuare a
dire che non potremo vivere il ministero con gioia senza vivere momenti di preghiera personale, faccia a faccia
col Signore, parlando, conversando con Lui di quello che stiamo vivendo. Queste cose devono essere portate
nella preghiera, con il Signore. Senza il dialogo con il Signore tu non puoi andare avanti. Dialogare con i limiti,
discernere i limiti; e per questo aiutarci con il confronto col padre spirituale, con un uomo saggio che ci aiuti nel
discernimento. E i giovani li aiuta tanto — e lo fanno! — anche — & un plus, questo, e anche i grandi lo fanno —
piccoli gruppi di sacerdoti che si accompagnano: la fraternita sacerdotale. Si incontrano, parlano, e questo &
importante, perché la solitudine non fa bene, non fa bene.

Questo € quello che mi viene in mente sulla prima domanda. Ma vorrei sottolineare questo: state attenti di
non imbrogliarvi con i limiti. “Oh, non si pud, guarda questo, questo, il mondo € una calamita, questo, quell’altro,
la televisione, questo, quellaltro...”: sono limiti culturali o personali, ma questa non € la strada. La strada ¢ l'altra
che ho detto. E sempre al centro il Signore Gesu, la preghiera.

Passiamo alla seconda domanda: “Per un prete, I'eta che va dai 40 ai 50 anni circa & decisiva. Cadono spesso
i perfezionismi moralistici, si € coscienti esperienzialmente di essere peccatori — e questo € molto buono, di
quell’eta. Tanti ideali apostolici si ridimensionano, I'appoggio della famiglia di origine si affievolisce, i genitori si
ammalano, sovente anche la salute inizia a dare qualche problema. Sarebbe un tempo propizio per scegliere il
Signore, ma spesso non abbiamo gli strumenti per riorientare la crisi di mezza eta — cosi si chiama questa —
verso una elezione gioiosa e definitiva. Il super-lavoro — alle volte € suicida — il superlavoro dispersivo ci ha
disabituati a prenderci cura di noi stessi proprio nel momento in cui ce ne sarebbe piu bisogno. Padre, pud darci
qualche indicazione in merito? Come prepararsi a questa tappa della vita? Quali sono gli aiuti indispensabili?”.

Eh, le démon de midi! Il demone di mezzogiorno... Noi in Argentina lo chiamiamo “el cuarentazo’. A quaranta,
tra quaranta e cinquanta, ti viene questo... E’ una realta. Alcuni ho sentito che lo chiamano “adesso o mai piu”.
Si ripensa a tutto e [si dice] “o0 adesso o mai piu”. Ci sono due scritti che io conosco — ce ne sono tanti belli, dei
Padri del deserto, nella Filocalia troverete tante cose su questo —: ¢’ un libro moderno, piu vicino a noi, anche in
dialogo con la psicologia, di quel monaco psicologo austriaco, Anselm Griin, La crisi della meta della vita,
questo puo aiutare. E’ un dialogo psicologico-spirituale su questo momento. E c’€ un altro scritto che, questo si,
io vorrei che tutti leggessero: La seconda chiamata, del padre René Voillaume. Sarebbe bello offrirlo questo, in
qualche modo, ai sacerdoti. Fa una bella esegesi della vocazione di Pietro, l'ultima, a Tiberiade: il Pietro della
seconda chiamata. Come il Signore ci ha chiamati la prima volta, ci chiama continuamente, ma fortemente la
prima volta; poi ci accompagna chiamandoci tutti i giorni, ma a un certo punto della vita, questo si fa una
seconda chiamata forte. E’ un momento di molte tentazioni; &€ un momento nel quale ci vuole una necessaria
trasformazione. Non si pud continuare senza questa necessaria trasformazione, perché se tu continui cosi,
senza maturare, fare un passo avanti in questa crisi, finirai male. Finirai nella doppia vita, forse, o lasciando
tutto. Ci vuole questa necessaria trasformazione. Non ci sono piu quei primi sentimenti: “sono lontani, non li
sento come quelli che avevo da ragazzo, di seguire il Signore, I'entusiasmo...”; questi sono andati, ci sono altri
sentimenti. Ci sono anche altre motivazioni, non quelle. E succede — perché questo & un problema umano —
succede come nel matrimonio: non ci sono pit innamoramento, entrare in amore, nella emozione giovanile... Le
cose si sono calmate, vanno in un altro modo. Ma rimane, quella si, una cosa che dobbiamo cercare dentro: il
gusto dell'appartenenza. Questo rimane. |l piacere di essere insieme a un corpo, di condividere, di camminare,
di lottare insieme: questo, nel matrimonio e anche per noi. L’'appartenenza. Com’é la mia appartenenza alla
diocesi, al presbiterio?... Questo rimane. E dobbiamo farci forti in quel momento per fare il passo avanti. Come
per i coniugi: hanno perso tutto quello che era piu giovanile, ma il gusto dell’'appartenenza coniugale, questo
rimane. E [i, cosa si fa? Cercare aiuto, subito. Se tu non hai un uomo prudente, un uomo di discernimento, un



4

saggio che ti accompagni, cercalo, perché e pericoloso andare avanti da soli, in questa eta. Tanti sono finiti
male. Cerca aiuto subito. Poi, con il Signore: dire la verita, che sei un po’ deluso perché quell’entusiasmo se n'é
andato... Ma c’¢€ la preghiera di donazione: darsi al Signore, un modo di pregare diverso, la donazione. E’ un
momento aspro, un momento aspro, ma € un momento liberatorio: quello che & passato, & passato; adesso c'e
un’altra eta, un altro momento della mia vita sacerdotale. E con la mia guida spirituale devo andare avanti. Il
tempo che rimane, di vita, & per viverlo meglio, per una migliore donazione di sé stessi. E’ il tempo dei figli— a
me piace dire cosi —, di vedere crescere i figli. Il tempo di aiutare la parrocchia, la Chiesa, a crescere, € tempo di
crescita, dei figli. E’ tempo che io incominci a diminuire. Il tempo della fecondita, la vera fecondita, non la
fecondita finta. E’ tempo della potatura: loro crescono, io aiuto e io rimango indietro. Aiutando a crescere, ma
sono loro. E ci sono delle tentazioni brutte in questo tempo. Tentazioni che prima uno mai avrebbe pensato di
avere. Non c’é da vergognarsi, sono tentazioni: il problema & del tentatore, non & nostro. Non c’eé da
vergognarsi. Ma bisogna smascherarle subito. Ed € anche il tempo delle ragazzate: quando il prete incomincia a
fare delle ragazzate. Sono il germoglio della doppia vita. Bisogna prenderle subito e anche con senso
dell'umorismo: “Guarda, io che avevo creduto di avere dato la mia vita totalmente al Signore, ma guarda, che
brutta figura faccio!”. Ho detto che ¢ il tempo della fecondita. Qual € la figura che mi viene in mente? Ragazzate,
doppia vita... ma, quella che mi viene in mente di piu, prendendola dalla famiglia, per descrivere il sacerdote che
non riesce a superare questo, a maturare in questo tempo, € la figura dello “zio zitello”. Sono bravi, gli zii zitelli,
perché — lo ricordo — ne avevo due, ci insegnavano le parolacce, ci davano le sigarette di nascosto, sempre...
ma non erano padri! Non erano padri. E’ il tempo della fecondita: con il sacrificio, col’amore, & un bel tempo,
questo. E’ un tempo... € il secondo atto della vita. Il primo atto & I'atto della giovinezza, ma questo ti porta alla
fine. Non perdere questa opportunita di maturare in questo tempo di potatura, di prove, di tentazioni diverse... |l
tempo della fecondita. Puo darsi anche che vengano in questo tempo — perché il diavolo € astuto — alcune
tentazioni della prima gioventu, ma isolate vengono. Non spaventarsi. “Ma guarda, a questa eta, Padre...” — “Eh
si, figlio. Vai avanti!”. Ci fanno vergognare, ma € proprio di questo tempo, ringraziamo il Signore che ci fa
vergognare un po’. Ma non rimanere li! No, quella € una circostanza, il filo va dall’altra parte: la potatura, la
fecondita e il tempo di custodire il buon vino, perché invecchi bene. E direi anche che & il tempo del primo addio,
il tempo dove il sacerdote si accorge che un giorno dira addio definitivamente. E questo € il tempo del primo
addio. In questo tempo si devono dire tanti “addio”: “Ciao, non ti vedrd piu”. Questo non succedera mai piu,
questa situazione, questo modo di sentire le cose non li avro piu. Addio a questa parte della vita, per
incominciarne un’altra. E cosi impariamo a congedarci. Mi viene in mente, e questo fa ridere, perché ho fatto un
Motu proprio in questi giorni che incomincia con queste parole: “Imparare a congedarsi”. E’ per quelli che a 75
anni devono dare le dimissioni. Ma & tempo per imparare a congedarsi, perché un giorno dovremo farlo. E’ una
scienza, una saggezza che si deve imparare con il tempo, che non si improvvisa.

Questo € quello che io direi, cosi, un po’ disordinatamente, su questa seconda domanda del “demonio di
mezzogiorno”. Ma cercate di leggere Padre Voillaume, La seconda chiamata; anche l'altro di Griin € buono, ma
Voillaume € un classico. E’ curioso: Voillaume € un autore spirituale che € diventato classico ancora in vita, uno
dei pochi che gia era classico, & morto anzianissimo, ma era classico quando era ancora in vita.

[Prende la successiva domanda, dei sacerdoti anziani]

E’ quella del Vicario, questa. lo sono oltre!

[Legge la terza domanda] “Santo Padre, noi sacerdoti con 35, 40, e piu anni di ministero, abbiamo iniziato il
nostro servizio alla Chiesa in un tempo molto diverso da quello attuale. Siamo passati attraverso fasi di
cambiamenti rapidi, e talvolta violenti. La giovinezza e I'eta adulta si sono succedute velocemente, senza darci il
tempo di capire e adeguarci. Giunti alla piena maturita — nel tempo proprio della piena maturita — e anzi
avendone superato la soglia, non di rado sentiamo la fatica e l'inadeguatezza. Infatti, anche quando c’¢ I'energia
e siamo guidati da un sincero desiderio di servire, non sempre possiamo attingere all’esperienza per
corrispondere alle nuove domande e alle esigenze del ministero”. Chi ha scritto questo € molto curioso, perché
continua: “Ci piacerebbe sapere come Lei ha vissuto il passaggio alla stagione matura del suo ministero
sacerdotale, tanto piu che per Lei ha coinciso con svolte importanti e impreviste. Infatti, & stato chiamato al
ministero episcopale a 56 anni, e 20 anni dopo, nel 2013, ha vissuto una nuova radicale svolta con I'elezione a
Vescovo di Roma. Quali dunque i punti fermi della vita spirituale, per vivere in modo integralmente pacificato
questa stagione cosi complessa, che per noi dovrebbe essere quella dei frutti maturi?”.



Tanti di noi siamo in questa eta. Diciamo la verita: € l'ultima tappa della vita. La crisi del mezzogiorno &
passata e viene questa. E in questa eta si pud non trovare il linguaggio proprio del mondo di oggi. lo non so
usare i network e queste cose... no, neppure il telefonino, non ne ho. Non so. Quel linguaggio non so usarlo.
Internet e queste cose, io non so usarle. Quando devo inviare un e-mail lo scrivo a mano e il segretario lo passa.
Si pud non avere l'abilita di usare le nuove tecniche; si pud non trovare la metodologia pastorale che oggi ci
vuole. Questo & vero, & un’esperienza. Oggi la realta va tanto avanti, che io non riesco a farlo. Pero la cosa piu
importante a questa eta € quello che si puo fare: quello di cui oggi ha bisogno la gente. E questa eta — quella di
prima era quella della potatura; forse la prima di tutte era quella della speranza, di avere tutta la vita davanti — e
questa invece € l'eta del sorriso. Offrire uno sguardo amabile. E questo si pud fare. Questo si puo fare. Che
bello, quando i confessori ricevono il penitente con questo sguardo, amabile. E subito il cuore del penitente si
apre, perché non vede una minaccia. E’ lo sguardo che accoglie la persona, lo sguardo amabile. Questo
riguardo al confessore. Ma tanto bene si pud fare con il sacramento della Riconciliazione a questa eta. Tanto
bene. Credo che alcuni negli anni scorsi mi hanno dato quel libro del confessore: Non stancarsi di perdonare. ||
sacramento della Riconciliazione a questa eta € uno dei ministeri piu belli che si possono fare. Si pud essere
disponibile. Una nuova disponibilita: “Si, come no... Puoi fare quella cosa? Si, dai..”. E I'eta del sacerdozio del
molteplice uso. Si pud avere vicinanza, la compassione di un padre. | padri anziani, che conoscono la vita, sono
vicini alle miserie umane, vicini ai dolori. Non parlano troppo, ma forse, con lo sguardo, con una carezza, con il
sorriso, con una parola, fanno tanto bene. Si puo ascoltare tanto, tanta gente che ha bisogno di parlare della
propria vita, di dire... Ascoltare. Il tempo di fare i ministero dell’ascolto. La pastorale dell’'orecchio. E oggi la
gente ha bisogno di essere ascoltata. Poi, il frutto non si quale sia, ma: “Ho trovato un uomo che mi ha capito”.
Forse il sacerdote non se ne accorge che lo ha capito, ma ha accolto quella persona in modo tale che... E’ il
tempo di offrire un perdono senza condizioni. | nonni sanno perdonare, hanno una saggezza. Quel confessore di
quel libro — era un frate cappuccino —, a volte gli veniva lo scrupolo di aver perdonato troppo. E venuto da me a
80 anni — adesso ne ha 92 e ha la coda di gente e non finisce — e mi ha detto: “Ma sai, ho questo problema, non
so... Dimmi tu, come vescovo, cosa devo fare” - “E cosa fai quando ti viene lo scrupolo?”, ho detto io. lo lo
conoscevo, sapevo che era furbo... E lui mi ha detto: “Mah, vado in cappella e guardo il tabernacolo, e dico al
Signore: Signore, scusami, oggi ho perdonato troppo. Ma bada bene: sei stato Tu a darmi il cattivo esempio”. E
questa € saggezza: il perdono senza condizioni.

Cosa puo fare anche? Dare testimonianza di generosita e di gioia. La testimonianza che vediamo nei vecchi: la
testimonianza di “buon vino”, generoso, e gioioso. E pud regalare un buon umore, senso dell’'umorismo. Un
buon regalo, di uno che sa relativizzare le cose in Dio. Ma con quella saggezza di Dio.

La figura che mi viene ¢ il padre della parabola (cfr Lc 15), che relativizza tutto: il figlio incomincia con il
discorso e lui abbraccia, non lascia parlare, perdona. Ma il figlio sa che |i ¢’& una forza molto grande. E il tempo
dei figli grandi e dei nipotini. || prete ha dei nipotini. Non dei nipoti, no, perché c’'€ quel detto che dice “a coloro a
cui Dio non da dei figli, il diavolo da dei nipoti”. No, nipotini. E’ bello vedere i sacerdoti anziani giocare con i
bambini: si capiscono, si capiscono. E qui arrivo a un tema che ritengo molto importante. A me da tanta forza
quel passo di Gioele, capitolo 3, versetto 1: “| vecchi sogneranno e i giovani profetizzeranno”. E’ il tempo di
questa gioia nel rapporto con i giovani. E questo € uno dei problemi piu seri che noi abbiamo adesso. Ancora
siamo in tempo, perché si tratta di dare radici ai giovani. E’ curioso: i giovani si capiscono meglio con i vecchi
che con i genitori, perché c’e [nei giovani] una inconscia ricerca di identita, di radici e gli anziani la danno, i
nonni. Ma questo della generosita, del “buon vino” li aiuta tanto; e il dialogo con i nipotini, con i giovani. E qual &
la tentazione piu grande di questa eta? Ripristinare qualche tentazione della gioventu. Non so se in Italia esiste
questa espressione, ma in Spagna, in castigliano esiste, e in Argentina lo stesso: € il momento del “vecchio
verde” [“viejo verde”], cioé I'anziano non maturo, che torna alle tentazioni della gioventu. E’ brutto, & la sconfitta
di una vita: finire “vecchio verde”, non maturo... E fanno delle figuracce... Si sentono gli eterni fidanzati... delle
figuracce... | “vecchi verdi”, non dico i sacerdoti. Ma il sacerdote puo cadere in questa tentazione di ripristinare
delle tentazioni della gioventu. E’ una cosa brutta, finire cosi.

Ritorno sul dialogo tra vecchi e giovani: € un incontro di generazioni. |l passo evangelico della presentazione
di Gesu al tempio & chiaro, € molto forte e ci da tanta luce. | giovani hanno bisogno di radici, oggi che questo
mondo tanto virtuale, di una cultura virtuale senza sostanza, strappa loro le radici o non li fa crescere, gliele fa
perdere. E questa € un’urgenza del tempo, a cui i sacerdoti anziani possono rispondere: aiutare i giovani a
trovare le radici, a ritrovare le radici. E l'influsso & mutuo, perché quando qualche gruppo giovanile — ho in mente
qualche esperienza — va a suonare la chitarra, per esempio, in una casa di riposo, all’inizio gli anziani stanno
cosi [titubanti], ma poi incominciano a muoversi, entrano in dialogo, incominciano a sognare — come dice Gioele.
E questi sogni fanno si che i giovani escano diversi, differenti. Non € poesia, questo che dico, credo che sia una
rivelazione del Signore per il nostro tempo. E’ una speciale vocazione per noi sacerdoti che stiamo in questa



eta. Con i giovani, per essere sognatori con i giovani.

Anch’io avrei una domanda, qui: “Ci piacerebbe sapere come Lei ha vissuto il passaggio...”. Ma a chi piace
sapere questo? Voi non siete chiacchieroni, io non credo che a voi piaccia... [ride, ridono] E’ curioso, questa
tappa mi ha trovato in un momento di lasciare una carica di governo. Appena ordinato, sono stato nominato
superiore I'anno dopo, maestro dei novizi, poi provinciale, rettore della facolta... Una tappa di responsabilita che
€ incominciata con una certa umilta perché il Signore & stato buono ma poi, con il tempo, tu ti senti piu sicuro di
te stesso: “Ce la faccio, ce la faccio...” € la parola che piu viene. Uno sa muoversi, come fare le cose, come
gestire... Ed é finito, tutto questo, tanti anni di governo... E li &€ incominciato un processo di “ma adesso non so
cosa fare”. Si, fare il confessore, finire la tesi dottorale — che era li, e che non ho mai difeso —. E poi ricominciare
a ripensare le cose. Il tempo di una grande desolazione, per me. lo ho vissuto questo tempo con grande
desolazione, un tempo oscuro. lo credevo che fosse gia la fine della vita, si, facevo il confessore, ma con uno
spirito di sconfitta. Perché? Perché io credevo che la pienezza della mia vocazione — ma senza dirlo, adesso me
ne accorgo — fosse nel fare le cose, queste. Eh no, ¢’ un’altra cosa! Non ho lasciato la preghiera, questo mi ha
aiutato tanto. Ho pregato tanto, in questo tempo, ma ero “secco come un legno”. Mi ha aiutato tanto la preghiera
li, davanti al tabernacolo. E poi, una chiamata telefonica del Nunzio ha aperto un’altra porta. Ma gli ultimi tempi
di questo tempo — di anni, non mi ricordo se era dall’anno ’80... dall’83 al ‘92, quasi 10 anni, nove anni pieni —
nell’'ultimo tempo la preghiera era molto in pace, era con molta pace, e io mi dicevo: “Cosa accadra adesso?”,
perché io mi sentivo diverso, con molta pace. Facevo il confessore e il direttore spirituale, in quel tempo: era il
mio lavoro. Ma I’'ho vissuto in modo molto oscuro, molto oscuro e sofferente, e anche con l'infedelta di non
trovare il cammino, e compensazione, compensare [la perdita] di quel mondo fatto di “onnipotenza”, cercare
compensazioni mondane. E ancora il Signore, alla fine di questo tempo, mi ha preparato a quella chiamata
telefonica che mi ha messo su un’altra strada. Cosi: oscuro, non facile, si, molta preghiera, molta preghiera, e
compensazione. Cosi, l'ultima domanda, come ho vissuto questo. E poi l'ultimo [passaggio], dal ’13, non mi
sono accorto cosa € successo li: ho continuato a fare il vescovo, [dicendo:] “Pensaci Tu che mi hai messo qui!”.

E poi, I'ultima domanda: «Il presbitero si spende totalmente (e non potrebbe fare diversamente) perché
appartiene al Regno: ama la terra, che riconosce visitata ogni mattina dalla presenza di Dio. E’ uomo della
Pasqua, dallo sguardo rivolto al Regno verso cui si sente che la storia umana cammina, nonostante i ritardi, le
oscurita e le contraddizioni». Questa € una citazione. «Alla Conferenza Episcopale italiana, Santita, con queste
parole ha descritto il presbitero come uno che appartiene al Regno, che sa cogliere la presenza e 'azione dello
Spirito di Dio nel mondo e in particolare nelle culture che si forgiano nelle nostre citta. Ci aiuti, Papa Francesco,
a discernere i segni dei tempi, perché spesso il nostro sguardo € tentato di vedere in questo nostro mondo solo
realta negative, lontane dal Vangelo. Quali dimensioni, attese e aperture suscitate dallo Spirito Lei coglie negli
uomini del nostro tempo, che rappresentino grandi opportunita per I'evangelizzazione? Ci aiuti a riconciliarci con
loro, a non vedere solo dei nemici ma dei compagni di cammino con i quali realizzare un dialogo fecondo o,
come ha scritto in Evangelii gaudium, “un santo pellegrinaggio, una carovana solidale”».

Discernere i segni del tempo. Questo & cid che Gesu rimproverava ai dottori della legge di non saper fare:
discernere i segni del tempo. Nella realta, vedere la realta, ma la realta nascosta, perché la realta nasconde
sempre qualcosa di sublime. Vedere la realta, non avere paura della realta. La realta, mi piace dire, € piu grande
delle idee. Sempre. E’ superiore alle idee, la realta. Non avere paura della realta. Si, ci sono condotte, anche
condotte morali, che non sono quelle che noi siamo abituati a vedere. Pensiamo soltanto nella vita matrimoniale:
oggi non molti si sposano, preferiscono convivere. E questa realta, come la prendo? come I'accompagno? come
la spiego e aiuto a maturare e ad andare avanti? Non so, € una realta pastorale che noi non possiamo
dimenticare o lasciare da parte. E come faccio in modo che questa coppia, che si ama, faccia il passo verso la
maturita spirituale grande? O come rispetto questo? Ci sono sfide, ma realta anche buone ci sono. E su questo
mi € venuto in mente un articolo di un sacerdote argentino che si intitola “Lo bueno de vivir en esta epoca’, “Le
cose buone da vivere in questo tempo” [di Victor Manuel Fernandez]. In questo tempo ci sono cose buone, non
ci sono solo calamita. Non ci sono soltanto realta negative: ci sono cose buone. E lui ne fa vedere alcune: una
piu grande coscienza dei diritti umani e della propria dignita; oggi nessuno puo imporre le idee; oggi la gente &
piu informata; oggi si da tanto valore all’'uguaglianza; oggi c’€ piu tolleranza e anche liberta di manifestarsi come
uno €; oggi la convivenza sociale € piu sincera, piu spontanea; oggi c’'é grande apprezzamento per la pace;
anche il valore umano della solidarieta & venuto su... E cosi, tante cose buone che sono nel mondo di oggi e
che dobbiamo prendere. E cercare di non spaventarsi delle difficolta, dei “nuovi valori” — nuovi valori tra
virgolette. Le cose vanno cosi: cosa posso fare io con questo? Quella cosa ha questo di buono; quella non &



buona... discernere. Discernere i segni e prendere quello che si puo portare avanti, aiutare gli altri.

Non so, queste sono le cose che mi vengono in mente. Non vorrei chiudere in negativo, ma, per favore, ai
giovani: non perdersi nelle circostanze ma andare al nocciolo; a quelli di mezza eta: non cadere nelle
‘ragazzate”; a quelli della nostra eta, piu grandi, della maturita: per favore non siate “vecchi verdi’; e a tutti: in
dialogo con il mondo di oggi, discernere i segni dei tempi e vedere le cose buone, le cose che vengono dallo
Spirito. E’ vero, il mondo & peccatore in sé stesso e mondanizza tante cose, ma forse il nocciolo viene dallo
Spirito e si puod prendere questo. Discernere bene i segni del tempo.

Vi ringrazio della pazienza, di questo ascolto.

Mons. De Donatis

Adesso, prima della benedizione, ringraziamo Papa Francesco di questo momento molto intenso, bello, di
questa mattinata e riceviamo un piccolo testo nel quale sono state raccolte delle meditazioni da Paolo VI a Papa
Francesco: sono delle letture da utilizzare in questo tempo di Quaresima come seconda lettura del Breviario, in
modo che l'impegno della preghiera possa essere comune. E rifletteremo un po’ su quello che i nostri Vescovi,
in questi anni, ci hanno consegnato proprio sulla vita sacerdotale. Credo che ci fara bene, perché poi questo ci
preparera ad altri passaggi che vivremo — spero — in futuro sull’approfondimento del nostro essere preti a Roma,
oggi.
Adesso i Prefetti possono prendere i testi, cosi li distribuiscono, e poi riceviamo la benedizione.

Papa Francesco

lo I'ho visto e mi € piaciuto tanto. Ci sono due Vescovi di Roma [recenti] gia Santi [Giovanni XXIII e Giovanni
Paolo Il]. Paolo VI sara santo quest'anno. Uno con la causa di beatificazione in corso, Giovanni Paolo I, la sua
causa € aperta. E  Benedetto e io, in lista di attesa: pregate per noi!

[canto]
[benedizione]

E pregate per me, per favore! Grazie tante.
[00258-IT.02]

[BO127-XX.02]



