2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0039

Mercoledi 17.01.2018

Viaggio Apostolico del Santo Padre Francesco in Cile e Peru (15 — 22 gennaio 2018) — Visita alla
Pontificia Universita Cattolica del Cile a Santiago

Visita alla Pontificia Universita Cattolica del Cile a Santiago

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Questo pomeriggio, alle ore 18.30 locali (22.30 ora di Roma) il Santo Padre Francesco si & recato in visita alla
Pontificia Universita Cattolica del Cile a Santiago.

Al Suo arrivo € stato accolto all'ingresso principale dell’Ateneo dal Rettore e dal Vice Gran Cancelliere che lo
hanno accompagnato, insieme all’Arcivescovo di Santiago Card. Ricardo Ezzati Andrello, S.D.B., nel cortile
dove erano riuniti circa 700 studenti e un gruppo di bambini. Papa Francesco ha attraversato il Patio dove si
trovavano circa 1.200 esponenti del mondo accademico cileno e si & affacciato all'ingresso principale del Salon
Fresno dal quale circa 500 studenti hanno seguito I'evento. Quindi & rientrato nel Patio per raggiungere il podio.



2

Dopo l'indirizzo di saluto del Rettore, il Santo Padre ha pronunciato un discorso. Al termine, dopo lo scambio dei
doni, il Papa ha salutato individualmente 10 esponenti del mondo accademico. Quindi € rientrato in papamobile
alla Nunziatura Apostolica di Santiago.

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Papa ha pronunciato nel corso della visita alla Pontificia Universita
Cattolica:

Discorso del Santo Padre

Senor Gran Canciller, cardenal Ricardo Ezzati,

hermanos en el episcopado,

sefior Rector, Doctor Ignacio Sanchez,

distinguidas autoridades universitarias,

queridos profesores, funcionarios, personal de la Universidad,
queridos alumnos:

Estoy contento por estar junto a ustedes en esta Casa de Estudios que, en sus casi 130 afos de vida, ha
ofrecido un servicio inestimable al pais. Agradezco al sefior Rector sus palabras de bienvenida en nombre de
todos y también le agradezco a usted, sefior Rector, el bien que hace con su sapiencialidad en el gobierno de la
Universidad y en defender con coraje la identidad de la Universidad Catdlica. Muchas gracias.

La historia de esta Universidad esta entrelazada, en cierto modo, con la historia de Chile. Son miles los
hombres y mujeres que, formandose aqui, han cumplido tareas relevantes para el desarrollo de la patria.
Quisiera recordar especialmente la figura de san Alberto Hurtado, en este afio que se cumplen 100 afios desde
que comenzoé aqui sus estudios. Su vida se vuelve un claro testimonio de cémo la inteligencia, la excelencia
académica y la profesionalidad en el quehacer, armonizadas con la fe, la justica y la caridad, lejos de
disminuirse, alcanzan una fuerza que es profecia capaz de abrir horizontes e iluminar el sendero,
especialmente para los descartados de la sociedad, sobre todo hoy en que priva esta cultura del descarte.

En este sentido, quiero retomar sus palabras, sefior Rector, cuando afirmaba: «Tenemos importantes desafios
para nuestra patria, que dicen relacion con la convivencia nacional y con la capacidad de avanzar en
comunidady.

1. Convivencia nacional

Hablar de desafios es asumir que hay situaciones que han llegado a un punto que exigen ser repensadas. Lo
que hasta ayer podia ser un factor de unidad y cohesion, hoy esta reclamando nuevas respuestas. El ritmo
acelerado y la implantacion casi vertiginosa de algunos procesos y cambios que se imponen en nuestras
sociedades nos invitan de manera serena, pero sin demora, a una reflexion que no sea ingenua, utopica y
menos aun voluntarista. Lo cual no significa frenar el desarrollo del conocimiento, sino hacer de la Universidad
un espacio privilegiado «para practicar la gramatica del dialogo que forma encuentro».[1] Ya que «la verdadera
sabiduria, [es] producto de la reflexion, del dialogo y del encuentro generoso entre las personas».[2]

La convivencia nacional es posible —entre otras cosas— en la medida en que generemos procesos educativos
también transformadores, inclusivos y de convivencia. Educar para la convivencia no es solamente adjuntar
valores a la labor educativa, sino generar una dindmica de convivencia dentro del propio sistema educativo. No
es tanto una cuestion de contenidos sino de ensefar a pensar y a razonar de manera integradora. Lo que los
clasicos solian llamar con el nombre de forma mentis.

Y para lograr esto es necesario desarrollar una alfabetizacion integradora que sepa acompasar los procesos de
transformacion que se estan produciendo en el seno de nuestras sociedades.

Tal proceso de alfabetizacion exige trabajar de manera simultanea la integracion de los diversos lenguajes que
nos constituyen como personas. Es decir, una educacion —alfabetizacion— que integre y armonice el intelecto,



3

los afectos y las manos; es decir, la cabeza, el corazdn y la accidn. Esto brindara y posibilitara a los estudiantes
crecer no solo armonioso a nivel personal sino, simultaneamente, a nivel social. Urge generar espacios donde
la fragmentacion no sea el esquema dominante, incluso del pensamiento; para ello es necesario ensefiar a
pensar lo que se siente y se hace; a sentir lo que se piensa y se hace; a hacer lo que se piensa y se siente. Un
dinamismo de capacidades al servicio de la persona y de la sociedad.

La alfabetizacion, basada en la integracion de los distintos lenguajes que nos conforman, ira implicando a los
estudiantes en su propio proceso educativo; proceso de cara a los desafios que el mundo proximo les va a
presentar. El «divorcio» de los saberes y de los lenguajes, el analfabetismo sobre coémo integrar las distintas
dimensiones de la vida, lo Unico que consigue es fragmentacion y ruptura social.

En esta sociedad liquida[3] o ligera,[4] como la han querido denominar algunos pensadores, van
desapareciendo los puntos de referencia desde donde las personas pueden construirse individual y
socialmente. Pareciera que hoy en dia la «nube» es el nuevo punto de encuentro, que esta marcado por la falta
de estabilidad ya que todo se volatiliza y por lo tanto pierde consistencia.

Y tal falta de consistencia podria ser una de las razones de la pérdida de conciencia del espacio publico. Un
espacio que exige un minimo de trascendencia sobre los intereses privados —vivir mas y mejor— para construir
sobre cimientos que revelen esa dimension tan importante de nuestra vida como es el «nosotros». Sin esa
conciencia, pero especialmente sin ese sentimiento y, por lo tanto, sin esa experiencia, es y sera muy dificil
construir la nacion, y entonces pareceria que lo Unico importante y valido es aquello que pertenece al individuo,
y todo lo que queda fuera de esa jurisdiccion se vuelve obsoleto. Una cultura asi ha perdido la memoria, ha
perdido los ligamentos que sostienen y posibilitan la vida. Sin el «xnosotros» de un pueblo, de una familia, de
una nacion y, al mismo tiempo, sin el nosotros del futuro, de los hijos y del mafana; sin el nosotros de una
ciudad que «me» trascienda y sea mas rica que los intereses individuales, la vida sera no sélo cada vez mas
fracturada sino mas conflictiva y violenta.

La Universidad, en este sentido, tiene el desafio de generar nuevas dinamicas al interno de su propio claustro,
que superen toda fragmentacién del saber y estimulen a una verdadera universitas.

2. Avanzar en comunidad
De ahi, el segundo elemento tan importante para esta casa de estudios: la capacidad de avanzar en
comunidad.

He sabido con alegria del esfuerzo evangelizador y de vitalidad alegre de su Pastoral Universitaria, signo de
una Iglesia joven, viva y «en salida». Las misiones que realizan todos los afios en diversos puntos del Pais son
un punto fuerte y muy enriquecedor. En estas instancias, ustedes logran alargar el horizonte de sus miradas y
entran en contacto con diversas situaciones que, mas alla del acontecimiento puntual, los dejan movilizados. El
«misionero», en el sentido etimolégico de la palabra, nunca vuelve igual de la mision; experimenta el paso de
Dios en el encuentro con tantos rostros o que no conocian o que no le eran cotidianos, o que le eran lejanos.

Esas experiencias no pueden quedar aisladas del acontecer universitario. Los métodos clasicos de
investigacion experimentan ciertos limites, mas cuando se trata de una cultura como la nuestra que estimula la
participacion directa e instantanea de los sujetos. La cultura actual exige nuevas formas capaces de incluir a
todos los actores que conforman el hecho social y, por lo tanto, educativo. De ahi la importancia de ampliar el
concepto de comunidad educativa.

La comunidad esta desafiada a no quedarse aislada de los modos de conocer; asi como tampoco a construir
conocimiento al margen de los destinatarios de los mismos. Es necesario que la adquisicion de conocimiento
sepa generar una interaccion entre el aula y la sabiduria de los pueblos que conforman esta bendecida tierra.
Una sabiduria cargada de intuiciones, de «olfato», que no se puede obviar a la hora de pensar Chile. Asi se
producira esa sinergia tan enriquecedora entre rigor cientifico e intuicion popular. La estrecha interaccion entre
ambos impide el divorcio entre la razon y la accién, entre el pensar y el sentir, entre el conocer y el vivir, entre la
profesion y el servicio. EI conocimiento siempre debe sentirse al servicio de la vida y confrontarse con ella para



4

poder seguir progresando. De ahi que la comunidad educativa no puede reducirse a aulas y bibliotecas, sino
que debe avanzar continuamente a la participacion. Tal dialogo solo se puede realizar desde una episteme
capaz de asumir una logica plural, es decir, que asuma la interdisciplinariedad e interdependencia del saber.
«En este sentido, es indispensable prestar atencion a los pueblos originarios con sus tradiciones culturales. No
son una simple minoria entre otras, sino que deben convertirse en los principales interlocutores, sobre todo a la
hora de avanzar en grandes proyectos que afecten a sus espacios».[5]

La comunidad educativa guarda en si un sinfin de posibilidades y potencialidades cuando se deja enriquecer e
interpelar por todos los actores que configuran el hecho educativo. Esto exige un mayor esfuerzo en la calidad y
en la integracion, pues el servicio universitario ha de apuntar siempre a ser de calidad y de excelencia, puestas
al servicio de la convivencia nacional. Podriamos decir que la Universidad se vuelve un laboratorio para el
futuro del pais, ya que logra incorporar en su seno la vida y el caminar del pueblo superando toda légica
antagonica y elitista del saber.

Cuenta una antigua tradicion cabalistica que el origen del mal se encuentra en la escision producida por el ser
humano al comer del arbol de la ciencia del bien y del mal. De esta forma, el conocimiento adquirié un primado
sobre la creacién, sometiéndola a sus esquemas y deseos.[6] La tentacidn latente en todo ambito académico
sera la de reducir la Creacion a unos esquemas interpretativos, privandola del Misterio propio que ha movido a
generaciones enteras a buscar lo justo, bueno, bello y verdadero. Y cuando el profesor, por su sapiencialidad,
se convierte en «maestro», entonces si es capaz de despertar la capacidad de asombro en nuestros
estudiantes. jAsombro ante un mundo y un universo a descubrir!

Hoy resulta profética la mision que tienen entre manos. Ustedes son interpelados para generar procesos que
iluminen la cultura actual, proponiendo un renovado humanismo que evite caer en reduccionismos de cualquier
tipo. Esta profecia que se nos pide, impulsa a buscar espacios recurrentes de dialogo mas que de
confrontacion; espacios de encuentro mas que division; caminos de amistosa discrepancia, porque se difiere
con respeto entre personas que caminan en la busqueda honesta de avanzar en comunidad hacia una
renovada convivencia nacional.

Y si lo piden, no dudo que el Espiritu Santo guiara sus pasos para que esta Casa siga fructificando por el bien
del Pueblo de Chile y para la Gloria de Dios.

Les agradezco nuevamente este encuentro, y por favor les pido que no se olviden de rezar por mi.

[1] Discurso a la Plenaria de la Congregacion para la Educacion Catdlica (9 febrero 2017).
[2] Carta enc. Laudato si’, 47.

[3] Cf. Zygmunt Bauman, Modernidad liquida (1999).

[4] Cf. Gilles Lipovetsky, De la ligereza (2016).

[5] Carta enc. Laudato si’, 146.

[6] Cf. Gershom Scholem, La mystique juive, Paris (1985), 86.

[00059-ES.02] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in linqua italiana

Signor Gran Cancelliere, Cardinale Ricardo Ezzati,
Fratelli nell’episcopato,

Signor Rettore, Dott. Ignacio Sanchez,

distinte autorita universitarie,

cari professori, funzionari, personale dell’Universita,
cari studenti!



5

Sono contento di trovarmi con voi in questa Casa di Studio che, nei suoi quasi 130 anni di vita, ha offerto un
servizio inestimabile al Paese. Ringrazio il Signor Rettore per le sue parole di benvenuto a nome di tutti. E
inoltre ringrazio Lei, Signor Rettore, per il bene che fa con il Suo stile “sapianziale” nel governo dell’Universita e
nel difendere con coraggio I'identita dell’'universita cattolica. Grazie!

La storia di questa Universita si intreccia, in un certo modo, con la storia del Cile. Sono migliaia gli uomini e le
donne che, formatisi qui, hanno svolto compiti importanti per lo sviluppo della patria. Vorrei ricordare in
particolare la figura di San Alberto Hurtado, in quest'anno centenario da quando egli comincio i suoi studi qui. La
sua vita diventa una chiara testimonianza di come l'intelligenza, I'eccellenza accademica e la professionalita
nell’'operare, armonizzate con la fede, la giustizia e la carita, lungi dall’essere sminuite, acquistano una forza che
e profezia, capace di aprire orizzonti e illuminare il cammino, soprattutto per gli scartati dalla societa, soprattutto
0ggi, quando € in voga questa cultura dello scarto.

A questo proposito, vorrei riprendere le Sue parole, Signor Rettore, quando ha detto: «Abbiamo importanti sfide
per la nostra patria, che sono legate alla convivenza nazionale e alla capacita di progredire in comunita».

1. Convivenza nazionale

Parlare di sfide & ammettere che ci sono situazioni che hanno raggiunto un punto che richiede un ripensamento.
Cio che fino a ieri poteva essere un fattore di unita e coesione, oggi esige nuove risposte. Il ritmo accelerato e
I'avvio quasi vertiginoso di alcuni processi e cambiamenti che si impongono nelle nostre societa ci invitano in
modo sereno, ma senza indugio, a una riflessione che non sia ingenua, utopistica e ancor meno volontaristica. I
che non significa frenare lo sviluppo della conoscenza, ma fare dell’'universita uno spazio privilegiato «per
praticare la grammatica del dialogo che forma all'incontro»[1]. Poiché «la vera sapienza [€] frutto della
riflessione, del dialogo e dell’incontro generoso fra le persone»[2].

La convivenza nazionale € possibile — tra le altre cose — nella misura in cui diamo vita a processi educativi che
sono anche trasformatori, inclusivi e di convivenza. Educare alla convivenza non significa solo aggiungere valori
al lavoro educativo, ma generare una dinamica di convivenza all'interno del sistema educativo stesso. Non &
tanto una questione di contenuti, ma di insegnare a pensare e ragionare in modo integrante. Quello che i classici
chiamavano forma mentis.

E per raggiungere cio € necessario sviluppare una alfabetizzazione integrale, che sappia adattare i processi di
trasformazione che avvengono all’interno delle nostre societa.

Un tale processo di alfabetizzazione richiede di lavorare contemporaneamente all’integrazione delle diverse
lingue che ci costituiscono come persone, ossia un’educazione (alfabetizzazione) che integri € armonizzi
lintelletto, gli affetti e I'azione, ovvero la testa, il cuore e le mani. Cid offrira e consentira agli studenti a crescere
in maniera armonica non solo a livello personale ma, contemporaneamente, a livello sociale. E urgente creare
spazi in cui la frammentazione non sia lo schema dominante, nemmeno del pensiero; per questo € necessario
insegnare a pensare cio che si sente e si fa; a sentire cid che si pensa e si fa; a fare cio che si pensa e si sente.
Un dinamismo di capacita al servizio della persona e della societa.

L’alfabetizzazione, basata sull'integrazione dei diversi linguaggi che ci costituiscono, coinvolgera gli studenti nel
loro processo educativo, processo di fronte alle sfide che il prossimo futuro presentera loro. Il “divorzio” dei
saperi e dei linguaggi, I'analfabetismo su come integrare le diverse dimensioni della vita, non produce altro che
frammentazione e rottura sociale.

In questa societa liquida[3] o leggera[4], come alcuni pensatori 'hanno definita, vanno scomparendo i punti di
riferimento a partire dai quali le persone possono costruirsi individualmente e socialmente. Sembra che oggi la
“nuvola” sia il nuovo punto di incontro, caratterizzato dalla mancanza di stabilita poiché tutto si volatilizza e
quindi perde consistenza.

E tale mancanza di consistenza potrebbe essere una delle ragioni della perdita di consapevolezza dello spazio
pubblico. Uno spazio che richiede un minimo di trascendenza sugli interessi privati (vivere di piu e meglio), per



costruire su basi che rivelino quella dimensione importante della nostra vita che ¢ il “noi”. Senza quella
consapevolezza, ma soprattutto senza quel sentimento e quindi senza quella esperienza € e sara molto difficile
costruire la nazione, e dunque sembrerebbe che sia importante e valido solo cid che riguarda l'individuo, mentre
tutto ciod che rimane al di fuori di questa giurisdizione diventa obsoleto. Una cultura di questo tipo ha perso la
memoria, ha perso i legami che sostengono e rendono possibile la vita. Senza il “noi” di un popolo, di una
famiglia, di una nazione e, nello stesso tempo, senza il “noi” del futuro, dei bambini e di domani; senza il “noi” di
una citta che “mi” trascenda e sia piu ricca degli interessi individuali, la vita sara non solo sempre piu
frammentata ma anche piu conflittuale e violenta.

L’Universita, in questo senso, vive la sfida di generare, all’interno del proprio stesso ambito, le nuove dinamiche
che superino ogni frammentazione del sapere e stimolino una vera universitas.

2. Progredire in comunita
Da qui, il secondo elemento molto importante per questa casa di studio: la capacita di progredire in comunita.

Mi ha rallegrato sapere dello sforzo evangelizzatore e della gioiosa vitalita della vostra pastorale universitaria,
segno di una Chiesa giovane, viva e “in uscita”. Le missioni che realizzate tutti gli anni in diverse parti del Paese
sono un punto forte e molto arricchente. In queste occasioni, voi riuscite ad allargare I'orizzonte del vostro
sguardo e ad entrare in contatto con varie situazioni che, aldila dell’evento specifico, vi lasciano mobilitati. I
“missionario” — nel senso etimologico della parola — infatti non ritorna mai dalla missione uguale a prima;
sperimenta il passaggio di Dio nell'incontro con tanti volti, che non conosceva, che non gli erano familiari oppure
che gli erano lontani.

Queste esperienze non possono rimanere isolate dal percorso universitario. | metodi classici di ricerca
sperimentano certi limiti, tanto piu quando si tratta di una cultura come la nostra che stimola la partecipazione
diretta e istantanea dei soggetti. La cultura attuale richiede nuove forme capaci di includere tutti gli attori che
danno vita alla realta sociale e quindi educativa. Da qui I'importanza di ampliare il concetto di comunita
educativa.

La comunita deve affrontare la sfida di non rimanere isolata da [nuove] forme di conoscenza; come pure di non
costruire conoscenza al margine dei destinatari della stessa. E necessario che I'acquisizione della conoscenza
sia in grado di generare un’interazione tra l'aula e la sapienza dei popoli che costituiscono questa terra
benedetta. Una sapienza carica di intuizioni, di “odori”, che non si possono ignorare quando si pensa al Cile.
Cosi si produrra quella sinergia cosi arricchente tra rigore scientifico e intuizione popolare. La stretta interazione
reciproca impedisce il divorzio tra la ragione e 'azione, tra il pensare e il sentire, tra il conoscere e il vivere, tra la
professione e il servizio. La conoscenza deve sempre sentirsi al servizio della vita e confrontarsi con essa per
poter continuare a progredire. Di conseguenza, la comunita educativa non si pud limitare ad aule e biblioteche,
ma deve tendere continuamente alla partecipazione. Un tale dialogo puo essere condotto solo da un episteme
capace di assumere una logica plurale, quella cioé che fa propria I'interdisciplinarita e l'interdipendenza del
sapere. «In questo senso, € indispensabile prestare speciale attenzione alle comunita aborigene con le loro
tradizioni culturali. Non sono una semplice minoranza tra le altre, ma piuttosto devono diventare i principali
interlocutori, soprattutto nel momento in cui si procede con grandi progetti che interessano i loro spazi»[5].

La comunita educativa porta in s€ un numero infinito di possibilita e potenzialita quando si lascia arricchire e
interpellare da tutti gli attori che compongono la realta educativa. Cio richiede uno sforzo maggiore in termini di
qualita e di integrazione. Infatti, il servizio universitario deve sempre puntare ad essere di qualita e di eccellenza
poste al servizio della convivenza nazionale. Potremmo dire che l'universita diventa un laboratorio per il futuro
del Paese, perché sa incorporare in sé la vita e il cammino del popolo superando ogni logica antagonistica ed
elitaria del sapere.

Un’antica tradizione cabalistica racconta che l'origine del male si trova nella scissione prodotta dall’essere
umano quando mangio dell’albero della scienza del bene e del male. In questo modo, la conoscenza acquisto
un primato sulla Creazione, sottoponendola ai propri schemi e desideri[6]. Sara la tentazione latente in ogni
ambito accademico, quella di ridurre la Creazione ad alcuni schemi interpretativi, privandola del Mistero che le



proprio e che ha spinto generazioni intere a cercare cio che € giusto, buono, bello e vero. E quando il
professore, per la sua sapienza, diventa “maestro” allora € in grado di risvegliare la capacita di stupore nei nostri
studenti. Stupore davanti a un mondo e un universo da scoprire!

Oggi la missione che vi & affidata risulta profetica. Siete chiamati a generare processi che illuminino la cultura
attuale proponendo un umanesimo rinnovato che eviti di cadere in ogni tipo di riduzionismi di qualunque tipo. E
questa profezia che ci viene chiesta ci spinge a cercare spazi sempre nuovi di dialogo piu che di scontro; spazi
di incontro piu che di divisione; strade di amichevole discrepanza, perché ci si differenzia con rispetto tra
persone che camminano cercando lealmente di progredire in comunita verso una rinnovata convivenza
nazionale.

E, se lo chiederete, non dubito che lo Spirito Santo guidera i vostri passi affinché questa Casa continui a dare
frutti per il bene del Popolo del Cile e per la Gloria di Dio.

Vi ringrazio ancora per questo incontro, e vi chiedo per favore di non dimenticarvi di pregare per me.

[1] Discorso alla Plenaria della Congregazione per I'Educazione Cattolica (9 febbraio 2017).
[2] Lett. enc. Laudato si’, 47.

[3] Cfr Zygmunt Bauman, Modernidad liquida, 1999.

[4] Cfr Gilles Lipovetsky, De la ligereza, 2016.

[5] Lettera enc. Laudato si’, 146.

[6] Cfr Gershom Scholem, La mystique juive, Paris 1985, 86.

[00059-IT.02] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in lingua francese

Monsieur le Grand Chancelier, Cardinal Ricardo Ezzati,

Fréres dans I'épiscopat,

Monsieur le Recteur, Docteur Ignacio Sanchez,

Distinguées Autorités universitaires,

Chers professeurs, fonctionnaires, membres du personnel de I'Universite,
Chers étudiants,

Je suis heureux de me retrouver avec vous dans cette Maison de formation qui, au cours de ses presque 130
années d’existence, a rendu un service inestimable au pays. Merci a Monsieur le Recteur de ses paroles de
bienvenue au nom de toutes les personnes présentes, mais aussi merci a vous Monsieur le Recteur pour le bien
que vous faites avec votre “esprit de sagesse” dans I'administration de I'Université et dans la défense avec
courage de l'identité de I'Université Catholique. Merci beaucoup.

L’histoire de cette Université est étroitement liée, d’'une certaine facon, a I'histoire du Chili. lls sont des milliers,
les hommes et les femmes qui, formés ici, ont assumé des charges importantes pour le développement de la
patrie. Je voudrais évoquer en particulier la figure de saint Alberto Hurtado, en cette année qui marque le
centiéme anniversaire du début de ses études ici. Sa vie devient un clair t¢moignage de la maniére dont
l'intelligence, I'excellence académique et le professionnalisme dans le travail, alliés a la foi, a la justice et a la



charité, loin de diminuer, arrivent a se transformer en une force qui est une prophétie capable d’ouvrir des
horizons et d’éclairer le chemin, en particulier pour les exclus de la société, surtout aujourd’hui ou cette culture
de marginalisation est a la mode.

Dans ce sens, je voudrais reprendre vos paroles, Monsieur le Recteur, quand vous disiez : « Nous nous
trouvons devant des défis importants pour notre patrie, qui mettent en exergue la relation entre /a cohabitation
nationale et la capacité a avancer vers la communauté ».

1.La cohabitation nationale.

Parler de défis c’est accepter qu’il y a des situations arrivées a un tel point qu’elles exigent d’étre repensées. Ce
qui, jusqu’a hier, pouvait étre un facteur d’unité et de cohésion, requiert aujourd’hui de nouvelles réponses. Le
rythme accéléré et la mise en ceuvre quasi vertigineuse d’un certain nombre de processus et les changements
qui s'imposent dans nos sociétés nous invitent de maniere sereine, mais sans tarder, a une réflexion qui ne soit
pas naive, utopique et encore moins volontariste. Ce qui ne signifie pas freiner le développement du savoir,
mais faire de I'Université un lieu privilégié « pour pratiquer la grammaire du dialogue qui forme a la rencontre »
(Discours aux participants a I'’Assemblée pléniére de la Congrégation pour I'Education Catholique, 9 février
2017). Etant donné que « la vraie sagesse [est] fruit de la réflexion, du dialogue et de la rencontre généreuse
entre les personnes » (Lett. Enc. Laudato si’, n.47).

La cohabitation nationale est possible — entre autres choses — dans la mesure ou nous créons des méthodes
éducatives également génératrices de transformation, d’inclusion et de convivialité. Eduquer a la cohabitation,
ce n'est pas seulement adjoindre des valeurs a I'activité éducative, mais c’est générer une dynamique de
convivialité au sein du systéme éducatif lui-méme. Ce n’est pas tant une question de contenu que d’enseigner a
penser et a raisonner de maniére inclusive. Ce que les classiques avaient I'habitude de qualifier de forma
mentis.

Et pour y parvenir, il faut développer une alphabétisation globale qui sache moduler les processus de
transformation en cours au sein de nos sociétés.

Ce processus d’alphabétisation exige qu’on réalise de maniére simultanée I'intégration des différents langages
qui nous constituent comme personnes. C’est-a-dire une éducation (alphabétisation) qui integre et harmonise
l'intelligence, les affections et les mains — c’est-a-dire, la téte, le coeur et I'action. Cela offrira et donnera aux
étudiants une croissance non seulement harmonieuse au niveau personnel mais, en méme temps, au niveau
social. Il est urgent de créer des espaces ou la fragmentation ne soit pas le schéma dominant, y compris de la
pensée ; c’est pourquoi, il faut enseigner a penser ce qu’on sent et ce qu’on fait ; a sentir ce qu’on pense et ce
qgu’on fait ; a faire ce qu’on pense et ce qu’on sent. Un dynamisme de capacités au service de la personne et de
la société.

L’alphabétisation, fondée sur l'intégration des différents langages qui nous constituent, impliquera
progressivement les étudiants dans leur propre processus de formation ; processus dans la perspective des
défis auxquels I'avenir vous confrontera. Le “divorce” entre les savoirs et les langages, I'alphabétisation
concernant comment intégrer les différentes dimensions de la vie, 'unique chose a laquelle cela conduit, c’est la
fragmentation et la rupture sociale.

Dans cette société liquide (Cf. Zygmunt Bauman, Modernidad liquida, 1999) ou légére (Cf. Gilles Lipovetsky, De
la légéreté, 2016), comme ont voulu la qualifier certains penseurs, sont en train de disparaitre les points de
repere a partir desquels les personnes peuvent se construire individuellement et socialement. Il semble que de
nos jours le “virtuel” soit le nouveau point de rencontre, caractérisé par I'instabilité, puisque tout se volatilise et
perd donc consistance.

Et un tel manque de consistance pourrait étre 'une des raisons de la perte de conscience de I'espace public. Un
espace qui requiert un minimum de transcendance par rapport aux intéréts privés (vivre plus et mieux), pour
construire sur des fondements qui révélent cette dimension trés importante de notre vie, a savoir le “nous”.



9

Sans cette conscience, et surtout sans un tel sentiment et par conséquent sans cette expérience, il est et il sera
plus difficile de construire la nation ; et donc il semblerait que la seule chose importante et valable soit ce qui
appartient a l'individu, et que tout ce qui se trouve hors de cette sphére devienne obsoléte. Une culture de ce
genre a perdu la mémoire, elle a perdu les liens qui soutiennent et rendent possible la vie. Sans le “nous” d’un
peuple, d’'une famille, d’'une nation et, en méme temps, sans le nous de I'avenir, des enfants et du lendemain,
sans le nous d’une cité qui transcende le “moi” et soit plus grand que les intéréts individuels, la vie sera non
seulement toujours plus morcelée mais aussi plus conflictuelle et violente.

L’Université, dans ce sens, a pour défi de créer de nouvelles dynamiques en son propre sein, qui surmontent
toute fragmentation du savoir et favorisent une véritable universitas.

2.Avancer vers la communauté
D’ou le second élément pour cette maison de formation : la capacité d’avancer en communauté.

Je suis au courant des efforts d’évangélisation et de la vitalité joyeuse de la pastorale universitaire, signe d’une
Eglise jeune, vivante et “en sortie”. Les missions réalisées chaque année en diverses régions du pays sont un
point fort et trés enrichissant. Avec ces initiatives, vous parvenez a élargir I'horizon de votre regard et vous
entrez en contact avec diverses situations qui, au-dela de I'événement passager, vous maintiennent mobilisés.
Le “missionnaire”, au sens étymologique du mot, ne revient jamais pareil de la mission. |l fait 'expérience du
passage de Dieu dans la rencontre avec tant de personnes, ou qui ne le connaissaient pas, ou qui lui étaient
pas familieres, ou qui étaient loin de lui.

Ces expériences ne peuvent pas rester coupées de ce qui se vit a l'université. Les méthodes classiques de
recherche souffrent plus de certaines limites, lorsqu’il s’agit d’'une culture comme la nétre qui encourage la
participation directe et instantanée des sujets. La culture actuelle requiert de nouveaux procédés capables
d’inclure tous les acteurs qui fagonnent la réalité sociale et, par conséquent, éducative. D’ou I'importance
d’élargir le concept de communauté éducative.

La communauté est mise au défi de ne pas rester coupée des modes de connaissance; et également de ne pas
construire non plus un savoir indépendamment de ceux qui en sont bénéficiaires. Il est nécessaire que
I'acquisition de connaissance sache créer une interaction entre I'école et la sagesse des peuples qui habitent
cette terre bénie. Une sagesse riche d’intuitions, de “flair’, que I'on ne peut pas ignorer quand on pense au Chili.
Aussi sera créée cette synergie tellement enrichissante entre la rigueur scientifique et I'intuition populaire.
L’étroite interaction entre les deux empéche le divorce entre la raison et I'action, entre la pensée et les
sentiments, entre la connaissance et la vie, entre la profession et le service. La connaissance doit toujours étre
au service de la vie et se confronter a elle afin de continuer a progresser. Il en résulte que la communauté
éducative ne peut pas se réduire aux écoles et aux bibliothéques, mais qu’elle doit faire progresser
constamment la participation. Un tel dialogue ne peut se réaliser qu’a partir d’'un épisteme capable d’assumer
une logique plurielle, c’est-a-dire, d’assumer l'interdisciplinarité et I'interdépendance des savoirs. « Dans ce
sens, il est indispensable d’accorder une attention spéciale aux communautés aborigenes et a leurs traditions
culturelles. Elles ne constituent pas une simple minorité parmi d’autres, mais elles doivent devenir les principaux
interlocuteurs, surtout lorsque I'on développe les grands projets qui affectent leurs espaces » (Lett. Enc. Laudato
si’, n.146).

La communauté éducative porte en elle d’infinies possibilités et potentialités quand elle se laisse enrichir et
interpeller par tous les acteurs qui configurent la réalité éducative. Cela requiert un plus grand effort sur le plan
de la qualité et de l'intégration, parce que le service universitaire doit toujours viser la qualité et I'excellence
mises au service de la cohabitation nationale. Nous pourrions dire que I'Université devient un laboratoire pour
I'avenir du pays, puisqu’elle parvient a incorporer en son sein la vie et la marche du peuple, en surmontant toute
logique antagoniste et élitiste du savoir.

Une ancienne tradition de la Kabbale raconte que I'origine du mal se trouve dans la scission produite par I'étre
humain quand il a mangé de I'arbre de la science du bien et du mal. De cette maniére, le savoir a acquis une



10

primauté sur la Création, en la soumettant a ses schémas et a sa volonté (Cf. Gershom Scholem, La mystique
juive, Paris 1985, p. 86). C’est peut-étre la une tentation, latente dans tous les domaines académiques, celle de
réduire la Création a quelques schémas d’interprétation, la privant du Mystére propre qui a conduit des
générations entiéres a chercher ce qui juste, ce qui est bien, beau, et vrai. Et quand le Professeur, par sa
sagesse, devient un “maitre”, alors il est capable de réveiller la capacité d’émerveillement chez nos étudiants.
Emerveillement devant un monde et un univers a découvrir !

Aujourd’hui, la mission qui vous revient, revét un caractére prophétique. Vous étes invités a créer des processus
qui éclairent la culture actuelle en proposant un humanisme renouvelé qui évite de tomber dans les
réductionnismes de toutes sortes. Et cette attitude prophétique qui nous est demandée incite a rechercher des
lieux accessibles de dialogue plus que de confrontation ; des lieux de rencontre plus que de division ; des
chemins de désaccord amical parce qu’on exprime des opinions différentes dans le respect des personnes qui
marchent dans le souci honnéte d’avancer en communauté vers une cohabitation nationale renouvelée.

Et si vous le lui demandez, je ne doute pas que I'Esprit Saint guidera vos pas pour que cette Maison continue a
porter du fruit pour le bien du peuple chilien et pour la gloire de Dieu.

Je vous remercie a nouveau pour cette rencontre, et, s’il vous plait, je vous demande de ne pas oublier de prier
pour moi.

[00059-FR.02] [Texte original: Espagnol]

Traduzione in lingua inglese

Grand Chancellor, Cardinal Ricardo Ezzati,

My Brothers Bishops,

President Dr Ignacio Sanchez,

Distinguished University Authorities,

Dear Professors, Administrators, University Personnel,
Dear Students,

| am happy to be here with you at this House of Studies, which in its 130 years of life has rendered a priceless
service to the country. | thank the President for his words of welcome on behalf of all, and for everything you do
with such wisdom to administer the University and defend courageously the identity of the Catholic University.
Thank you.

The history of this university is in some sense woven into the history of Chile. Thousands of men and women
who were educated here have made significant contributions to the development of the nation. | would like
especially to mention Saint Albert Hurtado, who began his studies here a century ago. His life is a clear
testimony to how intelligence, academic excellence and professionalism, when joined to faith, justice and charity,
far from weakening, attain a prophetic power capable of opening horizons and pointing the way, especially for
those on the margins of society, particularly in our day where a throwaway culture prevails.

In this regard, | would like to take up your words, dear President, when you said: “We have important challenges
for our country that have to do with peaceful coexistence as a nation and the ability to progress as a community’.

1. Peaceful coexistence as a nation

To speak of challenges is to acknowledge that situations have reached the point where they need to be
rethought. What was hitherto an element of unity and cohesion now calls for new responses. The accelerated
pace and a sense of disorientation before new processes and changes in our societies call for a serene but
urgent reflection that is neither naive nor utopian, much less arbitrary. This has nothing to do with curbing the
growth of knowledge, but rather with making the University a privileged space for “putting into practice the
grammar of dialogue, which shapes encounter”.[1] For “true wisdom [is] the fruit of reflection, dialogue and



11

generous encounter between persons”.[2]

Peaceful coexistence as a nation is possible, not least to the extent that we can generate educational processes
that are also transformative, inclusive and meant to favour such coexistence. Educating for peaceful coexistence
does not mean simply attaching values to the work of education, but rather establishing a dynamic of
coexistence within the very system of education itself. It is not so much a question of content but of teaching how
to think and reason in an integrated way. What was traditionally called forma mentis.

To achieve this, it is necessary to develop an “integrating literacy” capable of encompassing the processes of
change now taking place in our societies.

This literacy process requires working simultaneously to integrate the different languages that constitute us as
persons. That is to say, an education (literacy) that integrates and harmonizes intellect, affections and hands,
that is to say, head, heart and action. This will offer students a growth that is harmonious not only at the personal
level, but also at the level of society. We urgently need to create spaces where fragmentation is not the guiding
principle, even for thinking. To do this, it is necessary to teach how to reflect on what we are feeling and doing;
to feel what we are thinking and doing; to do what we are thinking and feeling. An interplay of capacities at the
service of the person and society.

Literacy, based on the integration of the distinct languages that shape us, will engage students in their own
educational process, a process that will prepare them to face the challenges of the near future. The “divorce” of
fields of learning from languages, and illiteracy with regard to integrating the distinct dimensions of life, bring only
fragmentation and social breakdown.

In this “liquid” society[3] or “society of lightness”,[4] as various thinkers have termed it, those points of reference
that people use to build themselves individually and socially are disappearing. It seems that the new meeting
place of today is the “cloud”, which is characterized by instability since everything evaporates and thus loses
consistency.

Such lack of consistency may be one of the reasons for the loss of a consciousness of the importance of public
life, which requires a minimum ability to transcend private interests (living longer and better) in order to build
upon foundations that reveal that crucial dimension of our life which is “us”. Without that consciousness, but
especially without that feeling and consequently without that experience, it is very difficult to build the nation. As
a result, the only thing that appears to be important and valid is what pertains to the individual, and all else
becomes irrelevant. A culture of this sort has lost its memory, lost the bonds that support it and make its life
possible. Without the “us” of a people, of a family and of a nation, but also the “us” of the future, of our children
and of tomorrow, without the “us” of a city that transcends “me” and is richer than individual interests, life will be
not only increasingly fragmented, but also more conflictual and violent.

The university, in this context, is challenged to generate within its own precincts new processes that can
overcome every fragmentation of knowledge and stimulate a true universitas.

2. Progressing as a community
Hence, the second key element for this House of Studies: the ability to progress as a community.

| was pleased to learn of the evangelizing outreach and the joyful vitality of your university chaplaincy, which is a
sign of a young, lively Church that “goes forth”. The missions that take place each year in different parts of the
country are an impressive and enriching reality. With these, you are able to broaden your outlook and encounter
different situations that, along with regular events, keep you on the move. “Missionaries”, in the etymological
sense of the word, are never equal to the mission; they learn to be sensitive to God’s pace through their
encounter with all sorts of people who they either did not know, did not have daily contact with or were at a
distance.



12

Such experiences cannot remain isolated from the life of the university. The classic methods of research are
experiencing certain limits, more so when it is a question of a culture such as ours, which stimulates direct and
immediate participation by all. Present-day culture demands new forms that are more inclusive of all those who
make up social and hence educational realities. We see, then, the importance of broadening the concept of the
educating community.

The challenge for the community is to not isolate itself from modes of knowledge, or, for that matter, to develop a
body of knowledge with minimal concern about those for whom it is intended. It is vital that the acquisition of
knowledge lead to an interplay between the university classroom and the wisdom of the peoples who make up
this richly blessed land. That wisdom is full of intuitions and perceptions that cannot be overlooked when we
think of Chile. An enriching synergy will thus come about between scientific rigour and popular insight; the close
interplay of these two parts will prevent a divorce between reason and action, between thinking and feeling,
between knowing and living, between profession and service. Knowledge must always sense that it is at the
service of life, and must confront it directly in order to keep progressing. Hence, the educational community
cannot be reduced to classrooms and libraries but must progress continually towards participation. This dialogue
can only take place on the basis of an episteme capable of “thinking in the plural”, that is, conscious of the
interdisciplinary and interdependent nature of learning. “In this sense, it is essential to show special care for
indigenous communities and their cultural traditions. They are not merely one minority among others, but should
be the principal dialogue partners, especially when large projects affecting their land are proposed”.[5]

The educational community can enjoy an endless number of possibilities and potentialities if it allows itself to be
enriched and challenged by all who are part of the educational enterprise. This requires an increased concern
for quality and integration. For the service that the university offers must always aim for quality and excellence in
the service of national coexistence. We could say that the university becomes a laboratory for the future of the
country, insofar as it succeeds in embodying the life and progress of the people, and can overcome every
antagonistic and elitist approach to learning.

An ancient cabalistic tradition says that evil originates in the rift produced in the human being by eating from the
tree of the knowledge of good and evil. Knowledge thus gained the upper hand over creation, subjecting it to its
own designs and desires.[6] This will always be a subtle temptation in every academic setting: to reduce creation
to certain interpretative models that deprive it of the very Mystery that has moved whole generations to seek
what is just, good, beautiful and true. Whenever a “professor”, by virtue of his wisdom, becomes a “teacher”, he
is then truly capable of awakening wonderment in our students. Wonderment at the world and at an entire
universe waiting to be discovered!

In our day, the mission entrusted to you is prophetic. You are challenged to generate processes that enlighten
contemporary culture by proposing a renewed humanism that eschews any form of reductionism. This prophetic
role demanded of us prompts us to seek out ever new spaces for dialogue rather than confrontation, spaces of
encounter rather than division, paths of friendly disagreement that allow for respectful differences between
persons joined in a sincere effort to advance as a community towards a renewed national coexistence.

If you ask for this, | have no doubt that the Holy Spirit will guide your steps, so that this House will continue to
bear fruit for the good of the Chilean people and for the glory of God.

| thank you once again for this meeting, and please | ask you to remember to pray for me.

[1] Address to the Plenary of the Congregation for Catholic Education (9 February 2017).
[2] Encyclical Letter Laudato Si’, 47.

[3] Cf. ZYGMUNT BAUMAN, Modernidad liquida, 1999.

[4] Cf. GILLES LIPOVETSKY, De la ligereza, 2016.

[5] Encyclical Letter Laudato Si’, 146.

[6] Cf. GERSHOM SCHOLEM, La mystique juive, Paris, 1985, 86.



13
[00059-EN.02] [Original text: Spanish]

Traduzione in lingua tedesca

Sehr geehrter Herr Grof3kanzler Kardinal Ricardo Ezzati,
liebe Mitbriider im Bischofsamt,

sehr geehrter Herr Rektor Dr. Ignacio Sanchez,

verehrte Amtstrager der Universitat,

liebe Professoren, Amtstrager und Angestellte der Universitat,
liebe Studierende,

es ist mir eine Freude, mit lhnen in diesem Haus des Studiums zusammen sein zu kbnnen, das in den fast 130
Jahren seines Bestehens dem Land einen unschatzbaren Dienst erwiesen hat. Ich danke dem Herrn Rektor fir
seine Willkommensworte im Namen aller. Ebenso danke ich Ihnen, Herr Rektor, fiir das Gute, das Sie mit ihrer
~Klugheit“ hinsichtlich der Leitung der Universitat und der mutigen Verteidigung der Identitat der katholischen
Universitat tun. Vielen Dank.

Die Geschichte dieser Universitat ist in gewisser Weise mit der Geschichte Chiles verwoben. Es sind Tausende
von Mannern und Frauen, die nach ihrer Ausbildung hier bedeutende Aufgaben fiir die Entwicklung des
Heimatlandes ibernommen haben. Ich méchte besonders an die Personlichkeit des heiligen Alberto Hurtado
erinnern, der hier vor nunmehr 100 Jahren seine Studien begonnen hat. Sein Leben wird zu einem klaren
Zeugnis daflr, wie die Intelligenz, die akademische Exzellenz und die Professionalitat im Berufsalltag mit dem
Glauben, der Gerechtigkeit und der Nachstenliebe in Einklang gebracht — weit davon entfernt, geringer zu
werden — eine Kraft erlangen, die eine Prophetie ist, die fahig ist, Horizonte zu er6ffnen und den Pfad zu
erleuchten, vor allem fiir die aus der Gesellschaft Ausgeschlossenen, insbesondere heute, wo diese
Wegwerfkultur beliebt ist.

In diesem Sinn moéchte ich Thre Worte, Herr Rektor, nochmals aufgreifen, da Sie betonten: »Wir stehen vor
Herausforderungen, die fiir unser Heimatland wichtig sind, die in Beziehung stehen mit dem nationalen
Zusammenleben und mit der Fahigkeit, gemeinsam vorwértszukommen.«

1. Nationales Zusammenleben.

Von Herausforderungen zu sprechen, bedeutet anzuerkennen, dass es Situationen gibt, die an einen Punkt
gelangt sind, an dem sie neu bedacht werden mussen. Was bis gestern ein Faktor der Einheit und des
Zusammenhalts sein konnte, erfordert heute neue Antworten. Der beschleunigte Rhythmus und die fast
atemberaubende Einfiihrung einiger Ablaufe und Veranderungen, die sich in unseren Gesellschaften
durchsetzen, laden uns — in gelassener Weise, aber ohne Aufschub — zu einer Reflexion ein, die nicht naiv,
utopisch und noch weniger voluntaristisch sein darf. Das bedeutet nicht, den Erkenntnisfortschritt zu bremsen,
sondern aus der Universitat einen privilegierten Raum zu machen, »um die Grammatik des Dialogs zu
praktizieren, die zur Begegnung heranbildet«.[1] Denn »die wahre Weisheit [ist] Ergebnis der Reflexion, des
Dialogs und der grof3ziigigen Begegnung zwischen Personen«.[2]

Das nationale Zusammenleben ist méglich — unter anderem — in dem Mal3, in dem wir Bildungsprozesse
schaffen, die in gleicher Weise transformierend, einbeziehend und vom Miteinander gepragt sind. Zum
Zusammenleben heranzubilden besteht nicht nur darin, der Bildungsarbeit Werte hinzuzufligen, sondern darin,
eine Dynamik des Zusammenlebens innerhalb des eigenen Bildungssystems zu erzeugen. Es ist nicht so sehr
eine Frage der Inhalte, sondern es geht darum, darin zu unterweisen, in integrierender Weise zu denken und zu
urteilen. Das ist, was die Klassiker forma mentis zu nennen pflegten.

Und um dies zu erreichen, ist es notwendig, eine integrierende Alphabetisierung zu entwickeln, die es versteht,
die Transformationsprozesse, die im Schof} unser Gesellschaften erzeugt werden, aufeinander abzustimmen.



14

Ein solcher Prozess der Alphabetisierung verlangt, gleichzeitig an der Integration der verschiedenen Sprachen
zu arbeiten, die uns als Personen ausmachen. Das bedeutet eine Bildung — Alphabetisierung —, die den Intellekt,
die Affekte und die Aktion einbezieht und in Einklang bringt, das heif3t den Kopf, das Herz und die Hande. Das
bietet und ermdglicht den Studierenden, nicht nur harmonisch auf persénlicher Ebene, sondern gleichzeitig auf
sozialer Ebene zu wachsen. Es ist dringend notwendig, Rdume zu schaffen, in denen die Fragmentierung nicht
das dominierende Muster — sogar des Denkens — ist; daflir ist es notwendig, darin zu unterweisen, zu denken,
was man spurt und tut; zu splren, was man denkt und tut; zu tun, was man denkt und spurt. Ein Dynamismus
der Fahigkeiten im Dienst der Person und der Gemeinschaft.

Die Alphabetisierung, die auf der Integration der unterschiedlichen Sprachweisen, die uns formen, basiert, wird
die Studierenden immer mehr in ihren eigenen Bildungsprozess einbeziehen; ein Prozess im Hinblick auf die
Herausforderungen, die die nahe Zukunft ihm bringen wird. Die »Scheidung« zwischen dem Wissen und den
Sprechweisen sowie der Analphabetismus, wie die unterschiedlichen Dimensionen des Lebens integriert werden
kénnen, erreichen einzig Fragmentierung und sozialen Bruch.

In dieser flichtigen Gesellschaft,[3] oder Gesellschaft der Leichtigkeit,[4] wie einige Denker sie nennen wollten,
schwinden allmahlich die Bezugspunkte, von denen aus die Personen ihr Leben individuell und sozial aufbauen
kénnen. Es scheint, dass heute die »Wolke« der neue Ort der Begegnung ist, der vom Mangel an Stabilitat
gepragt ist, da ja alles sich verfliichtigt und deshalb an Konsistenz verliert.

Und solch ein Mangel an Konsistenz kénnte einer der Griinde fir den Verlust des Bewusstseins flir den
offentlichen Raum sein. Ein Raum, der ein Minimum an Transzendenz Uber die privaten Interessen (mehr und
besser zu leben) hinaus verlangt, um auf Fundamenten aufzubauen, die diese so wichtige Dimension unseres
Lebens offenbaren, wie es das »Wir« ist. Ohne dieses Bewusstsein — aber besonders ohne diese Empfindung
und deshalb ohne diese Erfahrung — ist es sehr schwierig und wird es weiter schwierig sein, die Nation
aufzubauen, und dann mag es scheinen, dass das einzig Wichtige und Gliltige das ist, was dem Individuum
angehort, und dass alles, was aulRerhalb dieser Jurisdiktion bleibt, obsolet wird. Eine solche Kultur hat das
Gedéachtnis verloren, hat die Bindungen verloren, die das Leben tragen und erméglichen. Ohne das »Wir« eines
Volkes, einer Familie, einer Nation und zugleich ohne das »Wir« der Zukunft, der Kinder und des Morgens, ohne
das »Wir« einer Stadt, die »Mich« Ubersteigt und reicher ist als die individuellen Interessen, wird das Leben
nicht nur immer mehr zerstiickelt, sondern reicher an Konflikt und Gewalt.

Die Universitat steht in diesem Sinn vor der Herausforderung, die neuen Dynamiken innerhalb ihres eigenen
Lehrkérpers zu erzeugen, die jegliche Fragmentierung des Wissens tberwinden und zu einer wahrhaftigen
universitas anregen sollen.

2.In Gemeinschaft vorankommen

Von daher ist das zweite flr dieses Haus des Studiums so wichtige Element: die Fahigkeit, in Gemeinschaft
voranzukommen.

Ich habe mit Freude von der Evangelisierungsbemihung und von der fréhlichen Lebendigkeit lhrer
Universitatspastoral erfahren, Zeichen einer jungen, lebendigen Kirche »im Aufbruch«. Die Missionen, die Sie
jedes Jahr an verschiedenen Orten des Landes durchfiihren, sind ein starkes und sehr bereicherndes Ereignis.
Bei diesen Gelegenheiten gelingt es Ihnen, den Horizont Ihres Blicks zu weiten, und Sie treten in Kontakt mit
den verschiedenen Situationen, die Sie — Giber das punktuelle Ereignis hinaus — mobilisiert sein lassen. Der
»Missionar« — im etymologischen Sinn des Wortes — kehrt nie als der Gleiche aus der Mission zuriick; er erfahrt
den Voribergang Gottes im Sinne der Begegnung mit so vielen Gesichtern, die er entweder nicht kannte, oder
die ihm nicht vertraut oder fern waren.

Diese Erfahrungen kénnen nicht vom universitdren Geschehen abgesondert bleiben. Die klassischen
Forschungsmethoden erfahren gewisse Grenzen, umso mehr, wenn es sich um eine Kultur wie die unsere



15

handelt, die die direkte und unmittelbare Partizipation der Subjekte anregt. Die aktuelle Kultur erfordert neue
Formen, die geeignet sind, alle Akteure einzubeziehen, die das soziale Geschehen und daher das
Bildungsgeschehen mitgestalten. Von daher ergibt sich die Bedeutsamkeit, das Konzept der
Bildungsgemeinschaft zu erweitern.

Die Gemeinschaft ist herausgefordert, nicht isoliert zu bleiben von den Erkenntnisweisen; ebenso dazu, keine
Erkenntnis unter Ausschluss der Adressaten der Erkenntnisse zu konstruieren. Es ist notwendig, dass der
Erkenntniserwerb dazu befahigt, eine Interaktion zwischen dem Hoérsaal und der Weisheit der Volker
hervorzubringen, die diese gesegnete Erde mitgestalten. Eine Weisheit reich an Intuitionen, an ,Spirsinn®, den
man nicht ignorieren kann, will man Chile geistig voranbringen. Auf diese Weise wird diese so bereichernde
Synergie zwischen wissenschaftlicher Strenge und der Intuition des Volkes hergestellt werden. Die enge
Interaktion zwischen beiden verbietet die Scheidung zwischen dem Verstand und der Aktion, zwischen dem
Denken und dem Spuren, zwischen dem Erkennen und dem Leben, zwischen dem Beruf und dem Dienst. Das
Erkennen muss sich immer zum Dienst am Leben berufen fiihlen und sich mit dem Leben konfrontieren, um
weiter Fortschritte machen zu kénnen. Von daher kann sich die Bildungsgemeinschaft nicht auf Hérsale und
Bibliotheken reduzieren, sondern muss kontinuierlich zur Partizipation gelangen. Einen solchen Dialog kann
man nur ausgehend von einer Episteme realisieren, die fahig ist, eine plurale Logik zu Gbernehmen; das heif3t,
dass sie die Interdisziplinaritat und die Interdependenz des Wissens ibernimmt. »In diesem Sinne ist es
unumganglich, den Gemeinschaften der Ureinwohner mit ihren kulturellen Traditionen besondere
Aufmerksamkeit zu widmen. Sie sind nicht eine einfache Minderheit unter anderen, sie missen vielmehr die
wesentlichen Ansprechpartner werden, vor allem wenn man mit groRen Projekten vordringt, die ihre Gebiete
einbeziehen.«[5]

Die Bildungsgemeinschaft bewahrt in sich eine Unzahl an Mdéglichkeiten und Leistungsfahigkeiten, wenn sie sich
bereichern und anfragen lasst von allen Akteuren, die das Bildungsgeschehen mitgestalten. Dies erfordert eine
verstarkte Bemuihung in der Qualitat und in der Integration. Der universitare Dienst muss namlich immer darauf
abzielen, von Qualitdt und Exzellenz zu sein, die in den Dienst des nationalen Zusammenlebens gestellt
werden. Wir kénnten sagen, dass die Universitat zu einem Labor fir die Zukunft des Landes wird, da es ihr
gelingt, in ihrem Schol} das Leben und das Unterwegssein des Volkes aufzunehmen, indem sie jede
antagonistische und elitdre Logik des Wissens tberwindet.

Eine alte Tradition der Kabbala erzahlt, dass der Ursprung des Bosen in der Spaltung liegt, die der Mensch
verursacht, indem er vom Baum der Erkenntnis von Gut und Boése isst. Auf diese Weise erlangte die Erkenntnis
eine Vorherrschaft Gber die Schépfung und unterwarf sie ihren Schemata und Wiinschen.[6] Die latente
Versuchung in jedem akademischen Umfeld ist wohl, die Schépfung auf einige interpretative Schemata zu
reduzieren und sie so des eigentlichen Mysteriums zu berauben, das ganze Generationen dazu bewegt hat, das
unbedingt Notwendige, Gute, Schone und Wahre zu suchen. Und dann, wenn der Professor — aufgrund seiner
Weisheit — zu einem »Lehrmeister« wird, ja dann ist er imstande, die Fahigkeit des Staunens in unseren
Studierenden zu wecken. Staunen angesichts einer Welt und eines Universums, die zu entdecken sind!

Heute erweist sich die Mission, die Sie in Hdnden haben, als eine prophetische. Sie sind aufgefordert, Prozesse
zu schaffen, die die aktuelle Kultur erleuchten, indem sie einen neuen Humanismus vorstellen, der es vermeidet,
in irgendeine Art von Reduktionismus zu verfallen. Diese Prophetie, die von uns verlangt ist, treibt dazu an,
Raume zu suchen, die mehr auf Dialog als auf Konfrontation zurlickgreifen; Raume mehr der Begegnung als der
Trennung; Wege der freundschaftlichen Auseinandersetzung, damit man sich voneinander unterscheidet mit
Respekt unter Personen, die unterwegs sind auf der ehrlichen Suche, in Gemeinschaft auf ein erneuertes
nationales Zusammenleben hin voranzuschreiten.

Und wenn Sie das erbitten, so zweifle ich nicht daran, dass der Heilige Geist Ihre Schritte leiten wird, auf dass
dieses Haus weiterhin Frucht bringe zum Wohl des Volkes von Chile und zur Ehre Gottes.

Ich danke lhnen nochmails fiir diese Begegnung und bitte Sie, nicht zu vergessen, fir mich zu beten. Vielen
Dank!



16

[1] Ansprache von Papst Franziskus an die Teilnehmer der Vollversammlung der Kongregation flir das
Katholische Bildungswesen (9. Februar 2017).

[2] Enzyklika Laudato si’, 47.

[3] Vgl. Zygmunt Bauman, Fliichtige Moderne, Frankfurt/M. 2003 (Original: Modernidad liquida, Buenos Aires
1999).

[4] Vgl. Gilles Lipovetsky, De la Légerete. Essai. Paris 2015.

[5] Enzyklika Laudato si’, 146.

[6] Vgl. Gershom Scholem, La mystique juive, Paris 1985, 86.

[00059-DE.02] [Originalsprache: Spanisch]

Traduzione in lingua portoghese

Grao-Chanceler, Cardeal Ricardo Ezzati,

Irm&os no Episcopado,

Magnifico Reitor, Doutor Ignacio Sanchez,

Distintas autoridades universitarias,

Amados professores, funcionarios, pessoal da Universidade,
Queridos alunos!

Estou contente por me encontrar convosco nesta Casa de Estudo, que, nos seus quase 130 anos de vida,
ofereceu ao pais um servigo inestimavel. Agradec¢o ao senhor Reitor as suas palavras de boas-vindas, em
nome de todos. E também lhe agradego, senhor Reitor, pelo bem que faz com o seu estilo «sapiencial» no
governo da Universidade e na corajosa defesa da identidade da universidade catolica. Obrigado!

A historia desta Universidade estda, de certa forma, entrangada com a histéria do Chile. Sdo milhares os homens
e as mulheres que, tendo-se formado aqui, desempenharam tarefas importantes em prol do desenvolvimento
do pais. Apraz-me recordar especialmente a figura de Santo Alberto Hurtado, neste ano em que se celebra o
centenario do inicio dos seus estudos aqui. A sua vida € um claro testemunho de como a inteligéncia, a
exceléncia académica e o profissionalismo na atividade, harmonizados com a fé, a justica e a caridade, longe
de se debilitar, adquirem uma forga que é profecia, capaz de abrir horizontes e iluminar o caminho,
especialmente para as pessoas descartadas da sociedade, sobretudo nos dias de hoje em que esta em voga
esta cultura do descarte.

A propdsito quero retomar as suas palavras, senhor Reitor, quando afirmava: «Temos importantes desafios
para 0 nosso pais, que estao relacionados com a convivéncia nacional e com a capacidade de progredir em
comunidade».

1. Convivéncia nacional

Falar de desafios € admitir que ha situagdes que chegaram a um ponto que requer serem repensadas. O que
até ontem podia ser um fator de unidade e coeséao, hoje exige novas respostas. O ritmo acelerado € a
implementagéo quase vertiginosa de alguns processos e mudangas, que se impdem nas nossas sociedades,
convidam-nos, de maneira serena mas sem demora, a uma reflexdo que nao seja ingénua, utopista e menos
ainda voluntarista. Isto nao significa frenar o desenvolvimento do conhecimento, mas fazer da Universidade um
espagco privilegiado para «praticar a gramatica do dialogo que forma encontro».[1] Pois «a verdadeira sabedoria
[é] fruto da reflexdo, do dialogo e do encontro generoso entre as pessoas».[2]

A convivéncia nacional é possivel na medida em que, para além do mais, dermos vida a processos educativos
que sejam simultaneamente transformadores, inclusivos e de convivéncia. Educar para a convivéncia nao
significa apenas acrescentar valores ao trabalho educativo, mas gerar uma dindmica de convivéncia dentro do
préprio sistema educativo. Ndo é tanto uma questao de conteudos, como sobretudo de ensinar a pensar e
raciocinar de modo integrante: aquilo que os classicos chamavam forma mentis.



17

E, para se alcangar isto, € necessario desenvolver uma alfabetizacdo integral que saiba adaptar os processos
de transformacgéao que se estao a verificar no seio das nossas sociedades.

Tal processo de alfabetizagdo requer que se trabalhe, de maneira simultanea, na integragao das diferentes
linguagens que nos constituem como pessoas. Ou seja, uma educagao (alfabetizagao) que integre e harmonize
o intelecto, os afetos e a agao, concretamente a cabega, o coragdo e as maos. Isto proporcionara e possibilitara
aos alunos crescer de maneira harmoniosa nao sé a nivel pessoal, mas também e simultaneamente a nivel
social. E urgente criar espacos onde a fragmentacédo néo seja o esquema dominante, mesmo do pensamento;
para isso, € necessario ensinar a pensar o que se sente e faz; a sentir o que se pensa e faz; a fazer o que se
pensa e sente. Um dinamismo de capacidades ao servi¢o da pessoa e da sociedade.

A alfabetizacdo, baseada na integracao das diferentes linguagens que nos constituem, envolvera os alunos no
seu processo educativo; processo voltado para os desafios que o futuro préximo lhes apresentara. A Unica
coisa que consegue o «divorcio» dos saberes e das linguagens, o analfabetismo sobre como integrar as
diferentes dimensdes da vida, é fragmentagao e rutura social.

Nesta sociedade liquida[3] ou volatil,[4] como a definiram alguns pensadores, vao desaparecendo os pontos de
referéncia a partir dos quais se possam construir, individual e socialmente, as pessoas. Parece que hoje a
«nuvemy seja o0 novo ponto de encontro, que se carateriza pela falta de estabilidade, ja que tudo se volatiliza e,
consequentemente, perde consisténcia.

E tal falta de consisténcia poderia ser uma das razdes para a perda de consciéncia do espaco publico. Um
espago que exige um minimo de transcendéncia sobre os interesses privados (viver mais e melhor) para
construir sobre bases que revelem aquela dimensao tao importante da nossa vida que € o «nos». Sem esta
consciéncia, mas sobretudo sem este sentimento e, por conseguinte, sem esta experiéncia é, e sera, muito
dificil construir a nagao. Neste caso, pareceria que a unica coisa importante e valida fosse o que diz respeito ao
individuo e, tudo o que ficasse fora desta jurisdigio, torna-se-ia obsoleto. Semelhante cultura perdeu a
memoria, perdeu os vinculos que sustentam e tornam possivel a vida. Sem o «nés» dum povo, duma familia,
duma nagao e, ao mesmo tempo, sem o «nds» do futuro, dos filhos e do amanh&; sem o «ndés» duma cidade
que «me» transcenda e seja mais rica do que os interesses individuais, a vida sera ndo s6 cada vez mais
fragmentada, mas também mais conflituosa e violenta.

Neste sentido, a universidade tem o desafio de gerar, dentro do seu proprio claustro, as novas dindmicas que
superem toda a fragmentagao do saber e estimulem a uma verdadeira universitas.

2. Progredir em comunidade
Dai segue-se o segundo elemento, muito importante para esta Casa de Estudo: a capacidade de progredir em
comunidade.

Soube, com alegria, do esforgo evangelizador e da vitalidade radiosa da vossa pastoral universitaria, sinal duma
Igreja jovem, viva e «em saida». As missdes, que realizais anualmente em diferentes locais do pais, sdo um
ponto forte e muito enriquecedor. Em tais ocasides, conseguis alargar o horizonte do vosso olhar e entrar em
contacto com varias situagdes que, para além do evento especifico, vos deixam mobilizados. De facto, o
«missionario» — no sentido etimoldgico da palavra — nunca retorna igual da missao; experimenta a passagem de
Deus no encontro com tantos rostos, que nao conhecia, nao lhe eram familiares, ou entdo encontravam-se
distantes.

Estas experiéncias ndo podem ficar isoladas do percurso universitario. Os métodos classicos de investigagao
provam nisso certos limites, e mais ainda numa cultura como a nossa que estimula a participagéo direta e
instantanea dos sujeitos. A cultura atual exige novas formas capazes de incluir todos os atores que dao vida a
realidade social e, consequentemente, educativa. Dai a importancia de ampliar o conceito de comunidade
educativa.

A comunidade deve enfrentar o desafio de nao se isolar de [novas] formas de conhecimento; bem como a nao



18

construir conhecimentos & margem dos destinatarios dos mesmos. E preciso que a aquisicdo de conhecimento
seja capaz de gerar uma interagao entre a aula e a sabedoria dos povos que constituem esta terra abengoada.
Uma sabedoria carregada de intuigdes, de «olfato», que nao se pode ignorar na hora de pensar o Chile. Deste
modo, produzir-se-a a sinergia muito enriquecedora entre rigor cientifico e intuicdo popular. A estreita interacao
mutua impede o divorcio entre a razdo e a agdo, entre o pensar e o sentir, entre o conhecer € o viver, entre a
profissdo e o servigo. O conhecimento deve sentir-se sempre ao servigo da vida e confrontar-se com ela para
continuar a progredir. Por isso, a comunidade educativa ndo se pode reduzir a aulas e bibliotecas, mas deve
tender continuamente a participagao. Tal dialogo s6 pode ser realizado a partir duma episteme capaz de
assumir uma légica plural, ou seja, que assume a interdisciplinaridade e a interdependéncia do saber. «Neste
sentido, € indispensavel prestar uma atengao especial as comunidades aborigenes com as suas tradi¢gdes
culturais. Nao sdo apenas uma minoria entre outras, mas devem tornar-se os principais interlocutores,
especialmente quando se avanga com grandes projetos que afetam os seus espagos».[5]

A comunidade educativa guarda, em si mesma, um numero infinito de possibilidades e potencialidades, quando
se deixa enriquecer e interpelar por todos os atores que compdem a realidade educativa. Isto requer um maior
esforgo em termos de qualidade e integragdo. De facto, o servigo universitario deve ter sempre como objetivo
ser de qualidade e exceléncia, colocadas ao servigo da convivéncia nacional. Poderiamos dizer que a
universidade se torna um laboratério para o futuro do pais, porque sabe incorporar em si a vida € a caminhada
do povo, superando toda a légica antagonica e elitista do saber.

Uma antiga tradigao cabalistica diz que a origem do mal se encontra na divisdo produzida pelo ser humano
quando comeu da arvore da ciéncia do bem e do mal. Desta forma, o conhecimento adquiriu um primado sobre
a criagao, submetendo-a aos seus esquemas e desejos.[6] Sera tentagao latente em todos os campos
académicos, a de reduzir a criagado a alguns esquemas interpretativos, privando-a do mistério que Ihe é préprio
e que impeliu geragdes inteiras a procurar o que justo, bom, belo e verdadeiro. Mas, quando o professor se
torna «mestre» pela sua dimensao sapiencial, entdo € capaz de despertar a capacidade de deslumbramento
nos nossos alunos. Deslumbramento perante um mundo e um universo a descobrir!

Hoje, a missao que tém entre maos € profética. Sois chamados a gerar processos que iluminem a cultura atual,
propondo um humanismo renovado que evite cair em reducionismos de qualquer tipo que seja. E esta profecia,
que nos € solicitada, impele-nos a buscar eventuais espagos mais de dialogo que de conflito; espagos mais de
encontro que de divisdo; caminhos de amistosa discrepancia, porque se diverge, com respeito, entre pessoas
que caminham procurando lealmente progredir em comunidade para uma convivéncia nacional renovada.

E, se o pedirdes, ndo duvido que o Espirito Santo guiara os vossos passos para que esta Casa continue a
frutificar para o bem do povo do Chile e para a gléria de Deus.

De novo vos agradecgo por este encontro e pego-vos, por favor, que nao vos esquegais de rezar por mim.

[1] Francisco, Discurso a Plenaria da Congregacédo para a Educacao Catdlica (9/11/2017).
[2] Francisco, Carta enc. Laudato si’, 47.

[3] Cf. Zygmunt Bauman, Modernidad liquida (1999).

[4] Cf. Gilles Lipovetsky, De la ligereza (2016).

[5] Francisco, Carta enc. Laudato si’, 146.

[6] Cf. Gershom Scholem, La mystique juive (Paris 1985), 86.

[00059-P0.02] [Texto original: Espanhol]

Traduzione in linqua polacca

Wielki Kanclerzu, Wasza Eminencjo kardynale Ricardo Ezzati,



19

Bracia w biskupstwie,

Magnificencjo Rektorze, doktorze Ignacio Sanchez,
Znamienite wtadze uniwersyteckie,

Drodzy profesorowie, urzednicy i pracownicy Uniwersytetu,
Drodzy studenci,

Ciesze sie, ze moge by¢ z wami w tym Domu Studidw, ktéry w swoich niemal 130-letach istnienia oddat krajowi
nieoceniong postuge. Dziekuje Jego Magnificencji Rektorowi za stowa powitania w imieniu wszystkich. Dziekuje
réwniez, panie Rektorze, za dobro, ktére pan czyni swoim stylem ,madrosciowym” w zarzgdzaniu
uniwersytetem, odwaznie bronigc tozsamosci uniwersytetu katolickiego. Dziekuje!

Historia tego uniwersytetu jest w pewien sposéb spleciona z historig Chile. Tysigce mezczyzn i kobiet, ktorzy
uzyskali tutaj swojg formacje, wypehili wazne zadania zwigzane z rozwojem ojczyzny. Chciatbym szczegdlnie
przypomnie¢ postac swietego Alberta Hurtado, w tym roku, w ktorym przypada setna rocznica rozpoczecia
przezen studiéw. Jego zycie staje sie wyraznym swiadectwem tego, jak inteligencja, doskonatos¢ akademicka i
profesjonalizm w pracy, zharmonizowane z wiarg, sprawiedliwoscig i mitoscia, wcale sie nie pomniejszaja, a
wrecz zyskujg site, ktdra jest proroctwem, zdolng do otwierania perspektyw i oswietlania drogi, szczegdlnie dla
0s6b odrzuconych przez spoteczenstwo, zwtaszcza dzisiaj, kiedy popularna jest ta kultura odrzucenia.

W tym kontekscie chciatbym Magnificencjo powréci¢ do panskich stoéw, kiedy powiedziat pan: ,Mamy wazne
wyzwania dla naszej ojczyzny, ktére sg zwigzane z koegzystencjg narodowag i zdolnoscig do wiekszej
wspdolnotowosci’.

1. Koegzystencja narodowa.

Gdy méwimy o wyzwaniach, to przyznajemy, ze sg takie sytuacje, ktére osiggnety punkt, wymagajgcy
ponownego przemyslenia. To, co do wczoraj mogto byé czynnikiem jednosci i spojnosci, dzi$ wymaga nowych
odpowiedzi. Przyspieszone tempo i niemal gwattowne wszczecie niektorych procesow i przemian narzucajacych
sie w naszych spoteczenstwach zachecajg nas spokojnie, lecz bezzwiocznie do refleksji, ktéra nie bytaby
naiwna, utopijna, a tym mniej woluntarystyczna. Co nie oznacza hamowania rozwoju wiedzy, ale uczynienie z
uniwersytetu uprzywilejowanej przestrzeni ,stosowania gramatyki dialogu, ktéra bedzie wychowywata do
spotkania’[1]. Poniewaz ,prawdziwa madrosc, jest owocem refleksiji, dialogu i wielkodusznego spotkania miedzy
ludzmi”[2].

Koegzystencja narodowa jest mozliwa — miedzy innymi — o tyle, o ile generujemy procesy edukacyjne, ktére
maja rowniez charakter transformacyjny, integracyjny i koegzystencjalny. Wychowanie do wspoétistnienia jest nie
tylko dodaniem wartosci do pracy edukacyjnej, ale takze generowaniem dynamiki koegzystencji w obrebie
samego systemu edukacji. Jest to nie tyle kwestia tresci, ile uczenia mys$lenia i rozumowania w sposéb
integrujacy. To, co klasycy okreslali jako forma mentis [mentalnos¢].

Aby to osiggna¢, konieczne jest rozwiniecie alfabetyzacji integrujgcej, ktéra potrafi dostosowac procesy
transformacji zachodzgce w naszych spoteczenstwach.

Taki proces alfabetyzacji wymaga jednoczesnej pracy nad integracjg réoznych jezykéw, ktére nas tworzg jako
osoby, to jest edukacjg (alfabetyzacja), ktéra integrowataby i harmonizowata intelekt, uczucia i dziatanie, czyli
gtowe, serce i rece. Da to i pozwoli studentom na harmonijny rozwdj nie tylko na poziomie osobistym, ale
jednoczesnie na poziomie spotecznym. Trzeba pilnie tworzy¢ przestrzenie, w ktérych fragmentyzacja nie bytaby
schematem dominujgcym, nawet mysli. W tym celu trzeba uczy¢ przemyslenia tego, co sie czuje i co sie czyni;
odczuwac to, co sie mysli i czyni; czyni¢ to, co sie mysli i czuje. Jest to dynamizm zdolnosci stuzacy osobie i
spoteczenstwu.

Alfabetyzacja oparta na integracji roznych jezykow, ktore nas tworzg, bedzie obejmowata studentéw w ich
procesie edukacyjnym; procesie w obliczu wyzwan, ktére pojawig sie w najblizszej przysztosci. ,Rozwdd” miedzy
wiedzg a jezykami, analfabetyzm na temat tego, jak integrowa¢ ré6zne wymiary zycia, wytwarza jedynie
fragmentyzacje i destrukcje spoteczna.



20

W tym ptynnym[3] lub lekkim[4] spoteczenstwie, jak to okreslili niektdrzy mysliciele, zanikajg punkty odniesienia,
poczawszy od tych, na ktorych ludzie mogg tworzy¢ siebie indywidualnie i spotecznie. Wydaje sie, ze nowym
miejscem spotkan jest dzi$ ,chmura”, naznaczona brakiem stabilnosci, poniewaz wszystko ulatuje, a tym samym
traci spojnosé.

Ten brak spojnosci moze by¢ jedng z przyczyn utraty Swiadomosci przestrzeni publicznej. Przestrzeni, ktéra
wymaga minimum transcendencji odnosnie do trosk osobistych (zy¢ bardziej i lepiej), aby budowac na
fundamentach, ktére ujawniajg 6w wazny wymiar naszego zycia jakim jest ,my”. Bez tej Swiadomosci, ale
przede wszystkim bez tego poczucia, a wiec bez takiego doswiadczenia, bardzo trudno jest i bedzie zbudowac
panstwo, a zatem mogtoby sie wydawagé, ze istotne i wazne bytoby jedynie to, co dotyczy jednostki, a wszystko,
co pozostaje poza tg kompetencjg staje sie zbyteczne. Taka kultura stracita pamie¢, stracita wiezi, ktére
wspierajg i umozliwiajg zycie. Bez ,my” narodu, rodziny, panstwa, a jednocze$nie bez ,my” przyszitosci, dzieci i
dnia jutrzejszego; bez ,my” miasta, ktore ,mnie” przekracza i bytoby bogatsze niz troski indywidualne, zycie
bedzie nie tylko coraz bardziej sfragmentaryzowane, ale takze bardziej konfliktowe i naznaczone przemoca.

W tym sensie uniwersytet zyje wyzwaniem rodzenia w swoim tonie nowych dynamik, ktére przezwyciezatyby
wszelkg fragmentyzacje wiedzy i pobudzaty prawdziwa universitas.

2. Rozwijac¢ wspdlnotowosc¢
Stad drugi bardzo wazny element dla tego domu studiéw: umiejetnos¢ rozwoju we wspolnotowosci.

Z radoscig dowiedziatem sie o wysitkach ewangelizacyjnych i radosnej zywotnosci waszego duszpasterstwa
akademickiego, co jest znakiem Kosciota mtodego, zywego i ,wychodzgcego”. Misje, jakie przeprowadzacie
corocznie w roznych czesciach kraju, stanowig silny i bardzo wzbogacajgcy punkt. Przy takich okazjach udaje
sie wam poszerzy¢ perspektywe waszego spojrzenia i nawigzac kontakt z roznymi sytuacjami, ktére poza
danym wydarzeniem pozwalajg wam by¢ zmobilizowanymi. ,Misjonarz’- w etymologicznym sensie tego stowa-
nigdy nie powraca bowiem z misji taki sam, jak wczesniej. Doswiadcza przejscia Boga w spotkaniu z tak
wieloma twarzami, ktérych nie znat, z ktérymi nie byt zaznajomiony albo ktére byty jemu dalekie.

Te doswiadczenia nie mogg pozosta¢ odizolowane od programu studiow uniwersyteckich. Klasyczne metody
badan doswiadczajg pewnych ograniczen, tym bardziej, kiedy chodzi o kulture takg jak nasza, ktéra pobudza do
bezposredniego i natychmiastowego udziatu podmiotow. Obecna kultura wymaga nowych form zdolnych do
wigczenia wszystkich aktoréw, ktérzy tworzg rzeczywistosS¢ spoteczng, a zatem edukacyjng. Stad znaczenie
poszerzenia koncepcji wspolnoty edukacyjne;.

Wspdlnota musi stawi¢ czoto wyzwaniu, by nie by¢ odizolowang od nowych form poznania, a takze aby nie
budowac¢ poznania na marginesie jego adresatoéw. Trzeba, aby nabywanie wiedzy byto zdolne do
wygenerowania interakcji miedzy aulg a madroscig ludéw, ktére tworza te btogostawiong ziemie. Jest to
madros¢ petna intuicji, ,zapachow”, ktérych nie mozna zignorowa¢ myslac o Chile. W ten sposdb zostanie
wytworzona owa tak ubogacajaca synergia miedzy rygorem naukowym a intuicjg ludowa. Scista wzajemna
interakcja zapobiega rozwodowi miedzy rozumem a dziataniem, miedzy mysleniem a odczuwaniem, miedzy
poznaniem a zyciem, miedzy zawodem a stuzbg. Poznanie winno zawsze poczuwac sie do stuzby zyciu i
konfrontowac sie z nim, aby mogto nadal iS¢ naprzod. Zatem wspolnota edukacyjna nie moze ograniczac sie do
auli i bibliotek, ale stale musi dgzy¢ do uczestnictwa. Taki dialog moze by¢ prowadzony wytacznie z episteme
zdolng do przyjecia logiki pluralistycznej, to znaczy takiej, ktéra zaktada interdyscyplinarnos$¢ i wspoétzaleznosc
wiedzy. ,W tym kontekscie konieczne jest zwrdcenie szczegdlnej uwagi na wspolnoty rdzennych mieszkancow z
ich tradycjami kulturowymi. Nie sg oni zwyktg mniejszoscig wsrdd innych, ale przeciwnie, muszg sie sta¢
gtownymi partnerami, zwtaszcza gdy chodzi o duze projekty dotyczace ich terenow’[5].

Wspodlnota edukacyjna ma w sobie nieskonczong liczbe mozliwosci i potencjalnosci, kiedy pozwala sie ubogaci¢
i stawia¢ sobie pytania przez wszystkich aktorow, ktoérzy tworzg instytucje edukacyjng. Wymaga to wiekszego
wysitku w zakresie jakosci i integracji. Postuga uniwersytecka musi bowiem zawsze dgzy¢ do jakosci i
doskonato$ci oddanych w stuzbie koegzystencji narodowej. Mozemy powiedziec, ze uniwersytet staje sie
laboratorium dla przysztosci kraju, poniewaz potrafi objg¢ zycie i droge ludu, przezwyciezajgc wszelkg logike



21

antagonistyczng i elitarng wiedzy.

Stara tradycja kabalistyczna mowi, ze zrédtem zia jest rozbicie wytworzone przez cztowieka, gdy zjadt z drzewa
poznania dobra i zta. W ten sposob wiedza uzyskata prymat nad stworzeniem, poddajgc go swoim planom i
pragnieniom[6]. Bedzie to utajona pokusa catego srodowiska akademickiego, aby sprowadzi¢ stworzenie do
pewnych schematéw interpretacyjnych, pozbawiajac je wlasciwej jemu tajemnicy, ktéra pobudzata cate
pokolenia do poszukiwania tego, co jest stuszne, dobre, piekne i prawdziwe. A kiedy profesor, dzieki swej
madrosci staje sie ,mistrzem”, to wéwczas moze obudzi¢ zdolno$¢ zadziwienia u naszych studentéw.
Zadziwienia w obliczu $wiata i wszechswiata do odkrycia!

Dzis powierzona wam misja okazuje sie by¢ prorocza. Jestescie powotani do generowania procesow, ktore
rzucityby swiatto na wspotczesng kulture, proponujgc odnowiony humanizm, ktéry unikatby popadania we
wszelkiego rodzaju redukcjonizm. A to oczekiwane od nas proroctwo skfania nas bardziej do poszukiwania
nieustannie nowych przestrzeni dialogu niz konfrontaciji; bardziej przestrzeni spotkania niz podziatu; drég
przyjaznej rozbieznosci, abysmy roznili sie z szacunkiem miedzy osobami, ktére pielgrzymujg starajac sie
uczciwie iS¢ naprzéd we wspolnocie ku odnowionej koegzystencji narodowe;j.

A jesli bedziecie o to prosili, to nie mam watpliwosci, ze Duch Swiety poprowadzi wasze kroki, aby ten dom
nadal wydawat owoce dla dobra narodu Chile i dla chwaty Boze;.

Jeszcze raz dziekuje wam za to spotkanie i prosze was bardzo, abyscie nie zapomnieli modli¢ sie za mnie.

[1] Przemowienie do uczestnikow zgromadzenia plenarnego Kongregacji Edukacji Katolickiej (9 lutego 2017,
L’Osservatore Romano, wyd. pl. 2 (390)/2017, s. 23.

[2] Enc. Laudato si’, 47.

[3] Por. ZYGMUNT BAUMAN, Plynna nowoczesnosc. Krakow: Wydawnictwo Literackie, 2006

[4] Por. GILLES LIPOVETSKY, De la légéreté, Paris, Grasset, 2015.

[5] Enc. Laudato si’, 146.

[6] Por. GERSHOM SCHOLEM, Mistycyzm zydowski i jego gtowne kierunki, Warszawa 1997

[00059-PL.02] [Testo originale: Polacco]

[B0039-XX.02]



