
N. 0918

Giovedì 21.12.2017

Udienza del Santo Padre alla Curia Romana in occasione della presentazione degli auguri natalizi

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Alle ore 10.30 di questa mattina, nella Sala Clementina del Palazzo Apostolico Vaticano, il Santo Padre
Francesco ha ricevuto in Udienza i Cardinali e i Superiori della Curia Romana per la presentazione degli auguri
natalizi.

Nel corso dell’incontro, il Papa ha rivolto alla Curia Romana il discorso che riportiamo di seguito:

Discorso del Santo Padre

Cari fratelli e sorelle,

Il Natale è la festa della fede nel Figlio di Dio che si è fatto uomo per ridonare all’uomo la sua dignità filiale,
perduta a causa del peccato e della disobbedienza. Il Natale è la festa della fede nei cuori che si trasformano in
mangiatoia per ricevere Lui, nelle anime che permettono a Dio di far germogliare dal tronco della loro povertà il
virgulto di speranza, di carità e di fede.

Quella di oggi è una nuova occasione per scambiarci gli auguri natalizi e auspicare per tutti voi, per i vostri
collaboratori, per i Rappresentanti pontifici, per tutte le persone che prestano servizio nella Curia e per tutti i
vostri cari un santo e gioioso Natale e un felice Anno Nuovo. Che questo Natale ci apra gli occhi per



abbandonare il superfluo, il falso, il malizioso e il finto, e per vedere l’essenziale, il vero, il buono e l’autentico.
Tanti auguri davvero!

Cari fratelli,

avendo parlato in precedenza della Curia romana ad intra, desidero quest’anno condividere con voi alcune
riflessioni sulla realtà della Curia ad extra, ossia il rapporto della Curia con le Nazioni, con le Chiese particolari,
con le Chiese Orientali, con il dialogo ecumenico, con l’ebraismo, con l’Islam e le altre religioni, cioè con il
mondo esterno.

Le mie riflessioni si basano certamente sui principi basilari e canonici della Curia, sulla stessa storia della Curia,
ma anche sulla visione personale che ho cercato di condividere con voi nei discorsi degli ultimi anni, nel
contesto dell’attuale riforma in corso.

E parlando della riforma mi viene in mente l’espressione simpatica e significativa di Mons. Frédéric-François-
Xavier De Mérode: «Fare le riforme a Roma è come pulire la Sfinge d’Egitto con uno spazzolino da denti»[1].
Ciò evidenzia quanta pazienza, dedizione e delicatezza occorrano per raggiungere tale obbiettivo, in quanto la
Curia è un’istituzione antica, complessa, venerabile, composta da uomini provenienti da diverse culture, lingue e
costruzioni mentali e che, strutturalmente e da sempre, è legata alla funzione primaziale del Vescovo di Roma
nella Chiesa, ossia all’ufficio “sacro” voluto dallo stesso Cristo Signore per il bene dell’intero corpo della Chiesa,
(ad bonum totius corporis)[2].

L’universalità del servizio della Curia, dunque, proviene e scaturisce dalla cattolicità del Ministero petrino. Una
Curia chiusa in sé stessa tradirebbe l’obbiettivo della sua esistenza e cadrebbe nell’autoreferenzialità,
condannandosi all’autodistruzione. La Curia, ex natura, è progettata ad extra in quanto e finché legata al
Ministero petrino, al servizio della Parola e dell’annuncio della Buona Novella: il Dio Emmanuele, che nasce tra
gli uomini, che si fa uomo per mostrare a ogni uomo la sua vicinanza viscerale, il suo amore senza limiti e il suo
desiderio divino che tutti gli uomini siano salvi e arrivino a godere della beatitudine celeste (cfr 1 Tm 2,4); il Dio
che fa sorgere il suo sole sui buoni e sui cattivi (cfr Mt 5,45); il Dio che non è venuto per essere servito ma per
servire (cfr Mt 20,28); il Dio che ha costituito la Chiesa per essere nel mondo, ma non del mondo, e per essere
strumento di salvezza e di servizio.

Proprio pensando a questa finalità ministeriale, petrina e curiale, ossia di servizio, salutando di recente i Padri e
Capi delle Chiese Orientali Cattoliche[3], ho fatto ricorso all’espressione di un “primato diaconale”, rimandando
subito all’immagine diletta di San Gregorio Magno del Servus servorum Dei. Questa definizione, nella sua
dimensione cristologica, è anzitutto espressione della ferma volontà di imitare Cristo, il quale assunse la forma
di servo (cfr Fil 2,7). Benedetto XVI, quando ne parlò, disse che sulle labbra di Gregorio questa frase non era
«una pia formula, ma la vera manifestazione del suo modo di vivere e di agire. Egli era intimamente colpito
dall’umiltà di Dio, che in Cristo si è fatto nostro servo, ci ha lavato e ci lava i piedi sporchi»[4].

Analogo atteggiamento diaconale deve caratterizzare anche quanti, a vario titolo, operano nell’ambito della
Curia romana la quale, come ricorda anche il Codice di Diritto Canonico, agendo nel nome e con l’autorità del
Sommo Pontefice, «adempie alla propria funzione per il bene e al servizio delle Chiese» (can. 360; cfr CCEO
can. 46).

Primato diaconale “relativo al Papa”[5]; e altrettanto diaconale, di conseguenza, è il lavoro che si svolge
all’interno della Curia romana ad intra e all’esterno ad extra. Questo tema della diaconia ministeriale e curiale mi
riporta a un antico testo presente nella Didascalia Apostolorum, dove si afferma: il «diacono sia l’orecchio e la
bocca del Vescovo, il suo cuore e la sua anima»[6], poiché a questa concordia è legata la comunione, l’armonia
e la pace nella Chiesa, in quanto il diacono è il custode del servizio nella Chiesa[7]. Non credo sia per caso che
l’orecchio è l’organo dell’udito ma anche dell’equilibrio; e la bocca l’organo dell’assaporare e del parlare.

Un altro antico testo aggiunge che i diaconi sono chiamati a essere come gli occhi del Vescovo[8]. L’occhio
guarda per trasmettere le immagini alla mente, aiutandola a prendere le decisioni e a dirigere per il bene di tutto

2



il corpo.

La relazione che da queste immagini si può dedurre è quella di comunione di filiale obbedienza per il servizio al
popolo santo di Dio. Non c’è dubbio, poi, che tale dev’essere anche quella che esiste tra tutti quanti operano
nella Curia romana, dai Capi Dicastero e Superiori agli ufficiali e a tutti. La comunione con Pietro rafforza e
rinvigorisce la comunione tra tutti i membri.

Da questo punto di vista, il richiamo ai sensi dell’organismo umano aiuta ad avere il senso dell’estroversione,
dell’attenzione a quello che c’è fuori. Nell’organismo umano, infatti, i sensi sono il nostro primo legame con il
mondo ad extra, sono come un ponte verso di esso; sono la nostra possibilità di relazionarci. I sensi ci aiutano a
cogliere il reale e ugualmente a collocarci nel reale. Non a caso Sant’Ignazio di Loyola ha fatto ricorso ai sensi
nella contemplazione dei Misteri di Cristo e della verità[9].

Questo è molto importante per superare quella squilibrata e degenere logica dei complotti o delle piccole cerchie
che in realtà rappresentano – nonostante tutte le loro giustificazioni e buone intenzioni – un cancro che porta
all’autoreferenzialità, che si infiltra anche negli organismi ecclesiastici in quanto tali, e in particolare nelle
persone che vi operano. Quando questo avviene, però, si perde la gioia del Vangelo, la gioia di comunicare il
Cristo e di essere in comunione con Lui; si perde la generosità della nostra consacrazione (cfr At 20,35 e 2 Cor
9,7).

Permettetemi qui di spendere due parole su un altro pericolo, ossia quello dei traditori di fiducia o degli
approfittatori della maternità della Chiesa, ossia le persone che vengono selezionate accuratamente per dare
maggior vigore al corpo e alla riforma, ma – non comprendendo l’elevatezza della loro responsabilità – si
lasciano corrompere dall’ambizione o dalla vanagloria e, quando vengono delicatamente allontanate, si auto-
dichiarano erroneamente martiri del sistema, del “Papa non informato”, della “vecchia guardia”…, invece di
recitare il “mea culpa”. Accanto a queste persone ve ne sono poi altre che ancora operano nella Curia, alle quali
si dà tutto il tempo per riprendere la giusta via, nella speranza che trovino nella pazienza della Chiesa
un’opportunità per convertirsi e non per approfittarsene. Questo certamente senza dimenticare la stragrande
maggioranza di persone fedeli che vi lavorano con lodevole impegno, fedeltà, competenza, dedizione e anche
tanta santità.

Èopportuno, allora, tornando all’immagine del corpo, evidenziare che questi “sensi istituzionali”, cui potremmo in
qualche modo paragonare i Dicasteri della Curia romana, devono operare in maniera conforme alla loro natura e
alla loro finalità: nel nome e con l’autorità del Sommo Pontefice e sempre per il bene e al servizio delle
Chiese[10]. Essi sono chiamati ad essere nella Chiesa come delle fedeli antenne sensibili: emittenti e riceventi.

Antenne emittenti in quanto abilitate a trasmettere fedelmente la volontà del Papa e dei Superiori. La parola
“fedeltà”[11] per quanti operano presso la Santa Sede «assume un carattere particolare, dal momento che essi
pongono al servizio del Successore di Pietro buona parte delle proprie energie, del proprio tempo e del proprio
ministero quotidiano. Si tratta di una grave responsabilità, ma anche di un dono speciale, che con il passare del
tempo va sviluppando un legame affettivo con il Papa, di interiore confidenza, un naturale idem sentire, che è
ben espresso proprio dalla parola “fedeltà”»[12].

L’immagine dell’antenna rimanda altresì all’altro movimento, quello inverso, ossia del ricevente. Si tratta di
cogliere le istanze, le domande, le richieste, le grida, le gioie e le lacrime delle Chiese e del mondo in modo da
trasmetterle al Vescovo di Roma al fine di permettergli di svolgere più efficacemente il suo compito e la sua
missione di «principio e fondamento perpetuo e visibile dell’unità di fede e di comunione»[13]. Con tale
recettività, che è più importante dell’aspetto precettivo, i Dicasteri della Curia romana entrano generosamente in
quel processo di ascolto e di sinodalità di cui ho già parlato[14].

Cari fratelli e sorelle,

ho fatto ricorso all’espressione “primato diaconale”, all’immagine del corpo, dei sensi e dell’antenna per spiegare
che proprio per raggiungere gli spazi dove lo Spirito parla alle Chiese (cioè la storia) e per realizzare lo scopo

3



dell’operare (la salus animarum) risulta necessario, anzi indispensabile, praticare il discernimento dei segni dei
tempi[15], la comunione nel servizio, la carità nella verità, la docilità allo Spirito e l’obbedienza fiduciosa ai
Superiori.

Forse è utile qui ricordare che gli stessi nomi dei diversi Dicasteri e degli Uffici della Curia romana lasciano
intendere quali siano le realtà a favore delle quali debbono operare. Si tratta, a ben vedere, di azioni
fondamentali e importanti per tutta la Chiesa e direi per il mondo intero.

Essendo l’operato della Curia davvero molto ampio, mi limiterei questa volta a parlarvi genericamente della
Curia ad extra, cioè di alcuni aspetti fondamentali, selezionati a partire dai quali non sarà difficile, nel prossimo
futuro, elencare e approfondire gli altri campi dell’operato della Curia.

La Curia e il rapporto con le Nazioni
In questo campo gioca un ruolo fondamentale la Diplomazia Vaticana, che è la ricerca sincera e costante di
rendere la Santa Sede un costruttore di ponti, di pace e di dialogo tra le Nazioni. Ed essendo una Diplomazia al
servizio dell’umanità e dell’uomo, della mano tesa e della porta aperta, essa si impegna nell’ascoltare, nel
comprendere, nell’aiutare, nel sollevare e nell’intervenire prontamente e rispettosamente in qualsiasi situazione
per avvicinare le distanze e per intessere la fiducia. L’unico interesse della Diplomazia Vaticana è quello di
essere libera da qualsiasi interesse mondano o materiale.

La Santa Sede quindi è presente sulla scena mondiale per collaborare con tutte le persone e le Nazioni di buona
volontà e per ribadire sempre l’importanza di custodire la nostra casa comune da ogni egoismo distruttivo; per
affermare che le guerre portano solo morte e distruzione; per attingere dal passato i necessari insegnamenti che
ci aiutano a vivere meglio il presente, a costruire solidamente il futuro e a salvaguardarlo per le nuove
generazioni.

Gli incontri con i Capi delle Nazioni e con le diverse Delegazioni, insieme ai Viaggi Apostolici, ne sono il mezzo e
l’obiettivo.

Ecco perché è stata costituita la Terza Sezione della Segreteria di Stato, con la finalità di dimostrare l’attenzione
e la vicinanza del Papa e dei Superiori della Segreteria di Stato al personale di ruolo diplomatico e anche ai
religiosi e alle religiose, ai laici e alle laiche che prestano lavoro nelle Rappresentanze Pontificie. Una Sezione
che si occupa delle questioni attinenti alle persone che lavorano nel servizio diplomatico della Santa Sede o che
vi si preparano, in stretta collaborazione con la Sezione per gli Affari Generali e con la Sezione per i Rapporti
con gli Stati[16].

Questa particolare attenzione si basa sulla duplice dimensione del servizio del personale diplomatico di ruolo:
pastori e diplomatici, al servizio delle Chiese particolari e delle Nazioni ove operano.

La Curia e le Chiese particolari
Il rapporto che lega la Curia alle Diocesi e alle Eparchie è di primaria importanza. Esse trovano nella Curia
Romana il sostegno e il supporto necessario di cui possono avere bisogno. È un rapporto che si basa sulla
collaborazione, sulla fiducia e mai sulla superiorità o sull’avversità. La fonte di questo rapporto è nel Decreto
conciliare sul ministero pastorale dei Vescovi, dove più ampiamente si spiega che quello della Curia è un lavoro
svolto «a vantaggio delle Chiese e al servizio dei sacri pastori»[17].

La Curia romana, dunque, ha come suo punto di riferimento non soltanto il Vescovo di Roma, da cui attinge
autorità, ma pure le Chiese particolari e i loro Pastori nel mondo intero, per il cui bene opera e agisce.

A questa caratteristica di «servizio al Papa e ai Vescovi, alla Chiesa universale, alle Chiese particolari» e al
mondo intero, ho fatto richiamo nel primo di questi nostri annuali incontri, quando sottolineai che «nella Curia
romana si apprende, “si respira” in modo speciale questa duplice dimensione della Chiesa, questa
compenetrazione tra l’universale e il particolare»; e aggiunsi: «penso che sia una delle esperienze più belle di

4



chi vive e lavora a Roma»[18].

Le visite ad limina Apostolorum, in questo senso, rappresentano una grande opportunità di incontro, di dialogo e
reciproco arricchimento. Ecco perché ho preferito, incontrando i Vescovi, avere un dialogo di reciproco ascolto,
libero, riservato, sincero che va oltre gli schemi protocollari e l’abituale scambio di discorsi e di raccomandazioni.
È importante anche il dialogo tra i Vescovi e i diversi Dicasteri. Quest’anno, riprendendo le visite ad limina, dopo
l’anno del Giubileo, i Vescovi mi hanno confidato che sono stati ben accolti e ascoltati da tutti i Dicasteri. Questo
mi rallegra tanto e ringrazio i Capi Dicastero qui presenti.

Permettetemi anche qui, in questo particolare momento della vita della Chiesa, di richiamare la nostra
attenzione alla prossima XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, convocata sul tema “I
giovani, la fede e il discernimento vocazionale”. Chiamare la Curia, i Vescovi e tutta la Chiesa a portare una
speciale attenzione alle persone dei giovani, non vuol dire guardare soltanto a loro, ma anche mettere a fuoco
un tema nodale per un complesso di relazioni e di urgenze: i rapporti intergenerazionali, la famiglia, gli ambiti
della pastorale, la vita sociale... Lo annuncia chiaramente il Documento preparatorio nella sua introduzione: «La
Chiesa ha deciso di interrogarsi su come accompagnare i giovani a riconoscere e accogliere la chiamata
all’amore e alla vita in pienezza, e anche di chiedere ai giovani stessi di aiutarla a identificare le modalità oggi
più efficaci per annunciare la Buona Notizia. Attraverso i giovani, la Chiesa potrà percepire la voce del Signore
che risuona anche oggi. Come un tempo Samuele (cfr 1 Sam 3,1-21) e Geremia (cfr Ger 1,4-10), anche oggi ci
sono giovani che sanno scorgere quei segni del nostro tempo che lo Spirito addita. Ascoltando le loro
aspirazioni possiamo intravedere il mondo di domani che ci viene incontro e le vie che la Chiesa è chiamata a
percorrere»[19].

La Curia e le Chiese Orientali
L’unità e la comunione che dominano il rapporto della Chiesa di Roma e le Chiese Orientali rappresentano un
concreto esempio di ricchezza nella diversità per tutta la Chiesa. Esse, nella fedeltà alle proprie Tradizioni
bimillenarie e nella ecclesiastica communio, sperimentano e realizzano la preghiera sacerdotale di Cristo (cfr Gv
17)[20].

In questo senso, nell’ultimo incontro con i Patriarchi e gli Arcivescovi Maggiori delle Chiese Orientali, parlando
del “primato diaconale”, ho evidenziato anche l’importanza di approfondire e di revisionare la delicata questione
dell’elezione dei nuovi Vescovi ed Eparchi che deve corrispondere, da una parte, all’autonomia delle Chiese
Orientali e, allo stesso tempo, allo spirito di responsabilità evangelica e al desiderio di rafforzare sempre di più
l’unità con la Chiesa Cattolica. «Il tutto, nella più convinta applicazione di quella autentica prassi sinodale, che è
distintiva delle Chiese d’Oriente»[21]. L’elezione di ogni Vescovo deve rispecchiare e rafforzare l’unità e la
comunione tra il Successori di Pietro e tutto il collegio episcopale[22].

Il rapporto tra Roma e l’Oriente è di reciproco arricchimento spirituale e liturgico. In realtà, la Chiesa di Roma
non sarebbe davvero cattolica senza le inestimabili ricchezze delle Chiese Orientali e senza la testimonianza
eroica di tanti nostri fratelli e sorelle orientali che purificano la Chiesa accettando il martirio e offrendo la loro vita
per non negare Cristo[23].

La Curia e il dialogo ecumenico
Ci sono pure degli spazi nei quali la Chiesa Cattolica, specialmente dopo il Concilio Vaticano II, è
particolarmente impegnata. Fra questi l’unità dei cristiani che «è un’esigenza essenziale della nostra fede,
un’esigenza che sgorga dall’intimo del nostro essere credenti in Gesù Cristo»[24]. Si tratta sì di un “cammino”
ma, come più volte è stato ripetuto anche dai miei Predecessori, è un cammino irreversibile e non in retromarcia.
“L’unità si fa camminando, per ricordare che quando camminiamo insieme, cioè ci incontriamo come fratelli,
preghiamo insieme, collaboriamo insieme nell’annuncio del Vangelo e nel servizio agli ultimi siamo già uniti.
Tutte le divergenze teologiche ed ecclesiologiche che ancora dividono i cristiani saranno superate soltanto lungo
questa via, senza che noi oggi sappiamo come e quando, ma ciò avverrà secondo quello che lo Spirito Santo
vorrà suggerire per il bene della Chiesa»[25].

La Curia opera in questo campo per favorire l’incontro con il fratello, per sciogliere i nodi delle incomprensioni e

5



delle ostilità, e per contrastare i pregiudizi e la paura dell’altro che hanno impedito di vedere la ricchezza della e
nella diversità e la profondità del Mistero di Cristo e della Chiesa che resta sempre più grande di qualsiasi
espressione umana.

Gli incontri avvenuti con i Papi, i Patriarchi e i Capi delle diverse Chiese e Comunità mi hanno sempre riempito
di gioia e di gratitudine.

La Curia e l’Ebraismo, l’Islam, le altre religioni
Il rapporto della Curia Romana con le altre religioni si basa sull’insegnamento del Concilio Vaticano II e sulla
necessità del dialogo. «Perché l’unica alternativa alla civiltà dell’incontro è l’inciviltà dello scontro»[26]. Il dialogo
è costruito su tre orientamenti fondamentali: «il dovere dell’identità, il coraggio dell’alterità e la sincerità delle
intenzioni. Il dovere dell’identità, perché non si può imbastire un dialogo vero sull’ambiguità o sul sacrificare il
bene per compiacere l’altro; il coraggio dell’alterità, perché chi è differente da me, culturalmente o
religiosamente, non va visto e trattato come un nemico, ma accolto come un compagno di strada, nella genuina
convinzione che il bene di ciascuno risiede nel bene di tutti; la sincerità delle intenzioni, perché il dialogo, in
quanto espressione autentica dell’umano, non è una strategia per realizzare secondi fini, ma una via di verità,
che merita di essere pazientemente intrapresa per trasformare la competizione in collaborazione»[27].

Gli incontri avvenuti con le autorità religiose, nei diversi viaggi apostolici e negli incontri in Vaticano, ne sono la
concreta prova.

Questi sono soltanto alcuni aspetti, importanti ma non esaurenti, dell’operato della Curia ad extra. Oggi ho scelto
questi aspetti legati al tema del “primato diaconale”, dei “sensi istituzionali” e delle “fedeli antenne emittenti e
riceventi”.

Cari fratelli e sorelle,

come ho iniziato questo nostro incontro parlando del Natale come festa della fede, vorrei concluderlo
evidenziando che il Natale ci ricorda però che una fede che non ci mette in crisi è una fede in crisi; una fede che
non ci fa crescere è una fede che deve crescere; una fede che non ci interroga è una fede sulla quale dobbiamo
interrogarci; una fede che non ci anima è una fede che deve essere animata; una fede che non ci sconvolge è
una fede che deve essere sconvolta. In realtà, una fede soltanto intellettuale o tiepida è solo una proposta di
fede, che potrebbe realizzarsi quando arriverà a coinvolgere il cuore, l’anima, lo spirito e tutto il nostro essere,
quando si permette a Dio di nascere e rinascere nella mangiatoia del cuore, quando permettiamo alla stella di
Betlemme di guidarci verso il luogo dove giace il Figlio di Dio, non tra i re e il lusso, ma tra i poveri e gli umili.

Angelo Silesio, nel suo Il Pellegrino cherubico, scrisse: «Dipende solo da te: Ah, potesse il tuo cuore diventare
una mangiatoia! Dio nascerebbe bambino di nuovo sulla terra»[28].

Con queste riflessioni rinnovo i miei più fervidi auguri natalizi a voi e a tutti i vostri cari.

Vorrei, come dono di Natale, lasciarvi questa versione italiana dell’opera del Beato Padre Maria Eugenio di
Gesù Bambino Je veux voir Dieu: Voglio vedere Dio. È un’opera di teologia spirituale, farà bene a tutti noi. Forse
non leggendola tutta, ma cercando nell’indice quel punto che più interessa o del quale ho più bisogno. Spero
che sia di profitto per tutti noi.

E poi è stato tanto generoso il Cardinale Piacenza che, con il lavoro della Penitenzieria, anche di Mons. Nykiel,
ha fatto questo libro: La festa del perdono, come risultato del Giubileo della Misericordia; e lui ha voluto pure
regalarlo. Grazie al Cardinale Piacenza e alla Penitenzieria Apostolica. Daranno questo all’uscita a tutti voi.

Grazie!

[Benedizione]

6



E, per favore, pregate per me.

___________

[1] Cfr Giuseppe Dalla Torre, Sopra una storia della Gendarmeria Pontificia, 19 ottobre 2017.
[2] «Per pascere e accrescere sempre più il popolo di Dio ha istituito nella sua Chiesa vari ministeri che tendono
al bene di tutto il corpo» (Conc. Ecum. Vat. II, Cost. dogm. Lumen gentium, 18).
[3] Cfr Saluto ai Patriarchi e agli Arcivescovi Maggiori, 9 ottobre 2017.
[4] Catechesi nell’Udienza generale del 4 giugno 2008.
[5] Cfr Giovanni Paolo II, Discorso alla riunione plenaria del Sacro Collegio dei Cardinali, 21 novembre 1985, 4.
[6] 2, 44: Funk, 138-166; cfr W. Rordorf, Liturgie et eschatologie, in Augustinianum 18 (1978), 153-161; Id., Que
savons-nous des lieux de culte chrétiens de l'époque préconstantinienne? in L'Orient Syrien 9 (1964), 39-60.
[7] Cfr Incontro con i sacerdoti e i consacrati, Duomo di Milano, 25 marzo 2017.
[8] «Quanto ai diaconi della Chiesa, siano come gli occhi del vescovo, che sanno vedere tutto attorno,
investigando le azioni di ciascuno della Chiesa, nel caso che qualcuno stia sul punto di peccare: in questo
modo, prevenuto dall'avvertimento di chi presiede, forse non porterà a termine il [suoi peccato]» (Lettera di
Clemente a Giacomo, 12: Rehm 14-15, in I Ministeri nella Chiesa Antica, Testi patristici dei primi tre secoli a
cura di Enrico Cattaneo, Edizioni Paoline, 1997, p. 696).
[9] Cfr Esercizi Spirituali, N. 121: «La quinta contemplazione sarà applicare i cinque sensi sulla prima e la
seconda contemplazione».
[10] Nel commento al Vangelo secondo Matteo di San Girolamo si registra un curioso paragone tra i cinque
sensi dell’organismo umano e le vergini della parabola evangelica, che diventano stolte quando non agiscono
più secondo il fine loro assegnato (cfr Comm. in Mt XXV: PL 26, 184).
[11] Il concetto della fedeltà risulta molto impegnativo ed eloquente perché sottolinea anche la durata nel tempo
dell’impegno assunto, rimanda ad una virtù che, come disse Benedetto XVI, «esprime il legame tutto particolare
che si stabilisce tra il Papa e i suoi diretti collaboratori, tanto nella Curia Romana come nelle Rappresentanze
Pontificie”. Discorso alla Comunità della Pontificia Accademia Ecclesiastica, 11 giugno 2012.
[12] Ibid.
[13] Conc. Ecum. Vat. II, Lumen gentium, 18.
[14] «Una Chiesa sinodale è una Chiesa dell’ascolto, nella consapevolezza che ascoltare “è più che sentire”. È
un ascolto reciproco in cui ciascuno ha qualcosa da imparare. Popolo fedele, Collegio episcopale, Vescovo di
Roma: l’uno in ascolto degli altri; e tutti in ascolto dello Spirito Santo, lo “Spirito della verità” (Gv 14,17), per
conoscere ciò che Egli “dice alle Chiese” (Ap 2,7)» Discorso nel 50° anniversario del Sinodo dei Vescovi, 17
ottobre 2015.
[15] Cfr Lc 12,54-59; Mt 16,1-4; Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes, 11: «Il popolo di Dio, mosso
dalla fede con cui crede di essere condotto dallo Spirito del Signore che riempie l’universo, cerca di discernere
negli avvenimenti, nelle richieste e nelle aspirazioni, cui prende parte insieme con gli altri uomini del nostro
tempo, quali siano i veri segni della presenza o del disegno di Dio. La fede infatti tutto rischiara di una luce
nuova, e svela le intenzioni di Dio sulla vocazione integrale dell’uomo, orientando così lo spirito verso soluzioni
pienamente umane».
[16] Cfr. Lettera Pontificia, il 18 ottobre 2017; Comunicato della Segreteria di Stato, il 21 novembre 2017.
[17] Christus Dominus, 9.
[18] Discorso alla Curia romana, 21 dicembre 2013; cfr Paolo VI, Omelia per l’80° compleanno, 16 ottobre 1977:
«Si, Roma ho amato, nel continuo assillo di meditarne e di comprenderne il trascendente segreto, incapace
certamente di penetrarlo e di viverlo, ma appassionato sempre, come ancora lo sono, di scoprire come e perché
“Cristo è Romano” (cfr Dante, Div. Comm., Purg., XXXII, 102) […] la vostra “coscienza romana” abbia essa
all'origine la nativa cittadinanza di questa Urbe fatidica, ovvero la permanenza di domicilio o l’ospitalità ivi
goduta; “coscienza romana” che qui essa ha virtù d’infondere a chi sappia respirarne il senso d’universale
umanesimo» (Insegnamenti di Paolo VI, XV 1977, 1957).
[19] Sinodo dei Vescovi - Assemblea Generale Ordinaria XV, I giovani, la fede e il discernimento vocazionale,
Introduzione.
[20] Da una parte, l’unità che risponde al dono dello Spirito, trova naturale e piena espressione nell’«unione
indefettibile con il Vescovo di Roma» (Benedetto XVI, Esort. ap. post-sin. Ecclesia in Medio Oriente, 40). E
dall’altra parte, l’essere inseriti nella comunione dell’intero Corpo di Cristo ci rende consapevoli di dover
rafforzare l’unione e la solidarietà in seno ai vari Sinodi patriarcali, «privilegiando sempre la concertazione su

7



questioni di grande importanza per la Chiesa in vista di un’azione collegiale e unitaria» (ibid.).
[21] Parole ai Patriarchi delle Chiese Orientali e agli Arcivescovi Maggiori, 21 novembre 2013.
[22] Insieme ai Capi e Padri, agli Arcivescovi e ai Vescovi orientali, in comunione con il Papa, con la Curia e tra
di loro, siamo tutti chiamati «a ricercare sempre “la giustizia, la pietà, la fede, la carità, la pazienza e la mitezza”
(cfr 1 Tm 6,11); [ad adottare] uno stile di vita sobrio a immagine di Cristo, che si è spogliato per arricchirci con la
sua povertà (cfr 2 Cor 8,9) […] [alla] trasparenza nella gestione dei beni e sollecitudine verso ogni debolezza e
necessità» (Parole ai Patriarchi delle Chiese Orientali cattoliche e agli Arcivescovi Maggiori, 21 novembre 2013).
[23] Noi «vediamo tanti nostri fratelli e sorelle cristiani delle Chiese orientali sperimentare persecuzioni
drammatiche e una diaspora sempre più inquietante» (Omelia in occasione del centenario della Congregazione
per le Chiese Orientali e del Pontificio Istituto Orientale), Basilica di Santa Maria Maggiore, 12 ottobre 2017).
«Su queste situazioni nessuno può chiudere gli occhi» (Messaggio nel centenario di fondazione del Pontificio
Istituto Orientale, 12 ottobre 2017).
[24] Discorso alla Plenaria del Pontificio Consiglio per la Promozione dell’Unità dei Cristiani, 10 novembre 2016.
[25] Ibid.
[26] Discorso ai partecipanti alla Conferenza Internazionale per la Pace, Al-Azhar Conference Centre, Il Cairo,
28 aprile 2017.
[27] Ibid.
[28] Edizione Paoline 1989, p. 170 [234-235]: «Es mangelt nur an dir: Ach, könnte nur dein Herz zu einer Krippe
werden, Gott würde noch einmal ein Kind auf dieser Erden».

[01960-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Chers frères et sœurs,

Noël est la fête de la foi dans le Fils de Dieu qui s’est fait homme pour redonner à l’homme sa dignité filiale,
perdue à cause du péché et de la désobéissance. Noël est la fête de la foi dans les cœurs qui se transforment
en mangeoire pour le recevoir, dans les âmes qui permettent à Dieu de faire germer, du tronc de leur pauvreté,
le rejeton d’espérance, de charité et de foi.

C’est aujourd’hui une nouvelle occasion de nous échanger les vœux de Noël et pour vous souhaiter à tous, à
vos collaborateurs, aux représentants pontificaux, à toutes les personnes qui prêtent service à la Curie et à
toutes les personnes qui vous sont chères un saint et joyeux Noël et une heureuse Année nouvelle. Que ce
Noël nous ouvre les yeux pour abandonner le superflu, le faux, le mauvais, le factice, et pour voir l’essentiel, le
vrai, le bon et l’authentique. Vraiment, tous mes vœux!

Chers frères,

Ayant parlé précédemment de la Curie ad intra, je désire cette année partager avec vous quelques réflexions
sur la réalité de la Curie ad extra, c’est-à-dire la relation de la Curie avec les Nations, avec les Eglises
particulières, avec les Eglises Orientales, avec le dialogue œcuménique, avec le Judaïsme, avec l’Islam et les
autres religions, c’est-à-dire avec le monde extérieur.

Mes réflexions se fondent certainement sur les principes canoniques de base de la Curie, sur l’histoire même de
la Curie, mais aussi sur la vision personnelle que j’ai cherché à partager avec vous dans les discours de ces
dernières années, dans le contexte de l’actuelle réforme en cours.

Et parlant de la réforme me vient à l’esprit l’expression sympathique et significative de Mgr Frédéric-François-
Xavier De Mérode: «faire les réformes à Rome c’est comme nettoyer le Sphinx d’Egypte avec une brosse à
dents».[1] Ceci met en évidence combien il faut de patience, de dévouement et de délicatesse pour atteindre cet
objectif, dans la mesure où la Curie est une institution ancienne, complexe, vénérable, composée d’hommes
provenant de diverses cultures, langues et constructions mentales, et que, structurellement et depuis toujours,
elle est liée à la fonction de primauté de l’Evêque de Rome dans l’Eglise, c’est-à-dire à l’office “sacré” voulu par

8



le Christ Seigneur lui-même pour le bien de tout le corps de l’Eglise (ad bonum totius corporis).[2]

L’universalité du service de la Curie provient donc et jaillit de la catholicité du Ministère pétrinien. Une Curie
fermée sur elle-même trahirait l’objectif de son existence et tomberait dans l’autoréférentialité, se condamnant à
l’autodestruction. La Curie, ex natura, est projetée ad extra parce que et en tant que liée au Ministère pétrinien,
au service de la Parole et de l’annonce de la Bonne Nouvelle: le Dieu Emmanuel qui naît parmi les hommes, qui
se fait homme pour montrer à tout homme sa proximité viscérale, son amour sans limites et son désir divin que
tous les hommes soient sauvés et parviennent à jouir de la béatitude céleste (Cf. 1Tm 2, 4); le Dieu qui fait lever
son soleil sur les bons et sur les méchants (Cf. Mt 5, 45); le Dieu qui n’est pas venu pour être servi mais pour
servir (Cf. Mt 20, 28); le Dieu qui a constitué l’Eglise pour être dans être dans le monde, mais non pas du
monde, et pour être un instrument de salut et de service.

Pensant, justement, à cette finalité ministérielle, pétrinienne et curiale, c’est-à-dire de service, en saluant
récemment les Pères et les Chefs des Eglises Orientales Catholiques[3] j’ai eu recours à l’expression de “primat
diaconal”, renvoyant tout de suite à l’image chère à Saint Grégoire le Grand de Servus servorum Dei. Cette
définition, dans sa dimension christologique, est avant tout expression de la ferme volonté d’imiter le Christ,
lequel a pris la condition de serviteur (Cf. Ph 2, 7). Benoît XVI, quand il en a parlé, a dit que sur les lèvres de
Grégoire cette phrase n’était pas «une formule pieuse, mais la manifestation véritable de son mode de vivre et
d’agir. Il était intimement frappé par l’humilité de Dieu, qui en Christ s’est fait notre serviteur, qui a lavé et lave
nos pieds sales».[4]

Une attitude diaconale analogue doit caractériser aussi tous ceux qui, à des titres divers, travaillent dans le
cadre de la Curie romaine laquelle, comme le rappelle également le Code de Droit Canonique, agissant au nom
et avec l’autorité du Souverain Pontife «accomplit sa fonction pour le bien et le service des Eglises» (CIC c.360;
cf. CCEO c. 46).

Primat diaconal “relatif au Pape”;[5] et tout autant diaconal, par conséquent, est le travail qui s’accomplit à
l’intérieur de la Curie romaine, ad intra, et à l’extérieur, ad extra. Ce thème de la diaconie ministérielle et curiale
me renvoie à un ancien texte de la Didascalia Apostolorum où l’on affirme: «Que le diacre soit l’oreille et la
bouche de l’Evêque, son cœur et son âme»,[6] puisque à cette concorde sont liées la communion, l’harmonie et
la paix dans l’Eglise, car le diacre est le gardien du service dans l’Eglise.[7] Je ne crois pas que ce soit par
hasard que l’oreille, organe de l’audition, soit aussi celui de l’équilibre; et que la bouche, organe du goûter, celui
de la parole.

Un autre texte ancien ajoute que les diacres sont appelés à être comme les yeux de l’Evêque.[8] L’œil regarde
pour transmettre les images à l’esprit, l’aidant à prendre les décisions et à diriger pour le bien de tout le corps.

La relation que l’on peut déduire de ces images est celle de communion d’obéissance filiale pour le service du
peuple saint de Dieu. Il ne fait pas de doute, ensuite, que telle doit être aussi celle qui existe entre tous ceux qui
travaillent dans la Curie romaine, des Chefs de Dicastères et des Supérieurs, aux officiers et à tous. La
communion avec Pierre renforce et stimule la communion entre tous les membres.

De ce point de vue, l’appel aux sens de l’organisme humain aide à avoir le sens de l’extraversion, de l’attention
à ce qu’il y a dehors. Dans l’organisme humain, en effet, les sens sont notre premier lien avec le monde ad
extra, ils sont comme un pont vers lui; ils sont notre possibilité de nous mettre en relation. Les sens nous aident
à percevoir le réel et également à nous mettre dans le réel. Ce n’est pas par hasard que saint Ignace a recours
aux sens dans la contemplation des Mystères du Christ et de la vérité.[9]

Ceci est très important pour dépasser cette logique déséquilibrée et dégénérée des complots et des petits
cercles qui, en réalité, représentent – malgré toutes leurs justifications et leurs bonnes intentions – un cancer qui
conduit à l’autoréférentialité, qui s’infiltre aussi dans les organismes ecclésiastiques en tant que tels, et en
particulier chez les personnes qui y travaillent. Mais quand cela se produit, la joie de l’Evangile, la joie de
communiquer le Christ et d’être en communion avec lui,se perd ; la générosité de notre consécration se perd (cf.
Ac20, 35 et 2Co 9, 7).

9



Permettez-moi de dire ici deux mots sur un autre danger, celui de ceux qui trahissent la confiance ou de ceux
qui profitent de la maternité de l’Eglise, c’est-à-dire les personnes qui sont choisies soigneusement pour donner
une plus grande vigueur au corps et à la réforme, mais – ne comprenant pas la hauteur de leur responsabilité –
se laissent corrompre par l’ambition ou par la vaine gloire; et lorsqu’elles sont délicatement renvoyées s’auto-
déclarent faussement martyres du système, du “Pape qui n’est pas informé”, de la “vieille garde”… au lieu de
dire le“mea culpa”. A côté de ces personnes, il y en a ensuite d’autres qui travaillent encore à la Curie, à qui l’on
donne tout le temps pour reprendre le juste chemin, dans l’espérance qu’elles trouvent dans la patience de
l’Eglise une chance pour se convertir et non pour en profiter. Cela, évidemment, sans oublier la très grande
majorité des personnes fidèles qui y travaillent avec un louable engagement, fidélité, compétence, dévouement
et aussi beaucoup de sainteté.

Il est opportun, alors, revenant à l’image du corps, de mettre en évidence que ces “sens institutionnels”,
auxquels on pourrait d’une certaine manière comparer les Dicastères de la Curie romaine, doivent opérer de
manière conforme à leur nature et à leur finalité: au nom et avec l’autorité du Souverain Pontife, et toujours pour
le bien et le service des Eglises.[10] Ils sont appelés à être dans l’Eglise comme de fidèles antennes sensibles:
émettrices et réceptrices.

Antennes “émettrices” en tant qu’habilitées à transmettre fidèlement la volonté du Pape et des Supérieurs. Le
mot “fidélité”[11] pour tous ceux qui travaillent près le Saint-Siège « assume un caractère particulier, du moment
qu’ils mettent au service du Successeur de Pierre une bonne partie de leurs énergies, de leur temps et de leur
ministère quotidien.Il s’agit d’une grave responsabilité mais aussi d’un don spécial, qui, avec le temps,
développe un lien affectif avec le Pape, de confiance intérieure, un sentir avec naturel, qui est bien exprimé par
la parole “fidélité” ».[12]

L’image de l’antenne renvoie aussi à l’autre mouvement, inverse, celui du “récepteur”. Il s’agit de recueillir les
requêtes, les questions, les demandes, les cris, les joies et les larmes des Eglises et du monde pour les
transmettre à l’Evêque de Rome afin de lui permettre d’assurer plus efficacement son devoir et sa mission de
«principe et fondement perpétuel et visible d’unité de la foi et de communion»[13]. Par cette réceptivité, qui est
plus importante que l’aspect de donner des préceptes, les Dicastères de la Curie Romaine entrent
généreusement dans ce processus d’écoute et de synodalité dont j’ai déjà parlé.[14]

Chers frères et soeurs,

j’ai eu recours à l’expression “primat diaconal”, à l’image du Corps, des sens et de l’antenne pour expliquer que
pour atteindre vraiment les espaces où l’Esprit parle aux Église (c’est-à-dire l’histoire) et pour réaliser le but de
l’agir (le salus animarum) il s’avère nécessaire même indispensable, de pratiquer le discernement des signes
des temps[15], la communion dans le service, la charité dans la vérité, la docilité à l’Esprit et l’obéissance
confiante aux Supérieurs.

Il est peut-être utile de rappeler ici que les noms mêmes des différents Dicastères et des Bureaux de la Curie
romaine laissent entendre quelles sont les réalités en faveur desquelles ils doivent opérer. Il s’agit, à bien
regarder, d’actions fondamentales et importantes pour toute l’Église et je dirais pour le monde entier.

L’œuvre de la Curie étant vraiment très vaste, je me limiterai cette fois à vous parler génériquement de la Curie
ad extra, c’est-à-dire de quelques aspects fondamentaux, sélectionnés, à partir desquels il ne sera pas difficile,
dans un proche avenir, d’énumérer et d’approfondir les autres domaines de l’action de la Curie.

La Curie et le rapport avec les Nations:
Dans ce domaine joue un rôle fondamental la Diplomatie vaticane qui est la recherche sincère et constante de
faire en sorte que le Saint Siège soit un constructeur de ponts, de paix et de dialogue entre les Nations. Etant
une Diplomatie au service de l’humanité et de l’homme, de la main tendue et de la porte ouverte, elle s’engage à
écouter à comprendre, à aider, à soulager et à intervenir rapidement et avec respect dans n’importe quelle
situation pour rapprocher les distances et pour tisser la confiance. L’unique intérêt de la Diplomatie vaticane est
celui d’être libre de n’importe quel intérêt mondain ou matériel.

10



Le Saint-Siège est donc présent sur la scène mondiale pour collaborer avec toutes les personnes et les Nations
de bonne volonté et pour toujours rappeler l’importance de garder “notre maison commune” de tout égoïsme
destructeur; pour affirmer que les guerres apportent seulement mort et destruction; pour retenir du passé les
enseignements nécessaires qui nous aident à mieux vivre le présent, à construire de manière solide l’avenir et à
le protéger pour les nouvelles générations.

Les rencontres avec les Chefs des Nations et avec les différentes Délégations, ainsi que les Voyages
apostoliques en sont le moyen et l’objectif.

Voilà pourquoi a été constituée la Troisième Section de la Secrétairerie d’Etat, avec la finalité de montrer
l’attention et la proximité du Pape et des Supérieurs de la Secrétairerie d’Etat au personnel diplomatique di ruolo
et aussi aux religieux et aux religieuses, aux laïcs/laïques qui travaillent dans les Représentations pontificales.
Une Section qui s’occupe des questions afférentes aux personnes qui travaillent dans le service diplomatique du
Saint-Siège ou qui s’y préparent, en étroite collaboration avec la Section pour les Affaires Générales et avec la
Section pour les Relations avec les Etats[16].

Cette attention particulière se base sur la double dimension du service du personnel diplomatique di ruolo:
pasteurs et diplomates, au service des Eglises particulières et des Nations où ils agissent.

La Curie et les Eglises particulières:
La relation qui lie la Curie aux diocèses et aux éparchies est de première importance. Ceux-ci trouvent dans la
Curie romaine le soutien et le support nécessaire dont ils peuvent avoir besoin. C’est une relation qui se base
sur la collaboration, sur la confiance et jamais sur la supériorité ou sur l’adversité. La source de cette relation est
dans le décret conciliaire sur le ministère pastoral des évêques, où est expliqué plus amplement que le travail de
la Curie est mené “à l’avantage des Églises et au service des pasteurs sacrés”[17].

La Curie romaine, donc, a comme point de référence non seulement l’évêque de Rome, dont elle tire son
autorité, mais aussi les Eglises particulières et leurs pasteurs dans le monde entier, pour le bien desquels elle
œuvre et agit.

J’ai fait référence à cette caractéristique de “service du Pape et des évêques, de l’Eglise universelle, des Eglises
particulières” et du monde entier, au début de nos rencontres annuelles, quand j’ai souligné que “dans la Curie
romaine on apprend, ‘on respire’ de manière spéciale cette double dimension de l’Eglise, cette compénétration
entre l’universel et le particulier” et j’ai ajouté: “je pense que c’est une des expériences les plus belles de celui
qui vit et travaille à Rome”[18].

Les visites ad limina apostolorum, en ce sens, représentent une grande opportunité de rencontre, de dialogue et
d’enrichissement réciproque. Voilà pourquoi j’ai préféré, en rencontrant les évêques, avoir un dialogue d’écoute
réciproque, libre, confidentiel, sincère qui va au-delà des schémas protocolaires et de l’échange habituel de
discours et de recommandations. Le dialogue entre les évêques et les différents dicastères est également
important. Cette année, en reprenant les visites ad limina, après l’année du Jubilé, les évêques m’ont confié
qu’ils avaient été bien accueillis et écoutés par tous les dicastères. Cela me réjouit beaucoup, et je remercie les
Chefs de Dicastères ici présents.

Permettez-moi aussi ici, en ce moment particulier de la vie de l’Église, d’attirer notre attention sur la prochaine
XVème Assemblée générale ordinaire du Synode des Evêques, convoquée sur le thème “Les jeunes, la foi et le
discernement vocationnel”. Appeler la Curie, les évêques et toute l’Eglise à porter une attention spéciale à la
personne des jeunes, ne veut pas dire les regarder seulement eux, mais aussi mettre au point un thème central
pour un ensemble de relations et d’urgences: les relations intergénérationnelles, la famille, les domaines de la
pastorale, la vie sociale… Le Document préparatoire l’annonce clairement dans son introduction:“l’Église a
décidé de s’interroger sur la façon d’accompagner les jeunes à reconnaître et à accueillir l’appel à l’amour et à la
vie en plénitude. Elle souhaite également demander aux jeunes eux-mêmes de l’aider à définir les modalités les
plus efficaces aujourd’hui pour annoncer la Bonne Nouvelle. À travers les jeunes, l’Église pourra percevoir la
voix du Seigneur qui résonne encore aujourd’hui. Comme jadis Samuel (cf.1 S 3,1-21) et Jérémie (cf.Jr1, 4-10),

11



certains jeunes savent découvrir les signes de notre temps qu’indique l’Esprit. En écoutant leurs aspirations,
nous pouvons entrevoir le monde de demain qui vient à notre rencontre et les voies que l’Église est appelée à
parcourir”[19].

La Curie et les Églises Orientales:
L’unité et la communion qui dominent la relation de l’Église de Rome et des Églises orientales représentent un
exemple concret de richesse dans la diversité pour toute l’Église. Celles-ci, dans la fidélité à leurs propres
Traditions bimillénaires et dans l’ecclesiastica communio font l’expérience et réalisent la prière sacerdotale du
Christ (cf. Jn 17)[20].

En ce sens, au cours de la dernière rencontre avec les Patriarches et les Archevêques majeurs des Eglises
orientales, parlant du “primat diaconal”, j’ai souligné aussi l’importance d’approfondir et de revoir la question
délicate de l’élection des nouveaux Évêques et Éparques qui doit correspondre, d’une part, à l’autonomie des
Églises orientales et, en même temps, à l’Esprit de responsabilité évangélique et au désir de renforcer toujours
plus l’unité avec l’Eglise catholique. “Tout cela, dans l’application la plus sincère de cette authentique pratique
synodale, qui distingue les Églises d’Orient”[21]. L’élection de tout Evêque doit refléter et renforcer l’unité et la
communion entre le Successeur de Pierre et tout le collège épiscopal[22].

La relation entre Rome et l’Orient est d’un enrichissement spirituel et liturgique réciproque. En réalité, l’Église de
Rome ne serait pas vraiment catholique sans les inestimables richesses des Églises orientales et sans le
témoignage héroïque de tant de nos frères et sœurs orientaux qui purifient l’Église en acceptant le martyre et en
offrant leur vie pour ne pas renier le Christ[23].

La Curie et le dialogue œcuménique:
Il y aussi des domaines dans lesquels l’Église catholique, spécialement après le Concile Vatican II, est
particulièrement impliquée. Parmi ceux-ci l’unité des chrétiens qui “est une exigence essentielle de notre foi, une
exigence qui naît du plus profond de notre identité de croyants en Jésus Christ”[24]. Il s’agit bien d’un “chemin”
mais, comme cela a été répété plusieurs fois aussi par mes prédécesseurs, c’est un chemin irréversible et non
en marche arrière. “L’unité se fait en marchant, pour rappeler que quand nous marchons ensemble, c’est-à-dire
quand nous nous rencontrons comme des frères, quand nous prions ensemble, quand nous collaborons
ensemble dans l’annonce de l’Evangile et dans le service des derniers, nous sommes déjà unis. Toutes les
divergences théologiques et ecclésiologiques qui divisent encore les chrétiens ne seront dépassées que le long
de ce chemin, sans que nous sachions aujourd’hui comment et quand, mais cela aura lieu selon ce que l’Esprit
Saint voudra suggérer pour le bien de l’Église”[25].

La Curie agit dans ce domaine pour favoriser la rencontre avec le frère, pour défaire les nœuds des
incompréhensions et des hostilités, et pour lutter contre les préjugés et la peur de l’autre qui ont empêché de
voir la richesse de la et dans la diversité et la profondeur du Mystère du Christ et de l’Eglise qui reste toujours
plus grand que n’importe quelle expression humaine.

Les rencontres qui ont eu lieu avec les Papes, les Patriarches et les Chefs des différentes Eglises et
Communautés m’ont toujours rempli de joie et de gratitude.

La Curie et le Judaïsme, l’Islam et les autres religions:
La relation de la Curie romaine avec les autres religions se base sur l’enseignement du Concile Vatican II et sur
la nécessité du dialogue. “Car l’unique alternative à la civilisation de la rencontre, c’est la barbarie de la
confrontation”[26]. Le dialogue est construit sur trois orientations fondamentales: “le devoir de l’identité, le
courage de l’altérité et la sincérité des intentions. Le devoir de l’identité, car on ne peut bâtir un vrai dialogue sur
l’ambigüité ou en sacrifiant le bien pour plaire à l’autre; le courage de l’altérité, car celui qui est différent de moi,
culturellement et religieusement, ne doit pas être vu et traité comme un ennemi, mais accueilli comme un
compagnon de route, avec la ferme conviction que le bien de chacun réside dans le bien de tous; la sincérité
des intentions, car le dialogue en tant qu’expression authentique de l’humain, n’est pas une stratégie pour
réaliser des objectifs secondaires, mais un chemin de vérité, qui mérite d’être patiemment entrepris pour
transformer la compétition en collaboration”[27].

12



Les rencontres qui ont eu lieu avec les autorités religieuses dans les différents voyages apostoliques et dans les
rencontres au Vatican en sont la preuve concrète.

Voilà seulement quelques aspects, importants mais non exhaustifs, de l’action de la Curie ad extra. Aujourd’hui
j’ai choisi ces aspects liés au thème du “primat diaconal”, des “sens institutionnels” et des “ fidèles antennes
émettrices et réceptrices”.

Chers frères et sœurs,

Comme j’ai commencé notre rencontre en parlant de Noël comme de la fête de la foi, je voudrais la conclure en
mettant en évidence que Noël nous rappelle aussi qu’une foi qui ne nous met pas en crise est une foi en crise;
une foi qui ne nous fait pas grandir est une foi qui doit grandir; une foi qui ne nous interroge pas est une foi sur
laquelle nous devons nous interroger; une foi qui ne nous anime pas est une foi qui doit être animée; une foi qui
ne nous bouleverse pas est une foi qui doit être bouleversée. En réalité, une foi seulement intellectuelle ou tiède
est seulement une proposition de foi qui pourrait se réaliser quand elle arrivera à impliquer le cœur, l’âme,
l’esprit et tout notre être, quand on permet à Dieu de naître et de renaître dans la mangeoire du cœur, quand on
laisse l’étoile de Bethléem nous guider vers le lieu où se trouve le Fils de Dieu, non parmi les rois et le luxe,
mais parmi les pauvres et les humbles.

Angelo Silesio, dans Il pellegrino cherubico, a écrit: “Cela dépend seulement de toi : Ah, puisse ton cœur
devenir une mangeoire! Dieu naîtrait enfant de nouveau sur la terre”[28].

Avec ces réflexions, je renouvelle mes vœux de Noël les plus fervents à vous et à tous ceux qui vous sont
chers.

Merci!

Je voudrais, comme cadeau de Noël, vous laisser cette version en italien de l’ouvrage du Bienheureux Père
Marie Eugène de l’Enfant-Jésus, Je veux voir Dieu: Voglio vedere Dio. C’est une œuvre de théologie spirituelle,
elle nous fera du bien à nous tous. Peut-être pas en la lisant tout entière, mais en cherchant dans la table des
matières le point qui intéresse plus ou dont j’ai le plus besoin. J’espère que cela sera profitable à nous tous.

Et puis le Cardinal Piacenza a été bien généreux en faisant, avec le travail de la Pénitencerie, et aussi de Mgr
Nykiel, ce livre: La festa del perdono, comme résultat du Jubilé de la Miséricorde; et il a voulu aussi l’offrir. Merci
au Cardinal Piacenza et à la Pénitencerie apostolique. Ils vous donneront cela à tous à la sortie.

Merci!

[Benédiction]

Et s’il vous plaît, priez pour moi.

_______________________

[1] Cf. Giuseppe Dalla Torre, Sopra una storia della Gendarmeria Pontificia, 19 ottobre 2017.
[2] «Le Christ Seigneur, pour assurer au peuple de Dieu des pasteurs et les moyens de sa croissance, a institué
dans son Eglise des ministres variés qui tendent au bien de tout le corps», Lumen gentium n. 18.
[3] Cf. Salut aux Pères et aux Chefs des Eglises Orientales Catholiques, 9 octobre 2017.
[4] Audience générale, 4 juin 2008.
[5] Cf. Jean-Paul II, Discours à la réunion plénière du Sacré Collège des Cardinaux, 21 novembre 1985, n. 4.
[6] Didascalia 2, 44: (Funk, 138-166): (cf. W. Rordorf, Liturgie et eschatologie, in Augustinianum 18 [1978], 153-
161; Id., Que savons-nous des lieux de culte chrétiens de l’époque préconstantinienne? in L’Orient Syrien 9

13



[1964], 39-60)
[7] Cf. Rencontre avec les prêtres et les personnes consacrées, Solennité de l’Annonciation du Seigneur,
Cathédrale de Milan, 25 mars 2017.
[8] “Quant aux diacres de l’Eglise, qu’ils soient comme les yeux de l’Evêque qui savent voir tout autour,
examinant les actions de chacun de l’Eglise, au cas où quelqu’un soit sur le point de pécher: de cette manière,
prévenu par l’avertissement de celui qui préside, peut-être n’ira-t-il pas au bout [de son péché] “». (Lettre de
Clément à Jacques, 12 : Rehm 14-15, in I Ministeri nella Chiesa Antica, Testi patristici dei primi tre secoli a cura
di Enrico Cattaneo, Edizione Paolina, 1997, p. 696).
[9] Cf. Exercices spirituels, n. 121: «La cinquième contemplation consistera à appliquer les cinq sens sur la
première et la deuxième contemplation».
[10] Dans le commentaire de l’Evangile selon saint Matthieu de saint Jérôme on trouve une curieuse
comparaison entre les cinq sens de l’organisme humain et les vierges de la parabole évangélique, qui
deviennent folles quand elles n’agissent plus selon la fin qui leur est assignée (cf. Comm. in Mt XXV: PL 26,
184).
[11] Le concept de fidélité est très exigeant et éloquent car il souligne aussi la durée dans le temps de
l’engagement pris, il renvoie à une vertu qui, comme l’a dit Benoît XVI, «exprime le lien très particulier qui
s’établit entre le Pape et ses collaborateurs directs, aussi bien dans la Curie romaine que dans les
Représentations pontificales». Discours à la Communauté de l’Académie Pontificale ecclésiastique, 11 juin
2012.
[12] Ibid.
[13] Lumen gentium, n.18.
[14] «Une Eglise synodale est une Eglise de l’écoute, avec la conscience qu’écouter “est plus qu’entendre”.
C’est une écoute réciproque dans laquelle chacun a quelque chose à apprendre. Le peuple fidèle, le Collège
épiscopal, l’Evêque de Rome, chacun à l’écoute des autres; et tous à l’écoute de l’Esprit Saint, l’”Esprit de
Vérité” (Jn 14, 17), pour savoir ce qu’il “dit aux Eglises” (Ap 2, 7)» Discours pour le 50ème anniversaire du
Synode des évêques, 17 octobre 2015.
[15] Cf. Lc 12, 54-59; Mt 16, 1-4; Conc. Oecum. Vat. II, Const. Past. Gaudium et spes, n.11: Le peuple de Dieu,
mû par la foi selon laquelle il croit qu’il est conduit par l’Esprit du Seigneur qui remplit le monde, s’applique à
discerner dans les événements, les requêtes et les aspirations auxquelles il participe avec les autres hommes
de notre temps, quels sont les signes véritables de la présence ou du dessein de Dieu. La foi, en effet, éclaire
toutes chose d’une lumière nouvelle et nous fait connaître le plan de Dieu au sujet de la vocation intégrale de
l’homme, et oriente ainsi l’esprit vers des solutions pleinement humaines”.
[16] Cf. Lettre pontificale, le 18 octobre 2017; Communiqué de la Secrétairerie d’Etat, le 21 novembre 2017.
[17] Christus Dominus, n. 9.
[18] Discours à la Curie romaine, le 21 décembre 2013; cf. Homélie de Paul VI pour son 80ème anniversaire, 16
octobre 1977: “Oui, j’ai aimé Rome, dans l’obsession continuelle d’en méditer et d’en comprendre le secret
transcendant, incapable certainement de le pénétrer et de le vivre, mais toujours passionné, comme je le suis
encore, de découvrir comment et pourquoi «le Christ est romain» (cf. Dante Alighieri, La Divine Comédie, «le
Purgatoire», XXXII, 102) … que votre «conscience romaine» ait elle-même pour origine la citoyenneté native de
cette Ville/l’Urbs fatidique, ou bien la permanence du domicile ou l’hospitalité dont vous y jouissez; «conscience
romaine» qui a elle-même une vertu d’infuser le sens d’un humanisme universel à qui sait le respirer”
(Insegnamenti di Paolo VI, XV 1977, 1957)
[19] Synode des évêques, XVème Assemblée générale ordinaire: Les jeunes, la foi et le discernement
vocationnel, Introduction.
[20] D’une part, l’unité qui répond au don de l’Esprit, trouve sa naturelle et pleine expression dans «l’union
indéfectible avec l’Evêque de Rome» (Benoît XVI, Exhortation apostolique post-synodale Ecclesia in Medio
Oriente, n. 40). Et d’autre part, le fait d’être insérés dans la communion du Corps du Christ tout entier, nous rend
conscients de devoir renforcer l’union et la solidarité au sein des différents Synodes patriarcaux, «privilégiant
toujours la concertation sur des questions de grande importance pour l’Eglise en vue d’une action collégiale et
unitaire» (ibid.).
[21] Paroles aux Patriarches des Eglises Orientales et aux archevêques majeurs, 21 novembre 2013.
[22] Avec les Chefs et les Pères, les Archevêques et les Evêques orientaux, en communion avec le Pape, avec
la Curie et entre eux, nous sommes tous appelés “à rechercher toujours «la justice, la piété, la foi, la charité, la
constance et la douceur» (cf. I Tm 6, 11); [à adopter] un style de vie sobre à l’image du Christ, qui s’est dépouillé
pour nous enrichir de sa pauvreté (cf. 2 Co 8, 9) … [à] la transparence dans la gestions des biens et la
sollicitude envers toutes les faiblesses et les nécessités”, (Paroles aux Patriarches des Eglises Orientales

14



catholiques et aux archevêques majeurs, 21 novembre 2013).
[23] Nous “voyons tant de nos frères et sœurs chrétiens des Eglises orientales faire l’expérience des
persécutions dramatiques et une diaspora toujours plus inquiétante… Su ces situations, personne ne peut
fermer les yeux” (Homélie à l’occasion du centenaire de la Congrégation pour les Eglises orientales et de
l’Institut pontifical oriental, Basilique de Sainte Marie Majeure, le 12 octobre 2017). “Sur ces situations, personne
ne peut fermer les yeux” (Message pour le centenaire de la fondation de l’Institut pontifical oriental, 12 octobre
2017).
[24] Discours à la Plénière du conseil Pontifical pour la promotion de l’Unité des Chrétiens, 10 novembre 2016.
[25] Ibid.
[26] Discours aux participants à la Conférence internationale pour la paix, à l’Al-Azhar Conférence Centre, Le
Caire, vendredi 28 avril 2017.
[27] Ibid.
[28] Edizione Paoline, 1989, p. 170; [234-235] 170: “Es mangelt nur an dich: Ach, könnte nur dein Herz zu einer
Krippe werden, Gott würde noch einmal ein Kind auf dieser Erden”.

[01960-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Dear Brothers and Sisters,

Christmas is the feast of faith in the Son of God who became man in order to restore us to our filial dignity, lost
through sin and disobedience. Christmas is the feast of faith in hearts that become a manger to receive him and
souls that allow God to make a shoot of hope, charity and faith sprout from the stump of their poverty.

Today is once again a moment for exchanging Christmas greetings and for wishing a holy and joyful Christmas
and a happy New Year to you and your co-workers, to the Papal Representatives, to all those persons who
serve in the Curia, and to all your dear ones. May this Christmas open our eyes so that we can abandon what is
superfluous, false, malicious and sham, and to see what is essential, true, good and authentic. My best wishes
indeed!

Dear brothers and sisters,

I have already spoken of the Roman Curia ad intra. This year I would like to share with you some reflections on
the Curia ad extra, that is, on its relationship with the nations, with the Particular Churches, with the Oriental
Churches, with ecumenical dialogue, with Judaism, with Islam and other religions – in other words, with the
outside world.

My reflections are based of course on the fundamental canonical principles of the Curia and on its own history,
but also on the personal vision that I have sought to share with you in my addresses of recent years, within the
context of the reform currently under way.

Speaking of reform, I think of the amusing yet pointed remark of Archbishop Frédéric-François-Xavier de
Mérode: “Making reforms in Rome is like cleaning the Sphinx with a toothbrush”.[1] His mot points to the
patience, tenacity and sensitivity needed to attain that goal. For the Curia is an ancient, complex and venerable
institution made up of people of different cultures, languages and mindsets, and bound, intrinsically and from the
outset, to the primatial office of the Bishop of Rome in the Church, that is, to the “sacred” office willed by Christ
the Lord for the good of the entire Church (ad bonum totius corporis).[2]

The universal nature of the Curia’s service thus wells up and flows out from the catholicity of the Petrine ministry.
A Curia closed in on itself would betray its own raison d’être and plunge into self-referentiality and ultimately
destroy itself. The Church, is by her very nature projected ad extra, and only to the extent that she remains
linked to the Petrine ministry, the service of God’s word and the preaching of the Gospel. That Good News is

15



that God is Emmanuel, who is born among us and becomes one of us in order to show to all his visceral
closeness, his limitless love and his divine desire that all men and women be saved and come to enjoy the
blessings of heaven (cf. 1 Tim 2:4). He is the God who makes his sun rise on the good and evil alike (cf. Mt
5:45); the God who came not to be served but to serve (cf. Mt 20:28); the God who establishes the Church to be
in the world but not of the world, and to be an instrument of salvation and service.

Recently, in greeting the Fathers and Heads of the Oriental Catholic Churches,[3] and reflecting on this
ministerial, petrine and curial finality of service, I used the expression “diaconal primacy”, which immediately
calls to mind the image of the Servus servorum Dei, so beloved of Saint Gregory the Great. This definition, in its
Christological dimension, is above all the expression of a firm desire to imitate Christ, who took on the form of a
servant (cf. Phil 2:7). Benedict XVI, in this regard, has said that on the lips of Gregory this phrase was “no mere
pious formula, but a true manifestation of his way of living and acting. Gregory was deeply moved by the humility
of God, who in Christ made himself our servant, who washed and continues to wash our dirty feet”.[4]

A similar diaconal attitude should characterize all those who in various ways work in the context of the Roman
Curia. For the Curia, as the Code of Canon Law also states, “performs its function”, in the name and with the
authority of the Supreme Pontiff, “for the good and service of the Churches” (can. 360; cf. CCEO, can. 46).

A diaconal primacy “with regard to the Pope”,[5] and consequently diaconal as well, is the work which is carried
out within the Roman Curia ad intra and outside of it, ad extra. This theme of a ministerial and curial diaconia
reminds me of a phrase in the ancient Didascalia Apostolorum, which states that “the deacon must be the ear
and the mouth of the Bishop, his heart and his soul”.[6] For this agreement between the two is linked to
communion, harmony and peace in the Church, inasmuch as “the deacon is the guardian of service in the
Church”.[7] I do not believe that it is by chance that the ear is the organ of hearing but also of balance; and that
the mouth is the organ of both taste and speech.

Another ancient text adds that deacons are called to be, as it were, the eyes of the Bishop.[8] The eye sees in
order to transmit images to the mind, helping it to take decisions and to give direction for the good of the whole
body.

The relationship that these images suggest is that of communion in filial obedience for the service of God’s holy
people. There can be doubt, then, that such must be also the relationship that exists between all those who work
in the Roman Curia. From the Dicastery heads and superiors to the officials and all others. Communion with
Peter reinforces and reinvigorates communion between all the members.

Seen in this light, my appeal to the senses of the human body helps us have a sense of extroversion, of
attention to what is outside. In the human body, the senses are our first connection to the world ad extra; they
are like a bridge towards that world; they enable us to relate to it. The senses help us to grasp reality and at the
same time to situate ourselves in reality. Not by chance did Saint Ignatius appeal to the senses for the
contemplation of the mysteries of Christ and truth.[9]

This is very important for rising above that unbalanced and debased mindset of plots and small cliques that in
fact represent – for all their self-justification and good intentions – a cancer leading to a self-centredness that
also seeps into ecclesiastical bodies, and in particular those working in them. When this happens, we lose the
joy of the Gospel, the joy of sharing Christ and of fellowship with him; we lose the generous spirit of our
consecration (cf. Acts 20:35 and 2 Cor 9:7).

Here let me allude to another danger: those who betray the trust put in them and profiteer from the Church’s
motherhood. I am speaking of persons carefully selected to give a greater vigour to the body and to the reform,
but – failing to understand the lofty nature of their responsibility – let themselves be corrupted by ambition or
vainglory. Then, when they are quietly sidelined, they wrongly declare themselves martyrs of the system, of a
“Pope kept in the dark”, of the “old guard”…, rather than reciting a mea culpa. Alongside these, there are others
who are still working there, to whom all the time in the world is given to get back on the right track, in the hope
that they find in the Church’s patience an opportunity for conversion and not for personal advantage. Of course,

16



this is in no way to overlook the vast majority of faithful persons working there with praiseworthy commitment,
fidelity, competence, dedication and great sanctity.

To return to the image of the body, it is fitting to note that these “institutional senses”, to which we can in some
way compare the Dicasteries of the Roman Curia, must operate in a way befitting their nature and purpose: in
the name and with the authority of the Supreme Pontiff, and always for the good and the service of the
Churches.[10] Within the Church, they are called to be like faithful, sensitive antennae: sending and receiving.

Antennae that “send”, inasmuch as they are capable of faithfully transmitting the will of the Pope and the
Superiors. For those working in the Holy See, the word “fidelity”[11] is particularly important, “since they spend
so much of their energy, their time and their daily ministry in the service of the Successor of Peter. This entails a
serious responsibility but also a special gift, which as time goes by should lead to a relationship of closeness to
the Pope, a closeness marked by interior trust, a natural idem sentire, which is expressed precisely by the word
‘faithfulness’”.[12]

Antennae too that “receive”. This involves grasping the aspirations, the questions, the pleas, the joys and the
sorrows of the Churches and the world, and transmitting them to the Bishop of Rome in order to enable him to
carry out more effectively his task and his mission as “the lasting and visible source and foundation of unity both
of faith and of communion”.[13] By this receptivity, which is more important than their preceptive role, the
Dicasteries of the Roman Curia enter generously into that process of hearing and synodality of which I have
previously spoken.[14]

Dear Brothers and Sisters,

I have used the expression “diaconal primacy” and the images of the body, the senses and antennae to make
clear that, in order to reach the places where the Spirit speaks to the Churches (history, that is) and to achieve
the aim of our work (salus animarum), it is necessary, indeed indispensable, to practice discernment of the signs
of the times,[15] communion in service, charity in truth, docility to the Holy Spirit and trusting obedience to
Superiors.

Here perhaps it is helpful to mention that the names of the different Dicasteries and Offices of the Roman Curia
indicate the very realities that they are called to promote. Their work, if we think about it, is of fundamental
importance for the entire Church and, I would say, for the whole world.

Since the work of the Curia is quite extensive, I would limit myself this time to speaking in general of the Curia ad
extra, that is, of certain basic, select aspects from which it will not be difficult, in the near future, to set forth and
examine more deeply the Curia’s other areas of activity.

The Curia and its relations with the nations
In this area, a fundamental role is played by Vatican diplomacy, as the sincere and constant effort to make the
Holy See a builder of bridges, peace and dialogue between nations. As it is a diplomacy at the service of
humanity and the human person, of outstretched hand and open door, it seeks to listen, to understand, to help,
to support and to intervene quickly and respectfully in any situation, for the sake of narrowing distances and
building trust. Its only interest is to remain free of all worldly or material self-interest.

The Holy See is thus present on the world scene to cooperate with all peoples and nations of good will. It strives
to reaffirm the importance of protecting “our common home” from all destructive forms of selfishness, to state
that wars lead only to death and destruction, to draw from the past the lessons needed to help us live better in
the present, and to build a solid and secure future for future generations.

Meetings with Heads of State and with various Delegations, together with the Apostolic Journeys, are its means
and its goal.

17



For this reason, the Third Section of the Secretariat of State has been established. It is meant to show the
concern and closeness of the Pope and of the Superiors of the Secretariat of State for diplomatic personnel and
for the men and women religious and lay people serving in the Nunciatures. The Third Section will deal with
issues involving persons working in the diplomatic service of the Holy See or preparing for this service, in close
cooperation with the Section for General Affairs and the Section for Relations with States.[16]

This particular concern is based on the two-fold dimension of the service carried out by diplomatic personnel: as
pastors and diplomats, in the service of the particular Churches and of the nations where they work.

The Curia and the particular Churches
The relationship between the Curia and Dioceses and Eparchies is of paramount importance. In the Roman
Curia these find whatever help and support they may need. This relationship is grounded in cooperation and
trust, and never on superiority or conflict. The basis of this relationship is set forth in the conciliar Decree on the
Pastoral Office of Bishops, which explains at length that the work of the Curia is carried out “for the good of the
Churches and in service of the sacred pastors”.[17]

The Roman Curia thus has as its point of reference not only the Bishop of Rome, from whom it receives its
authority, but also the particular Churches and their Pastors throughout the world, for whose good it functions
and acts.

In the first of these yearly encounters, I spoke of this characteristic of “service to the Pope and to the Bishops, to
the universal Church, to the particular Churches and to the entire world”. I pointed out that: “in the Roman Curia,
one learns – in a special way, “one breathes in” – this twofold aspect of the Church, this interplay of the universal
and the particular”. And I went on to say: “I think that this is one of the finest experiences of those who live and
work in Rome”.[18]

The Visits ad Limina Apostolorum, in this sense, represent a great opportunity for encounter, dialogue and
mutual enrichment. I have preferred, when meeting with Bishops, to have an open and sincere conversation that
remains private and goes beyond the formalities of protocol and the customary exchange of speeches and
recommendations. Dialogue between the bishops and the various Dicasteries is also important. In the course of
the Visits ad Limina that resumed this year after the Jubilee year, the Bishops told me that they were received
well and listened to by all the Dicasteries. This makes me very happy., and I thank the Dicastery heads present.

Here allow me, at this particular moment of the Church’s life, to draw our attention to the forthcoming Fifteenth
Ordinary General Assembly of the Synod of Bishops, which has as its theme Young People, the Faith and
Vocational Discernment. To call upon the Curia, the bishops and the entire Church to give particular attention to
young people does not mean considering them alone. It also means focusing on a critical theme for a
combination of relationships and pressing issues, such as intergenerational relationships, the family, pastoral
work, social life, and so forth. The Preparatory Document makes this clear in its Introduction: “The Church has
decided to examine herself on how she can lead young people to recognize and accept the call to the fullness of
life and love, and to ask young people to help her in identifying the most effective ways to announce the Good
News today. By listening to young people, the Church will once again hear the Lord speaking in today’s world.
As in the days of Samuel (cf. 1 Sam 3:1-21) and Jeremiah (cf. Jer 1:4-10), young people know how to discern
the signs of our times, indicated by the Spirit. Listening to their aspirations, the Church can glimpse the world
which lies ahead and the paths the Church is called to follow”.[19]

The Curia and the Oriental Churches
The unity and the communion that prevail in the relationship of the Church of Rome and the Oriental Churches
present a concrete example of richness in diversity for the whole Church. In fidelity to their own bi-millennial
traditions and in ecclesiastica communio, they experience and realize the priestly prayer of Jesus (cf. Jn 17).[20]

In this regard, at my last meeting with the Patriarchs and Heads of the Oriental Churches, I spoke of the
“diaconal primacy” and likewise stressed the importance of further study and review of the sensitive question of
the election of new Bishops and Eparchs. This must correspond, on the one hand, to the autonomy of the

18



Oriental Churches and, at the same time, to their spirit of evangelical responsibility and desire to strengthen
constantly their unity with the Catholic Church. “Everything should be done with the thorough application of that
authentic synodal praxis which distinguishes the Oriental Churches”.[21] The election of each bishop must
reflect and strengthen unity and communion between the Successor of Peter and the entire College of
Bishops.[22]

The relationship between Rome and the East is one of mutual spiritual and liturgical enrichment. Indeed, the
Church of Rome would not be truly catholic without the priceless riches of the Oriental Churches and lacking the
heroic testimony of so many of our Oriental brothers and sisters who purify the Church by accepting martyrdom
and offering their lives so as not to deny Christ.[23]

The Curia and ecumenical dialogue
There are also areas to which the Catholic Church, especially after the Second Vatican Council, is particularly
committed. Among these is Christian unity, which is “an essential requirement of our faith, a requirement that
flows from the depth of our being believers in Jesus Christ”.[24] It involves a “journey”, yet, as was also stated by
my predecessors, it is an irreversible journey and not a going back. “Unity is made by walking, in order to recall
that when we walk together, that is, when we meet as brothers, we pray together, we collaborate together in the
proclamation of the Gospel, and in the service to the least, we are already united. All the theological and
ecclesiological differences that still divide Christians will only be surmounted along this path, although today we
do not know how and when [it will happen], but that it will happen according to what the Holy Spirit will suggest
for the good of the Church”.[25]

The work of the Curia in this area is aimed at fostering encounter with our brothers and sisters, untying the knots
of misunderstanding and hostility, and counteracting prejudices and the fear of the other, all of which have
prevented us from seeing the richness in diversity and the depth of the Mystery of Christ and of the Church. For
that mystery is always greater than any human words can express.

The meetings between Popes, Patriarchs and Heads of the different Churches and Communities have always
filled me with joy and gratitude.

The Curia, Judaism, Islam and other religions
The relationship of the Roman Curia to other religions is based on the teaching of the Second Vatican Council
and the need for dialogue. “For the only alternative to the civility of encounter is the incivility of conflict”.[26]
Dialogue is grounded in three fundamental lines of approach: “The duty to respect one’s own identity and that of
others, the courage to accept differences, and sincerity of intentions. The duty to respect one’s own identity and
that of others, because true dialogue cannot be built on ambiguity or a willingness to sacrifice some good for the
sake of pleasing others. The courage to accept differences, because those who are different, either culturally or
religiously, should not be seen or treated as enemies, but rather welcomed as fellow-travellers, in the genuine
conviction that the good of each resides in the good of all. Sincerity of intentions, because dialogue, as an
authentic expression of our humanity, is not a strategy for achieving specific goals, but rather a path to truth, one
that deserves to be undertaken patiently, in order to transform competition into cooperation”.[27]

My meetings with religious leaders during the various Apostolic Visits and here in the Vatican, are a concrete
proof of this.

These are only some aspects, important but not comprehensive, of the work of the Curia ad extra. Today I chose
these aspects, linked to the theme of “diaconal primacy”, “institutional senses”, and of “faithful antennae that
transmit and receive”.

Dear Brothers and Sisters,

I began our meeting by speaking of Christmas as the Feast of Faith. I would like to conclude, though, by pointing
out that Christmas reminds us that a faith that does not trouble us is a troubled faith. A faith that does not make
us grow is a faith that needs to grow. A faith that does not raise questions is a faith that has to be questioned. A

19



faith that does not rouse us is a faith that needs to be roused. A faith that does not shake us is a faith that needs
to be shaken. Indeed, a faith which is only intellectual or lukewarm is only a notion of faith. It can become real
once it touches our heart, our soul, our spirit and our whole being. Once it allows God to be born and reborn in
the manger of our heart. Once we let the star of Bethlehem guide us to the place where the Son of God lies, not
among Kings and riches, but among the poor and humble.

As Angelus Silesius wrote in The Cherubinic Wanderer: “It depends solely on you. Ah, if only your heart could
become a manger, then God would once again become a child on this earth”.[28]

With these reflections, I renew my personal best wishes for Christmas for you and your dear ones. Thank you!

As a Christmas gift, I would like to leave you this Italian version of the work of Blessed Father Marie-Eugène de
l’Enfant Jésus, Je veux voir Dieu (“I want to see God”). It is a work of spiritual theology, and it will do us all some
good. Maybe not by reading it completely, but by looking in the index for the thing that most interests us, or we
think we most need. I hope it will benefit all of us.

Then too, Cardinal Piacenza has been very generous; with the work of the Apostolic Penitentiary, and also
Monsignor Nykiel, he has given us this book: La festa del perdono (“The Feast of Forgiveness”) as a fruit of the
Jubilee of Mercy. He even wanted to give it to us for free. Thank you, Cardinal Piacenza and the Apostolic
Penitentiary. This book will be given to you as you leave.

Thank you!

[Blessing]

And, please, prayer for me

______________

[1] Cf. GIUSEPPE DALLA TORRE, Sopra una storia della Gendarmeria Pontificia, 19 October 2017.
[2] “In order to ensure that the people of God would have pastors and would enjoy continual growth, Christ the
Lord set up in his Church a variety of offices whose aim is the good of the whole body” (SECOND VATICAN
ECUMENICAL COUNCIL, Dogmatic Constitution Lumen Gentium, 18).
[3] Cf. Greeting to the Patriarchs and Major Archbishops, 9 October 2017.
[4] Catechesis, General Audience of 4 June 2008.
[5] Cf. JOHN PAUL II, Address to the Plenary Meeting of the Sacred College of Cardinals, 21 November 1985,
4.
[6] 2, 44: Funk, 138-166. Cf. W. RORDORF, Liturgie et eschatologie, in Augustinianum 18 (1978), 153-161; ID.,
Que savons-nous des lieux de culte chrétiens de l’époque pré-constantinienne?, in L’Orient Syrien 9 (1964), 39-
60.
[7] Cf. Meeting with Priests and Consecrated Men and Women, Milan Cathedral, 25 March 2017.
[8] “As for the Church’s deacons, let them serve as the eyes of the bishop, looking all around and investigating
the actions of each in the Church, in case anyone is about to sin. In this way, admonished beforehand by the
presider, perhaps that person will not commit [his or her sin]” (Letter of Clement to James, 12: Rehm 14-15, in I
Ministeri nella Chiesa Antica. Testi patristici dei primi tre secoli a cura di Enrico Cattaneo, Edizione Paolina,
1997, 696).
[9] Cf. IGNATIUS OF LOYOLA, Spiritual Exercises, No. 121: “The fifth contemplation will be to apply the five
senses the first and the second contemplation”.
[10] In his commentary on the Gospel of Matthew, Saint Jerome makes a curious comparison between the five
bodily senses and the virgins of the Gospel parable, who become foolish when they no longer act in accordance
with their assigned purpose (Comm. in Mt XXV: PL 26, 184).
[11] The concept of fidelity is quite demanding and eloquent, since it also brings out time involved in living out
the commitment assumed; it refers to a virtue which, as Benedict XVI noted, “expresses the unique bond
existing between the Pope and his direct collaborators, both in the Roman Curia and in the Papal

20



Representations”. Address to the Community of the Pontifical Ecclesiastical Academy, 11 June 2012.
[12] Ibid.
[13] SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Dogmatic Constitution Lumen Gentium, 18.
[14] “A synodal Church is a Church which listens, which realizes that ‘listening is more than simply hearing’. It is
a mutual listening in which everyone has something to learn. The faithful people, the College of Bishops, the
Bishop of Rome: all listening to each other and listening to the Holy Spirit, “the Spirit of truth” (Jn 14:17), in order
to know what “he says to the Churches” (Rev 2:7). Address for the Fiftieth Anniversary of the Synod of Bishops,
17 October 2015.
[15] Cf. Lk 12:54-59; Mt 16:1-4; SECOND VATICAN ECUCMENICAL COUNCIL, Pastoral Constitution Gaudium
et Spes, 11: “The people of God believes that it is led by the Spirit of the Lord who fills the whole world. Impelled
by that faith, they try to discern the true signs of God’s presence and purpose in the events, the needs and the
desires that it shares with the rest of humanity today. For faith casts a new light on everything and makes known
the full ideal which God has set for humanity, thus guiding the mind towards solutions that are fully human”.
[16] Cf. Papal Letter, 18 October 2017; Communiqué of the Secretariat of State, 21 November 2017.
[17] Christus Dominus, 9.
[18] Address to the Roman Curia, 21 December 2013; cf. PAUL VI, Homily for his Eightieth Birthday, 16 October
1977: “I have loved Rome, and have constantly sought to reflect on and understand its transcendent mystery,
certainly without being able to penetrate it and experience it fully. Yet I have always been, and still am,
passionately concerned to understand how and why ‘Christ is Roman’ (DANTE ALIGHIERI, Divine Comedy,
Purg. XXXII, 201)… Whether the “sense of being Roman” comes from being a native citizen of this fateful City,
or from long residence here, or an experience of its hospitality, that sense, that “Roman consciousness”, has the
power to grant those capable of imbibing it a sense of universal humanism” (Insegnamenti di Paolo VI, XV
[1977], 1957).
[19] SYNOD OF BISHOPS, FIFTEENTH ORDINARY GENERAL ASSEMBLY: Young People, the Faith and
Vocational Discernment, Introduction.
[20] On the one hand, the unity that responds to the gift of the Spirit finds natural and full expression in
“indefectible union with the Bishop of Rome” (BENEDICT XVI, Ecclesia in Medio Oriente, 40). On the other
hand, being inserted in the communion of the entire Body of Christ makes us conscious of the duty to strengthen
union and solidarity within the various Patriarchal Synods themselves, and to “recognize the need to consult one
another in matters of great importance for the Church prior to taking a unified collegial action” (ibid.).
[21] Meeting with the Patriarchs and Major Archbishops of the Oriental Catholic Churches, 21 November 2013.
[22] Together with the Heads and Fathers, and the Oriental Archbishops and Bishops, in communion with the
Pope, with the Curia and among themselves, all of us are called “always to seek righteousness, godliness, faith,
love, steadfastness and gentleness (cf. 1 Tim 6:11), and to adopt a modest manner of life in imitation of Christ,
who became poor, so that by his poverty we might become rich (cf. 2 Cor 8:9)… [to] transparency in the
administration of temporal goods, and [to] understanding in every weakness and need”. Meeting with the
Patriarchs and Major Archbishops of the Oriental Catholic Churches, 21 November 2013.
[23] “We see great numbers of our Christian brothers and sisters of the Oriental Churches experiencing dramatic
persecutions and an ever more troubling diaspora” (Homily for the Centenary of the Congregation for Oriental
Churches and of the Pontifical Oriental Institute, Basilica of Saint Mary Major, 12 October 2017. “No one can
turn a blind eye to this situation” (Message for the Centenary of the Foundation of the Pontifical Oriental Institute,
12 October 2017).
[24] Address to the Plenary Assembly of the Pontifical Council for the Promotion of Christian Unity, 10 November
2016.
[25] Ibid.
[26] Address to Participants at the International Peace Conference, Al-Azhar Conference Centre, Cairo, 28 April
2017.
[27] Ibid.
[28] Edizione Paolina, 1989, 170 [234-235]: “Es mangelt nur an dir: Ach, könnte nur dein Herz zu einer Krippe
werden, Gott würde noch einmal ein Kind auf dieser Erden”.

[01960-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

21



Liebe Brüder und Schwestern,

Weihnachten ist das Fest des Glaubens an den Sohn Gottes, der Mensch geworden ist, um dem Menschen
seine aufgrund der Sünde und des Ungehorsams verlorene Würde der Gotteskindschaft wiederzuschenken.
Weihnachten ist das Fest des Glaubens an die Herzen, die zur Krippe werden, um Ihn aufzunehmen, an die
Seelen, die Gott erlauben, aus dem Stumpf ihrer Armut den Spross der Hoffnung, der Liebe und des Glaubens
hervorwachsen zu lassen.

Die heutige Begegnung gibt uns wieder die Gelegenheit, einander unsere Weihnachtswünsche auszutauschen
und euch allen, euren Mitarbeitern, den Päpstlichen Vertretern und allen an der Kurie Tätigen sowie allen euren
Lieben ein gesegnetes und frohes Weihnachtsfest und ein glückliches Neues Jahr zu wünschen. Möge dieses
Weihnachten uns die Augen öffnen, um Überflüssiges, Falsches, Boshaftes und Vorgetäuschtes hinter uns zu
lassen und das Wesentliche, das Wahre, das Gute und das Echte zu sehen. Von Herzen meine besten
Wünsche!

Liebe Brüder und Schwestern,

da ich die vorausgehenden Male von der Römischen Kurie ad intra gesprochen habe, möchte ich dieses Jahr
mit euch einige Überlegungen über die Wirklichkeit der Kurie ad extra anstellen: die Beziehung der Kurie zu den
Ländern, zu den Teilkirchen, den Ostkirchen, dem ökumenischen Dialog, dem Judentum, dem Islam und den
anderen Religionen, also zur Außenwelt.

Meine Überlegungen beruhen freilich auf grundlegenden als auch kanonischen Prinzipien der Kurie, auf der
Geschichte der Kurie selbst, aber auch auf der persönlichen Sicht, die ich versucht habe, mit euch in den
Ansprachen der letzten Jahre im Kontext der Reform, die gegenwärtig im Gange ist, zu teilen.

Wenn ich von der Reform spreche, kommt mir die sympathische und bezeichnende Äußerung von Erzbischof
Frédéric-François-Xavier De Mérode in den Sinn: »In Rom Reformen durchzuführen heißt gleichsam die Sphinx
von Ägypten mit einer Zahnbürste zu putzen«[1]. Dies unterstreicht, wie viel Geduld, Hingabe und Feingefühl
nötig sind, um dieses Ziel zu erreichen, insofern die Kurie eine alte, komplexe, ehrwürdige Institution ist, die sich
aus Menschen verschiedener Kulturen, Sprachen und Mentalitäten zusammensetzt und die von ihrer Struktur
her immer schon an die Primatialaufgabe des Bischofs von Rom in der Kirche gebunden ist, das heißt an das
„heilige“ Amt, das Christus der Herr selbst zum Wohl des ganzen Leibes der Kirche wollte (ad bonum totius
corporis)[2].

Der universale Charakter des Dienstes der Kurie kommt und entspringt daher aus der Katholizität des
Petrusamtes. Eine in sich verschlossene Kurie würde das Ziel ihrer Existenz verraten und in die
Selbstbezogenheit fallen und sich so zur Selbstzerstörung verurteilen. Die Kurie ist ex natura ad extra
ausgerichtet, insofern und soweit sie an das Petrusamt, an den Dienst am Wort und der Verkündigung der
Frohen Botschaft gebunden ist: der Gott Immanuel, der unter den Menschen geboren wird, der Mensch wird, um
jedem Menschen seine innigste Nähe zu zeigen, seine grenzenlose Liebe und seine göttliche Sehnsucht, dass
alle Menschen gerettet werden und zum Genuss der himmlischen Glückseligkeit gelangen (vgl. 1Tim 2,4); der
Gott, der seine Sonne über Gute und Böse aufgehen lässt (vgl. Mt 5,45); der Gott, der nicht gekommen ist, um
sich dienen zu lassen, sondern um zu dienen (vgl. Mt 20,28); der Gott, der die Kirche gegründet hat, damit sie in
der Welt, aber nicht von der Welt ist und damit sie Werkzeug des Heiles und des Dienstes ist.

Als ich bei der kürzlich stattgefunden Begrüßung der Väter und Oberhäupter der katholischen Ostkirchen[3]
eben an diese petrinische und kuriale Zielsetzung des Dienstes dachte, habe ich den Ausdruck eines
„diakonalen Primats“ unter umgehenden Verweis auf das von Gregor dem Großen gern verwendete Bild des
Servus servorum Dei gebraucht. Diese Definition ist in ihrer christologischen Dimension vor allem Ausdruck des
festen Willens, Christus nachzufolgen, der Knechtsgestalt annahm (vgl. Phil 2,7). Als Benedikt XVI. darüber
sprach, sagte er: Dieses Wort »war in seinem [Gregors] Mund keine fromme Formel, sondern die wahre
Offenbarung seiner Art zu leben und zu handeln. Er war innerlich tief betroffen von der Demut Gottes, der in
Christus zu unserem Diener geworden ist, der uns die schmutzigen Füße gewaschen hat und wäscht.«[4]

22



Eine entsprechende diakonale Haltung muss diejenigen kennzeichnen, die auf je verschiedene Weise im
Bereich der Römischen Kurie tätig sind, welche, wie auch der Codex des kanonischen Rechts in Erinnerung ruft,
im Namen und in der Autorität des Papstes handelt und »ihre Aufgabe […] zum Wohl und zum Dienst an den
Teilkirchen ausübt« (can. 360; vgl. CCEO can. 46).

Diakonaler Primat gilt „bezüglich des Papstes“[5]; und ebenso diakonal muss folglich die Arbeit sein, die an der
Römischen Kurie ad intra im Inneren und ad extra nach Außen geleistet wird. Dieses Thema der dienstamtlichen
und kurialen Diakonie bringt mich auf einen alten Text, der sich in der Didascalia Apostolorum findet. Dort heißt
es: Der »Diakon sei das Ohr und der Mund des Bischofs, sein Herz und seine Seele«[6], denn an diese
Eintracht ist die Gemeinschaft gebunden, die Harmonie und der Frieden in der Kirche, insofern der Diakon der
Hüter des Dienstes in der Kirche ist.[7] Ich denke, dass es kein Zufall ist, dass das Ohr das Hör-, sondern auch
das Gleichgewichtsorgan ist; und der Mund das Organ zum Schmecken und Sprechen.

Ein anderer alter Text fügt hinzu, dass die Diakone dazu berufen sind, gleichsam die Augen des Bischofs zu
sein.[8] Das Auge schaut, um die Bilder dann an den Geist zu übertragen und ihm so zu helfen, Entscheidungen
zu treffen und den ganzen Leib zu seinem Wohle zu steuern.

Das Verhältnis, das man aus diesen Bildern ableiten kann, ist das einer Gemeinschaft im kindlichen Gehorsam
für den Dienst am heiligen Volk Gottes. Zweifellos muss dies dann auch das Verhältnis aller Mitarbeiter an der
Römischen Kurie untereinander kennzeichnen: von den Leitern der Dikasterien und den Oberen bis hin zu den
Sachbearbeitern und allen anderen. Die Gemeinschaft mit Petrus festigt und stärkt die Gemeinschaft unter allen
Gliedern.

So gesehen verhilft der Verweis auf die Sinne des menschlichen Organismus zu einer inneren Haltung der
Hinwendung nach Außen, zur Aufmerksamkeit gegenüber dem, was außerhalb ist. Im menschlichen
Organismus sind die Sinne in der Tat unsere erste Verbindung zur Welt ad extra, sie sind wie eine Brücke zu ihr;
sie sind unsere Möglichkeit, um in Beziehung zu treten. Die Sinne helfen uns, die Wirklichkeit aufzunehmen und
ebenso unseren Platz in der Wirklichkeit einzunehmen. Nicht zufällig kam der heilige Ignatius von Loyola bei
seiner Betrachtung der Geheimnisse des Lebens Christi und der Wahrheit auf die Sinne zu sprechen[9].

Dies ist sehr wichtig, um die unausgewogene und verwerfliche Mentalität von Verschwörungen oder kleinen
Zirkeln zu überwinden. Diese stellen nämlich in Wirklichkeit trotz aller Rechtfertigungen und guten Absichten ein
Krebsgeschwür dar, das zur Selbstbezogenheit führt und auch vor den Organismen der Kirche als solchen und
insbesondere vor den Menschen, die dort arbeiten, nicht Halt macht. Wenn dies aber passiert, verliert man die
Freude des Evangeliums, die Freude daran, Christus zu verkündigen und in Gemeinschaft mit ihm zu sein; wir
verlieren dann die Großherzigkeit unserer Weihe (vgl. Apg 20,35 und 2Kor 9,7).

Gestattet mir, dass ich hier kurz auf eine andere Gefahr zu sprechen komme, das heißt auf diejenigen, welche
Vertrauen missbrauchen oder die Mütterlichkeit der Kirche ausnutzen, bzw. die Personen, die sorgfältig dazu
ausgewählt wurden, um dem Leib der Kirche und ihrer Reform mehr Kraft zu geben, die sich aber dadurch, dass
sie die Größe ihrer Verantwortung nicht verstehen, von Ambitionen oder Eitelkeiten korrumpieren lassen und
sich selbst, wenn sie dann sanft entfernt werden, fälschlicherweise zu Märtyrern des Systems erklären, des nicht
„informierten Papstes“, der „alten Garde“ …, anstatt ihr „Mea culpa“ zu sprechen. Neben diesen Personen gibt
es dann auch andere, die in der Kurie noch tätig sind, denen man alle Zeit gibt, wieder den rechten Weg
aufzunehmen, in der Hoffnung, dass sie in der Geduld der Kirche eine Gelegenheit finden, sich zu bekehren und
nicht ums sich einen Vorteil zu verschaffen. Dies sage ich freilich, ohne die überwältigende Mehrheit treuer
Personen zu vergessen, die hier mit lobenswertem Einsatz, treu, kompetent, hingebungsvoll und oft auch
heiligmäßig arbeiten.

Es ist also entscheidend, um zum Bild des Leibes zurückzukehren, dass diese „institutionellen Sinne“, mit denen
man in gewisser Weise die Dikasterien der Römischen Kurie vergleichen kann, ihrer Natur und ihrer Zielsetzung
entsprechend handeln: im Namen und mit der Autorität des Papstes und immer zum Wohle und im Dienste der
Kirchen[10]. Sie sind dazu berufen, in der Kirche so etwas wie treue sensible Antennen zu sein: Sendeantennen
und Empfangsantennen.

23



Sie müssen Sendeantennen sein, insofern sie befähigt sind, den Willen des Papstes und der Oberen getreu
weiterzuleiten. Das Wort „Treue“[11] nimmt für die am Heiligen Stuhl Tätigen »einen besonderen Charakter an,
da sie einen Großteil ihrer Energie, ihrer Zeit und ihres täglichen Einsatzes in den Dienst des Nachfolgers Petri
stellen. Das ist eine schwerwiegende Verantwortung, aber auch ein besonderes Geschenk, aus dem sich im
Laufe der Zeit eine gefühlsmäßige Bindung innerer Vertrautheit mit dem Papst entwickelt, ein natürliches idem
sentire, das gerade in dem Wort „Treue“ gut zum Ausdruck kommt.«[12]

Das Bild der Antenne verweist dann aber auch auf die andere, entgegengesetzte Bewegung des Empfangens.
Es geht darum, die Gesuche, Fragen, Anträge, Hilferufe, Freuden und Tränen der Kirchen und der Welt
entgegenzunehmen, um sie dem Bischof von Rom zu übermitteln, damit er seine Aufgabe und seine Sendung
als »immerwährendes und sichtbares Prinzip und Fundament der Glaubenseinheit und der Gemeinschaft«[13]
immer fruchtbarer erfüllen kann. Mit diesem Empfangsvermögen, das noch wichtiger ist als der andere Aspekt,
Vorschriften zu erlassen, sind die Dikasterien der Römischen Kurie stark eingebunden in jenen Prozess des
Zuhörens und der Synodalität, von dem ich schon gesprochen habe[14].

Liebe Brüder und Schwestern,

ich habe den Ausdruck „diakonaler Primat“ sowie die Bilder des Leibes, der Sinne und der Antenne verwendet,
um zu zeigen, dass es sich zum Erreichen der Räume, wo der Geist zu den Kirchen spricht (das heißt die
Geschichte), und zum Erreichen des Ziels allen Tuns (die salus animarum) eben als notwendig, ja unumgänglich
erweist, die Unterscheidung der Zeichen der Zeit[15], die Gemeinschaft im Dienst, die Liebe in der Wahrheit, die
Fügsamkeit gegenüber dem Geist und den vertrauensvollen Gehorsam den Oberen gegenüber zu praktizieren.

Vielleicht ist es hilfreich, daran zu erinnern, dass schon die Namen der verschiedenen Dikasterien und Ämter
der Römischen Kurie verstehen lassen, auf welche Ziele sie hinarbeiten sollen. Genau genommen geht es dabei
um wichtige Grundvollzüge für die ganze Kirche und, ich würde sagen, für die ganze Welt.

Da der Wirkungsbereich der Kurie wirklich sehr weit ist, möchte ich mich für dieses Mal darauf beschränken,
allgemein von der Kurie ad extra zu sprechen, das heißt von einigen ausgewählten grundlegenden Aspekten,
von denen aus man in nächster Zukunft dann ohne Schwierigkeiten die anderen Wirkungsfelder der Kurie
aufführen und vertiefen kann.

Die Kurie und die Beziehung zu den Ländern
In diesem Bereich spielt die vatikanische Diplomatie eine entscheidende Rolle. Es ist ihr aufrichtiges und
ständiges Bestreben, den Heiligen Stuhl zum Erbauer von Brücken, Frieden und Dialog zwischen den Völkern
zu machen. Und als eine Diplomatie im Dienst der Menschheit und des Menschen, der ausgestreckten Hand
und der offenen Tür engagiert sie sich darin, zuzuhören, zu verstehen, zu helfen, zu ermutigen und sich in jeder
Situation rasch und respektvoll einzuschalten, um Unterschiede näherzubringen und um Vertrauen zu schaffen.
Das einzige Bestreben der vatikanischen Diplomatie besteht darin, frei von weltlichem oder materiellem
Interesse zu sein.

Der Heilige Stuhl ist daher auf der Weltbühne präsent, um mit allen Menschen und Nationen guten Willens
zusammenzuarbeiten und immer wieder zu betonen, wie wichtig es ist, unser gemeinsames Haus vor jeder
zerstörerischen Selbstsucht zu bewahren; zu bekräftigen, dass Kriege nur Tod und Zerstörung bringen; aus der
Vergangenheit die notwendigen Lehren zu ziehen, die uns helfen, die Gegenwart besser zu leben, die Zukunft
solide aufzubauen und sie für die kommenden Generationen zu bewahren.

Die Treffen mit den Staatsoberhäuptern und mit den verschiedenen Delegationen wie auch die Apostolischen
Reisen sind dafür Mittel und Ziel.

So wurde die Dritte Sektion des Staatssekretariats mit dem Ziel geschaffen, die Aufmerksamkeit und die Nähe
des Papstes und der Oberen des Staatssekretariats gegenüber dem diplomatischen Personal sowie den
Ordensleuten und Laien, die in den Nuntiaturen arbeiten, zu bekunden. Es handelt sich um eine Abteilung, die in
enger Zusammenarbeit mit der Sektion für Allgemeine Angelegenheiten und der Sektion für die Beziehungen mit

24



Staaten sich mit Fragen befasst, welche die Personen betreffen, die im diplomatischen Dienst des Heiligen
Stuhls arbeiten oder sich darauf vorbereiten.[16]

Diese besondere Aufmerksamkeit basiert auf der zweifachen Dimension des Dienstes des diplomatischen
Personals: eben als Hirten und als Diplomaten, im Dienst der Teilkirchen und im Dienst der Nationen, wo sie
tätig sind.

Die Kurie und die Teilkirchen
Die Beziehung, welche die Kurie mit den Diözesen und den Eparchien verbindet, ist von vorrangiger Bedeutung.
Sie finden in der Römischen Kurie die notwendige Hilfe und Unterstützung, die sie brauchen. Es ist eine
Beziehung, die sich auf Zusammenarbeit, Vertrauen und niemals auf Überlegenheit oder Gegnerschaft gründet.
Die Quelle dieser Beziehung ist im Konzilsdekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe zu finden, wo
ausführlicher erklärt wird, dass es die Aufgabe der Kurie ist, eine Arbeit »zum Wohle der Kirchen und als Dienst
für die geweihten Hirten«[17] zu leisten.

Die Römische Kurie hat als Bezugspunkt also nicht nur den Bischof von Rom, von dem sich ihre Autorität
bezieht, sondern auch die Teilkirchen und ihre Hirten in der ganzen Welt, für deren Wohl sie wirkt und handelt.

Dieses Merkmal des »Dienst[es] für den Papst und die Bischöfe, für die Weltkirche und für die Teilkirchen«
sowie für ganze Welt rief ich beim ersten dieser unserer jährlichen Treffen in Erinnerung, als ich betonte, dass
man »in der Römischen Kurie in besonderer Weise diese zweifache Dimension der Kirche, diese gegenseitige
Durchdringung von Universalem und Teilbezogenem erfährt und „atmet“« und hinzufügte: »Ich denke, es ist eine
der schönsten Erfahrungen derer, die in Rom leben und arbeiten«.[18]

In diesem Sinne stellen die Besuche ad limina Apostolorum eine große Möglichkeit für Begegnung, Dialog und
gegenseitige Bereicherung dar. Deshalb habe ich es vorgezogen, bei den Treffen mit den Bischöfen einen
Dialog des gegenseitigen Zuhörens zu führen, frei, vertraulich und aufrichtig, der über protokollarische
Gepflogenheiten und den üblichen Austausch von Ansprachen und Empfehlungen hinausgeht. Der Dialog
zwischen den Bischöfen und den verschiedenen Dikasterien ist ebenfalls wichtig. Dieses Jahr, als die Ad-limina-
Besuche nach dem Heiligen Jahr wieder aufgenommen wurden, vertrauten mir die Bischöfe an, dass sie von
allen Dikasterien gut aufgenommen und angehört wurden. Das freut mich sehr, und ich danke den anwesenden
Leitern der Dikasterien.

Erlaubt mir auch an dieser Stelle, in diesem besonderen Augenblick im Leben der Kirche unsere
Aufmerksamkeit auch auf die nächste XV. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode zu lenken, die
zum Thema „Die Jugendlichen, der Glaube und die Berufungsentscheidung“ einberufen wurde. Die Kurie, die
Bischöfe und die ganze Kirche aufzurufen, den jungen Menschen besondere Beachtung zu schenken, bedeutet
nicht, nur auf sie zu schauen, sondern sich auch auf ein Kernthema für eine Reihe von Beziehungen und
Dringlichkeiten zu konzentrieren: die Beziehungen zwischen den Generationen, die Familie, die Bereiche der
Seelsorge, das gesellschaftliche Leben ... Das Vorbereitungsdokument kündet dies in seiner Einleitung klar an:
»Die Kirche hat entschieden, […] sich die Frage zu stellen, wie die Jugendlichen begleitet werden können, um
die Berufung zur Liebe und zum Leben in Fülle zu erkennen und anzunehmen. Auch die Jugendlichen selbst
sollen gebeten werden, ihr dabei zu helfen, die Art und Weise zu erkennen, die heute am wirksamsten ist, um
die Frohe Botschaft zu verkünden. Durch die Jugendlichen kann die Kirche die Stimme des Herrn vernehmen,
der auch heute noch spricht. Wie früher Samuel (vgl. 1Sam 3,1-21) und Jeremia (vgl. Jer 1,4-10), so gibt es
auch heute Jugendliche, die in der Lage sind, die Zeichen der Zeit zu erkennen, die der Geist unserer Zeit
schenkt. Indem wir auf ihre Erwartungen hören, können wir die Welt von morgen erkennen, die auf uns
zukommt, und die Wege entdecken, welche die Kirche zu beschreiten berufen ist.«[19]

Die Kurie und die Ostkirchen
Die Einheit und die Gemeinschaft, welche die Beziehung der Kirche von Rom mit den Ostkirchen bestimmen,
stellen für die ganze Kirche ein konkretes Beispiel des Reichtums in der Verschiedenheit dar. In der Treue zu
ihren zweitausendjährigen Traditionen und in der ecclesiastica communio erfahren und verwirklichen sie das
hohepriesterliche Gebet Christi (vgl. Joh 17).[20]

25



In diesem Sinne habe ich beim letzten Treffen mit den Patriarchen und den Großerzbischöfen der Ostkirchen,
als ich vom diakonalen Primat gesprochen haben, auch hervorgehoben, wie wichtig es ist, die delikate Frage der
Wahl neuer Bischöfe und Eparchen einer Vertiefung und Überprüfung zu unterziehen. Einerseits muss sie der
Autonomie der Ostkirchen entsprechen, zugleich aber dem Geist evangeliumsgemäßer Verantwortung und dem
Wunsch, die Einheit mit der Katholischen Kirche immer mehr zu stärken – »dies alles in der vollkommenen
überzeugten Umsetzung jener authentischen synodalen Praxis, die die Ostkirchen auszeichnet«.[21] Die Wahl
jedes Bischofs muss die Einheit und die Gemeinschaft zwischen dem Nachfolger Petri und dem ganzen
Bischofskollegium widerspiegeln und stärken.[22]

Die Beziehung zwischen Rom und dem Osten stellt eine gegenseitige spirituelle und liturgische Bereicherung
dar. Die Kirche von Rom wäre in der Tat nicht wirklich katholisch ohne die unschätzbaren Reichtümer der
Ostkirchen und ohne das heroische Zeugnis vieler unserer Brüder und Schwestern in den Ostkirchen, welche
die Kirche reinigen dadurch, dass sie das Martyrium auf sich nehmen und ihr Leben hingeben, um Christus nicht
zu verleugnen.[23]

Die Kurie und der ökumenische Dialog
Es gibt auch Bereiche, in denen sich die Kirche vor allem nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil besonders
engagiert, darunter die Einheit der Christen. Diese ist »ein wesentliches Erfordernis unseres Glaubens, ein
Erfordernis, das dem Innersten unseres Seins als an Jesus Christus Glaubende entspringt«.[24] Es handelt sich
zwar um einen „Weg“, doch ist es, wie auch meine Vorgänger mehrmals wiederholt haben, ein unumkehrbarer
Weg, ohne Rückwärtsgang. »Die Einheit [wird] auf dem Weg gemacht […], um daran zu erinnern, dass wir
bereits vereint sind, wenn wir einen gemeinsamen Weg gehen, das heißt wenn wir einander als Brüder
begegnen, gemeinsam beten, in der Verkündigung des Evangeliums und im Dienst an den Letzten
zusammenarbeiten. Alle theologischen und ekklesiologischen Streitfragen, die die Christen noch trennen,
werden nur auf diesem Weg gelöst werden, ohne dass wir wissen wie und wann, aber dies wird geschehen dem
folgend, was der Heilige Geist zum Wohl der Kirche eingeben wird.«[25]

Die Kurie arbeitet auf diesem Gebiet, um die Begegnung mit dem Bruder und der Schwester zu fördern, um die
Knoten des Nichtverstehens und der Feindseligkeiten zu lösen und um den Vorurteilen und der Angst vor dem
anderen entgegenzuwirken, die hinderlich waren, um den Reichtum der bzw. in der Verschiedenheit zu sehen
als auch die Tiefe des Geheimnisses Christi und der Kirche, das immer größer ist als jeglicher menschliche
Ausdruck davon.

Die Begegnungen mit den Päpsten, den Patriarchen und den Oberhäuptern der verschiedenen Kirchen und
Gemeinschaften haben mich stets mit Freude und Dankbarkeit erfüllt.

Die Kurie und das Judentum, der Islam, die anderen Religionen
Die Beziehung der Römischen Kurie zu den anderen Religionen gründet auf der Lehre des Zweiten
Vatikanischen Konzils und auf der Notwendigkeit des Dialogs. »Denn die einzige Alternative zur Kultur der
Begegnung ist die Unkultur des Streits.«[26] Der Dialog baut auf drei grundlegenden Ausrichtungen auf: »die
Verpflichtung zur Wahrung der Identität, der Mut zur Andersheit und die Aufrichtigkeit der Absichten.
Verpflichtung zur Wahrung der Identität, weil ein echter Dialog nicht auf der Basis von Zweideutigkeiten oder der
Preisgabe des Guten geführt werden kann, um dem anderen zu gefallen; Mut zur Andersheit, weil derjenige, der
sich – kulturell oder religiös – von mir unterscheidet, nicht als Feind angesehen und behandelt werden darf,
sondern als Weggefährte aufgenommen werden soll in der echten Überzeugung, dass das Wohl eines jeden im
Wohl aller besteht; die Aufrichtigkeit der Absichten, weil der Dialog als authentischer Ausdruck des Humanen
nicht eine Strategie ist, um Hintergedanken zu verwirklichen, sondern ein Weg der Wahrheit, und diesen
geduldig zu gehen lohnt sich, um Konkurrenz in Zusammenarbeit zu verwandeln.«[27]

Die Begegnungen mit den religiösen Autoritäten auf den verschiedenen apostolischen Reisen und bei ihren
Besuchen im Vatikan sind ein konkreter Beweis dafür.

Dies sind nur einige wichtige, jedoch nicht erschöpfende Aspekte des Wirkens der Kurie ad extra. Heute habe
ich diese Aspekte ausgewählt in Bezug auf die Themen „diakonaler Primat“, „institutioneller Sinn“ und „treue

26



Sendeantennen und Empfangsantennen“.

Liebe Brüder und Schwestern,

wie ich zu Beginn unserer Begegnung von Weihnachten als dem Fest des Glaubens gesprochen haben, so
möchte ich zum Schluss dies hervorheben: Weihnachten erinnert uns daran, dass ein Glaube, der uns nicht in
eine Krise führt, ein Glaube in Krise ist; ein Glaube, der uns nicht wachsen lässt, ist ein Glaube, der wachsen
muss; ein Glaube, der nicht Fragen aufwirft, ist ein Glaube, über den wir uns Fragen stellen müssen; ein Glaube,
der uns nicht belebt, ist ein Glaube, der belebt werden muss; ein Glaube, der uns nicht erschüttert, ist ein
Glaube, der erschüttert werden muss. Ein rein intellektueller oder lauer Glaube ist in der Tat bloß ein
vorgegebener Glaube, der sich eventuell dann verwirklicht, wenn er es schafft, das Herz, die Seele, den Geist
und unser ganzes Sein miteinzubeziehen, wenn man es Gott erlaubt, in der Krippe des Herzens geboren und
neu geboren zu werden, wenn wir dem Stern von Bethlehem erlauben, uns zu dem Ort zu führen, wo der Sohn
Gottes liegt, nämlich nicht bei den Königen und im Luxus, sondern bei den Armen und Demütigen.

Angelus Silesius schrieb in seinem Cherubinischen Wandersmann: »Es mangelt nur an dir. Ach könnte nur dein
Herz zu einer Krippe werden / Gott würde noch einmal ein Kind auf dieser Erden.«[28]

Mit diesen Gedanken entbiete ich euch und allen euren Lieben nochmals meine herzlichsten
Weihnachtswünsche.

Danke!

Als Weihnachtsgeschenk möchte ich euch die italienische Ausgabe des Werks des seligen P. Marie-Eugène de
l’Efant Jésus Je veux voir Dieu – Voglio vedere Dio [Ich möchte Gott sehen] überreichen. Es ist ein Werk
spiritueller Theologie und wird uns allen gut tun. Vielleicht liest man nicht das ganze Werk, sondern sucht im
Inhaltsverzeichnis die Stelle, die mehr interessiert oder man mehr braucht. Ich hoffe, es ist euch allen nützlich.

Dann war auch Kardinal Piacenza sehr großzügig, der mit Hilfe der Pönitentiarie und auch von Prälat Nykiel
dieses Buch La festa del perdono [Das Fest der Vergebung] herausgebracht hat. Es ist eine Frucht des Heiligen
Jahrs der Barmherzigkeit, und er möchte es ebenso schenken. Ein Dankeschön an Kardinal Piacenza und die
Apostolischen Pönitentiarie. Beim Ausgang wird es euch allen gegeben.

Danke! [Segen]

Und bitte, betet für mich.

_________________________

[1] Vgl. Giuseppe Dalla Torre, Sopra una storia della Gendarmeria Pontificia, 19. Oktober 2017.
[2] »Um Gottes Volk zu weiden und immerfort zu mehren, hat Christus der Herr in seiner Kirche verschiedene
Dienstämter eingesetzt, die auf das Wohl des ganzen Leibes ausgerichtet sind« (Zweites Vatikanisches Konzil,
Dogmatische Konstitution Lumen Gentium, 18).
[3] Vgl. Grußworte an die Patriarchen und Großerzbischöfe, 9. Oktober 2017.
[4] Katechese bei der Generalaudienz am 4. Juni 2008.
[5] Vgl. Johannes Paul II., Ansprache an die Vollversammlung des heiligen Kardinalskollegiums, 21. November
1985, 4.
[6] 2, 44: Funk, 138 -166; vgl. W. Rordorf, Liturgie et eschatologie, in Augustinianum 18 (1978), 153-161; ders.,
Que savons-nous des lieux de culte chrétiens de l'époque préconstantinienne? in L'Orient Syrien 9 (1964), 39-
60.
[7] Vgl. Begegnung mit den Priestern und Gottgeweihten, Mailänder Dom, 25. März 2017.
[8] »Was die Diakone der Kirche betrifft, so seien sie wie die Augen des Bischofs, die alles rings herum im Blick
haben und das Handeln aller in der Kirche untersuchen, für den Fall, dass jemand gerade dabei ist, eine Sünde

27



zu begehen. Auf diese Weise wird er durch die frühzeitige Benachrichtigung des Vorstehers sein sündiges Tun
vielleicht nicht zu Ende bringen« (Brief des Clemens an Jakobus, 12: Rehm 14-15, in I Ministeri nella Chiesa
Antica. Testi patristici dei primi tre secoli, a cura di Enrico Cattaneo, Edizione Paoline, 1997, S. 696).
[9] Vgl. Die Exerzitien, Nr. 121: »Die fünfte Betrachtung wird die Anwendung der fünf Sinne auf die erste und die
zweite Betrachtung sein«.
[10] Im Matthäuskommentar des heiligen Hieronymus findet sich ein kurioser Vergleich zwischen den fünf
Sinnen des menschlichen Organismus und den Jungfrauen aus dem Gleichnis im Evangelium, die töricht
werden, wenn sie nicht mehr dem ihnen aufgegebenen Ziel entsprechend handeln. (vgl. Comm. in Mt XXV: PL
26,184).
[11] Der Begriff der Treue erweist sich als sehr anspruchsvoll und aussagekräftig, weil er auch die zeitliche
Dauer des übernommenen Dienstes hervorhebt und auf eine Tugend verweist, die, wie Benedikt XVI. einmal
sagte: »gut die ganz besondere Verbindung zum Ausdruck bringt, die sich zwischen dem Papst und seinen
unmittelbaren Mitarbeitern bildet, sowohl in der Römischen Kurie als auch in den Päpstlichen Vertretungen«
(Ansprache an die Päpstliche Diplomatenakademie, 11. Juni 2012).
[12] Ebd.
[13] Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution Lumen gentium, 18.
[14] »Eine synodale Kirche ist eine Kirche des Zuhörens, in dem Bewusstsein, dass das Zuhören „mehr ist als
Hören“. Es ist ein wechselseitiges Anhören, bei dem jeder etwas zu lernen hat: das gläubige Volk, das
Bischofskollegium, der Bischof von Rom – jeder im Hinhören auf die anderen und alle im Hinhören auf den
Heiligen Geist, den „Geist der Wahrheit“ (Joh 14,17), um zu erkennen, was er „den Kirchen sagt“ (vgl. Offb 2,7)«
(Ansprache zum 50-Jahr-Jubiläum der Bischofssynode, 17. Oktober 2015).
[15] Vgl. Lk 12,54-59; Mt 16,1-4; Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 11: »Im
Glauben daran, dass es vom Geist des Herrn geführt wird, der den Erdkreis erfüllt, bemüht sich das Volk Gottes,
in den Ereignissen, Bedürfnissen und Wünschen, die es zusammen mit den übrigen Menschen unserer Zeit teilt,
zu unterscheiden, was darin wahre Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes sind. Der Glaube erhellt
nämlich alles mit einem neuen Licht, enthüllt den göttlichen Ratschluss hinsichtlich der integralen Berufung des
Menschen und orientiert daher den Geist auf wirklich humane Lösungen hin.«
[16] Vgl. Päpstliches Schreiben, 18. Oktober 2017; Mitteilung des Staatssekretariats, 21. November 2017.
[17] Vgl. Christus Dominus, 9.
[18] Vgl. Ansprache an die Römische Kurie beim Weihnachtsempfang, 21. Dezember 2013; vgl. Paul VI.,
Predigt anlässlich seines 80. Geburtstags, 16. Oktober 1977: »Ja, ich habe Rom geliebt und ich war und bin
auch heute noch leidenschaftlich darum bemüht, das Geheimnis zu bedenken und zu begreifen, das sich nur
schwer verstehen und leben lässt, wie und warum „Christus ein Römer“ ist (vgl. Dante, Göttliche Komödie,
Purgatorium, XXXII, 102). […] Euer „Rombewusstsein“, ob ihr nun gebürtige Römer seid oder euch nur für
einige Zeit hier aufhaltet und Gastfreundschaft genießt. Das „Rombewusstsein“ hat die Kraft, in allen, die es sich
aneignen, den Sinn für einen universalen Humanismus zu wecken, der nicht einfach Ausfluss klassischer
Überlieferung ist, sondern noch mehr christlicher und katholischer Lebenskraft.« (Insegnamenti di Paolo VI, XV
1977, 1957; L’Osservatore Romano [dt.], Jg. 7, Nr. 43 [28. Oktober 1977], S. 2).
[19] XV. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode: Die Jugendlichen, der Glaube und die
Berufungsentscheidung, Einleitung.
[20] Einerseits findet die Einheit, die der Gabe des Heiligen Geistes entspricht, ihren natürlichen und vollen
Ausdruck in der »unverbrüchliche[n] Einheit mit dem Bischof von Rom« (Benedikt XVI., Nachsynodales
Apostolisches Schreiben Ecclesia in Medio Oriente, 40). In die Gemeinschaft des ganzen Leibes Christi
eingegliedert zu sein, macht uns andererseits die Pflicht bewusst, die Einheit und Solidarität innerhalb der
verschiedenen Patriarchalsynoden zu stärken und dabei »im Hinblick auf ein kollegiales und einheitliches
Handeln in Fragen von großer Wichtigkeit für die Kirche stets vorrangig das Einvernehmen [zu] suchen« (ebd.).
[21] Grußworte an die Patriarchen und Großerzbischöfe der Ostkirchen, 21. November 2013.
[22] Gemeinsam mit den Oberhäuptern und Vätern, den Erzbischöfen und Bischöfen der Ostkirchen, in
Gemeinschaft mit dem Papst, der Kurie und untereinander, sind wir alle aufgerufen, »immer nach Gerechtigkeit,
Frömmigkeit, Glauben, Liebe, Standhaftigkeit und Sanftmut zu streben (vgl. 1Tim 6,11); [...] zu einem einfachen
Lebensstil nach dem Vorbild Christi, der arm wurde, um uns durch seine Armut reich zu machen (vgl. 2Kor 8,9);
[...] [zu einer] Transparenz in der Verwaltung der Kirchengüter und Fürsorge bei jeder Schwäche und Not«
(Grußworte an die Patriarchen und Großerzbischöfe der Ostkirchen, 21. November 2013).
[23] Wir »sehen, wie viele unserer christlichen Brüder und Schwestern der orientalischen Kirchen dramatische
Verfolgungen und eine immer beunruhigendere Diaspora erfahren (Homelie beim Gottesdienst zum 100.
Gründungsjubiläum der Kongregation für die Orientalischen Kirchen und des Päpstlichen Orientalischen

28



Instituts, Basilika S. Maria Maggiore, 12. Oktober 2017). »Vor diesen Situationen darf niemand die Augen
verschließen« (Botschaft zum 100. Gründungsjubiläum des Päpstlichen Orientalischen Instituts, 12. Oktober
2017).
[24] Ansprache an die Vollversammlung der Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit der Christen, 10.
November 2016.
[25] Ebd.
[26] Ansprache an die Teilnehmer der internationalen Friedenskonferenz, Al-Azhar Conference Centre, Kairo,
28. April 2017.
[27] Ebd.
[28] Andertes Buch, Nr. 53. (Kritische Ausgabe, hg. von Louise Gnädinger, Reclam, Stuttgart, 2000).

[01960-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Queridos hermanos y hermanas:

La Navidad es la fiesta de la fe en el Hijo de Dios que se hizo hombre para devolverle al hombre la dignidad filial
que había perdido por culpa del pecado y la desobediencia. La Navidad es la fiesta de la fe en los corazones
que se convierten en un pesebre para recibirlo, en las almas que dejan que del tronco de su pobreza Dios haga
germinar el brote de la esperanza, de la caridad y de la fe.

Hoy tenemos una nueva ocasión para intercambiarnos nuestra felicitación navideña y también para desearos a
todos, a vuestros colaboradores, a los Representantes pontificios, a todas las personas que prestan servicio en
la Curia y a vuestros seres queridos una santa y alegre Navidad y un feliz Año Nuevo. Que esta Navidad nos
haga abrir los ojos y abandonar lo que es superfluo, lo falso, la malicia y lo engañoso, para ver lo que es
esencial, lo verdadero, lo bueno y auténtico. Muchas felicidades, de verdad.

Queridos hermanos:

Después de haber hablado en otras ocasiones sobre la Curia romana ad intra, este año quiero compartir con
vosotros algunas reflexiones sobre la realidad de la Curia ad extra, es decir, sobre la relación de la Curia con
las naciones, con las Iglesias particulares, con las Iglesias orientales, con el diálogo ecuménico, con el
Judaísmo, con el Islam y las demás religiones, es decir, con el mundo exterior.

Mis reflexiones se apoyan ciertamente sobre los principios básicos y canónicos de la Curia, sobre la misma
historia de la Curia, pero también sobre la visión personal que he procurado compartir con vosotros en los
discursos de los últimos años, en el contexto de la reforma que se está realizando.

Con respecto a la reforma me viene a la mente la simpática y significativa expresión de Mons. Frédéric-
François-Xavier De Mérode: «Hacer la reforma en Roma es como limpiar la Esfinge de Egipto con un cepillo de
dientes».[1] Se pone de manifiesto cuánta paciencia, dedicación y delicadeza se necesitan para alcanzar ese
objetivo, ya que la Curia es una institución antigua, compleja, venerable, compuesta de hombres que provienen
de muy distintas culturas, lenguas y construcciones mentales y que, de una manera estructural y desde
siempre, está ligada a la función primacial del Obispo de Roma en la Iglesia, esto es, al oficio «sacro» querido
por el mismo Cristo Señor en bien del cuerpo de la Iglesia en su conjunto (ad bonum totius corporis).[2]

Así pues, la universalidad del servicio de la Curia proviene y brota de la catolicidad del Ministerio petrino. Una
Curia encerrada en sí misma traicionaría el objetivo de su existencia y caería en la autorreferencialidad, que la
condenaría a la autodestrucción. La Curia, ex natura, está proyectada ad extra en cuanto y mientras está ligada
al Ministerio petrino, al servicio de la Palabra y del anuncio de la Buena Noticia: el Dios Enmanuel, que nace
entre los hombres, que se hace hombre para mostrar a todos los hombres su entrañable cercanía, su amor sin
límites y su deseo divino de que todos los hombres se salven y lleguen a gozar de la bienaventuranza celestial

29



(cf. 1 Tm 2,4); el Dios que hace salir su sol sobre buenos y malos (cf. Mt 5,45); el Dios que no ha venido para
que le sirvan sino para servir (cf. Mt 20,28); el Dios que ha constituido a la Iglesia para que esté en el mundo,
pero no del mundo, y para ser instrumento de salvación y de servicio.

Cuando saludé recientemente a los Padres y Jefes de las Iglesias Católicas orientales,[3] y pensando
precisamente sobre esta finalidad ministerial, petrina y curial, es decir, de servicio, utilicé la expresión de un
«primado diaconal», remitiendo inmediatamente a la amada imagen de san Gregorio Magno del Servus
servorum Dei. Esta definición, en su dimensión cristológica, es sobre todo expresión de la firme voluntad de
imitar a Cristo, quien asumió la forma de siervo (cf. Flp 2,7). Benedicto XVI, cuando habló de ello, dijo que esta
frase en los labios de Gregorio no era «una fórmula piadosa, sino la verdadera manifestación de su modo de
vivir y actuar. Estaba profundamente impresionado por la humildad de Dios, que en Cristo se hizo nuestro
servidor, nos lavó y nos lava los pies sucios».[4]

Esa misma actitud diaconal ha de caracterizar también a todos los que, de varias maneras, trabajan en el
ámbito de la Curia romana, que, como recuerda el Código de Derecho Canónico, actuando en nombre y con la
autoridad del Sumo Pontífice, «realiza su función […] para el bien y servicio de las Iglesias» (can. 360; cf.
CCEO can. 46).

Primado diaconal «con relación al Papa»[5] e igualmente diaconal, por consiguiente, es el trabajo que se realiza
dentro de la Curia romana ad intra y hacia el exterior ad extra. Este tema de la diaconía ministerial y curial, me
lleva a un antiguo texto presente en la Didascalia Apostolorum donde se afirma: el «diácono sea el oído y la
boca del Obispo, su corazón y alma»,[6] puesto que la comunión, la armonía y la paz en la Iglesia está unida a
esta concordia, ya que el diácono es el custodio del servicio en la Iglesia.[7] Pienso que no es casualidad que el
oído sea el órgano para oír sino también para el equilibrio; y la boca el órgano para saborear y para hablar.

Otro texto antiguo añade que los diáconos están llamados a ser como los ojos del Obispo.[8] El ojo mira para
transmitir las imágenes a la mente, ayudándola a tomar las decisiones y a dirigir bien a todo el cuerpo.

De estas imágenes se puede sacar la relación de comunión de filial obediencia para el servicio al pueblo santo
de Dios. No hay duda, pues, que esta es la que existe también entre todos los que trabajan en la Curia romana,
desde los Jefes de Dicasterio y Superiores, a los oficiales y a todos. La comunión con Pedro refuerza y da
nuevo vigor a la comunión entre todos los miembros.

Desde este punto de vista, el recurso a la imagen de los sentidos del organismo humano nos ayuda a tener el
sentido de la extroversión, de la atención hacia lo que está fuera. En el organismo humano, de hecho, los
sentidos son nuestro primer contacto con el mundo ad extra, son como un puente hacia él; son nuestra
posibilidad de relacionarnos. Los sentidos nos ayudan a captar la realidad e igualmente a colocarnos en la
realidad. Por eso san Ignacio de Loyola recurría a los sentidos para contemplar los Misterios de Cristo y de la
verdad.[9]

Esto es muy importante si se quiere superar la desequilibrada y degenerada lógica de las intrigas o de los
pequeños grupos que en realidad representan —a pesar de sus justificaciones y buenas intenciones— un
cáncer que lleva a la autorreferencialidad, que se infiltra también en los organismos eclesiásticos en cuanto
tales y, en particular, en las personas que trabajan en ellos. Cuando sucede esto, entonces se pierde la alegría
del Evangelio, la alegría de comunicar a Cristo y de estar en comunión con él; se pierde la generosidad de
nuestra consagración (cf. Hch 20,35 y 2 Co 9,7).

Permitidme que diga dos palabras sobre otro peligro, que es el de los traidores de la confianza o los que se
aprovechan de la maternidad de la Iglesia, es decir de las personas que han sido seleccionadas con cuidado
para dar mayor vigor al cuerpo y a la reforma, pero —al no comprender la importancia de sus
responsabilidades— se dejan corromper por la ambición o la vanagloria, y cuando son delicadamente apartadas
se auto-declaran equivocadamente mártires del sistema, del «Papa desinformado», de la «vieja guardia»…, en
vez de entonar el «mea culpa». Junto a estas personas hay otras que siguen trabajando en la Curia, a las que
se les da el tiempo para retomar el justo camino, con la esperanza de que encuentren en la paciencia de la

30



Iglesia una ocasión para convertirse y no para aprovecharse. Esto ciertamente sin olvidar la inmensa mayoría
de personas fieles que allí trabajan con admirable compromiso, fidelidad, competencia, dedicación y también
con tanta santidad.

Parece oportuno, entonces, volviendo a la imagen del cuerpo, poner de relieve que estos «sentidos
institucionales», a los que podemos comparar en cierto modo los Dicasterios de la Curia romana, deben trabajar
de manera conforme a su naturaleza y finalidad: en el nombre y con la autoridad del Sumo Pontífice y siempre
por el bien y al servicio de las Iglesias.[10] Ellos están llamados a ser en la Iglesia como unas fieles antenas
sensibles: emisoras y receptoras.

Antenas emisoras en cuanto habilitadas para transmitir fielmente la voluntad del Papa y de los Superiores. La
palabra «fidelidad»,[11] para todos los que trabajan en la Santa Sede, «adquiere un carácter particular, desde el
momento que ellos ponen al servicio del Sucesor de Pedro buena parte de sus propias energías, su tiempo y su
ministerio cotidiano. Se trata de una grave responsabilidad, pero también de un don especial, que con el tiempo
va desarrollando un vínculo afectivo con el Papa, de confianza interior, un idem sentire natural, que se expresa
justamente con la palabra “fidelidad”».[12]

La imagen de la antena remite también a otro movimiento, este contrario, es decir el del receptor. Se trata de
percibir las instancias, las cuestiones, las preguntas, los gritos, las alegrías y las lágrimas de las Iglesias y del
mundo para transmitirlas al Obispo de Roma y permitirle que pueda llevar a cabo con más eficacia su tarea y su
misión de «principio y fundamento, perpetuo y visible, de la unidad de fe y de comunión».[13] Con semejante
receptividad, que es más importante que el aspecto preceptivo, los Dicasterios de la Curia romana entran
generosamente en ese proceso de escucha y de sinodalidad del que ya he hablado.[14]

Queridos hermanos y hermanas:

He recurrido a la expresión «primado diaconal», a la imagen del cuerpo, de los sentidos y de la antena para
explicar la necesidad más bien indispensable, de practicar el discernimiento de los signos de los tiempos,[15] la
comunión en el servicio, la caridad en la verdad, la docilidad al Espíritu y la obediencia confiada a los
superiores, precisamente para alcanzar los espacios donde el Espíritu habla a las Iglesias (es decir, la historia)
y para conseguir el objetivo de trabajar (por la salus animarum).

Quizá sea útil recordar aquí que los mismos nombres de los diversos Dicasterios y de las Oficinas de la Curia
romana dan a entender cuáles son las realidades a favor de las cuales deben trabajar. Es decir, se trata de
acciones fundamentales e importantes para toda la Iglesia y diría que para todo el mundo.

Al tener la Curia una tarea realmente muy amplia, me limitaré en esta ocasión a hablar genéricamente de la
Curia ad extra, es decir, de algunos aspectos fundamentales, seleccionados, a partir de los cuales será fácil, en
un futuro próximo, enumerar y profundizar los otros campos de actuación de la Curia.

La Curia y la relación con las Naciones
En este sector juega un papel fundamental la Diplomacia Vaticana que busca sincera y constantemente el que
la Santa Sede sea un constructor de puentes, de paz y de diálogo entre las naciones. Y siendo una Diplomacia
al servicio de la humanidad y del hombre, de mano tendida y de puerta abierta, se compromete a escuchar, a
comprender, a ayudar, a plantear y a intervenir rápida y respetuosamente en cualquier situación para acortar
distancias y para entablar confianza. El único interés de la Diplomacia Vaticana es estar libre de cualquier
interés mundano o material.

La Santa Sede está presente en la escena mundial para colaborar con todas las personas y las naciones de
buena voluntad y para repetir constantemente la importancia de proteger nuestra casa común frente a cualquier
egoísmo destructivo; para afirmar que las guerras traen sólo muerte y destrucción; para sacar del pasado las
lecciones necesarias que nos ayudan a vivir mejor el presente, a construir sólidamente el futuro y
salvaguardarlo para las nuevas generaciones.

31



Los encuentros con los Jefes de las naciones y con las diversas delegaciones, junto a los Viajes apostólicos
tienen el mismo sentido y objetivo.

Por eso se creó la Tercera Sección de la Secretaría de Estado, con la finalidad de manifestar la atención y la
cercanía del Papa y de los superiores de la Secretaría de Estado al personal diplomático y también a los
religiosos y a las religiosas, a los laicos y a las laicas que prestan trabajo en las Representaciones Pontificias.
Una Sección que se ocupa de las cuestiones relativas a las personas que trabajan en el servicio diplomático de
la Santa Sede, o que se preparan para ello, en estrecha colaboración con la Sección de Asuntos Generales y
con la Sección para las Relaciones con los Estados.[16]

Esta particular atención se basa en la doble dimensión del servicio del personal diplomático: pastores y
diplomáticos, al servicio de las Iglesias particulares y de las naciones donde trabajan.

La Curia y las Iglesias particulares
La relación que une la Curia a las diócesis y a las eparquías es de máxima importancia. Estas encuentran en la
Curia romana el apoyo y el soporte necesario. Es una relación que se basa en la colaboración, la confianza y
nunca en la superioridad o el contraste. La fuente de esta relación está en el Decreto conciliar sobre el
ministerio pastoral de los Obispos, en el que se explica más ampliamente que el trabajo de la Curia es «para
bien de las Iglesias y al servicio de los sagrados Pastores».[17]

El punto de referencia de la Curia romana, de hecho, no es sólo el Obispo de Roma, del que le viene la
autoridad, sino también las Iglesias particulares y sus Pastores en todo el mundo, para cuyo bien obra y actúa.

A esta característica de «servicio al Papa y a los obispos, a la Iglesia universal y a las Iglesias particulares» y al
mundo entero, hice referencia en el primero de nuestros encuentros anuales, cuando subrayé que «en la Curia
romana se aprende, “se respira” de un modo especial esta doble dimensión de la Iglesia, esta compenetración
entre lo universal y lo particular; y me parece que ésta es una de las más bellas experiencias de quien vive y
trabaja en Roma».[18]

Las visitas ad limina Apostolorum, en este sentido, representan una gran oportunidad de encuentro, diálogo y
enriquecimiento mutuo. Por eso, en el encuentro con los obispos, he preferido tener un diálogo de escucha
mutua, libre, reservado, sincero que va más allá de los esquemas protocolarios y el habitual intercambio de
discursos y recomendaciones. También es importante el diálogo entre los Obispos y los distintos Dicasterios. Al
retomar este año las visitas ad limina, después del año jubilar, los obispos me han confiado que han sido bien
acogidos y escuchados por todos los Dicasterios. Esto me alegra mucho, y agradezco a los Jefes de los
Dicasterios que están aquí presentes.

Permítanme también aquí, en este momento singular de la vida de la Iglesia, llamar vuestra atención sobre la
próxima XV Asamblea General Ordinaria del Sínodo de los Obispos, convocada bajo el tema: «Los jóvenes, la
fe y el discernimiento vocacional». Llamar a la Curia, a los Obispos y a toda la Iglesia a que presten una
especial atención a los jóvenes, no quiere decir mirar sólo a ellos, sino también dirigir la mirada a un tema
crucial para un gran número de relaciones y de urgencias: las relaciones intergeneracionales, la familia, los
ámbitos de la pastoral, la vida social... Lo anuncia claramente el Documento preparatorio en su introducción:
«La Iglesia ha decidido interrogarse sobre cómo acompañar a los jóvenes para que reconozcan y acojan la
llamada al amor y a la vida en plenitud, y también pedir a los mismos jóvenes que la ayuden a identificar las
modalidades más eficaces de hoy para anunciar la Buena Noticia. A través de los jóvenes, la Iglesia podrá
percibir la voz del Señor que resuena también hoy. Como en otro tiempo Samuel (cf. 1 S 3,1-21) y Jeremías (cf.
Jr 1,4-10), hay jóvenes que saben distinguir los signos de nuestro tiempo que el Espíritu señala. Escuchando
sus aspiraciones podemos entrever el mundo del mañana que se aproxima y las vías que la Iglesia está
llamada a recorrer».[19]

La Curia y las Iglesias orientales
La unidad y la comunión que existe en la relación entre la Iglesia de Roma y las Iglesias orientales representa
un ejemplo concreto de riqueza en la diversidad para toda la Iglesia. Ellas, en la fidelidad a sus propias

32



tradiciones de dos mil años y en la comunión eclesial experimentan y realizan la oración sacerdotal de Cristo
(cf. Jn 17).[20]

En este sentido, en el último encuentro con los Patriarcas y Arzobispos Mayores de las Iglesias orientales,
hablando del «primado diaconal», señalé también la importancia de profundizar y revisar la delicada cuestión de
la elección de los nuevos obispos y eparcas que debe corresponder, por una parte, a la autonomía de las
Iglesias orientales y, al mismo tiempo, al espíritu de responsabilidad evangélica y al deseo de reforzar cada vez
más la unidad con la Iglesia Católica. «El todo, en la más convencida aplicación de la auténtica praxis sinodal,
que es característica de las Iglesias de Oriente»[21]. La elección de cada obispo debe reflejar y reforzar la
unidad y la comunión entre el Sucesor de Pedro y todo el colegio episcopal.[22]

La relación entre Roma y Oriente es de mutuo enriquecimiento espiritual y litúrgico. En realidad, la Iglesia de
Roma no sería realmente católica sin las inestimables riquezas de las Iglesias orientales y sin el testimonio
heroico de tantos hermanos y hermanas nuestros orientales que purifican la Iglesia aceptando el martirio y
ofreciendo su vida para no negar a Cristo.[23]

La Curia y el diálogo ecuménico
Nos quedan todavía los ámbitos en los que la Iglesia Católica está particularmente comprometida,
especialmente después del Concilio Vaticano II. Entre estos, la unidad entre los cristianos que «es una
exigencia esencial de nuestra fe, una exigencia que brota desde lo íntimo de nuestro ser creyentes en
Jesucristo».[24] Se trata de un verdadero «camino», pero, como muchas veces han repetido también mis
Predecesores, es un camino irreversible y sin vuelta atrás. «La unidad se hace caminando, para recordar que
cuando caminamos juntos, es decir, cuando nos encontramos como hermanos, rezamos juntos, trabajamos
juntos en el anuncio del Evangelio y en el servicio a los últimos, ya estamos unidos. Todas las diferencias
teológicas y eclesiológicas que todavía dividen a los cristianos serán superadas sólo por esta vía, sin que
nosotros hoy sepamos cómo y cuándo, pero esto sucederá según lo que el Espíritu Santo quiera sugerir para el
bien de la Iglesia».[25]

La Curia trabaja en este campo para favorecer el encuentro con el hermano, para deshacer los nudos de las
incomprensiones y las hostilidades, y para combatir los prejuicios y el miedo del otro, que han impedido ver la
riqueza de y en la diversidad y la profundidad del misterio de Cristo y de la Iglesia que permanece siempre más
grande que cualquier expresión humana.

Los encuentros mantenidos con los Papas, los Patriarcas y los Jefes de las diversas Iglesias y Comunidades
siempre me han llenado de alegría y gratitud.

La Curia y el Judaísmo, el Islam y las otras religiones
La relación de la Curia Romana con las otras religiones se basa en la enseñanza del Concilio Vaticano II y en la
necesidad del diálogo. «Porque la única alternativa a la barbarie del conflicto es la cultura del encuentro».[26] El
diálogo está construido sobre tres orientaciones fundamentales: «El deber de la identidad, porque no se puede
entablar un diálogo real sobre la base de la ambigüedad o de sacrificar el bien para complacer al otro. La
valentía de la alteridad, porque al que es diferente, cultural o religiosamente, no se le ve ni se le trata como a un
enemigo, sino que se le acoge como a un compañero de ruta, con la genuina convicción de que el bien de cada
uno se encuentra en el bien de todos. La sinceridad de las intenciones, porque el diálogo, en cuanto expresión
auténtica de lo humano, no es una estrategia para lograr segundas intenciones, sino el camino de la verdad,
que merece ser recorrido pacientemente para transformar la competición en cooperación».[27]

Los encuentros con las autoridades religiosas en varios viajes apostólicos y los encuentros en el Vaticano, son
verdadera prueba de ello.

Estos son sólo algunos aspectos, importantes pero no exclusivos, del trabajo de la Curia ad extra. Hoy he
elegido estos aspectos, vinculados al tema del «primado diaconal», los «sentidos institucionales» y «fieles
antenas emisoras y receptoras».

33



Queridos hermanos:

Comencé este nuestro encuentro hablando de la Navidad como la fiesta de la fe, ahora quisiera concluirlo
evidenciando que la Navidad nos recuerda que una fe que no nos pone en crisis es una fe en crisis; una fe que
no nos hace crecer es una fe que debe crecer; una fe que no nos interroga es una fe sobre la cual debemos
preguntarnos; una fe que no nos anima es una fe que debe estar animada; una fe que no nos conmueve es una
fe que debe ser sacudida. En realidad, una fe solamente intelectual o tibia es sólo una propuesta de fe que para
llegar a realizarse tendría que implicar al corazón, al alma, al espíritu y a todo nuestro ser, cuando se deje que
Dios nazca y renazca en el pesebre del corazón, cuando permitimos que la estrella de Belén nos guíe hacia el
lugar donde yace el Hijo de Dios, no entre los reyes y el lujo, sino entre los pobres y los humildes.

Ángel Silesio, en su Peregrino querúbico, escribió: «Depende sólo de ti: Ah si pudiera tu corazón ser un
pesebre, Dios nacería niño de nuevo en la tierra».[28]

Con estas reflexiones renuevo mis más fervientes deseos de Feliz Navidad para vosotros y vuestros seres
queridos.

Gracias.

Quisiera, como regalo de Navidad, dejaros esta versión italiana de la obra del beato Padre María Eugenio del
Niño Jesús, Je veux voir Dieu: Quiero ver a Dios. Es una obra de teología espiritual; nos hará bien a todos.
Quizás se puede leer no de seguido, sino buscando en el índice el punto que más interesa o que más necesito.
Espero que nos aproveche a todos.

Y, además, el Cardenal Piacenza ha sido tan generoso que, con el trabajo de la Penitenciaría, y junto con
Mons. Nykiel, ha realizado este libro: La fiesta del perdón, como fruto del Jubileo de la Misericordia; y ha
querido también regalarlo. Damos las gracias al Cardenal Piacenza y a la Penitenciaría Apostólica. Os lo
entregarán a todos a la salida.

¡Gracias!

[Bendición]

Y, por favor, rezad por mí.

_____________

[1] Cf. Giuseppe Dalla Torre, Sopra una storia della Gendarmeria Pontificia (19 octubre 2017).
[2] «Para apacentar el Pueblo de Dios y acrecentarlo siempre, Cristo Señor instituyó en su Iglesia diversos
ministerios, ordenados al bien de todo el Cuerpo» » (Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen Gentium, 18).
[3] Cf. Saludo a los Padres y Arzobispos Mayores (9 octubre 2017).
[4] Catequesis en la Audiencia general (4 junio 2008).
[5] Cf. Juan Pablo II, Discurso en la reunión plenaria del Sacro Colegio de Cardenales (21 noviembre 1985), 4.
[6] 2,44: Funk, 138-166; cf. W. Rordorf, Liturgie et eschatologie, en Augustinianum 18 (1978), 153-161; Id., Que
savons-nous des lieux de culte chrétiens de l'époque préconstantinienne?, en L'Orient Syrien 9 (1964), 39-60.
[7] Cf. Encuentro con los sacerdotes y los consagrados, Catedral de Milán (25 marzo 2017).
[8] «En cuanto a los diáconos de la Iglesia, que sean como los ojos del obispo, que saben ver todo lo que hay a
su alrededor, escrutando las acciones de cada uno en la Iglesia, por si alguno se encuentra en peligro de pecar:
de este modo, advertido por la amonestación del que preside, tal vez no llevará a cabo su pecado» (Carta de
Clemente a Santiago, 12: Rehm 14-15, en Enrico Cattaneo, I Ministeri nella Chiesa Antica, Testi patristici dei
primi tre secoli, ed. Paulinas, 1997, p. 696).
[9] Cf. Ejercicios Espirituales, n. 121: «La quinta contemplación será traer los cinco sentidos sobre la primera y
la segunda contemplación».

34



[10] En el comentario de san Jerónimo al Evangelio de san Mateo se encuentra una curiosa comparación entre
los cinco sentidos del organismo humano y las vírgenes de la parábola evangélica, las cuales se convierten en
necias cuando no obran ya según el fin que se les ha asignado (cf. Comm. in Mt XXV: PL 26, 184).
[11] El concepto de fidelidad es fuerte y elocuente porque subraya también la duración en el tiempo del
compromiso asumido, remite a una virtud que, como dijo Benedicto XVI, «expresa muy bien el vínculo especial
entre el Papa y sus directos colaboradores, tanto en la Curia Romana como en las Representaciones
Pontificias» (Discurso a la Pontificia Academia Eclesiástica, 11 junio 2012).
[12] Ibíd.
[13] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 18.
[14] «Una Iglesia sinodal es una Iglesia de la escucha, con la conciencia de que escuchar “es más que oír”. Es
una escucha recíproca en la cual cada uno tiene algo que aprender. Pueblo fiel, colegio episcopal, Obispo de
Roma: uno en escucha de los otros; y todos en escucha del Espíritu Santo, el “Espíritu de verdad” (Jn 14,17),
para conocer lo que él “dice a las Iglesias” (Ap 2,7)» (Discurso en el 50 aniversario del Sínodo de los Obispos,
17 octubre 2015).
[15] Cf. Lc 12,54-59; Mt 16,1-4; Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes, 11: «El Pueblo de Dios,
movido por la fe, por la cual cree que es guiado por el Espíritu del Señor, que llena el orbe de la tierra, procura
discernir en los acontecimientos, exigencias y deseos que comparte con sus contemporáneos, cuáles son los
signos verdaderos de la presencia o del designio de Dios. Pues la fe ilumina todo con una luz nueva y
manifiesta el plan divino sobre la vocación integral del hombre, y por ello dirige la mente hacia soluciones
plenamente humanas».
[16] Cf. Carta Pontificia (18 octubre 2017); Comunicación de la Secretaría de Estado (21 noviembre 2017).
[17] Christus Dominus, 9.
[18] Discurso a la Curia romana (21 diciembre 2013); Cf. Pablo VI, Homilía por el 80 cumpleaños (16 octubre
1977): «Sí, Roma he amado, en continua inquietud de meditar y comprender el trascendente secreto, incapaz
ciertamente de penetrarlo y vivirlo, pero apasionado siempre, como todavía lo son, de descubrir cómo y porqué
“Cristo es Romano” (Cf. Dante, La Divina Comedia, Purgatorio, XXXII, 102) […] vuestra “conciencia romana”,
haya de ella, al origen, la nativa ciudadanía de esta Urbe llena de presagios, o la permanencia de domicilio o la
hospitalidad allí gozada; “conciencia romana” que aquí tiene virtud de infundir a quien sepa respirarte el sentido
del humanismo universal» (Insegnamenti di Paolo VI, XV [1977], 1957).
[19] Sínodo de Obispos, Asamblea General Ordinaria XV, Los jóvenes, la fe y el discernimiento vocacional,
Introducción.
[20] Por una parte, la unidad que responde al don del Espíritu, encuentra su expresión natural y cargada de
significado en la «unión indefectible con el Obispo de Roma» (Benedicto XVI, Exhort. ap. postsin. Ecclesia in
Medio Oriente, 40). Y por otra parte, estar incorporados en la comunión de todo el Cuerpo de Cristo, nos hace
conscientes de tener que reforzar la unión y la solidaridad dentro de los varios Sínodos patriarcales,
«privilegiando en ellos el acuerdo en cuestiones de gran importancia para la Iglesia, con vistas a una acción
colegial y unitaria» (ibíd.).
[21] Discurso en el encuentro con los Patriarcas de las Iglesias Orientales y los Arzobispos Mayores (21
noviembre 2013).
[22] Junto a los Jefes y Padres, los Arzobispos y los Obispos orientales, en comunión con el Papa, con la Curia
y entre ellos, todos estamos llamados «a buscar siempre la justicia, la piedad, la fe, la caridad, la paciencia y la
mansedumbre» (cf. 1 Tm 6,11); [a adquirir] un estilo de vida sobrio a imagen de Cristo, que se despojó para
enriquecernos con su pobreza (cf. 2 Co 8,9); …[a la] transparencia en la gestión de los bienes y atención por
cada debilidad y necesidad» (Discurso en el encuentro con los Patriarcas de las Iglesias orientales católicas y
los Arzobispos Mayores, Sala del Consistorio, 21 noviembre 2013).
[23] Nosotros «vemos a tantos de nuestros hermanos y hermanas cristianos de las Iglesias orientales
experimentar persecuciones dramáticas y una diáspora cada vez más inquietante» (Homilía con ocasión del
centenario de la Congregación para las Iglesias orientales y del Pontificio Instituto Oriental, Basílica de Santa
María Mayor, 12 octubre 2017). «En estas situaciones nadie puede cerrar los ojos» (Mensaje en el centenario
de fundación del Pontificio Instituto Oriental, 12 octubre 2017).
[24] Discurso a la Plenaria del Pontificio Consejo para la Promoción de la Unidad de los Cristianos (10
noviembre 2016).
[25] Ibíd.
[26] Discurso a los participantes en la Conferencia Internacional para la paz, Al-Azhar Conference Centre, El
Cairo (28 abril 2017).
[27] Ibíd.

35



[28] «Es mangelt nur an dir: Ach, könnte nur dein Herz zu einer Krippe werden, Gott würde noch einmal ein Kind
auf dieser Erden» (Ed. Paulinas, 1989, p. 170 [234-235]).

[01960-ES.02] [Texto original: Italiano]

[B0918-XX.02]

36


