SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0805
Domenica 19.11.2017

Santa Messa in occasione della Prima Giornata Mondiale dei Poveri

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in linqua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 10 di oggi, XXXIIl Domenica del Tempo Ordinario, nella Basilica Vaticana, il Santo Padre Francesco ha
presieduto la Celebrazione Eucaristica in occasione della Prima Giornata Mondiale dei Poveri.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Papa ha pronunciato, dopo la proclamazione del Vangelo:

Omelia del Santo Padre

Abbiamo la gioia di spezzare il pane della Parola, e tra poco di spezzare e ricevere il Pane eucaristico,
nutrimenti per il cammino della vita. Ne abbiamo bisogno tutti, nessuno escluso, perché tutti siamo mendicanti
dell’essenziale, dell’'amore di Dio, che ci da il senso della vita e una vita senza fine. Percio anche oggi tendiamo
la mano a Lui per ricevere i suoi doni.

Proprio di doni parla la parabola del Vangelo. Ci dice che noi siamo destinatari dei talenti di Dio, «secondo le



2

capacita di ciascuno» (Mt 25,15). Prima di tutto riconosciamo questo: abbiamo dei talenti, siamo “talentuosi” agli
occhi di Dio. Percio nessuno puo ritenersi inutile, nessuno puo dirsi cosi povero da non poter donare qualcosa
agli altri. Siamo eletti e benedetti da Dio, che desidera colmarci dei suoi doni, piu di quanto un papa e una
mamma desiderino dare ai loro figli. E Dio, ai cui occhi nessun figlio pud essere scartato, affida a ciascuno una
missione.

Infatti, da Padre amorevole ed esigente qual &, ci responsabilizza. Vediamo che, nella parabola, a ogni servo
vengono dati dei talenti da moltiplicare. Ma, mentre i primi due realizzano la missione, il terzo servo non fa
fruttare i talenti; restituisce solo quello che aveva ricevuto: «Ho avuto paura — dice — e sono andato a
nascondere il tuo talento sotto terra: ecco cio che & tuo» (v. 25). Questo servo riceve in cambio parole dure:
«malvagio e pigro» (v. 26). Che cosa non €& piaciuto al Signore di lui? In una parola, forse andata un po’ in
disuso eppure molto attuale, direi: 'omissione. |l suo male & stato quello di non fare il bene. Anche noi spesso
siamo dell'idea di non aver fatto nulla di male e per questo ci accontentiamo, presumendo di essere buoni e
giusti. Cosi, pero, rischiamo di comportarci come il servo malvagio: anche lui non ha fatto nulla di male, non ha
rovinato il talento, anzi I'ha ben conservato sotto terra. Ma non fare nulla di male non basta. Perché Dio non & un
controllore in cerca di biglietti non timbrati, € un Padre alla ricerca di figli, cui affidare i suoi beni e i suoi progetti
(cfr v. 14). Ed ¢ triste quando il Padre dell’amore non riceve una risposta generosa di amore dai figli, che si
limitano a rispettare le regole, ad adempiere i comandamenti, come salariati nella casa del Padre (cfr Lc 15,17).

Il servo malvagio, nonostante il talento ricevuto dal Signore, che ama condividere e moltiplicare i doni, I'ha
custodito gelosamente, si € accontentato di preservarlo. Ma non € fedele a Dio chi si preoccupa solo di
conservare, di mantenere i tesori del passato. Invece, dice la parabola, colui che aggiunge talenti nuovi &
veramente «fedele» (vv. 21.23), perché ha la stessa mentalita di Dio e non sta immobile: rischia per amore,
mette in gioco la vita per gli altri, non accetta di lasciare tutto com’é. Solo una cosa tralascia: il proprio utile.
Questa & I'unica omissione giusta.

L’omissione & anche il grande peccato nei confronti dei poveri. Qui assume un nome preciso: indifferenza. E
dire: “Non mi riguarda, non & affar mio, & colpa della societa”. E girarsi dall’altra parte quando il fratello & nel
bisogno, € cambiare canale appena una questione seria ci infastidisce, € anche sdegnarsi di fronte al male
senza far nulla. Dio, pero, non ci chiedera se avremo avuto giusto sdegno, ma se avremo fatto del bene.

Come, concretamente, possiamo allora piacere a Dio? Quando si vuole far piacere a una persona cara, ad
esempio facendole un regalo, bisogna prima conoscerne i gusti, per evitare che il dono sia piu gradito a chi lo fa
che a chi lo riceve. Quando vogliamo offrire qualcosa al Signore, troviamo i suoi gusti nel Vangelo. Subito dopo
il brano che abbiamo ascoltato oggi, Egli dice: «Tutto quello che avete fatto a uno solo di questi miei fratelli piu
piccoli, 'avete fatto a me» (Mt 25,40). Questi fratelli piu piccoli, da Lui prediletti, sono I'affamato e 'ammalato, il
forestiero e il carcerato, il povero e 'abbandonato, il sofferente senza aiuto e il bisognoso scartato. Sui loro volti
possiamo immaginare impresso il suo volto; sulle loro labbra, anche se chiuse dal dolore, le sue parole: «Questo
€ il mio corpo» (Mt 26,26). Nel povero Gesu bussa al nostro cuore e, assetato, ci domanda amore. Quando
vinciamo l'indifferenza e nel nome di Gesu ci spendiamo per i suoi fratelli piu piccoli, siamo suoi amici buoni e
fedeli, con cui Egli ama intrattenersi. Dio lo apprezza tanto, apprezza I'atteggiamento che abbiamo ascoltato
nella prima Lettura, quello della «donna forte» che «apre le sue palme al misero, stende la mano al povero» (Pr
31,10.20). Questa & la vera fortezza: non pugni chiusi e braccia conserte, ma mani operose e tese verso i
poveri, verso la carne ferita del Signore.

Li, nei poveri, si manifesta la presenza di Gesu, che da ricco si & fatto povero (cfr 2 Cor 8,9). Per questo in loro,
nella loro debolezza, c’é€ una “forza salvifica”. E se agli occhi del mondo hanno poco valore, sono loro che ci
aprono la via al cielo, sono il nostro “passaporto per il paradiso”. Per noi & dovere evangelico prenderci cura di
loro, che sono la nostra vera ricchezza, e farlo non solo dando pane, ma anche spezzando con loro il pane della
Parola, di cui essi sono i piu naturali destinatari. Amare il povero significa lottare contro tutte le poverta, spirituali
e materiali.

E ci fara bene: accostare chi & piu povero di noi tocchera la nostra vita. Ci ricordera quel che veramente conta:
amare Dio e il prossimo. Solo questo dura per sempre, tutto il resto passa; percid quel che investiamo in amore



3

rimane, il resto svanisce. Oggi possiamo chiederci: “Che cosa conta per me nella vita, dove investo?” Nella
ricchezza che passa, di cui il mondo non € mai sazio, o nella ricchezza di Dio, che da la vita eterna? Questa
scelta € davanti a noi: vivere per avere in terra oppure dare per guadagnare il cielo. Perché per il cielo non vale
cid che si ha, ma ci0 che si da, e «chi accumula tesori per sé non si arricchisce presso Dio» (Lc 12,21). Non
cerchiamo allora il superfluo per noi, ma il bene per gli altri, e nulla di prezioso ci manchera. Il Signore, che ha
compassione delle nostre poverta e ci riveste dei suoi talenti, ci doni la sapienza di cercare cid che conta e il
coraggio di amare, non a parole ma coi fatti.

[01739-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in linqua francese

Nous avons la joie de rompre le pain de la Parole, et d’ici peu de rompre et de recevoir le Pain eucharistique,
nourritures pour le chemin de la vie. Nous en avons tous besoin, personne n’est exclu, parce que nous sommes
tous des mendiants de I'essentiel, de 'amour de Dieu, qui nous donne le sens de la vie et une vie sans fin. Donc
aujourd’hui aussi tendons la main vers Lui pour recevoir ses dons.

La parabole de I'Evangile parle justement de dons. Elle nous dit que nous sommes destinataires des talents de
Dieu, «a chacun selon ses capacités» (Mt 25, 15). Avant tout reconnaissons ceci: nous avons des talents, nous
sommes «talentueux» aux yeux de Dieu. Par conséquent personne ne peut penser étre inutile, personne ne
peut se dire si pauvre au point de ne pas pouvoir donner quelque chose aux autres. Nous sommes choisis et
bénis par Dieu, qui désire nous combler de ses dons, plus qu’un papa et une maman désirent donner a leurs
enfants. Et Dieu, aux yeux de qui aucun enfant ne peut étre écarté, confie a chacun une mission.

En effet, comme un Pére aimant et exigeant qu'’il est, il nous responsabilise. Nous voyons que, dans la parabole,
des talents a multiplier sont donnés a chaque serviteur. Mais, tandis que les deux premiers réalisent la mission,
le troisieme serviteur ne fait pas fructifier les talents; il restitue seulement ce qu’il avait regu: «J’ai eu peur — dit-il
- et je suis allé cacher ton talent dans la terre. Le voici. Tu as ce qui t'appartient» (v. 25). Ce serviteur regoit en
échange des paroles dures: «mauvais et paresseux» (v. 26). Qu’est-ce qui en lui n'a pas plu au Seigneur? En
un mot, peut-étre tombé un peu en désuétude mais trés actuel, je dirais: I'omission. Son mal a été de ne pas
faire le bien. Nous aussi souvent nous sommes dans I'idée de n’avoir rien fait de mal et pour cela nous nous
contentons, présumant étre bons et justes. Ainsi, cependant, nous risquons de nous comporter comme le
serviteur mauvais: lui aussi n’a rien fait de mal, il n’a pas abimé le talent, au contraire, il I'a bien conservé sous la
terre. Mais ne rien faire de mal ne suffit pas. Parce que Dieu n’est pas un contréleur a la recherche de billets
non compostés, il est un Pére a la recherche d’enfants a qui confier ses biens et ses projets (cf. v. 14). Et c’est
triste quand le Pére de I'amour ne recgoit pas une réponse généreuse d’amour de ses enfants qui se limitent a
respecter les régles, a s’acquitter des commandements, comme des salariés dans la maison du Peére (cf. Lc 15,
17).

Le serviteur mauvais, malgré le talent regu du Seigneur, qui aime partager et multiplier ses dons, I'a jalousement
conservé, il s’est contenté de le préserver. Mais celui qui se préoccupe seulement de conserver, de garder les
trésors du passé n’est pas fidéle a Dieu. Au contraire, dit la parabole, celui qui ajoute des talents nouveaux est
vraiment «fidele» (v.v. 21.23), parce qu’il a la méme mentalité que Dieu et ne reste pas immobile: il risque par
amour, il met en jeu sa vie pour les autres, il n’accepte pas de tout laisser comme c’est. || omet seulement une
chose: ce qui lui est utile a lui. Voila 'unique omission juste.

L’'omission est aussi le grand péché par rapport aux pauvres. Ici, elle prend un nom précis: indifférence. C’est
dire: “ Cela ne me regarde pas, ce n’est pas mon affaire, c’est la faute de la société”. C’est se tourner de l'autre
c6té quand le frére est dans le besoin, c’est changer de chaine dés qu’une question sérieuse nous géne, c’est
aussi s’indigner devant le mal sans rien faire. Dieu, cependant ne nous demandera pas si nous avons eu une
juste indignation, mais si nous avons fait du bien.

Comment, concrétement, pouvons-nous alors plaire a Dieu? Quand on veut faire plaisir a une personne chere,
par exemple en lui faisant un cadeau, il faut d’abord connaitre ses go(ts, pour éviter que le cadeau soit plus



4

agréable a celui qui le fait qu’a celui qui le regoit. Quand nous voulons offrir quelque chose au Seigneur, nous
trouvons ses golts dans I'Evangile. Tout de suite aprés le passage que nous avons écouté aujourd’hui, il dit:
«Chaque fois que vous I'avez fait a un de ces plus petits de mes fréres, c’est a moi que vous I'avez fait» (Mt 25,
40). Ces freres plus petits, préférés par Lui, sont I'affamé et le malade, I'étranger et le prisonnier, le pauvre et
I'abandonné, celui qui souffre sans aide et celui qui est dans le besoin et exclu. Sur leur visage nous pouvons
imaginer imprimé son visage; sur leurs lévres, méme si elles sont fermées par la douleur, ses paroles: «Ceci est
mon corps» (Mt 26, 26). Dans le pauvre, Jésus frappe a la porte de notre cceur et, assoiffé, nous demande de
I'amour. Lorsque nous vainquons l'indifférence et qu’au nom de Jésus nous nous dépensons pour ses fréres
plus petits, nous sommes ses amis bons et fidéles, avec lesquels il aime s’entretenir. Dieu I'apprécie beaucoup,
il apprécie I'attitude que nous avons entendue dans la premiére Lecture, celle de la «femme parfaite» dont «les
doigts s’ouvrent en faveur du pauvre», qui «tend la main au malheureux» (Pr 31, 10.20). Voila la véritable force:
non des poings fermés et des bras croisés, mais des mains actives et tendues vers les pauvres, vers la chair
blessée du Seigneur.

La dans les pauvres, se manifeste la présence de Jésus, qui de riche s’est fait pauvre (cf. 2 Co 8, 9). Pour cela,
en eux, dans leur faiblesse, il y a une “force salvatrice”. Et si aux yeux du monde, ils ont peu de valeur, ce sont
eux qui nous ouvrent le chemin du ciel, ils sont nos “passeports pour le paradis”. Pour nous c’est un devoir
eévangélique de prendre soin d’eux, qui sont notre véritable richesse, et de le faire non seulement en donnant du
pain, mais aussi en rompant avec eux le pain de la Parole, dont ils sont les destinataires les plus naturels. Aimer
le pauvre signifie lutter contre toutes les pauvretés, spirituelles et matérielles.

Et cela nous fera du bien: s’approcher de celui qui est plus pauvre que nous touchera notre vie. Cela nous
rappellera ce qui compte vraiment: aimer Dieu et le prochain. Cela seulement dure toujours, tout le reste passe;
donc ce que nous investissons dans 'amour demeure, le reste s’évanouit. Aujourd’hui, nous pouvons nous
demander: “Qu’est-ce qui compte pour moi dans la vie, ou est-ce que je m’engage?” Dans la richesse qui passe,
dont le monde n’est jamais rassasié, ou dans la richesse de Dieu, qui donne la vie éternelle? Ce choix est
devant nous: vivre pour avoir sur terre ou donner pour gagner le ciel. Parce que pour le ciel, ne vaut pas ce que
I'on a, mais ce que I'on donne, et celui qui amasse des trésors pour lui-méme ne s’enrichit pas auprés de Dieu
(cf. Lc 12, 21). Alors ne cherchons pas le superflu pour nous, mais le bien pour les autres, et rien de précieux ne
nous manquera. Que le Seigneur, qui a compassion pour nos pauvretés et nous revét de ses talents, nous
donne la sagesse de chercher ce qui compte et le courage d’aimer, non en paroles mais avec des faits.

[01739-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

We have the joy of breaking the bread of God’s word, and shortly, we will have the joy of breaking and receiving
the Bread of the Eucharist, food for life’s journey. All of us, none excluded, need this, for all of us are beggars
when it comes to what is essential. God’s love, which gives meaning to our lives and a life without end. So today
too, we lift up our hands to him, asking to receive his gifts.

The Gospel parable speaks of gifts. It tells us that we have received talents from God, “according to ability of
each” (Mt 25:15). Before all else, let us realize this: we do have talents; in God’s eyes, we are “talented”.
Consequently, no one can think that he or she is useless, so poor as to be incapable of giving something to
others. We are chosen and blessed by God, who wants to fill us with his gifts, more than any father or mother
does with their own children. And God, in whose eyes no child can be neglected, entrusts to each of us a
mission.

Indeed, as the loving and demanding Father that he is, he gives us responsibility. In the parable, we see that
each servant is given talents to use wisely. But whereas the first two servants do what they are charged, the
third does not make his talents bear fruit; he gives back only what he had received. | was afraid — he says — and
| went and hid your talent in the ground. Here you have what is yours” (v. 25). As a result, he is harshly rebuked
as “wicked and lazy” (v. 26). What made the Master displeased with him? To use a word that may sound a little
old-fashioned but is still timely, | would say it was his omission. His evil was that of failing to do good. All too



5

often, we have the idea that we haven’t done anything wrong, and so we rest content, presuming that we are
good and just. But in this way we risk acting like the unworthy servant: he did no wrong, he didn’t waste the
talent, in fact he kept it carefully hidden in the ground. But to do no wrong is not enough. God is not an inspector
looking for unstamped tickets; he is a Father looking for children to whom he can entrust his property and his
plans (cf. v. 14). It is sad when the Father of love does not receive a generous response of love from his
children, who do no more than keep the rules and follow the commandments, like hired hands in the house of
the Father (cf. Lk 15:17).

The unworthy servant, despite receiving a talent from the Master who loves to share and multiply his gifts,
guarded it jealously; he was content to keep it safe. But someone concerned only to preserve and maintain the
treasures of the past is not being faithful to God. Instead, the parable tells us, the one who adds new talents is
truly “faithful” (vv. 21 and 23), because he sees things as God does; he does not stand still, but instead, out of
love, takes risks. He puts his life on the line for others; he is not content to keep things as they are. One thing
alone does he overlook: his own interest. That is the only right “omission”.

Omission is also the great sin where the poor are concerned. Here it has a specific name: indifference. It is when
we say, “That doesn’t regard me; it's not my business; it's society’s problem”. It is when we turn away from a
brother or sister in need, when we change channels as soon as a disturbing question comes up, when we grow
indignant at evil but do nothing about it. God will not ask us if we felt righteous indignation, but whether we did
some good.

How, in practice can we please God? When we want to please someone dear to us, for example by giving a gift,
we need first to know that person’s tastes, lest the gift prove more pleasing to the giver than to the recipient.
When we want to offer something to the Lord, we can find his tastes in the Gospel. Immediately following the
passage that we heard today, Jesus says, “Truly | tell you that, just as you did it to one of the least of these my
brothers, you did it to me” (Mt 25:40). These least of our brethren, whom he loves dearly, are the hungry and the
sick, the stranger and the prisoner, the poor and the abandoned, the suffering who receive no help, the needy
who are cast aside. On their faces we can imagine seeing Jesus’ own face; on their lips, even if pursed in pain,
we can hear his words: “This is my body” (Mt 26:26).

In the poor, Jesus knocks on the doors of our heart, thirsting for our love. When we overcome our indifference
and, in the name of Jesus, we give of ourselves for the least of his brethren, we are his good and faithful friends,
with whom he loves to dwell. God greatly appreciates the attitude described in today’s first reading that of the
“good wife”, who “opens her hand to the poor, and reaches out her hands to the needy” (Prov 31:10.20). Here
we see true goodness and strength: not in closed fists and crossed arms, but in ready hands outstretched to the
poor, to the wounded flesh of the Lord.

There, in the poor, we find the presence of Jesus, who, though rich, became poor (cf. 2 Cor 8:9). For this
reason, in them, in their weakness, a “saving power” is present. And if in the eyes of the world they have little
value, they are the ones who open to us the way to heaven; they are our “passport to paradise”. For us it is an
evangelical duty to care for them, as our real riches, and to do so not only by giving them bread, but also by
breaking with them the bread of God’s word, which is addressed first to them. To love the poor means to combat
all forms of poverty, spiritual and material.

And it will also do us good. Drawing near to the poor in our midst will touch our lives. It will remind us of what
really counts: to love God and our neighbour. Only this lasts forever, everything else passes away. What we
invest in love remains, the rest vanishes. Today we might ask ourselves: “What counts for me in life? Where am
I making my investments?” In fleeting riches, with which the world is never satisfied, or in the wealth bestowed
by God, who gives eternal life? This is the choice before us: to live in order to gain things on earth, or to give
things away in order to gain heaven. Where heaven is concerned, what matters is not what we have, but what
we give, for “those who store up treasures for themselves, do not grow rich in the sight of God” (Lk 12:21).

So let us not seek for ourselves more than we need, but rather what is good for others, and nothing of value will
be lacking to us. May the Lord, who has compassion for our poverty and needs, and bestows his talents upon



us, grant us the wisdom to seek what really matters, and the courage to love, not in words but in deeds.

[01739-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Wir haben die Freude das Brot des Wortes zu teilen und dann auch das eucharistische Brot zu brechen und zu
empfangen — als Nahrungsmittel fiir unseren Lebensweg. Wir alle, ohne Ausnahme, brauchen diese
Lebensmittel, weil wir alle Bettler des Unabdingbaren sind, Bettler der Liebe Gottes, der uns den Sinn des
Lebens und ein Leben ohne Ende schenkt. Deswegen strecken wir ihm auch heute unsere Hand entgegen, um
seine Gaben zu empfangen.

Eben von Gaben spricht das Gleichnis des Evangeliums. Es sagt uns, dass wir Empfanger von Talenten sind,
die Gott »jedem nach seinen Fahigkeiten« zukommen lasst (Mt 25,15). Zunachst einmal sehen wir: wir haben
Talente, in den Augen Gottes sind wir ,talentiert”. Deswegen kann niemand sich fiir unnitz halten, niemand
kann von sich sagen, er sei so arm, dass er nicht irgendetwas den anderen geben kénnte. Wir sind von Gott
erwahlt und gesegnet. Er mochte uns mit seinen Gaben Uberhaufen, mehr noch als ein Papa oder eine Mamma
dies fir ihre Kinder tun méchten. Und Gott, der kein Kind aus den Augen verliert, vertraut einem jeden einen
Auftrag an.

In der Tat, als liebevoller und anspruchsvoller Vater, der er ist, ibertragt er uns eine Verantwortung. Im
Gleichnis sehen wir, dass jedem Diener Talente anvertraut werden, damit er sie vervielfache. Aber wahrend die
ersten beiden diesem Auftrag nachkommen, macht der dritte Diener seine Talente nicht fruchtbar; er gibt nur
das zurlick, was er erhalten hatte: »Weil ich Angst hatte«, sagte er, »habe ich dein Geld in der Erde versteckt.
Sieh her, hier hast du das Deine« (V. 25). Dieser Diener erntet dafiir das harte Urteil, schlecht und faul zu sein
(vgl. V. 26). Was aber hat dem Herrn an ihm nicht gefallen? Mit einem Wort, das heute etwas aus der Mode
gekommen, aber doch sehr aktuell ist, wirde ich sagen: die Unterlassung. Das Schlechte an ihm war, dass er
das Gute nicht getan hat. Auch wir meinen oft, wir hatten nichts Schlechtes getan, und geben uns damit
zufrieden. Wir meinen, wir seien gut und gerecht. So aber laufen wir Gefahr, uns wie der schlechte Diener zu
verhalten: Auch er hat nichts Boses getan, er hat das Talent nicht verloren, er hat es sogar gut bewahrt unter
der Erde. Aber es reicht eben nicht aus, nichts Bdses zu tun. Denn Gott ist kein Kontrolleur, der nach nicht
abgestempelten Fahrkarten fahndet, sondern er ist ein Vater auf der Suche nach Kindern, denen er seine Glter
und seine Plane anvertrauen kann (vgl. V. 14). Und es ist traurig, wenn der liebevolle Vater keine gro3ziigige
Antwort der Liebe von seinen Kindern erhalt, und diese sich allein darauf beschranken, die Regeln zu
respektieren und die Gebote zu erflillen wie die bezahlten Knechte im Haus des Vaters (vgl. Lk 15,17).

Der schlechte Diener hat das Talent eifersiichtig bei sich behalten und sich damit zufriedengegeben, es
aufzubewahren, obwohl sein Herr, von dem er es empfangen hat, es liebt, die Gaben zu teilen und zu
vervielfaltigen. Aber wer sich nur darum sorgt, etwas zu verwahren und die Schatze der Vergangenheit zu
erhalten, der ist Gott nicht treu. Das Gleichnis sagt uns vielmehr, dass derjenige wirklich »treu« (VV. 21.23) ist,
der neue Talente hinzugewinnt, weil er die gleiche Mentalitat hat wie Gott und nicht unbeweglich bleibt: Er
riskiert etwas um der Liebe willen, er setzt sein Leben aufs Spiel fiir andere, er gibt sich nicht damit zufrieden,
alles so zu belassen, wie es ist. Nur eines unterlasst er: den Eigennutz. Das ist die einzig rechtmaRige
Unterlassung.

Das Unterlassen ist auch die grof3e Siinde gegeniber den Armen. In diesem Fall nennt man sie Gleichguliltigkeit.
Sie besteht darin zu sagen: ,Das betrifft mich nicht, das geht mich nichts an, da ist die Gesellschaft schuld®. Sie
besteht darin, sich abzuwenden, wenn der Bruder in Not ist, sie besteht darin, das Fernsehprogramm zu
wechseln, sobald ein ernstes Thema uns belastigt, oder auch darin, sich Gber das Schlechte zu entriisten ohne
etwas dagegen zu tun. Gott aber wird uns einmal nicht fragen, ob wir zurecht entriistet waren, sondern danach,
ob wir Gutes getan haben.

Wie also kdnnen wir Gott konkret gefallen? Wenn man bei einem lieben Menschen Gefallen finden méchte,
indem man ihm zum Beispiel ein Geschenk macht, muss man zuerst den Geschmack dieses Menschen kennen,



7

damit das Geschenk nicht zum Schluss dem Geber besser geféllt als dem Empfanger. Wenn wir also dem Herrn
etwas bieten wollen, finden wir das, was ihm gefallt, im Evangelium. Gleich nach dem heute gehérten Abschnitt
sagt er: »Was ihr flr einen meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan« (Mt 25,40). Diese von
ihm bevorzugten geringsten Briider, sind der Hungernde und der Kranke, der Fremde und der Gefangene, der
Arme und der Verlassene, der hilflos Leidende und der Ablehnung erfahrende Bedurftige. Auf ihnren Gesichtern
kénnen wir uns sein Angesicht eingezeichnet vorstellen, aus ihren, wenn auch vom Schmerz verschlossenen,
Lippen kénnen wir seine Worte vernehmen: Das »ist mein Leib« (Mt 26,26). In den Armen klopft Jesus durstend
nach unserer Liebe an die Tir unseres Herzens. Wenn wir die Gleichglltigkeit besiegen und uns im Namen
Jesu flr seine Brider und Schwestern verwenden, sind wir seine guten und treuen Freunde, bei denen er gerne
verweilt. Gott schatzt das sehr, er schatzt dieses Verhalten, von dem wir in der Ersten Lesung gehort haben, das
Verhalten der »tlichtigen Frau«, die »ihre Hand fiir den Bedurftigen 6ffnet und ihre Hande dem Armen reicht«
(vgl. Spr31, 10.20). Das ist die wahre Tichtigkeit: nicht geschlossene Hande und verschrankte Arme, sondern
tatige Hande, die sich zu den Armen hin ausstrecken, und damit auch nach den Verwundungen des Herrn.

Dort in den Amen zeigt sich die Gegenwart Jesu, der reich war und unseretwegen arm wurde (vgl. 2 Kor 8,9).
Deswegen liegt in ihnen, in ihrer Schwache, eine ,Heilkraft®. Und auch wenn sie in den Augen der Welt wenig
Ansehen genielden, so sind sie doch die, die uns den Weg zum Himmel 6ffnen, sie sind unser ,Reisepass flir
das Paradies®. Es ist flir uns eine evangeliumsgeméfe Pflicht, uns ihrer anzunehmen, die unser wahrer
Reichtum sind — und das nicht nur, indem wir ihnen Brot geben, sondern auch dadurch, dass wir mit ihnen das
Brot des Wortes teilen, dessen natiirlichste Empfanger sie sind. Den Armen zu lieben heif3t, gegen alle Armut zu
kampfen, sowohl gegen die geistigen als auch gegen die materiellen Noéte.

Und das wird auch uns guttun. Die Nahe zu denen, die armer sind als wir, wird unser Leben nicht unberihrt
lassen. Wir werden erinnert an das, was wirklich zahlt: Gott zu lieben und den Nachsten. Nur dies hat Bestand
fur immer, der Rest vergeht und deswegen bleibt nur das, was wir in die Liebe investieren. Heute kdnnen wir
uns fragen: ,Was zahlt fir mich in meinem Leben, wo investiere ich?“ In den Reichtum, der vergeht und von
dem die Welt nie genug haben kann, oder in den Reichtum Gottes, der das ewige Leben schenkt? Wir stehen
vor dieser Entscheidung: leben, um hier auf Erden zu haben oder geben, um den Himmel zu verdienen. Denn
fur den Himmel zahlt nicht, was man hat, sondern was man gibt. Wer »flir sich selbst Schatze sammelt, [ist] aber
bei Gott nicht reich« (Lk 12,21). Suchen wir also nicht den Uberfluss fir uns, sondern das Wohl der anderen und
nichts Wertvolles wird uns fehlen. Der Herr, der Mitleid hat mit unserer Armut und uns mit seinen Talenten
ausstattet, schenke uns die Weisheit, das zu suchen, was wirklich zahlt, und den Mut, nicht mit Worten zu
lieben, sondern mit Taten.

[01739-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Tenemos la alegria de partir el pan de la Palabra, y dentro de poco de partir y recibir el Pan Eucaristico, que
son alimento para el camino de la vida. Todos lo necesitamos, ninguno esta excluido, porque todos somos
mendigos de lo esencial, del amor de Dios, que nos da el sentido de la vida y una vida sin fin. Por eso hoy
también tendemos la mano hacia El para recibir sus dones.

La parabola del Evangelio nos habla precisamente de dones. Nos dice que somos destinatarios de los talentos
de Dios, «cada cual segun su capacidad» (Mt 25,15). En primer lugar, debemos reconocer que tenemos
talentos, somos «talentosos» a los ojos de Dios. Por eso nadie puede considerarse inutil, ninguno puede
creerse tan pobre que no pueda dar algo a los demas. Hemos sido elegidos y bendecidos por Dios, que desea
colmarnos de sus dones, mucho mas de lo que un papa o una mama quieren para sus hijos. Y Dios, para el que
ningun hijo puede ser descartado, confia a cada uno una mision.

En efecto, como Padre amoroso y exigente que es, nos hace ser responsables. En la parabola vemos que cada
siervo recibe unos talentos para que los multiplique. Pero, mientras los dos primeros realizan la mision, el
tercero no hace fructificar los talentos; restituye solo lo que habia recibido: «Tuve miedo —dice—, y fuiy
escondi tu talento en la tierra; mira, aqui tienes lo que es tuyo» (v. 25). Este siervo recibe como respuesta



8

palabras duras: «Siervo malo y perezoso» (v. 26). ,Qué es lo que no le ha gustado al Sefior de éI? Para decirlo
con una palabra que tal vez ya no se usa mucho y, sin embargo, es muy actual, diria: la omision. Lo que hizo
mal fue no haber hecho el bien. Muchas veces nosotros estamos también convencidos de no haber hecho nada
malo y asi nos contentamos, presumiendo de ser buenos y justos. Pero, de esa manera corremos el riesgo de
comportarnos como el siervo malvado: tampoco €l hizo nada malo, no destruyo el talento, sino que lo guardo
bien bajo tierra. Pero no hacer nada malo no es suficiente, porque Dios no es un revisor que busca billetes sin
timbrar, es un Padre que sale a buscar hijos para confiarles sus bienes y sus proyectos (cf. v. 14). Y es triste
cuando el Padre del amor no recibe una respuesta de amor generosa de parte de sus hijos, que se limitan a
respetar las reglas, a cumplir los mandamientos, como si fueran asalariados en la casa del Padre (cf. Lc 15,17).

El siervo malvado, a pesar del talento recibido del Sefior, el cual ama compartir y multiplicar los dones, lo ha
custodiado celosamente, se ha conformado con preservarlo. Pero quien se preocupa soélo de conservar, de
mantener los tesoros del pasado, no es fiel a Dios. En cambio, la parabola dice que quien afiade nuevos
talentos, ese es verdaderamente «fiel» (vv. 21.23), porque tiene la misma mentalidad de Dios y no permanece
inmovil: arriesga por amor, se juega la vida por los demas, no acepta el dejarlo todo como esta. S6lo una cosa
deja de lado: su propio beneficio. Esta es la Unica omision justa.

La omision es también el mayor pecado contra los pobres. Aqui adopta un nombre preciso: indiferencia. Es
decir: «No es algo que me concierne, no es mi problema, es culpa de la sociedad». Es mirar a otro lado cuando
el hermano pasa necesidad, es cambiar de canal cuando una cuestion seria nos molesta, es también indignarse
ante el mal, pero no hacer nada. Dios, sin embargo, no nos preguntara si nos hemos indignado con razoén, sino
si hicimos el bien.

Entonces, ¢ como podemos complacer al Sefor de forma concreta? Cuando se quiere agradar a una persona
querida, haciéndole un regalo, por ejemplo, es necesario antes de nada conocer sus gustos, para evitar que el
don agrade mas al que lo hace que al que lo recibe. Cuando queremos ofrecer algo al Sefior, encontramos sus
gustos en el Evangelio. Justo después del pasaje que hemos escuchado hoy, El nos dice: «Cada vez que lo
hicisteis con uno de estos, mis hermanos mas pequefios, conmigo lo hicisteis» (Mt 25,40). Estos hermanos mas
pequefios, sus predilectos, son el hambriento y el enfermo, el forastero y el encarcelado, el pobre y el
abandonado, el que sufre sin ayuda y el necesitado descartado. Sobre sus rostros podemos imaginar impreso
su rostro; sobre sus labios, incluso si estan cerrados por el dolor, sus palabras: «Esto es mi cuerpo» (Mt 26,26).
En el pobre, Jesus llama a la puerta de nuestro corazén y, sediento, nos pide amor. Cuando vencemos la
indiferencia y en el nombre de Jesus nos prodigamos por sus hermanos mas pequefios, Somos sus amigos
buenos y fieles, con los que él ama estar. Dios lo aprecia mucho, aprecia la actitud que hemos escuchado en la
primera Lectura, la de la «mujer fuerte» que «abre sus manos al necesitado y tiende sus brazos al pobre» (Pr
31,10.20). Esta es la verdadera fortaleza: no los puiios cerrados y los brazos cruzados, sino las manos
laboriosas y tendidas hacia los pobres, hacia la carne herida del Sefior.

Ahi, en los pobres, se manifiesta la presencia de Jesus, que siendo rico se hizo pobre (cf. 2 Co 8,9). Por eso en
ellos, en su debilidad, hay una «fuerza salvadora». Y si a los ojos del mundo tienen poco valor, son ellos los que
nos abren el camino hacia el cielo, son «nuestro pasaporte para el paraiso». Es para nosotros un deber
evangélico cuidar de ellos, que son nuestra verdadera riqueza, y hacerlo no sélo dando pan, sino también
partiendo con ellos el pan de la Palabra, pues son sus destinatarios mas naturales. Amar al pobre significa
luchar contra todas las pobrezas, espirituales y materiales.

Y nos hara bien acercarnos a quien es mas pobre que nosotros, tocara nuestra vida. Nos hara bien, nos
recordara lo que verdaderamente cuenta: amar a Dios y al préjimo. Sélo esto dura para siempre, todo el resto
pasa; por eso, lo que invertimos en amor es lo que permanece, el resto desaparece. Hoy podemos
preguntarnos: «¢Qué cuenta para mi en la vida? ¢ En qué invierto? ¢ En la riqueza que pasa, de la que el
mundo nunca esta satisfecho, o en la riqueza de Dios, que da la vida eterna?». Esta es la eleccion que tenemos
delante: vivir para tener en esta tierra o dar para ganar el cielo. Porque para el cielo no vale lo que se tiene, sino
lo que se da, y «el que acumula tesoro para si» no se hace «rico para con Dios» (Lc 12,21). No busquemos lo
superfluo para nosotros, sino el bien para los demas, y nada de lo que vale nos faltara. Que el Sefior, que tiene
compasion de nuestra pobreza y nos reviste de sus talentos, nos dé la sabiduria de buscar lo que cuenta y el
valor de amar, no con palabras sino con hechos.



[01739-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Temos a alegria de repartir o pao da Palavra e, em breve, de repartir e receber o Pao eucaristico, alimentos
para o caminho da vida. Deles precisamos todos nds, ninguém excluso, porque todos somos mendigos do
essencial, do amor de Deus, que nos da o sentido da vida e uma vida sem fim. Por isso, também hoje,
estendemos a mao para Ele a fim de receber os seus dons.

E, precisamente de dons, nos fala a parabola do Evangelho. Diz-nos que somos destinatarios dos talentos de
Deus, «cada qual conforme a sua capacidade» (Mt 25, 15). Antes de mais nada, reconhegamos isto: temos
talentos, somos «talentosos» aos olhos de Deus. Por isso ninguém pode considerar-se inutil, ninguém pode
dizer-se tao pobre que ndo possua algo para dar aos outros. Somos eleitos e abengoados por Deus, que deseja
cumular-nos dos seus dons, mais do que um pai e uma mae o desejam fazer aos seus filhos. E Deus, aos olhos
de Quem nenhum filho pode ser descartado, confia uma missao a cada um.

De facto, como Pai amoroso e exigente que €, responsabiliza-nos. Vemos, na parabola, que a cada servo sédo
dados talentos para os multiplicar. Mas enquanto os dois primeiros realizam a missao, o terceiro servo nao faz
render os talentos; restitui apenas o que recebera: «Com medo — diz ele —, fui esconder o teu talento na terra.
Aqui esta o que te pertence» (25, 25). Como resposta, este servo recebe palavras duras: «mau e preguigoso»
(25, 26). Nele, que desagradou ao Senhor? Diria, numa palavra (talvez caida um pouco em desuso mas muito
atual), a omissdo. O seu mal foi o de ndo fazer o bem. Muitas vezes também nos parece nao ter feito nada de
mal e com isso nos contentamos, presumindo que somos bons e justos. Assim, porém, corremos o risco de nos
comportar como o servo mau: também ele nao fez nada de mal, nao estragou o talento, antes guardou-o bem
na terra. Mas, nao fazer nada de mal, nao basta. Porque Deus nao é um controlador a procura de bilhetes nao
timbrados; € um Pai a procura de filhos, a quem confiar os seus bens e os seus projetos (cf. 25, 14). E é triste,
quando o Pai do amor nao recebe uma generosa resposta de amor dos filhos, que se limitam a respeitar as
regras, a cumprir os mandamentos, como jornaleiros na casa do Pai (cf. Lc 15, 17).

O servo mau, uma vez recebido o talento do Senhor que gosta de partilhar e multiplicar os dons, guardou-o
zelosamente, contentou-se com salvaguarda-lo; ora nao é fiel a Deus quem se preocupa apenas de conservar,
de manter os tesouros do passado, mas, como diz a parabola, aquele que junta novos talentos é que é
verdadeiramente «fiel» (25, 21.23), porque tem a mesma mentalidade de Deus e nao fica imovel: arrisca por
amor, joga a vida pelos outros, ndo aceita deixar tudo como esta. Descuida s6 uma coisa: o proprio interesse.
Esta € a unica omissao justa.

E a omissao é também o grande pecado contra os pobres. Aqui assume um nome preciso: indiferenca. Esta é
dizer: «N&o me diz respeito, ndo é problema meu, é culpa da sociedade». E passar ao largo quando o irmao
esta em necessidade, € mudar de canal, logo que um problema sério nos indispde, € também indignar-se com o
mal mas sem fazer nada. Deus, porém, ndo nos perguntara se sentimos justa indignagao, mas se fizemos o
bem.

Como podemos entdo, concretamente, agradar a Deus? Quando se quer agradar a uma pessoa querida, por
exemplo dando-lhe uma prenda, € preciso primeiro conhecer os seus gostos, para evitar que a prenda seja
mais do agrado de quem a da do que da pessoa que a recebe. Quando queremos oferecer algo ao Senhor, os
seus gostos encontramo-los no Evangelho. Logo a seguir ao texto que ouvimos hoje, Ele diz: «Sempre que
fizestes isto a um destes meus irmaos mais pequeninos, a Mim mesmo o fizestes» (Mt 25, 40). Estes irmaos
mais pequeninos, seus prediletos, sdo o faminto e o doente, o forasteiro e o recluso, o pobre e 0 abandonado, o
doente sem ajuda e o necessitado descartado. Nos seus rostos, podemos imaginar impresso o rosto d’Ele; nos
seus labios, mesmo se fechados pela dor, as palavras d’Ele: «Isto € o meu corpo» (Mt 26, 26). No pobre, Jesus
bate a porta do nosso coragao e, sedento, pede-nos amor. Quando vencemos a indiferenga e, em nome de
Jesus, nos gastamos pelos seus irmaos mais pequeninos, somos seus amigos bons e fiéis, com quem Ele
gosta de Se demorar. Deus tem em grande aprecgo, Ele aprecia o comportamento que ouvimos na primeira
Leitura: o da «mulher forte» que «estende os bragos ao infeliz, e abre a mao ao indigente» (Prv 31, 10.20). Esta



10

€ a verdadeira fortaleza: nao punhos cerrados e bracos cruzados, mas maos operosas e estendidas aos
pobres, a carne ferida do Senhor.

La, nos pobres, manifesta-se a presencga de Jesus, que, sendo rico, Se fez pobre (cf. 2 Cor 8, 9). Por isso neles,
na sua fragilidade, ha uma «forga salvifica». E, se aos olhos do mundo tém pouco valor, sdo eles que nos
abrem o caminho para o Céu, sao o nosso «passaporte para o paraiso». Para nos, € um dever evangélico
cuidar deles, que sao a nossa verdadeira riqueza; e fazé-lo ndo s6 dando pao, mas também repartindo com
eles o pao da Palavra, do qual sdo os destinatarios mais naturais. Amar o pobre significa lutar contra todas as
pobrezas, espirituais e materiais.

E isto far-nos-a bem: abeirar-nos de quem € mais pobre do que nds, tocara a nossa vida. Lembrar-nos-a aquilo
que conta verdadeiramente: amar a Deus e ao proximo. S¢ isto dura para sempre, tudo o resto passa; por isso,
0 que investimos em amor permanece, o resto desaparece. Hoje podemos perguntar-nos: «Para mim, o que
conta na vida? Onde invisto?» Na riqueza que passa, da qual o mundo nunca se sacia, ou na riqueza de Deus,
que da a vida eterna? Diante de nds, esta esta escolha: viver para ter na terra ou dar para ganhar o Céu. Com
efeito, para o Céu, nao vale o que se ftem, mas o que se dd, e «quem amontoa para si ndo é rico em relagao a
Deus» (cf. Lc 12, 21). Entdo ndo busquemos o supérfluo para nés, mas o bem para os outros, € nada de
precioso nos faltara. O Senhor, que tem compaixao das nossas pobrezas e nos reveste dos seus talentos, nos
conceda a sabedoria de procurar o que conta e a coragem de amar, nao com palavras, mas com obras.

[01739-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in linqgua polacca

Przezywamy rado$¢ dzielenia sie chlebem Stowa, a wkrétce dzielenia sie i przyjmowania Chleba
eucharystycznego, bedacych pokarmem na droge zycia. Wszyscy bez wyjatku ich potrzebujemy, poniewaz
wszyscy jestesSmy Zebrakami tego, co istotne — mitosci Boga, ktéra daje nam sens zycia i zycie bez konca.
Dlatego rowniez dzisiaj wyciggamy do Niego reke, aby otrzymac Jego dary.

Wiasnie o darach moéwi ewangeliczna przypowies¢. Powiada, ze Boze talenty sg adresowane do kazdego z nas,
,do kazdego wedtug jego zdolnosci” (Mt 25,15). Uznajemy przede wszystkim, ze mamy talenty, ze jesteSmy
wutalentowani” w oczach Boga. Dlatego nikt nie moze uwazac siebie za bezuzytecznego, nikt nie moze uznac
siebie za tak ubogiego, aby nie mogt da¢ czegos innym. JestesSmy wybrani i pobtogostawieni przez Boga, ktory
pragnie napetni¢ nas swoimi darami, znacznie bardziej niz ojciec i matka pragng obdarowac swoje dzieci. A
Bog, sprzed ktérego oczu zadne dziecko nie moze zosta¢ odrzucone, powierza kazdemu pewng misje.

Rzeczywiscie, bedac kochajgcym i wymagajgcym Ojcem uczy nas odpowiedzialnosci. Widzimy, ze w
przypowiesci kazdy stuga otrzymuje talenty, ktére ma pomnozy¢. Ale podczas gdy dwaj pierwsi wypetniajg
misje, to trzeci stuga nie sprawia, aby talenty dawaty owoc. Zwraca tylko to, co otrzymat: ,Bojac sie, poszedtem i
ukrytem twoj talent w ziemi. Oto masz swojg wtasnosc” (w. 25). Stuga ten otrzymuje w zamian surowe stowa:
,2ty i gnusény” (w. 26). Co sie w nim Panu nie podobato? Jednym stowem, ktére moze troche wyszto z obiegu, a
jednak bardzo aktualnym powiedziatbym: zaniechanie. Jego wing byto to, ze nie czynit dobra. Réwniez my
czesto uwazamy, ze nie uczyniliSmy nic ztego i tym sie zadowalamy, przyjmujac, ze jesteSmy dobrzy i
sprawiedliwi. Tak wiec grozi nam, ze bedziemy sie zachowywali jak zty stuga: réwniez on nie uczynit nic ztego,
nie zrujnowat talentu, a nawet dobrze zakonserwowat go w ziemi. Ale nie czynienie niczego ztego nie wystarcza.
Poniewaz Boég nie jest kontrolerem szukajgcym ludzi jezdzacych na gape, ale Ojcem poszukajacym dzieci,
ktéremu trzeba powierzy¢ swoje dobra i swoje plany (por. w. 14). | smutno, kiedy mitujgcy Ojciec nie otrzymuje
wielkodusznej odpowiedzi mitosci od dzieci, ktére ograniczajg sie do przestrzegania regut, aby wypetnia¢
przykazania, jak najemnicy w domu Ojca (por. £k 15,17).

Zty stuga, pomimo talentu, ktéry otrzymat od Pana, kochajacego dzielenie sie i pomnazanie darow, strzegt go
zazdrosnie i zadowolit sie tym, ze go zachowat. Ale nie jest wierny Bogu ten, kto troszczy sie jedynie o
zachowanie, o utrzymanie skarbow przesztosci. Natomiast, jak méwi przypowies¢, ten kto dodaje nowe talenty
jest naprawde ,wierny”, (ww. 21,23), poniewaz ma takg sama mentalnosc¢ jak Bog i nie stoi biernie: podejmuje



11

ryzyko ze wzgledu na mito$¢, naraza swe zycie dla innych, nie godzi sie, by zostawi¢ wszystko takim, jakim jest.
Pomija tylko jedng rzecz: wiasna korzys€. To jest jedyne stuszne zaniechanie.

Zaniechanie to takze wielki grzech wobec ubogich. Tutaj przyjmuje wyrazng nazwe: obojetnosc. To
powiedzenie: ,To mnie nie obchodzi, to nie moja sprawa, to wina spoteczehstwa”. To odwrdocenie sie w inng
strone, kiedy brat jest w potrzebie, to zmienianie kanatu, kiedy jakas powazna sprawa nas irytuje, a takze
oburzanie sie na zto, nic nie czynigc. Jednakze Bog nie zapyta nas, czy mieliSmy stuszne oburzenie, ale czy
uczynilismy dobro.

W jaki spos6b mozemy zatem konkretnie podobac sie Bogu? Gdy chcemy zadowoli¢ kogos nam drogiego, na
przyktad dajgc jemu prezent, trzeba najpierw poznac jego gusty, aby uniknac¢ takiej sytuacji, gdy prezent bardziej
podoba sie temu, kto go skfada niz temu, kto go otrzymuje. Kiedy chcemy ofiarowac cos Panu, to Jego
upodobania odnajdujemy w Ewangelii. Zaraz po ustyszanym dzisiaj fragmencie mowi On: ,Wszystko, co
uczyniliscie jednemu z tych braci moich najmniejszych, Mniescie uczynili” (Mt 25, 40). Tymi bracmi
najmniejszymi, przez Niego umitowanymi sg gtodny i chory, obcy i wiezien, ubogi i opuszczony, cierpigcy
pozbawiony pomocy i odrzucony potrzebujgcy. Mozemy sobie wyobrazi¢ odcisniete na ich twarzach Jego
oblicze; na ich ustach, mimo ze zamknietych z bélu, Jego stowa: ,To jest Ciato moje” (Mt 26, 26). W ubogim
Jezus puka do naszego serca i spragniony prosi nas o mitosc. Kiedy pokonujemy obojetnos¢ i w imieniu Jezusa
poswiecamy sie Jego braciom najmniejszym, to jesteSmy Jego przyjaciétmi dobrymi i wiernymi, z ktérymi lubi On
przebywac. Bog to bardzo docenia, docenia postawe, o ktorej styszeliSmy w pierwszym czytaniu mowigcym o
»dzielnej niewiescie”, ktora ,Otwiera dtoh ubogiemu, do nedzarza wycigga swe rece” (Prz 31,10.20). To jest
prawdziwe mestwo: nie zacisniete piesci i zatozone ramiona, ale rece pracowite i wyciggniete ku ubogim, ku
zranionemu ciatu Pana.

W ubogich, objawia sie obecno$¢ Jezusa, ktory bedac bogatym, stat sie ubogim (por. 2 Kor 8, 9). Z tego
powodu, w nich, w ich stabosci jest ,zbawcza moc”. A jesli w oczach swiata majg matg wartos¢, to oni otwierajg
nam droge do nieba, sg naszym ,paszportem do raju”. Dla nas troska o nich, bedacych naszym bogactwem to
ewangeliczny obowigzek i mamy to czynic nie tylko dajgc chleb, ale réwniez dzielgc z nimi chleb Stowa, ktérego
sg oni naturalnymi adresatami. Kocha¢ ubogiego to walczy¢ z wszelkim ubostwem, duchowym i materialnym.

Przydatoby sie nam wszystkim zblizenie do ubozszych od nas, poruszy to nasze zycie. Przypomni nam, co liczy
sie naprawde: kocha¢ Boga i blizniego. Tylko to trwa wiecznie, wszystko inne przemija. Zatem to, co
inwestujemy w mito$¢, pozostaje, reszta zanika. Dzi$ mozemy zadac sobie pytanie: ,Co liczy sie dla mnie w
zyciu, gdzie inwestuje?”. W bogactwa, ktére mijajg, ktorych swiat nigdy nie jest syty, czy tez w bogactwo Boga,
ktoére daje zycie wieczne? Ten wybor stoi przed nami: zy¢, aby miec na ziemi lub dawac, aby pozyskac niebo.
Dla nieba nie liczy sie bowiem to, co posiadamy, ale to co dajemy i ,kto skarby gromadzi dla siebie, nie jest
bogaty przed Bogiem” (£k 12,21). Nie szukajmy zatem dla siebie tego co nadmierne, ale dobra dla innych, a
niczego cennego nam nie zabraknie. Niech Pan, ktory wspotczuje naszemu ubdstwu i obdarza nas swoimi
talentami, daje nam madros¢, bySmy szukali tego, co sie liczy i odwage, aby kochaé, nie stowami, lecz czynem.

[01739-PL.01] [Testo originale: ltaliano]

[B0805-XX.02]



