SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0580
Domenica 10.09.2017

Messaggio del Santo Padre Francesco ai partecipanti all’'lncontro internazionale interreligioso
“Strade di pace” (Miinster e Osnabriick, Germania, 10-12 settembre 2017)

Messaggio del Santo Padre

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in linqua inglese

Pubblichiamo di seguito il Messaggio che il Santo Padre Francesco ha inviato ai partecipanti all'Incontro
internazionale interreligioso nello spirito di Assisi “Strade di pace”, promosso dalla Comunita di Sant’Egidio e
dalle diocesi di Miinster e Osnabriick dal 10 al 12 settembre 2017, i cui lavori si sono aperti nel pomeriggio:

Messaggio del Santo Padre

lllustri e cari rappresentanti delle Chiese e Comunita cristiane e delle religioni mondiali, porgo a tutti voi il mio
cordiale saluto assicurando la mia vicinanza spirituale.

Su iniziativa delle Diocesi di Miinster e Osnabriick e della Comunita di Sant’Egidio, che sentitamente ringrazio,
vi siete riuniti per un nuovo Incontro internazionale, dal titolo “Strade di pace”. Questo cammino di pace e di
dialogo, voluto e avviato da San Giovanni Paolo Il ad Assisi nel 1986 e di cui lo scorso anno abbiamo vissuto
insieme il trentesimo anniversario, € attuale e necessario: conflitti, violenza diffusa, terrorismo e guerre
minacciano oggi milioni di persone, calpestano la sacralita della vita umana e rendono tutti piu fragili e
vulnerabili.

Il tema di quest’anno € un invito ad aprire e costruire nuove strade di pace. Ce n’€ bisogno, specie dove i conflitti
sembrano senza via d’'uscita, dove non si vogliono intraprendere percorsi di riconciliazione, dove ci si affida alle
armi e non al dialogo, lasciando interi popoli immersi nella notte della violenza, senza la speranza di un’alba di
pace. In tanti, troppi, hanno ancora “sete di pace”, come abbiamo detto lo scorso anno ad Assisi. Accanto ai
responsabili politici e civili, tenuti a promuovere la pace per tutti, oggi e nell’avvenire, le religioni sono chiamate,



in particolare con la preghiera e con I'impegno concreto, umile e costruttivo, a rispondere a questa sete, a
individuare e aprire, insieme a tutti gli uomini e le donne di buona volonta, strade di pace, senza stancarsi.

La nostra via per la pace, di fronte all’irragionevolezza di chi profana Dio seminando odio, di fronte al demone
della guerra, alla follia del terrorismo, alla forza ingannevole delle armi, non puo che essere una via di pace,
quella che accomuna «molte tradizioni religiose, per le quali la compassione e la nonviolenza sono essenziali e
indicano la via della vita» (Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace, 1° gennaio 2017, 4). Per aprire
varchi di pace ci vogliono coraggio umile e perseveranza tenace, e soprattutto occorre pregare, perché — lo
credo fermamente — la preghiera € alla radice della pace. In quanto /eader religiosi, abbiamo, soprattutto in
guesto momento storico, anche una responsabilita particolare: essere e vivere come gente di pace, che
testimonia e ricorda che Dio detesta la guerra, che la guerra non & mai santa, che mai la violenza puo essere
commessa o giustificata in nome di Dio. Siamo inoltre chiamati a risvegliare le coscienze, a diffondere la
speranza, a suscitare e sostenere gli operatori di pace.

Quello che non possiamo e non dobbiamo fare € restare indifferenti, cosi che le tragedie dell’odio cadano
nell’oblio e ci si rassegni all'idea che I'essere umano sia scartato e che gli vengano anteposti il potere e il
guadagno. L’incontro di questi giorni, che desidera aprire e rafforzare strade di pace e per la pace, sembra voler
proprio rispondere a questo invito: vincere I'indifferenza di fronte alla sofferenza umana. Vi ringrazio per questo
e per il fatto che siete insieme, nonostante le differenze, per cercare cammini di liberazione dai mali della guerra
e dell'odio. Per fare questo, il primo passo € saper ascoltare il dolore dell’altro, farlo proprio, senza lasciarlo
cadere e senza abituarvisi: mai al male bisogna abituarsi, mai ad esso bisogna essere indifferenti.

Eppure ci si puo chiedere: cosa fare di fronte a tanto male che dilaga e imperversa? Non & troppo forte? Non &
ogni sforzo vano? Di fronte a queste domande si rischia di farsi paralizzare dalla rassegnazione. Voi, invece, vi
siete messi in cammino e oggi siete riuniti per offrire una risposta, anzi, gia il vostro essere insieme rappresenta
una risposta di pace: mai piu gli uni contro gli altri, ma gli uni insieme agli altri. Le religioni non possono volere
altro che la pace, operose nella preghiera, pronte a piegarsi sui feriti della vita e sugli oppressi della storia, vigili
nel contrastare I'indifferenza e nel promuovere vie di comunione.

E significativo che il vostro incontro si svolga nel cuore dell’Europa, nell’anno in cui il continente celebra i
sessant’anni dei trattati fondativi dell'Unione, siglati a Roma nel 1957. La pace € al cuore della costruzione
europea, dopo le rovine provocate da due disastrose guerre mondiali e dalla terribile tragedia della Shoah. La
vostra presenza in Germania sia un segno e un richiamo per 'Europa a coltivare la pace, attraverso I'impegno a
costruire vie di piu solida unita all'interno e di sempre maggiore apertura all’esterno, senza dimenticare che la
pace non ¢ solo frutto dell’impegno umano, ma dell’apertura a Dio.

Continuiamo cosi ad aprire insieme nuove strade di pace. Si accendano luci di pace dove ci sono tenebre di
odio. Vi sia la «volonta di tutti a superare le barriere che dividono, ad accrescere i vincoli della mutua carita, a
comprendere gli altri, a perdonare coloro che hanno recato ingiurie; [...] si affratellino tutti i popoli della terra e
fiorisca in essi e sempre regni la desideratissima pace» (Giovanni XXIlI, Lett. enc. Pacem in terris, 91).

Dal Vaticano, 28 agosto 2017
FRANCISCUS PP.
[01286-1T.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua tedesca

Verehrte, liebe Vertreter der christlichen Kirchen und Gemeinschaften und der Weltreligionen,

Ihnen allen entbiete ich meinen herzlichen Grul® und versichere lhnen meine geistliche Nahe.



3

Auf Initiative der Diézesen Munster und Osnabriick sowie der Gemeinschaft Sant’Egidio, denen ich vielmals
danke, sind Sie zu einem weiteren internationalen Treffen mit dem Titel ,Wege des Friedens*
zusammengekommen. Dieser Weg des Friedens und des Dialogs, den der heilige Johannes Paul Il. 1986 in
Assisi gewlinscht und angestof3en hat und dessen dreilligsten Jahrestag wir letztes Jahr gemeinsam begehen
durften, ist aktuell und notwendig: Konflikte, verbreitete Gewalt, Terrorismus und Kriege bedrohen heute
Millionen von Menschen, treten die Unantastbarkeit des menschlichen Lebens mit FiRen und machen alle noch
schwacher und verwundbarer.

Das Thema dieses Jahres ladt dazu ein, neue Wege des Friedens zu 6ffnen und zu bauen. Dies ist nétig,
besonders dort, wo Konflikte ohne Ausweg zu sein scheinen, wo man keine Wege zur Verséhnung einschlagen
will, wo man auf Waffen vertraut und nicht auf den Dialog und so ganze Vélker in der Nacht der Gewalt belasst
ohne Hoffnung auf einen Morgen des Friedens. Viele, zu viele haben immer noch ,Durst nach Frieden®, wie wir
es letztes Jahr in Assisi gesagt haben. Neben den politischen und gesellschaftlichen Verantwortungstragern,
deren Auftrag es ist, den Frieden fiir alle heute und in der Zukunft zu férdern, sind die Religionen dazu berufen,
vor allem mit dem Gebet und mit dem konkreten, demitigen und konstruktiven Einsatz diesem Verlangen zu
entsprechen und zusammen mit den Mannern und Frauen guten Willens unermidlich Wege des Friedens
auszumachen und zu 6ffnen.

Angesichts der Unvernunft derer, die Gott herabwiirdigen, indem sie Hass sé@en, angesichts des Damons des
Krieges, des Wahnsinns des Terrorismus und der triigerischen Starke der Waffen kann unser Weg fiir den
Frieden nur ein Weg des Friedens sein, jener namlich, der die »vielen religidsen Traditionen, fur die Mitleid und
Gewaltlosigkeit wesentlich sind und den Weg des Lebens weisen, vereint (Botschaft zum Wellfriedenstag, 1.
Januar 2017, 4). Um Durchgénge des Friedens zu 6ffnen, braucht es demditigen Mut und beharrliche Ausdauer.
Insbesondere ist es nétig zu beten, denn — so glaube ich fest — das Gebet steht am Anfang des Friedens. Als
Religionsflihrer haben wir vor allem in diesem geschichtlichen Moment auch eine besondere Verantwortung:
Menschen des Friedens zu sein und als solche zu leben, die bezeugen und in Erinnerung rufen, dass Gott den
Krieg verabscheut, dass Krieg niemals heilig ist, dass Gewalt niemals im Namen Gottes veriibt oder
gerechtfertigt werden kann. Darlber hinaus sind wir berufen, die Gewissen wachzuritteln, Hoffnung zu
verbreiten sowie Friedensstifter zu erwecken und zu unterstiitzen.

Was wir nicht machen kénnen und diirfen, ist gleichgliltig bleiben, so dass die Tragddien des Hasses in
Vergessenheit geraten und man sich mit der Vorstellung abfindet, dass der Mensch weggeworfen wird und ihm
Macht und Gewinn vorgezogen werden. Das Treffen dieser Tage moéchte Wege des Friedens und fir den
Frieden 6ffnen und starken und will offenbar genau dieser Einladung entsprechen: die Gleichgultigkeit
gegenuber dem menschlichen Leid tGiberwinden. Daflr danke ich lhnen und ebenso dafiir, dass Sie trotz der
Unterschiede beisammen sind, um nach Wegen zu suchen, die von den Ubeln des Krieges und des Hasses
befreien. Der erste Schritt dazu besteht in der Fahigkeit, den Schmerz des anderen zu héren, ihn zu seinem
eigenen zu machen, den anderen nicht fallen zu lassen und sich nicht daran zu gewdhnen. Nie darf man sich an
das Ubel gewdhnen, nie darf man ihm gegeniiber gleichgliltig sein.

Und doch kann man sich fragen: Was soll man angesichts so groen um sich greifenden und wiitenden Ubels
tun? Ist es nicht zu stark? Ist nicht jeder Einsatz umsonst? Gegenuber diesen Fragen lauft man Gefahr, sich von
der Resignation lahmen zu lassen. Sie hingegen haben sich auf den Weg gemacht und haben sich heute
versammelt, um eine Antwort zu geben, ja, schon lhr Zusammenkommen stellt eine Antwort des Friedens dar:
nie wieder die einen gegen die anderen, sondern die einen gemeinsam mit den anderen. Die Religionen kdnnen
nichts anderes als Frieden wollen; sie sind tatig im Gebet, sie sind bereit, sich tGber die Wunden des Lebens und
Uber die Unterdriickten der Geschichte zu beugen, und sie sind wachsam, der Gleichgultigkeit
entgegenzuwirken und Wege der Gemeinschaft zu férdern.

Es ist bedeutungsvoll, dass Ihr Treffen im Herzen Europas stattfindet, in dem Jahr, in dem dieser Kontinent
sechzig Jahre Griindungsvertrédge der Union feiert, die 1957 in Rom unterzeichnet wurden. Der Friede bildet das
Herz des Aufbaus Europas nach den Trimmern zweier verheerender Weltkriege und der schrecklichen
Tragbdie der Shoah. lhre Anwesenheit in Deutschland moge ein Zeichen und eine Ermahnung fir Europa sein,
den Frieden zu pflegen, namlich durch seinen Einsatz, Wege einer festeren Einheit im Innern und eine immer
gréReren Offnung nach aulRen zu bauen. Dabei darf nicht vergessen werden, dass der Friede nicht nur Frucht



des menschlichen Einsatzes ist, sondern der (")ffnung auf Gott hin.

So o6ffnen wir weiter gemeinsam neue Wege des Friedens. Lichter des Friedens mdgen entziindet werden, wo
die Finsternis des Hasses herrscht. Es mdége der »Wille aller Menschen [sein], dass sie die Schranken
zerbrechen, die die einen von den andern trennen; dass sie die Bande gegenseitiger Liebe festigen, einander
besser verstehen; dass sie schlieBlich allen verzeihen, die ihnen Unrecht getan haben. So werden [...] alle
Voélker sich briderlich umarmen, und so wird stets in ihnen der ersehnte Friede herrschen« (Johannes XXIII.,
Enzyklika Pacem in terris, 91).

Aus dem Vatikan, am 28. August 2017
FRANCISCUS PP.
[01286-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua inglese

Distinguished and dear Representatives of the Churches
and Christian Communities, and of the World’s Religions
To all of you | offer cordial greetings and the assurance of my closeness in prayer.

| thank the Dioceses of Minster and Osnabriick, and the Community of Sant’Egidio for bringing you together
once more for this international meeting, whose theme is Paths of Peace. Last year we celebrated the thirtieth
anniversary of this process of peace and dialogue initiated by Saint John Paul Il in Assisi in 1986. It remains
timely and necessary, as conflicts, violence, terrorism and war increasingly threaten millions of persons, violate
the sacredness of human life, and make us all more uncertain and vulnerable.

This year’s theme is an invitation to forge new paths of peace. How greatly this is needed, especially where
conflicts seem intractable, where the will to undertake processes of reconciliation is lacking, where trust is
placed in arms and not in dialogue, thus leaving entire peoples plunged into a dark night of violence, without
hope for a dawn of peace. Yet countless of our brothers and sisters continue to “thirst for peace”, as we affirmed
last year in Assisi. Alongside political and civil leaders, who are responsible for promoting peace everywhere,
today and in the future, the religions are called, by prayer and by humble, concrete and constructive efforts, to
respond to this thirst, to identify and, together with all men and women of good will, to pave tirelessly new paths
of peace.

Our path to peace is not that of those who profane God’s name by spreading hatred; it has nothing to do with the
bane of war, the folly of terrorism or the illusory force of arms. Ours must be a path of peace, uniting “many
religious traditions for which compassion and nonviolence are essential elements pointing to the way of life” (cf.
Message for the World Day of Peace, 1 January 2017, 4). Making space for peace calls for humility and
courage, tenacity and perseverance; more than anything else, it demands prayer, since — as | firmly believe —
prayer is the taproot of peace. As religious leaders, particularly at this present moment of history, we also have a
special responsibility to be and to live as people of peace, bearing insistent witness that God detests war, that
war is never holy, and that violence can never be perpetrated or justified in the name of God. We are likewise
called to trouble consciences, to spread hope, to encourage and support peacemakers everywhere.

What we may not and must not do is remain indifferent, allowing tragedies of hatred to pass unnoticed, and men
and women to be cast aside for the sake of power and profit. Your meeting in these days, and your desire to
blaze new paths of peace and for peace, can be seen as a response to the call to overcome indifference in the
face of human suffering. | thank you for this, and for the fact that you have gathered, despite your differences, to
seek processes of liberation from the evils of war and hatred. For this to happen, the first step is to feel the pain



5

of others, to make it our own, neither overlooking it or becoming inured to it. We must never grow accustomed or
indifferent to evil.

Yet the question remains: What can be done to respond to such growing evil? Is it not too strong? Is every effort
useless? In the face of such questions, there is the risk of paralysis and resignation. You, however, have
embarked upon a journey, and today you gather to offer an answer. Indeed, your very gathering represents a
response of peace: no longer are some against others; now all stand beside one another. The religions cannot
desire anything less than peace, as they pray and serve, ever ready to help those hurt by life and oppressed by
history, ever concerned to combat indifference and to promote paths of communion.

It is significant that your meeting takes place in the heart of Europe, in this year that marks the sixtieth
anniversary of the signing in Rome of the founding treaties of the Union. Peace has been at the heart of
Europe’s reconstruction following the devastation caused by two disastrous world wars and the terrible tragedy
of the Shoah. May your presence in Germany be a sign and a summons for Europe to cultivate peace through a
commitment to paving new paths to a solid unity within and a greater openness without. May we never forget
that peace is not only the fruit of our human efforts, but of openness to God.

Together let us continue to forge new paths of peace, lighting candles of peace amid the darkness of hatred.
May all men and women long “to break through the barriers which divide them, to strengthen the bonds of
mutual love, to learn to understand one another, and to pardon those who have done them wrong... May all
peoples accept one another as brothers and sisters , and may the peace for which they yearn ever flourish and
reign among them” (JOHN XXIII, Encyclical Letter Pacem in Terris, AAS 55[1963]. 304).

From the Vatican, 28 August 2017
FRANCISCUS PP.
[01286-EN.01] [Original text: Italian]

[B0580-XX.01]



