2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0460
Giovedi 29.06.2017

Benedizione dei Palli e Celebrazione Eucaristica nella Solennita dei Santi Apostoli Pietro e Paolo

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Nella Solennita dei Santi Apostoli Pietro e Paolo, alle ore 9.30, in Piazza San Pietro, il Santo Padre Francesco
ha benedetto i Palli, presi dalla Confessione dell’Apostolo Pietro e destinati agli Arcivescovi Metropoliti nominati
nel corso dell’anno. Il Pallio verra poi imposto a ciascun Arcivescovo Metropolita dal Rappresentante Pontificio
nella rispettiva Sede Metropolitana.

Dopo il rito di benedizione dei Palli, il Papa ha presieduto la Celebrazione Eucaristica con i Cardinali antichi e
nuovi, con gli Arcivescovi Metropoliti e con i vescovi Sacerdoti.

Come di consueto in occasione della Festa dei Santi Apostoli Pietro e Paolo, Patroni della Citta di Roma, era
presente alla Santa Messa una Delegazione del Patriarcato Ecumenico di Costantinopoli, inviata da Sua
Beatitudine Bartolomeo e guidata da Sua Eminenza Job, Arcivescovo di Telmessos, accompagnato dai Rev.di
Padri Ambrosios Chorozidis e Agathanghelos Siskos.

Nel corso della Celebrazione Eucaristica, dopo la lettura del Vangelo, il Santo Padre ha pronunciato 'omelia che



riportiamo di seguito:

Omelia del Santo Padre

La Liturgia di oggi ci offre tre parole essenziali per la vita dell’apostolo: confessione, persecuzione, preghiera.

La confessione € quella di Pietro nel Vangelo, quando la domanda del Signore da generale diventa particolare.
Infatti Gesu dapprima chiede: «La gente, chi dice che sia il Figlio del’'uomo?» (Mt 16,13). Da questo “sondaggio”
emerge da piu parti che il popolo considera Gesu un profeta. E allora il Maestro pone ai discepoli la domanda
davvero decisiva: «Ma voi, chi dite che io sia?» (v. 15). A questo punto risponde solo Pietro: «Tu sei il Cristo, il
Figlio del Dio vivente» (v. 16). Ecco la confessione: riconoscere in Gesu il Messia atteso, il Dio vivente, il
Signore della propria vita.

Questa domanda vitale Gesu la rivolge oggi a noi, a tutti noi, in particolare a noi Pastori. E la domanda decisiva,
davanti alla quale non valgono risposte di circostanza, perché € in gioco la vita: e la domanda della vita chiede
una risposta di vita. Perché a poco serve conoscere gli articoli di fede se non si confessa Gesu Signore della
propria vita. Oggi Egli ci guarda negli occhi e chiede: “Chi sono io per te?”. Come a dire: “Sono ancora io il
Signore della tua vita, la direzione del tuo cuore, la ragione della tua speranza, la tua fiducia incrollabile?”. Con
San Pietro, anche noi rinnoviamo oggi la nostra scelta di vita come discepoli e apostoli; passiamo nuovamente
dalla prima alla seconda domanda di Gesu, per essere “suoi” non solo a parole, ma coi fatti e nella vita.

Chiediamoci se siamo cristiani da salotto, che chiacchierano su come vanno le cose nella Chiesa e nel mondo,
oppure apostoli in cammino, che confessano Gesu con la vita perché hanno Lui nel cuore. Chi confessa Gesu
sa che non é tenuto soltanto a dare pareri, ma a dare la vita; sa che non puo credere in modo tiepido, ma &
chiamato a “bruciare” per amore; sa che nella vita non pud “galleggiare” o adagiarsi nel benessere, ma deve
rischiare di prendere il largo, rilanciando ogni giorno nel dono di sé. Chi confessa Gesu fa come Pietro e Paolo:
lo segue fino alla fine; non fino a un certo punto, ma fino alla fine, e lo segue sulla sua via, non sulle nostre vie.
La sua via € la via della vita nuova, della gioia e della risurrezione, la via che passa anche attraverso la croce e
le persecuzioni.

Ecco la seconda parola, persecuzioni. Non solo Pietro e Paolo hanno dato il sangue per Cristo, ma l'intera
comunita agli inizi &€ stata perseguitata, come ci ha ricordato il Libro degli Atti degli Apostoli (cfr 12,1). Anche
oggi in varie parti del mondo, a volte in un clima di silenzio — non di rado silenzio complice —, tanti cristiani sono
emarginati, calunniati, discriminati, fatti oggetto di violenze anche mortali, spesso senza il doveroso impegno di
chi potrebbe far rispettare i loro sacrosanti diritti.

Vorrei sottolineare soprattutto quanto I’Apostolo Paolo afferma prima di «essere — come lui scrive — versato in
offerta» (2 Tm 4,6). Per lui vivere era Cristo (cfr Fil 1,21), e Cristo crocifisso (cfr 7 Cor 2,1), che ha dato la vita
per lui (cfr Gal 2,20). Cosi, da discepolo fedele, Paolo ha seguito il Maestro offrendo anche lui la vita. Senza la
croce non c’é Cristo, ma senza la croce non ¢’€ nemmeno il cristiano. Infatti, «& proprio della virtu cristiana non
solo operare il bene, ma anche saper sopportare i mali» (Agostino, Disc. 46,13), come Gesu. Sopportare il male
non € solo avere pazienza e tirare avanti con rassegnazione; sopportare € imitare Gesu: € portare il peso,
portarlo sulle spalle per Lui e per gli altri. E accettare la croce, andando avanti con fiducia perché non siamo soli:
il Signore crocifisso e risorto € con noi. Cosi, con Paolo possiamo dire che «in tutto siamo tribolati, ma non
schiacciati; sconvolti, ma non disperati; perseguitati, ma non abbandonati» (2 Cor 4,8-9).

Sopportare € saper vincere con Gesu alla maniera di Gesu, non alla maniera del mondo. Ecco perché Paolo - lo
abbiamo sentito — si ritiene un vincitore che sta per ricevere la corona (cfr 2 Tm 4,8) e scrive: «Ho combattuto la
buona battaglia, ho terminato la corsa, ho conservato la fede» (v. 7). L'unica condotta della sua buona battaglia
€ stata vivere per. non per sé stesso, ma per Gesu e per gli altri. Ha vissuto “correndo”, cioé senza risparmiarsi,
anzi consumandosi. Una cosa dice di aver conservato: non la salute, ma la fede, cioe la confessione di Cristo.
Per amore suo ha vissuto le prove, le umiliazioni e le sofferenze, che non vanno mai cercate, ma accettate. E
cosi, nel mistero del dolore offerto per amore, in questo mistero che tanti fratelli perseguitati, poveri e malati
incarnano anche oggi, risplende la forza salvifica della croce di Gesu.



3

La terza parola € preghiera. La vita dell’apostolo, che sgorga dalla confessione e sfocia nell’offerta, scorre ogni
giorno nella preghiera. La preghiera € I'acqua indispensabile che nutre la speranza e fa crescere la fiducia. La
preghiera ci fa sentire amati e ci permette di amare. Ci fa andare avanti nei momenti bui, perché accende la luce
di Dio. Nella Chiesa € la preghiera che ci sostiene tutti e ci fa superare le prove. Lo vediamo ancora nella prima
Lettura: «Mentre Pietro era tenuto in carcere, dalla Chiesa saliva incessantemente a Dio una preghiera per lui»
(At 12,5). Una Chiesa che prega € custodita dal Signore e cammina accompagnata da Lui. Pregare & affidargli il
cammino, perché se ne prenda cura. La preghiera € la forza che ci unisce e sorregge, il rimedio contro
l'isolamento e I'autosufficienza che conducono alla morte spirituale. Perché lo Spirito di vita non soffia se non si
prega e senza preghiera non si aprono le carceri interiori che ci tengono prigionieri.

| Santi Apostoli ci ottengano un cuore come il loro, affaticato e pacificato dalla preghiera: affaticato perché
chiede, bussa e intercede, carico di tante persone e situazioni da affidare; ma al tempo stesso pacificato, perché
lo Spirito porta consolazione e fortezza quando si prega. Quanto & urgente nella Chiesa avere maestri di
preghiera, ma prima di tutto essere uomini e donne di preghiera, che vivono la preghiera!

Il Signore interviene quando preghiamo, Lui che & fedele all'amore che gli abbiamo confessato e ci sta vicino
nelle prove. Egli ha accompagnato il cammino degli Apostoli e accompagnera anche voi, cari Fratelli Cardinali,
qui riuniti nella carita degli Apostoli che hanno confessato la fede con il sangue. Sara vicino anche a voi, cari
Fratelli Arcivescovi che, ricevendo il pallio, sarete confermati a vivere per il gregge, imitando il Buon Pastore,
che vi sostiene portandovi sulle spalle. Lo stesso Signore, che ardentemente desidera vedere tutto riunito il suo
gregge, benedica e custodisca il Patriarca Ecumenico, il caro fratello Bartolomeo, e la Delegazione che ha qui
inviato in segno di comunione apostolica.

[01027-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

La liturgie de ce jour nous offre trois mots essentiels pour la vie de I’Apdtre: confession, persécution, priére.

La confession est celle de Pierre dans I'Evangile, quand la question du Seigneur, de générale devient
particuliere. En effet, Jésus demande d’abord: «Au dire des gens, qui est le Fils de 'homme?» (Mt 16, 13). Chez
la plupart des gens, il émerge de ce “sondage” que le peuple considére Jésus comme un prophéte. Alors le
Maitre pose aux disciples la question vraiment décisive: «Et vous? Que dites-vous? Pour vous qui suis-je?»
(v.15). A ce moment seul Pierre répond: «Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant» (v. 16). Voila la confession:
reconnaitre en Jésus le Messie attendu, le Dieu vivant, le Seigneur de sa propre vie.

Cette question vitale, Jésus I'adresse aujourd’hui a nous, a nous tous, en particulier a nous pasteurs. C’est la
question décisive, devant laquelle il n’y a pas de réponses de circonstance, parce que la vie est en jeu: et la
question de la vie demande une réponse de vie. Car si 'on ne confesse pas Jésus Seigneur par sa propre vie,
connaitre les articles de foi sert a peu de choses. Aujourd’hui il nous regarde dans les yeux et demande: «Qui
suis-je pour toi?» Comme pour dire: «Suis-je encore, moi, le Seigneur de ta vie, la direction de ton coeur, la
raison de ton espérance, ta confiance indestructible?» Avec saint Pierre, renouvelons aujourd’hui, nous aussi,
notre choix de vie comme disciples et apbtres. Passons de nouveau de la premiére a la seconde question de
Jésus, pour étre «a lui» non seulement en paroles, mais dans les faits et dans la vie.

Demandons-nous si nous sommes des chrétiens de salon, qui bavardent sur la maniére dont vont les choses
dans I'Eglise et dans le monde, ou plutét des apdtres en chemin, qui confessent Jésus par la vie parce qu’ils
I'ont dans le cceur. Celui qui confesse Jésus sait qu’il est tenu non seulement de donner son opinion mais de
donner la vie; il sait qu’il ne peut pas croire de maniére tiede mais qu’il est appelé a “briler’d’amour; il sait que
dans la vie il ne peut “se laisser vivre” ou s’installer dans le bien étre, mais qu’il doit risquer de prendre le large,
renouvelant chaque jour le don de soi. Celui qui confesse Jésus fait comme Pierre et Paul: il le suit jusqu’a la fin;
non jusqu’a un certain point, mais jusqu’a la fin, et il le suit sur son chemin, non pas sur nos chemins. Son
chemin est le chemin de la vie nouvelle, de la joie et de la résurrection, le chemin qui passe aussi par la croix et
par les persécutions.



4

Voila le second mot, persécutions. Ce ne sont pas seulement Pierre et Paul qui ont donné le sang pour le Christ,
mais toute la communauté, au début, a été persécutée, comme le rappelle le Livre des Actes des Apotres (cf.
12, 1). Aujourd’hui aussi, en diverses parties du monde, parfois dans un climat de silence — un silence souvent
complice -, beaucoup de chrétiens sont marginalisés, calomniés, discriminés, faits I'objet de violences méme
mortelles, souvent en I'absence d’engagement de la part de ceux qui pourraient faire respecter leurs droits
sacrosaints.

Mais je voudrais surtout souligner ce que I'’Apdtre Paul affirme avant d’«étre — comme il écrit — offert en sacrifice
» (2Tm 4, 6). Pour lui, vivre c’était le Christ (cf. Ph 1, 21), et le Christ crucifié (cf. 1Co 2, 1), qui a donné sa vie
pour lui (cf. Ga 2, 20). Ainsi, fidéle disciple, Paul a suivi le Maitre en offrant lui aussi sa vie. Sans la croix il n'y a
pas de Christ, mais sans la croix il n’y a pas non plus de chrétien. En effet, «c’est le propre de la vertu
chrétienne, non seulement de faire le bien, mais aussi de savoir supporter les maux» (Augustin, Disc. 46, 13),
comme Jésus. Supporter le mal, ce n’est pas seulement avoir de la patience et aller de I'avant avec résignation;
supporter, c’est imiter Jésus: c’est porter le poids, le porter sur ses épaules pour lui et pour les autres. C’est
accepter la croix, allant de 'avant avec confiance parce que nous ne sommes pas seuls: le Seigneur crucifié et
ressuscité est avec nous. Ainsi, avec Paul nous pouvons dire qu’ «en toute circonstance nous sommes dans la
détresse, mais sans étre angoissés; nous sommes déconcertés, mais non désempareés; nous sommes
pourchassés, mais non pas abandonnés» (2Co 4, 8-9).

Supporter, c’est savoir vaincre avec Jésus a la maniére de Jésus, non pas a la maniére du monde. Voila
pourquoi Paul — nous I'avons entendu — se considére comme un vainqueur qui va recevoir la couronne (cf. 2Tm
4, 8) et il écrit: «J’ai mené le bon combat, j’ai achevé ma course, j'ai gardé la foi» (v. 7). L'unique conduite de
son bon combat a été de vivre pour. non pour lui-méme mais pour Jésus et pour les autres. Il a vécu “en
courant”, c’est-a-dire sans s’épargner, mais au contraire en se consumant. Il dit avoir gardé une chose: non pas
la santé, mais la foi, c’est-a-dire la confession du Christ. Par amour pour lui, il a vécu les épreuves, les
humiliations et les souffrances, qu'il ne faut jamais rechercher mais accepter. Et ainsi, dans le mystére de la
souffrance offerte par amour, en ce mystére que tant de freres persécutés, pauvres et malades incarnent encore
aujourd’hui, resplendit la force salvifique de la croix de Jésus.

Le troisieme mot est priére. La vie de I'’Apdtre, qui jaillit de la confession et débouche en offrande, se déroule
tous les jours dans la priere. La priére est I'eau indispensable qui nourrit I'espérance et fait grandir la confiance.
La priere fait que nous nous sentons aimés et nous permet d’aimer. Elle nous fait aller de I'avant dans les
moments sombres, car elle allume la lumiére de Dieu. Dans I'Eglise c’est |la priere qui nous soutient tous et nous
fait surmonter les épreuves. Nous le voyons encore dans la premiére lecture: «Tandis que Pierre était ainsi
détenu dans la prison, I'Eglise priait Dieu pour lui avec insistance» (Ac 12, 5). Une Eglise qui prie est gardée par
le Seigneur et marche en sa compagnie. Prier c’est lui confier le chemin pour qu’il en prenne soin. La priere est
la force qui nous unit et nous soutient, le reméde contre I'isolement et I'autosuffisance qui conduisent a la mort
spirituelle. Car I'Esprit de vie ne souffle pas si I'on ne prie pas, et sans priére les prisons intérieures qui nous
retiennent captifs ne s’ouvrent pas.

Que les saints Apobtres nous obtiennent un coeur comme le leur, fatigué et pacifié par la priere: fatigué parce
qgu’il demande, frappe et intercéde, chargé de beaucoup de personnes et de situations a confier; mais en méme
temps pacifié, parce que I'Esprit apporte consolation et force quand on prie. Combien il est urgent dans I'Eglise
d’avoir des maitres de priére, mais avant tout d’étre des hommes et des femmes de priére, qui vivent la priére!

Le Seigneur intervient quand nous prions, lui qui est fidéle a 'amour que nous lui avons confessé et qui nous est
proche dans les épreuves. Il a accompagné le chemin des Apoétres et il vous accompagnera vous aussi, chers
freres Cardinaux, ici réunis dans la charité des Apdtres qui ont confessé la foi par le sang. Il sera aussi proche
de vous, chers fréres Archevéques qui, en recevant le Pallium, serez confirmés a vivre pour le troupeau, en
imitant le Bon Pasteur qui vous soutient en vous portant sur ses épaules. Que le Seigneur lui-méme, qui désire
ardemment voir tout son troupeau réuni, bénisse et garde aussi la Délégation du Patriarche CEcuménique, et le
cher frére Bartholomée, qui I'a envoyée en signe de communion apostolique.

[01027-FR.02] [Texte original: Italien]



Traduzione in lingua inglese

The liturgy today offers us three words essential for the life of an apostle: confession, persecution and prayer.

Confession. Peter makes his confession of faith in the Gospel, when the Lord’s question turns from the general
to the specific. At first, Jesus asks: “Who do men say that the Son of man is?” (Mt 16:13). The results of this
“survey” show that Jesus is widely considered a prophet. Then the Master puts the decisive question to his
disciples: “But you, who do you say that | am?” (v. 15). At this point, Peter alone replies: “You are the Christ, the
Son of the living God” (v. 16). To confess the faith means this: to acknowledge in Jesus the long-awaited
Messiah, the living God, the Lord of our lives.

Today Jesus puts this crucial question to us, to each of us, and particularly to those of us who are pastors. It is
the decisive question. It does not allow for a non-committal answer, because it brings into play our entire life.
The question of life demands a response of life. For it counts little to know the articles of faith if we do not
confess Jesus as the Lord of our lives. Today he looks straight at us and asks, “Who am | for you?” As if to say:
“Am | still the Lord of your life, the longing of your heart, the reason for your hope, the source of your unfailing
trust?” Along with Saint Peter, we too renew today our life choice to be Jesus’ disciples and apostles. May we
too pass from Jesus’ first question to his second, so as to be “his own” not merely in words, but in our actions
and our very lives.

Let us ask ourselves if we are parlour Christians, who love to chat about how things are going in the Church and
the world, or apostles on the go, who confess Jesus with their lives because they hold him in their hearts. Those
who confess Jesus know that they are not simply to offer opinions but to offer their very lives. They know that
they are not to believe half-heartedly but to “be on fire” with love. They know that they cannot just “tread water”
or take the easy way out, but have to risk putting out into the deep, daily renewing their self-offering. Those who
confess their faith in Jesus do as Peter and Paul did: they follow him to the end - not just part of the way, but to
the very end. They also follow the Lord along his way, not our own ways. His way is that of new life, of joy and
resurrection; it is also the way that passes through the cross and persecution.

Here, then, is the second word: persecution. Peter and Paul shed their blood for Christ, but the early community
as a whole also experienced persecution, as the Book of Acts has reminded us (cf. 12:1). Today too, in various
parts of the world, sometimes in silence — often a complicit silence — great numbers of Christians are
marginalized, vilified, discriminated against, subjected to violence and even death, not infrequently without due
intervention on the part of those who could defend their sacrosanct rights.

Here | would especially emphasize something that the Apostle Paul says before, in his words, “being poured out
as a libation” (2 Tim 4:6). For him, to live was Christ (cf. Phil 1:21), Christ crucified (cf. 7 Cor 2:2), who gave his
life for him (cf. Gal 2:20). As a faithful disciple, Paul thus followed the Master and offered his own life too. Apart
from the cross, there is no Christ, but apart from the cross, there can be no Christian either. For “Christian virtue
is not only a matter of doing good, but of tolerating evil as well” (Augustine, Serm. 46,13), even as Jesus did.
Tolerating evil does not have to do simply with patience and resignation; it means imitating Jesus, carrying our
burden, shouldering it for his sake and that of others. It means accepting the cross, pressing on in the confident
knowledge that we are not alone: the crucified and risen Lord is at our side. So, with Paul, we can say that “we
are afflicted in every way, but not crushed; perplexed, but not driven to despair; persecuted, but not forsaken” (2
Cor 4:8-9).

Tolerating evil means overcoming it with Jesus, and in Jesus’ own way, which is not the way of the world. This is
why Paul — as we heard — considered himself a victor about to receive his crown (cf. 2 Tim 4:8). He writes: “I
have fought the good fight, | have finished the race, | have kept the faith” (v. 7). The essence of his “good fight”
was living for. he lived not for himself, but for Jesus and for others. He spent his life “running the race”, not
holding back but giving his all. He tells us that there is only one thing that he “kept”: not his health, but his faith,
his confession of Christ. Out of love, he experienced trials, humiliations and suffering, which are never to be
sought but always accepted. In the mystery of suffering offered up in love, in this mystery, embodied in our own
day by so many of our brothers and sisters who are persecuted, impoverished and infirm, the saving power of



Jesus’ cross shines forth.

The third word is prayer. The life of an apostle, which flows from confession and becomes self-offering, is one of
constant prayer. Prayer is the water needed to nurture hope and increase fidelity. Prayer makes us feel loved
and it enables us to love in turn. It makes us press forward in moments of darkness because it brings God’s
light. In the Church, it is prayer that sustains us and helps us to overcome difficulties. We see this too in the first
reading: “Peter was kept in prison; but earnest prayer for him was made to God by the Church” (Acts 12:5). A
Church that prays is watched over and cared for by the Lord. When we pray, we entrust our lives to him and to
his loving care. Prayer is the power and strength that unite and sustain us, the remedy for the isolation and self-
sufficiency that lead to spiritual death. The Spirit of life does not breathe unless we pray; without prayer, the
interior prisons that hold us captive cannot be unlocked.

May the blessed Apostles obtain for us a heart like theirs, wearied yet at peace, thanks to prayer. Wearied,
because constantly asking, knocking and interceding, weighed down by so many people and situations needing
to be handed over to the Lord; yet also at peace, because the Holy Spirit brings consolation and strength when
we pray. How urgent it is for the Church to have teachers of prayer, but even more so for us to be men and
women of prayer, whose entire life is prayer!

The Lord answers our prayers. He is faithful to the love we have professed for him, and he stands beside us at
times of trial. He accompanied the journey of the Apostles, and he will do the same for you, dear brother
Cardinals, gathered here in the charity of the Apostles who confessed their faith by the shedding of their blood.
He will remain close to you too, dear brother Archbishops who, in receiving the pallium, will be strengthened to
spend your lives for the flock, imitating the Good Shepherd who bears you on his shoulders. May the same Lord,
who longs to see his flock gathered together, also bless and protect the Delegation of the Ecumenical
Patriarchate, together with my dear brother Bartholomew, who has sent them here as a sign of our apostolic
communion.

[01027-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

Die heutige Liturgie legt uns drei Worte vor, die wesentlich fir das Leben des Apostels sind: Bekenntnis,
Verfolgung, Gebet.

Das Bekenntnis ist das des Petrus im Evangelium, als die Frage des Herrn vom Allgemeinen ins Besondere
geht. In der Tat fragt Jesus zundchst: »Fir wen halten die Menschen den Menschensohn?« (Mt 16,13). Bei
dieser ,Umfrage“ ergibt sich von vielen Seiten, dass das Volk Jesus als Prophet ansieht. Und so stellt der
Meister an die Jinger die wirklich entscheidende Frage: » /hr aber, fir wen haltet ihr mich?« (V. 15). Da
antwortet nur Petrus: »Du bist der Christus, der Sohn des lebendigen Gottes!« (V. 16). Das ist das Bekenntnis:
in Jesus den erwarteten Messias sehen, den lebendigen Gott und den Herrn des eigenen Lebens.

Diese grundlegende Frage richtet Jesus heute an uns, an uns alle, aber besonders an uns Hirten. Es ist die
entscheidende Frage, vor der keine Hoflichkeitsantworten bestehen kénnen, weil das Leben auf dem Spiel steht:
Eine lebenswichtige Frage erfordert eine Antwort flirs Leben. Denn es niitzt wenig, die Glaubensartikel zu
kennen, wenn man nicht Jesus, den Herrn, im eigenen Leben bekennt. Er schaut uns heute in die Augen und
fragt: ,Wer bin ich fiir dich?" Als wirde er sagen: “Bin ich noch der Herr deines Lebens, die Ausrichtung deines
Herzens, der Grund deiner Hoffnung, dein unerschutterliches Vertrauen?“ Mit dem heiligen Petrus erneuern
auch wir heute unsere Lebensentscheidung als Jinger und Apostel. Gehen wir erneut von der ersten zur
zweiten Frage Uber, um ,die Seinen® nicht nur mit Worten zu sein, sondern mit Taten und im Leben.

Fragen wir uns, ob wir Wohnzimmerchristen sind, die dariiber schwatzen, wie die Dinge in der Kirche und in der
Welt laufen, oder Apostel auf dem Weg, die Jesus mit dem Leben bekennen, weil sie ihn im Herzen haben. Wer
Jesus bekennt, weil}, dass er nicht blol3 gehalten ist, Meinungen abzugeben, sondern das Leben hinzugeben. Er
weild, dass er nicht auf laue Weise glauben kann, sondern gerufen ist, aus Liebe zu ,brennen®. Er weil}, dass er



7

im Leben nicht auf dem Wohlbefinden ,dahintreiben® und es sich gut gehen lassen kann. Er muss vielmehr das
Risiko eingehen, auf die hohe See hinauszufahren, indem er sich jeden Tag neu selbst hingibt. Wer Jesus
bekennt, macht es wie Petrus und Paulus: Er folgt ihm bis zum Ende; nicht nur bis zu einem bestimmten Punkt,
sondern bis zum AuRersten; er folgt ihm auf der StraRe des Herrn, nicht auf unseren StraRen. Seine Strale ist
der Weg des neuen Lebens, der Freude und der Auferstehung, der aber auch Uber das Kreuz und die
Verfolgungen geht.

Damit sind wir beim zweiten Wort: den Verfolgungen. Nicht nur Petrus und Paulus haben ihr Blut fir Christus
vergossen, sondern die gesamte Urgemeinde wurde verfolgt, wie uns die Apostelgeschichte (vgl. 12,1) berichtet
hat. Auch heute werden in verschiedenen Teilen der Welt, zuweilen in einem Klima des Schweigens — nicht
selten eines mitschuldigen Schweigens —, viele Christen ausgegrenzt, verleumdet, diskriminiert, zum Ziel von
mitunter tédlichen Gewaltakten. Nicht selten fehlen die nétigen Bemiihungen derer, die daflir sorgen kénnten,
dass ihre legitimen Rechte geachtet werden.

Ich méchte jedoch vor allem hervorheben, was der Apostel Paulus zum Ausdruck gebracht hat, bevor er, wie er
schreibt, »geopfert« wurde (2Tim 4,6). Fir ihn war Christus das Leben (vgl. Phil 1,21), und zwar als der
Gekreuzigte (vgl. 1Kor 2,2), der sich fir ihn hingegeben hat (vgl. Gal 2,20). So ist Paulus als treuer Schiler dem
Meister gefolgt, indem auch er sein Leben hingegeben hat. Christus gibt es nicht ohne das Kreuz, und ohne das
Kreuz gibt es auch keinen Christen. Denn es ist der christlichen Tugend eigen, »nicht nur Gutes zu tun, sondern
auch Boses zu ertragen« (Augustinus, Sermo 46,13), wie bei Jesus. Das Bose ertragen heifdt nicht nur, Geduld
zu haben und mit Ergebung weiterzumachen; ertragen bedeutet Jesus nachzuahmen, bedeutet die Last zu
tragen, sie fur ihn und fiir die anderen auf den Schultern zu tragen. Es heil3t das Kreuz anzunehmen und
vertrauensvoll weiterzugehen, weil wir nicht allein sind, der gekreuzigte und auferstandene Herr ist mit uns. So
kénnen wir mit Paulus sagen: »Von allen Seiten werden wir in die Enge getrieben und finden doch noch Raum;
wir wissen weder aus noch ein und verzweifeln dennoch nicht; wir werden gehetzt und sind doch nicht
verlassen« (2 Kor 4,8-9).

Ertragen heil3t mit Jesus siegen zu kénnen, namlich in der Weise Jesu, nicht in der Weise der Welt. Deshalb
sieht sich Paulus als Sieger — wir haben es gehort —, der einen Kranz erhalt (vgl. 2Tim 4,8). Er schreibt: »Ich
habe den guten Kampf gekampft, den Lauf vollendet, die Treue bewahrt« (V. 7). Sein guter Kampf war allein auf
ein Leben fiir ausgerichtet — nicht fiir sich selbst, sondern fiir Jesus und fiir die anderen leben. Er hat ,im Lauf*
gelebt: er schonte sich nicht, ja vielmehr verzehrte er sich. Eines habe er bewahrt, so sagt er, nicht die
Gesundheit, sondern den Glauben, also das Bekenntnis zu Christus. Aus Liebe zu ihm hat die Prifungen
durchlebt, die Demitigungen und die Leiden, die nie zu suchen, sondern anzunehmen sind. Und so, im
Geheimnis der aus Liebe dargebrachten Schmerzen, in diesem Geheimnis, das so viele verfolgte, arme und
kranke Brider und Schwestern auch heute verkdrpern, erstrahlt die heilbringende Kraft des Kreuzes Jesu.

Das dritte Wort ist das Gebet. Das Leben des Apostels, das aus dem Bekenntnis entspringt und in die Hingabe
mindet, strémt jeden Tag weiter im Gebet. Das Gebet ist das unerlassliche Wasser, welches die Hoffnung nahrt
und das Vertrauen wachsen lasst. Das Gebet schenkt uns die Erfahrung, dass wir geliebt sind, und erlaubt uns
zu lieben. Es lasst uns in den dunklen Augenblicken weitergehen, weil es ein Licht Gottes anziindet. In der
Kirche ist es das Gebet, das uns alle tragt und die Prifungen meistern lasst. Das sehen wir schon in der ersten
Lesung: »Petrus wurde also im Gefangnis bewacht. Die Gemeinde aber betete instandig fir ihn zu Gott« (Apg
12,5). Eine Kirche, die betet, wird vom Herrn behitet und schreitet in seiner Begleitung voran. Beten bedeutet
ihm den Weg anzuvertrauen, auf dass er sich um ihn kiimmert. Das Gebet ist die Kraft, die uns vereint und
aufrichtet; das Heilmittel gegen die Isolierung und die Selbstgentigsamkeit, die zum geistlichen Tod fihren.
Denn wenn man nicht betet, weht der Geist des Lebens nicht, und ohne das Gebet 6ffnen sich nicht die inneren
Verlief3e, in denen wir gefangen sind.

Die heiligen Apostel mégen uns helfen, ein Herz wie das ihre zu erhalten, das von der Miihe und dem Frieden
des Gebets gepragt ist: von seiner Mihe, weil es bittet, anklopft, sich flrbittend einsetzt und die Last der
Anliegen vieler Menschen und Situationen tragt; aber zugleich von seinem Frieden, weil der Heilige Geist Trost
und Kraft gibt, wenn man betet. Wie braucht die Kirche so dringend Meister des Gebets, aber zuallererst
betende Manner und Frauen, die wirklich im Gebet leben!



8

Der Herr greift ein, wenn wir beten; er erweist sich treu gegentber der Liebe, die wir ihm bekannt haben, und er
ist uns nahe in den Prifungen. Er hat den Weg der Apostel begleitet und er wird auch euch, liebe Kardinale,
begleiten, die ihr hier in der Liebe der Apostel versammelt seid, die ihren Glauben mit dem Blut bekannt haben.
Er wird auch euch nahe sein, liebe Erzbischofe, die ihr durch die Auflegung des Palliums bestarkt werdet, fiir die
Herde zu leben und dabei den Guten Hirten nachzuahmen, der euch erhélt, da er euch auf den Schultern tragt.
Dieser Herr, der sehnlich danach verlangt, seine Herde ganz vereint zu sehen, segne und beschiitze auch die
Delegation des Okumenischen Patriarchats und den geliebten Bruder Bartholomaios, der sie hierher geschickt
hat zum Zeichen der apostolischen Gemeinschaft.

[01027-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

La liturgia de hoy nos ofrece tres palabras fundamentales para la vida del apostol: confesion, persecucion,
oracion.

La confesion es la de Pedro en el Evangelio, cuando el Sefior pregunta, ya no de manera general, sino
particular. Jesus, en efecto, pregunta primero: «¢;Quién dice la gente que es el Hijo del Hombre?» (Mt 16,13). Y
de esta «encuesta» se revela de distintas maneras que la gente considera a Jesus un profeta. Es entonces
cuando el Maestro dirige a sus discipulos la pregunta realmente decisiva: «Y vosotros, ¢ quién decis que soy
yo?» (v. 15). A este punto, responde solo Pedro: «Tu eres el Mesias, el Hijo del Dios vivo» (v. 16). Esta es la
confesion: reconocer que Jesus es el Mesias esperado, el Dios vivo, el Sefior de nuestra vida.

Jesus nos hace también hoy a nosotros esta pregunta esencial, la dirige a todos, pero especialmente a nosotros
pastores. Es la pregunta decisiva, ante la que no valen respuestas circunstanciales porque se trata de la vida: y
la pregunta sobre la vida exige una respuesta de vida. Pues de poco sirve conocer los articulos de la fe si no se
confiesa a Jests como Sefior de la propia vida. El nos mira hoy a los ojos y nos pregunta: «;Quién soy yo para
ti?». Es como si dijera: «¢,Soy yo todavia el Sefior de tu vida, la orientacién de tu corazon, la razén de tu
esperanza, tu confianza inquebrantable?». Como san Pedro, también nosotros renovamos hoy nuestra opcion
de vida como discipulos y apostoles; pasamos nuevamente de la primera a la segunda pregunta de Jesus para
ser «suyosy, no solo de palabra, sino con las obras y con nuestra vida.

Preguntémonos si somos cristianos de salon, de esos que comentan como van las cosas en la Iglesia y en el
mundo, o si somos apdstoles en camino, que confiesan a Jesus con la vida porque lo llevan en el corazén.
Quien confiesa a Jesus sabe que no ha de dar s6lo opiniones, sino la vida; sabe que no puede creer con
tibieza, sino que esta llamado a «arder» por amor; sabe que en la vida no puede conformarse con «vivir al dia»
o acomodarse en el bienestar, sino que tiene que correr el riesgo de ir mar adentro, renovando cada dia el don
de si mismo. Quien confiesa a Jesus se comporta como Pedro y Pablo: lo sigue hasta el final; no hasta un cierto
punto sino hasta el final, y lo sigue en su camino, no en nuestros caminos. Su camino es el camino de la vida
nueva, de la alegria y de la resurreccion, el camino que pasa también por la cruz y la persecucion.

Y esta es la segunda palabra, persecucion. No fueron soélo Pedro y Pablo los que derramaron su sangre por
Cristo, sino que desde los comienzos toda la comunidad fue perseguida, como nos lo ha recordado el libro de
los Hechos de los Apdstoles (cf. 12,1). Incluso hoy en dia, en varias partes del mundo, a veces en un clima de
silencio —un silencio con frecuencia complice—, muchos cristianos son marginados, calumniados,
discriminados, victimas de una violencia incluso mortal, a menudo sin que los que podrian hacer que se
respetaran sus sacrosantos derechos hagan nada para impedirlo.

Por otra parte, me gustaria hacer hincapié especialmente en lo que el Apdstol Pablo afirma antes de «ser
—como escribe— derramado en libacion» (2 Tm 4,6). Para él la vida es Cristo (cf. Flp 1,21), y Cristo crucificado
(cf. 1 Co 2,2), que dio su vida por él (cf. Ga 2,20). De este modo, como fiel discipulo, Pablo sigui6 al Maestro
ofreciendo también su propia vida. Sin la cruz no hay Cristo, pero sin la cruz no puede haber tampoco un
cristiano. En efecto, «es propio de la virtud cristiana no sélo hacer el bien, sino también saber soportar los
males» (Agustin, Disc. 46.13), como Jesus. Soportar el mal no es solo tener paciencia y continuar con



9

resignacion; soportar es imitar a Jesus: es cargar el peso, cargarlo sobre los hombros por él y por los demas.
Es aceptar la cruz, avanzando con confianza porque no estamos solos: el Sefor crucificado y resucitado esta
con nosotros. Asi, como Pablo, también nosotros podemos decir que estamos «atribulados en todo, mas no
aplastados; apurados, mas no desesperados; perseguidos, pero no abandonados» (2 Co 4,8-9).

Soportar es saber vencer con Jesus, a la manera de Jesus, no a la manera del mundo. Por eso Pablo —lo
hemos oimos— se considera un triunfador que esta a punto de recibir la corona (cf. 2 Tm 4,8) y escribe: «He
combatido el noble combate, he acabado la carrera, he conservado la fe» (v. 7). Su comportamiento en la noble
batalla fue Unicamente no vivir para si mismo, sino para Jesus y para los demas. Vivid «corriendo», es decir, sin
escatimar esfuerzos, mas bien consumandose. Una cosa dice que conservo: no la salud, sino la fe, es decir la
confesion de Cristo. Por amor a Jesus experimentd las pruebas, las humillaciones y los sufrimientos, que no se
deben nunca buscar, sino aceptarse. Y asi, en el misterio del sufrimiento ofrecido por amor, en este misterio
gue muchos hermanos perseguidos, pobres y enfermos encarnan también hoy, brilla el poder salvador de la
cruz de Jesus.

La tercera palabra es oracion. La vida del apostol, que brota de la confesion y desemboca en el ofrecimiento,
transcurre cada dia en la oracion. La oracion es el agua indispensable que alimenta la esperanza y hace crecer
la confianza. La oracion nos hace sentir amados y nos permite amar. Nos hace ir adelante en los momentos
mas oscuros, porque enciende la luz de Dios. En la Iglesia, la oracién es la que nos sostiene a todos y nos
ayuda a superar las pruebas. Nos lo recuerda la primera lectura: «Mientras Pedro estaba en la carcel bien
custodiado, la Iglesia oraba insistentemente a Dios por él» (Hch 12,5). Una Iglesia que reza esta protegida por
el Sefor y camina acompafada por él. Orar es encomendarle el camino, para que nos proteja. La oracion es la
fuerza que nos une y nos sostiene, es el remedio contra el aislamiento y la autosuficiencia que llevan a la
muerte espiritual. Porque el Espiritu de vida no sopla si no se ora y sin oracidn no se abriran las carceles
interiores que nos mantienen prisioneros.

Que los santos Apostoles nos obtengan un corazén como el suyo, cansado y pacificado por la oracion: cansado
porque pide, toca e intercede, lleno de muchas personas y situaciones para encomendar; pero al mismo tiempo
pacificado, porque el Espiritu trae consuelo y fortaleza cuando se ora. Qué urgente es que en la Iglesia haya
maestros de oracion, pero que sean ante todo hombres y mujeres de oracion, que viven la oracion.

El Sefor interviene cuando oramos, él, que es fiel al amor que le hemos confesado y que nunca nos abandona
en las pruebas. El acompafié el camino de los Apdstoles y os acompafiara también a vosotros, queridos
hermanos Cardenales, aqui reunidos en la caridad de los Apostoles que confesaron la fe con su sangre. Estara
también cerca de vosotros, queridos hermanos Arzobispos que, recibiendo el palio, seréis confirmados en
vuestro vivir para el rebafio, imitando al Buen Pastor, que os sostiene llevandoos sobre sus hombros. El mismo
Sefior, que desea ardientemente ver a todo su rebafio reunido, bendiga y custodie también a la Delegacion del
Patriarcado Ecuménico, y al querido hermano Bartolomé, que la ha enviado como sefal de comunién
apostdlica.

[01027-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

A liturgia de hoje oferece-nos trés palavras que s&o essenciais para a vida do apostolo: confisséo, perseguigéo,
oracéo.

A confissdo € a que ouvimos dos labios de Pedro no Evangelho, quando a pergunta do Senhor, de geral, passa
a particular. Com efeito Jesus, primeiro, pergunta: «Quem dizem os homens que € o Filho do Homem?» (Mt 16,
13). Desta «sondagemy resulta, de varios lados, que o povo considera Jesus um profeta. E entdo o Mestre
coloca aos discipulos a pergunta verdadeiramente decisiva: «E vds, quem dizeis que Eu sou?» (16, 15). Agora
responde apenas Pedro: «Tu és o Messias, o Filho do Deus vivo» (16, 16). Esta é a confissdo: reconhecer em
Jesus o Messias esperado, o Deus vivo, o Senhor da nossa proépria vida.



10

Hoje, Jesus dirige esta pergunta vital a nds, a todos nds e, de modo particular, a nés Pastores. E a pergunta
decisiva, face a qual ndo valem respostas de circunstancia, porque esta em jogo a vida: e a pergunta da vida
pede uma resposta de vida. Pois, de pouco serve conhecer os artigos de fé, se ndo se confessa Jesus como
Senhor da nossa propria vida. Hoje Ele fixa-nos nos olhos e pergunta: «Quem sou Eu para ti?» Como se
dissesse: «Sou ainda Eu o Senhor da tua vida, a direcdo do teu coracdo, a razao da tua esperancga, a tua
confianga inabalavel?» Com Sao Pedro, também nds renovamos hoje a nossa opgéo de vida como discipulos e
apostolos; passamos novamente da primeira a segunda pergunta de Jesus, para sermos «seus» nao so6 por
palavras, mas com os factos e a vida.

Perguntemo-nos se somos cristdos de parlatdrio, que conversamos sobre como andam as coisas na Igreja e no
mundo, ou apdstolos em caminho, que confessam Jesus com a vida, porque O tém no coracdo. Quem confessa
Jesus, sabe que esta obrigado ndo apenas a dar conselhos, mas a dar a vida; sabe que ndo pode crer de
maneira tibia, mas € chamado a «abrasar» por amor; sabe que, na vida, ndo pode «flutuar» ou reclinar-se no
bem-estar, mas deve arriscar fazendo-se ao largo, apostando dia-a-dia com o dom de si mesmo. Quem
confessa Jesus, faz como Pedro e Paulo: segue-O até ao fim; ndo até um certo ponto, mas até ao fim, e segue-
O pelo seu caminho, n&o pelos nossos caminhos. O seu caminho € o caminho da vida nova, da alegria e da
ressurrei¢ao, o caminho que passa também através da cruz e das perseguigoes.

E aqui temos a segunda palavra: perseguigées. Nao foram sé Pedro e Paulo que deram o sangue por Cristo,
mas, nos primeiros tempos, toda a comunidade foi perseguida, como nos recordou o livro dos Atos dos
Apostolos (cf. 12, 1). Também hoje, em varias partes do mundo, por vezes num clima de siléncio — e, n&o raro,
um siléncio cumplice —, muitos cristdos sdo marginalizados, caluniados, discriminados, vitimas de violéncias
mesmo mortais, e nao raro sem o devido empenho de quem poderia fazer respeitar os seus direitos sagrados.

Entretanto queria salientar sobretudo aquilo que o apdstolo Paulo afirma antes: «estou pronto — escreve ele —
para oferecer-me como sacrificio» (2 Tim 4, 6). Para ele, viver era Cristo (cf. Flp 1, 21), e Cristo crucificado (cf. 1
Cor 2, 2), que deu a vida por ele (cf. Gal 2, 20). E assim Paulo, como discipulo fiel, seguiu o Mestre, oferecendo
também ele a vida. Sem a cruz, ndo ha Cristo; mas, sem a cruz, ndo ha sequer o cristdo. De facto, «é proéprio
da virtude crista ndo so fazer o bem, mas também saber suportar os males» (Agostinho, Sermao 46, 13), como
Jesus. Suportar o mal nao € so ter paciéncia e prosseguir com resignagao; suportar € imitar Jesus: € carregar o
peso, leva-lo aos ombros por amor d’Ele e dos outros. E aceitar a cruz, prosseguindo confiadamente porque
nao estamos sozinhos: o Senhor crucificado e ressuscitado esta connosco. Deste modo podemos dizer, com
Paulo, que «em tudo somos atribulados, mas ndo esmagados; confundidos, mas nao desesperados;
perseguidos, mas nao abandonados» (2 Cor 4, 8-9).

Suportar é saber vencer com Jesus e & maneira de Jesus, ndo @ maneira do mundo. E por isso que Paulo se
considera — como ouvimos — um vencedor que esta prestes a receber a coroa (cf. 2 Tim 4, 8), escrevendo:
«Combati o bom combate, terminei a corrida, conservei a fé» (4, 7). A Unica conduta do seu bom combate foi
viver para: nao para si proprio, mas para Jesus e para os outros. Viveu «correndo», isto €, sem se poupar,
antes pelo contrario consumando-se. Ha uma coisa que ele diz que conservou: ndo a saude, mas a fé, isto €, a
confissdo de Cristo. Por amor d’Ele viveu as provacoes, as humilhagbes e os sofrimentos, que nunca se devem
procurar, mas aceitar. E assim, no mistério do sofrimento oferecido por amor, neste mistério que muitos irmaos
perseguidos, pobres e doentes encarnam também hoje, resplandece a forga salvifica da cruz de Jesus.

A terceira palavra é oragdo. A vida do apéstolo, que brota da confissdo e desagua na oferta, flui dia-a-dia na
oragao. A oragao € a agua indispensavel que alimenta a esperanca e faz crescer a confianga. A oragao faz-nos
sentir amados, e permite-nos amar. Faz-nos avangar nos momentos escuros, porque acende a luz de Deus. Na
Igreja, € a oragdo que nos sustenta a todos e nos faz superar as provagdes. Vemo-lo na primeira Leitura:
«Enquanto Pedro estava encerrado na prisao, a Igreja orava a Deus, instantemente, por ele» (At 12, 5). Uma
Igreja que ora, é guardada pelo Senhor e caminha na companhia d’Ele. Orar € entregar-Lhe o caminho, para
gue o tome ao seu cuidado. A oragao € a forga que nos une e sustenta, o remédio contra o isolamento e a
autossuficiéncia que levam a morte espiritual. Com efeito, o Espirito de vida ndo sopra, se ndo se reza; e, sem
a oracao, nao se abrem as prisdes interiores que nos mantém prisioneiros.



11

Que os Santos Apostolos nos obtenham um coragdo como o deles, fatigado e pacificado pela oragéo: fatigado,
porque pede, bate a porta e intercede, carregado com tantas pessoas e situagdes que deve confiar a Deus;
mas, ao mesmo tempo, pacificado, porque o Espirito traz consolagao e fortaleza quando se ora. Como é
urgente haver, na Igreja, mestres de oracdo, mas antes de tudo homens e mulheres de oragao, que vivem a
oracao!

O Senhor intervém quando oramos, Ele que é fiel ao amor que Lhe confessamos e esta perto de nés nas
provacgdes. Ele acompanhou o caminho dos Apdstolos e acompanhar-vos-a também a vos, queridos Irmaos
Cardeais, aqui reunidos na caridade dos Apdstolos que confessaram a fé com o sangue. Ele estara perto
também de vés, queridos Irmaos Arcebispos que, ao receberdes o palio, sereis confirmados na opgao de viver
para o rebanho imitando o Bom Pastor, que vos sustenta carregando-vos aos ombros. O proprio Senhor, que
deseja ardentemente ver todo o seu rebanho reunido, abengoe e guarde também a Delegagao do Patriarcado
Ecuménico, e o querido Irmao Bartolomeu que a enviou aqui em sinal de comunhao apostolica.

[01027-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

Dzisiejsza liturgia proponuje nam trzy stowa kluczowe dla zycia apostota: wyznanie, przesladowanie, modlitwa.

Wyznanie, to stowa Piotra w Ewangelii, kiedy pytanie Pana zmienia sie z ogélnego na osobiste. Najpierw Jezus
bowiem pyta: ,Za kogo ludzie uwazajg Syna Cztowieczego?” (Mt 16, 13). Z tego ,sondazu” okazuje sie z wielu
stron, ze ludzie uznajg Jezusa za proroka. Wowczas Mistrz postawit uczniom bardzo wazne pytanie: ,A wy za
kogo Mnie uwazacie?” (w. 15). W tym momencie odpowiada tylko Piotr: , Ty jestes Mesjasz, Syn Boga zywego”
(w. 16). Oto wyznanie wiary: uznanie w Jezusie oczekiwanego Mesjasza, Boga zywego, Pana swego zycia.

To istotne pytanie Jezus kieruje dzi$ do nas, do nas wszystkich, a zwtaszcza do nas pasterzy. Jest to pytanie
stanowcze, wobec ktérego nie majg znaczenia odpowiedzi podyktowane sytuacjg, poniewaz stawkg jest zycie: a
pytanie okreslajace nasze zycie wymaga odpowiedzi zyciem. Na niewiele zda sie bowiem znajomos¢ artykutow
wiary, jesli nie wyznajemy Jezusa jako Pana naszego zycia. Dzisiaj patrzy On nam w oczy i pyta: ,Kim jestem
dla ciebie?”. Jakby chciat powiedzie¢: ,Czy wcigz jestem Panem twojego zycia, kierunkiem twego serca,
motywem nadziei, twojg niezachwiang ufnoscig?”. Wraz z Piotrem takze i my ponawiamy dzisiaj nasza decyzje
zyciowg jako uczniowie i apostotowie. Przejdzmy ponownie od pierwszego do drugiego pytania Jezusa, aby by¢
»~Jego” nie tylko stowami, ale takze czynem i w zyciu.

Postawmy sobie pytanie, czy jesteSmy chrzescijanami salonowymi, plotkujgcymi o tym, jak toczg sie sprawy w
Kosciele i w Swiecie, czy tez apostotami w drodze, wyznajacymi Jezusa swoim zyciem, bo On jest w ich sercu.
Kto wyznaje Jezusa wie, ze ma nie tylko wydawaé¢ swojg opinie, ale dawac cate swe zycie. Wie, ze nie moze
wierzy¢ jedynie na sposob letni, ale jest wezwany, by ,ptong¢” ze wzgledu na mito$¢. Wie, ze w zyciu nie moze
~ptywac” lub spoczg¢ w dobrobycie, ale musi podjg¢ ryzyko wyptyniecia na gtebie, ponawiajac kazdego dnia dar
z siebie. Kto wyznaje Jezusa, czyni tak, jak Piotr i Pawet: podgza za Nim az do konca. Nie idzie za Nim tylko do
jakiego$ punktu, ale az do konca, i idzie za Nim Jego droga, a nie naszymi drogami. Jego droga jest drogg zycia
nowego, radosci zmartwychwstania, droga ktéra przechodzi takze przez krzyz i przesladowania.

Oto drugie stowo, przesladowania. Nie tylko Piotr i Pawet przelali swojg krew za Chrystusa, ale cata wspodlnota
poczatkow Kosciota byta przesladowana, jak to nam przypomniata Ksiega Dziejéw Apostolskich (por. 12, 1).
Takze dzisiaj w réznych czesciach Swiata, czasami w klimacie milczenia — nierzadko milczenia wspotwinnego —
wielu chrzescijan usuwanych jest na margines, oczernianych, dyskryminowanych, staje sie przedmiotem
przemocy prowadzacej nawet do smierci, nierzadko przy braku zaangazowania ludzi, ktérych obowigzkiem byto
sprawi¢, zeby szanowano ich $wiete prawa.

Chciatbym jednak przede wszystkim zwréci¢ uwage na to, co mowi Apostot Pawet zanim, jak to pisze, zostat:
~wylany na ofiare” (2 Tm 4, 6). Dla niego zy¢ to Chrystus (Flp 1, 21), i to Chrystus ukrzyzowany (por. 1 Kor 2, 1),
ktérzy oddat za niego swoje zycie (por. Ga 2, 20). Tak wiec Pawel, jako wierny uczen szedt za Mistrzem, sam



12

réwniez oddajgc swoje zycie. Bez krzyza nie ma Chrystusa, ale bez krzyza nie ma réwniez chrzescijanina.
Istotnie, ,sita chrzescijanina to nie tylko czynienie dobra, ale takze znoszenie zta” (AUGUSTYN, Kazanie 46,13),
tak jak Jezus. Znoszenie zta oznacza nie tylko by¢ cierpliwym i z rezygnacjg dawac sobie rade. Znoszenie to
nasladowanie Jezusa, to niesienie ciezaru, niesienie go na ramionach dla Niego i dla innych. To przyjecie
krzyza, idgc naprzdd z ufnoscig, ze nie jesteSmy sami: jest z nami ukrzyzowany i zmartwychwstaty Pan. Tak
wiec, wraz z Pawtem mozemy powiedziec¢, ze ,zewszad znosimy cierpienia, lecz nie poddajemy sie zwatpieniu;
zyjemy w niedostatku, lecz nie rozpaczamy; znosimy przesladowania, lecz nie czujemy sie osamotnieni” (2 Kor
4, 8-9).

Znoszenie to umiejetnos¢ zwyciezania z Jezusem, na sposob Jezusa, a nie na sposéb swiata. Dlatego wtasnie
Pawet — jak styszeliSmy — uwaza siebie za zwyciezce, ktdry niebawem otrzyma wieniec (por. 2 Tm 4, 8) i pisze:
»W dobrych zawodach wystgpitem, bieg ukonczytem, wiary ustrzegtem” (w 7.). Jedyng postawg w jego dobrych
zawodach bylto Zycie dla: nie dla siebie samego ale dla Jezusa i dla innych. Zyt ,biegnac”, czyli nie oszczedzajac
sie — a wrecz przeciwnie — spalajgc sie. Mowi, ze zachowat jedng rzecz: nie zdrowie, lecz wiare, to znaczy
wyznawanie Chrystusa. Z mitosci dla Niego przezywat doswiadczenia, upokorzenia i cierpienia, ktorych nigdy
nie poszukiwat, ale ktére przyjmowat. W ten sposéb, w tajemnicy cierpienia ofiarowanego ze wzgledu na mitosc,
w tej tajemnicy, ktorg takze dzis ucielesnia wielu braci przesladowanych, ubogich i chorych, jasnieje zbawcza
moc krzyza Jezusa.

Trzecie stowo to modilitwa. Zycie Apostota, ktore wyptywa z wyznawania i prowadzi do poséwiecenia siebie,
przebiega codziennie na modlitwie. Modlitwa jest niezbedng wodg, ktéra zywi nadzieje i powoduje wzrost
zaufania. Modlitwa sprawia, zeczujemy sie kochani i pozwala nam kochac¢. Sprawia, ze idziemy naprzéd w
chwilach mrocznych, gdyz rozpala swiatto Boga. W Kosciele to modlitwa podtrzymuje nas wszystkich i pozwala
nam pokonac préby. Widzimy to juz w pierwszym czytaniu: ,Strzezono wiec Piotra w wiezieniu, a Kosciot modlit
sie za niego nieustannie do Boga” (Dz 12, 5). Koscidt modlacy sie jest strzezony przez Pana i podgza wspierany
przez Niego. Modlitwa jest powierzeniem Bogu swej pielgrzymki, aby sie o nig zatroszczyt. Modlitwa jest sita,
ktéra nas jednoczy i wspiera, jest lekarstwem na izolacje i samowystarczalnos¢, ktére prowadzg do smierci
duchowej. Dzieje sie tak, poniewaz Duch zycia nie wiatby, gdyby sie nie modlono, a bez modlitwy nie otwierajg
sie wewnetrzne wiezienia, ktére trzymujg nas w okowach.

Niech swieci Apostotowie wyjednajg nam serce takie, jak ich, utrudzone i uspokojone modlitwa: utrudzone, bo
proszace, pukajgce i wstawiajgce sie, petne wielu oséb i sytuacji, ktére trzeba zawierzyé. Ale jednoczesnie serce
uspokojone, poniewaz Duch Swiety przynosi pocieche i mestwo, kiedy sie modlimy. Jakze pilnie potrzebne jest
w Kosciele posiadanie nauczycieli modlitwy, ale przede wszystkim bycie mezczyznami i kobietami modlitwy,
zyjacymi modlitwg!

Pan podejmuje dziatanie, gdy sie modlimy, On jest wierny mitosci, ktérg Jemu wyznaliSmy i jest blisko nas w
prébach. Towarzyszyt On drodze Apostotow i bedzie towarzyszyt réwniez wam, drodzy bracia kardynatowie,
zgromadzeni tutaj w mitosci Apostotow, ktorzy wyznawali wiare swojg krwig. Bedzie rowniez blisko was, drodzy
bracia arcybiskupi, ktorzy otrzymujgc paliusz, bedziecie umocnieni, by zy¢ dla owczarni, nasladujac Dobrego
Pasterza, ktéry was wspiera niosgc was na ramionach. Ten sam Pan, ktory gorgco pragnie, aby zobaczy¢ catg
owczarnie w petni zjednoczong, niech btogostawi i strzeze takze delegacje Patriarchatu Ekumenicznego i
drogiego brata Barttomieja, ktory jg tutaj postat na znak jednosci apostolskiej.

[01027-PL.02] [Testo originale: Italiano]

[B0460-XX.02]



