SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0082
Martedi 07.02.2017

Messaggio del Santo Padre Francesco per la Quaresima 2017

Messaggio del Santo Padre

Testo in lingua francese

Testo in lingua inglese

Testo in lingua tedesca

Testo in lingua spagnola

Testo in lingua portoghese

Testo in lingua polacca

Testo in lingua araba

Pubblichiamo di seguito il testo del Messaggio del Santo Padre Francesco per la Quaresima 2017 sul tema “La
Parola € un dono. L’altro € un dono”.

Messaggio del Santo Padre

La Parola é un dono. L'altro é un dono.

Cairi fratelli e sorelle,

la Quaresima € un nuovo inizio, una strada che conduce verso una meta sicura: la Pasqua di Risurrezione, la
vittoria di Cristo sulla morte. E sempre questo tempo ci rivolge un forte invito alla conversione: il cristiano &



2

chiamato a tornare a Dio «con tutto il cuore» ( GI 2,12), per non accontentarsi di una vita mediocre, ma crescere
nell'amicizia con il Signore. Gesu € | 'amico fedele che non ci abbandona mai, perché, anche quando
pecchiamo, attende con pazienza il nostro ritorno a Lui e, con questa attesa, manifesta la sua volonta di
perdono (cfr Omelia nella S. Messa, 8 gennaio 2016).

La Quaresima € il momento favorevole per intensificare la vita dello spirito attraverso i santi mezzi che la Chiesa
ci offre: il digiuno, la preghiera e I'elemosina. Alla base di tutto c'é la Parola di Dio, che in questo tempo siamo
invitati ad ascoltare e meditare con maggiore assiduita. In particolare, qui vorrei soffermarmi sulla parabola
dell'uomo ricco e del povero Lazzaro (cfr Lc 16,19- 31). Lasciamoci ispirare da questa pagina cosi significativa,
che ci offre la chiave per comprendere come agire per raggiungere la vera felicita e la vita eterna, esortandoci
ad una sincera conversione.

1. L'altro & un dono

La parabola comincia presentando i due personaggi principali , ma € il povero che viene descritto in maniera piu
dettagliata: egli si trova in una condizione disperata e non ha la forza di risollevarsi, giace alla porta del ricco e
mangia le briciole che cadono dalla sua tavola, ha piaghe in tutto il corpo e i cani vengono a leccarle (cfr vv. 20-
21). Il quadro dunque & cupo, e l'uomo degradato e umiliato.

La scena risulta ancora piu drammatica se si considera che il povero si chiama Lazzaro: un nome carico di
promesse, che alla lettera significa «Dio aiuta». Percid questo personaggio non € anonimo, ha tratti ben precisi
e si presenta come un individuo a cui associare una storia personale. Mentre per il ricco egli € come invisibile,
per noi diventa noto e quasi familiare, diventa un volto; e, come tale, un dono, una ricchezza inestimabile, un
essere voluto, amato, ricordato da Dio, anche se la sua concreta condizione & quella di un rifiuto umano (cfr
Omelia nella S. Messa, 8 gennaio 2016).

Lazzaro ci insegna che l'altro € un dono. La giusta relazione con le persone consiste nel riconoscerne con
gratitudine il valore. Anche il povero alla porta del ricco non € un fastidioso ingombro, ma un appello a
convertirsi e a cambiare vita. |l primo invito che ci fa questa parabola & quello di aprire la porta del nostro cuore
all'altro, perché ogni persona € un dono, sia il nostro vicino sia il povero sconosciuto. La Quaresima & un tempo
propizio per aprire la porta ad ogni bisognoso e riconoscere in lui o in lei il volto di Cristo. Ognuno di noi ne
incontra sul proprio cammino. Ogni vita che ci viene incontro € un dono e merita accoglienza, rispetto, amore. La
Parola di Dio ci aiuta ad aprire gli occhi per accogliere la vita e amarla, soprattutto quando & debole. Ma per
poter fare questo &€ necessario prendere sul serio anche quanto il Vangelo ci rivela a proposito dell'uomo ricco.

2. 1l peccato ci acceca

La parabola € impietosa nell'evidenziare le contraddizioni in cui si trova il ricco (cfr v. 19). Questo personaggio,
al contrario del povero Lazzaro, non ha un nome, € qualificato solo come "ricco". La sua opulenza si manifesta
negli abiti che indossa, di un lusso esagerato. La porpora infatti era molto pregiata, piu dell'argento e dell'oro, e
per questo era riservato alle divinita (cfr Ger 10,9) e ai re (cfr Gdc 8,26). Il bisso era un lino speciale che
contribuiva a dare al portamento un carattere quasi sacro. Dunque la ricchezza di quest'uomo & eccessiva,
anche perché esibita ogni giorno, in modo abitudinario: «Ogni giorno si dava a lauti banchetti» (v. 19). In lui si
intravede drammaticamente la corruzione del peccato, che si realizza in tre momenti successivi: I'amore per il
denaro, la vanita e la superbia (cfr Omelia nella S. Messa, 20 settembre 2013).

Dice l'apostolo Paolo che «l'avidita del denaro € la radice di tutti i mali» (7 Tm 6, 10). Essa € il principale motivo
della corruzione e fonte di invidie, litigi e sospetti. Il denaro pud arrivare a dominarci, cosi da diventare un idolo
tirannico (cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 55). Invece di essere uno strumento al nostro servizio per compiere il
bene ed esercitare la solidarieta con gli altri, il denaro pud asservire noi € il mondo intero ad una logica egoistica
che non lascia spazio all’amore e ostacola la pace.

La parabola ci mostra poi che la cupidigia del ricco lo rende vanitoso. La sua personalita si realizza nelle
apparenze, nel far vedere agli altri cio che lui pud permettersi. Ma 'apparenza maschera il vuoto interiore. La



3

sua vita € prigioniera dell'esteriorita, della dimensione piu superficiale ed effimera dell’esistenza (cfr ibid., 62).

Il gradino piu basso di questo degrado morale € la superbia. L'uomo ricco si veste come se fosse un re, simula il
portamento di un dio, dimenticando di essere semplicemente un mortale. Per 'uomo corrotto dall'amore per le
ricchezze non esiste altro che il proprio io, e per questo le persone che lo circondano non entrano nel suo
sguardo. Il frutto dell'attaccamento al denaro € dunque una sorta di cecita: il ricco non vede il povero affamato,
piagato e prostrato nella sua umiliazione.

Guardando questo personaggio, si comprende perché il Vangelo sia cosi netto nel condannare I'amore per il
denaro: «Nessuno puo servire due padroni, perché o odiera lI'uno e amera l'altro, oppure si affezionera all'uno e
disprezzera l'altro. Non potete servire Dio e la ricchezza» (Mt 6,24).

3. La Parola & un dono

Il Vangelo del ricco e del povero Lazzaro ci aiuta a prepararci bene alla Pasqua che si avvicina. La liturgia del
Mercoledi delle Ceneri ci invita a vivere un’esperienza simile a quella che fa il ricco in maniera molto
drammatica. |l sacerdote, imponendo le ceneri sul capo, ripete le parole: «Ricordati che sei polvere e in polvere
torneraiy. Il ricco e il povero, infatti, muoiono entrambi e la parte principale della parabola si svolge nell'aldila. |
due personaggi scoprono improvvisamente che «non abbiamo portato nulla nel mondo e nulla possiamo portare
via» (1 Tm6,7).

Anche il nostro sguardo si apre all'aldila, dove il ricco ha un lungo dialogo con Abramo, che chiama «padre» (Lc
16,24.27), dimostrando di far parte del popolo di Dio. Questo particolare rende la sua vita ancora piu
contraddittoria, perché finora non si era detto nulla della sua relazione con Dio. In effetti, nella sua vita non c’era
posto per Dio, I'unico suo dio essendo lui stesso.

Solo tra i tormenti dell'aldila il ricco riconosce Lazzaro e vorrebbe che il povero alleviasse le sue sofferenze con
un po' di acqua. | gesti richiesti a Lazzaro sono simili a quelli che avrebbe potuto fare il ricco e che non ha mai
compiuto. Abramo, tuttavia, gli spiega: «Nella vita tu hai ricevuto i tuoi beni, e Lazzaro i suoi mali; ma ora in
questo modo lui € consolato, tu invece sei in mezzo ai tormenti» (v. 25). Nell'aldila si ristabilisce una certa equita
e i mali della vita vengono bilanciati dal bene.

La parabola si protrae e cosi presenta un messaggio per tutti i cristiani. Infatti il ricco, che ha dei fratelli ancora in
vita, chiede ad Abramo di mandare Lazzaro da loro per ammonirli; ma Abramo risponde: «Hanno Mose e i
profeti; ascoltino loro» (v. 29). E di fronte all'obiezione del ricco, aggiunge: «Se non ascoltano Moseé e i profeti,
non saranno persuasi neanche se uno risorgesse dai morti» (v. 31).

In questo modo emerge il vero problema del ricco: la radice dei suoi mali € il non prestare ascolto alla Parola di
Dio; questo lo ha portato a non amare piu Dio e quindi a disprezzare il prossimo. La Parola di Dio € una forza
viva, capace di suscitare la conversione nel cuore degli uomini e di orientare nuovamente la persona a Dio.
Chiudere il cuore al dono di Dio che parla ha come conseguenza il chiudere il cuore al dono del fratello.

Cari fratelli e sorelle, la Quaresima ¢ il tempo favorevole per rinnovarsi nell'incontro con Cristo vivo nella sua
Parola, nei Sacramenti e nel prossimo. Il Signore - che nei quaranta giorni trascorsi nel deserto ha vinto gli
inganni del Tentatore - ci indica il cammino da seguire. Lo Spirito Santo ci guidi a compiere un vero cammino di
conversione, per riscoprire il dono della Parola di Dio, essere purificati dal peccato che ci acceca e servire Cristo
presente nei fratelli bisognosi. Incoraggio tutti i fedeli ad esprimere questo rinnovamento spirituale anche
partecipando alle Campagne di Quaresima che molti organismi ecclesiali, in diverse parti del mondo,
promuovono per far crescere la cultura dell'incontro nell'unica famiglia umana. Preghiamo gli uni per gli altri
affinché, partecipi della vittoria di Cristo, sappiamo aprire le nostre porte al debole e al povero. Allora potremo
vivere e testimoniare in pienezza la gioia della Pasqua.

Dal Vaticano, 18 ottobre 2016,



Festa di San Luca Evangelista

FRANCESCO

[00196-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Testo in lingua francese

La Parole est un don. L’autre est un don.
Chers Fréres et Soeurs,

Le Caréme est un nouveau commencement, un chemin qui conduit a une destination sire: la Paques de la
Résurrection, la victoire du Christ sur la mort. Et ce temps nous adresse toujours un appel pressant a la
conversion: le chrétien est appelé a revenir a Dieu «de tout son coeur» (JI 2,12) pour ne pas se contenter d’'une
vie médiocre, mais grandir dans I'amitié avec le Seigneur. Jésus est I'ami fidéle qui ne nous abandonne jamais,
car méme lorsque nous péchons, il attend patiemment notre retour a Lui et, par cette attente, il manifeste sa
volonté de pardon (cf. Homélie du 8 janvier 2016).

Le Caréme est le moment favorable pour intensifier la vie de I'esprit grace aux moyens sacrés que I'Eglisenous
offre: le jelne, la priére et 'aumobne. A la base de tout il y a la Parole de Dieu, que nous sommes invités a
écouter et a méditer avec davantage d’assiduité en cette période. Je voudrais ici m’arréter en particulier sur la
parabole de 'homme riche et du pauvre Lazare (cf. Lc 16,19-31). Laissons-nous inspirer par ce récit si important
qui, en nous exhortant a une conversion sincere, nous offre la clé pour comprendre comment agir afin
d’atteindre le vrai bonheur et la vie éternelle.

1. L'autre est un don

La parabole commence avec la présentation des deux personnages principaux; cependant le pauvre y est décrit
de fagon plus détaillée: il se trouve dans une situation désespérée et n’a pas la force de se relever, il git devant
la porte du riche et mange les miettes qui tombent de sa table, son corps est couvert de plaies que les chiens
viennent lécher (cf. vv. 20-21). C’est donc un tableau sombre, et 'lhomme est avili et humilié.

La scene apparait encore plus dramatique si I'on considére que le pauvre s’appelle Lazare: un nom chargé de
promesses, qui signifie littéralement«Dieu vient en aide». Ainsi ce personnage ne reste pas anonyme mais il
posséde des traits bien précis; il se présente comme un individu avec son histoire personnelle. Bien qu’il soit
comme invisible aux yeux du riche, il nous apparait connu et presque familier, il devient un visage; et, comme
tel, un don, une richesse inestimable, un étre voulu, aimé, dont Dieu se souvient, méme si sa condition concréete
est celle d’'un déchet humain (cf. Homélie du 8 janvier 2016).

Lazare nous apprend que [l'autre est un don. La relation juste envers les personnes consiste a reconnaitre avec
gratitude leur valeur. Ainsi le pauvre devant la porte du riche ne représente pas un obstacle génant mais un
appel a nous convertir et a changer de vie. La premiére invitation que nous adresse cette parabole est celle
d’ouvrir la porte de notre cceur a I'autre car toute personne est un don, autant notre voisin que le pauvre que
nous ne connaissons pas. Le Caréme est un temps propice pour ouvrir la porte a ceux qui sont dans le besoin
et reconnaitre en eux le visage du Christ. Chacun de nous en croise sur son propre chemin. Toute vie qui vient
a notre rencontre est un don et mérite accueil, respect, amour. La Parole de Dieu nous aide a ouvrir les yeux
pour accueillir la vie et I'aimer, surtout lorsqu’elle est faible. Mais pour pouvaoir le faire il est nécessaire de
prendre au sérieux également ce que nous révéle I'Evangile au sujet de 'lhomme riche.

2. Le péché nous rend aveugles



5

La parabole met cruellement en évidence les contradictions ou se trouve le riche (cf. v. 19). Ce personnage,
contrairement au pauvre Lazare, ne possede pas de nom, il est seulement qualifié de “riche”. Son opulence se
manifeste dans son habillement qui est exagérément luxueux. La pourpre en effet était trés précieuse, plus que
'argent ou l'or, c’est pourquoi elle était réservée aux divinités (cf. Jr 10,9) et aux rois (cf. Jg 8,26). La toile de lin
fin contribuait a donner a 'allure un caractére quasi sacré. Bref la richesse de cet homme est excessive d’autant
plus qu’elle est exhibée tous les jours, de fagon habituelle: «ll faisait chaque jour brillante chére» (v.19). On
apercoit en lui, de maniére dramatique, la corruption du péché qui se manifeste en trois moments successifs:
I'amour de l'argent, la vanité et I'orgueil (cf. Homélie du 20 septembre 2013).

Selon 'ap6tre Paul,«la racine de tous les maux c’est 'amour de I'argent» (7 Tm 6,10). Il est la cause principale
de la corruption et la source de jalousies, litiges et soupgons. L’argent peut réussir a nous dominer et devenir
ainsi une idole tyrannique (cf. Exhort. ap. Evangelii Gaudium, n. 55). Au lieu d’étre un instrument a notre service
pour réaliser le bien et exercer la solidarité envers les autres, I'argent peut nous rendre esclaves, ainsi que le
monde entier, d’'une logique égoiste qui ne laisse aucune place a 'amour et fait obstacle a la paix.

La parabole nous montre ensuite que la cupidité rend le riche vaniteux. Sa personnalité se réalise dans les
apparences, dans le fait de montrer aux autres ce que lui peut se permettre. Mais I'apparence masque le vide
intérieur. Sa vie reste prisonniére de I'extériorité, de la dimension la plus superficielle et éphémeére de I'existence
(cf. ibid., n. 62).

Le niveau le plus bas de cette déchéance morale est I'orgueil. L’homme riche s’habille comme un roi, il singe
I'allure d’un dieu, oubliant d’étre simplement un mortel. Pour ’homme corrompu par 'amour des richesses, il
n’existe que le propre moi et c’est la raison pour laquelle les personnes qui I'entourent ne sont pas I'objet de son
regard. Le fruit de I'attachement a I'argent est donc une sorte de cécité: le riche ne voit pas le pauvre qui est
affamé, couvert de plaies et prostré dans son humiliation.

En regardant ce personnage, on comprend pourquoi 'Evangile est aussi ferme dans sa condamnation de
I'amour de I'argent:«Nul ne peut servir deux maitres: ou bien il haira I'un et aimera I'autre, ou bien il s’attachera
a l'un et méprisera l'autre. Vous ne pouvez pas servir a la fois Dieu et I'Argent» (Mt 6,24).

3. La Parole est un don

L’évangile du riche et du pauvre Lazare nous aide a bien nous préparer a Paques qui s’approche. La liturgie du
Mercredi des Cendres nous invite a vivre une expérience semblable a celle que fait le riche d’'une fagon
extrémement dramatique. Le prétre, en imposant les cendres sur la téte, répéte ces paroles: «Souviens-toi que
tu es poussiére et que tu retourneras en poussiere». Le riche et le pauvre, en effet, meurent tous les deux et la
partie la plus longue du récit de la parabole se passe dans I'au-dela. Les deux personnages découvrent
subitement que «nous n’avons rien apporté dans ce monde, et nous n’en pourrons rien emporter» (1 Tm 6,7).

Notre regard aussi se tourne vers I'au-dela, ou le riche dialogue avec Abraham qu'il appelle «Pére» (Lc 16, 24;
27) montrant qu’il fait partie du peuple de Dieu. Ce détail rend sa vie encore plus contradictoire car, jusqu’a
présent, rien n'avait été dit sur sa relation a Dieu. En effet dans sa vie, il n'y avait pas de place pour Dieu,
puisqu’il était lui-méme son propre dieu.

Ce n’est que dans les tourments de I'au-dela que le riche reconnait Lazare et il voudrait bien que le pauvre
allege ses souffrances avec un peu d’eau. Les gestes demandés a Lazare sont semblables a ceux que le riche
aurait pu accomplir et qu’il n’a jamais réalisés. Abraham néanmoins lui explique que «tu as regu tes biens
pendant ta vie et Lazare pareillement ses maux; maintenant ici il est consolé et toi tu es tourmenté» (v.25). L’au-
dela rétablit une certaine équité et les maux de la vie sont compensés par le bien.

La parabole acquiert une dimension plus large et délivre ainsi un message pour tous les chrétiens. En effet le
riche, qui a des fréres encore en vie, demande a Abraham d’envoyer Lazare les avertir; mais Abraham
répond:«ils ont Moise et les Prophétes; qu'ils les écoutent» (v. 29). Et devant I'objection formulée par le riche, il
ajoute: «Du moment qu’ils n’écoutent pas Moise et les Prophétes, méme si quelqu’un ressuscite d’entre les



morts, ils ne seront pas convaincus» (v.31).

Ainsi se manifeste le vrai probléme du riche: la racine de ses maux réside dans le fait de ne pas écouter la
Parole de Dieu; ceci 'a amené a ne plus aimer Dieu et donc a mépriser le prochain. La Parole de Dieu est une
force vivante, capable de susciter la conversion dans le coeur des hommes et d’orienter a nouveau la personne
vers Dieu. Fermer son cceur au don de Dieu qui nous parle a pour conséquence la fermeture de notre coeur au
don du frére.

Chers fréres et sceurs, le Caréme est un temps favorable pour nous renouveler dans la rencontre avec le Christ
vivant dans sa Parole, dans ses Sacrements et dans le prochain. Le Seigneur qui — au cours des quarante jours
passés dans le désert a vaincu les pieges du Tentateur — nous montre le chemin a suivre. Que I'Esprit Saint
nous aide a accomplir un vrai chemin de conversion pour redécouvrir le don de la Parole de Dieu, étre purifiés
du péché qui nous aveugle et servir le Christ présent dans nos fréres dans le besoin. J'encourage tous les
fidéles a manifester ce renouvellement spirituel en participant également aux campagnes de Caréme promues
par de nombreux organismes ecclésiaux visant a faire grandir la culture de la rencontre au sein de l'unique
famille humaine. Prions les uns pour les autres afin que participant a la victoire du Christ nous sachions ouvrir
nos portes aux faibles et aux pauvres. Ainsi nous pourrons vivre et témoigner en plénitude de la joie pascale.

Du Vatican, le 18 octobre 2016,
Féte de Saint Luc, évangéliste

FRANGCOIS
[00196-FR.01] [Texte original: Frangais]

Testo in lingua inglese

The Word is a gift. Other persons are a gift.
Dear Brothers and Sisters,

Lent is a new beginning, a path leading to the certain goal of Easter, Christ’s victory over death. This season
urgently calls us to conversion. Christians are asked to return to God “with all their hearts” (Joel 2:12), to refuse
to settle for mediocrity and to grow in friendship with the Lord. Jesus is the faithful friend who never abandons
us. Even when we sin, he patiently awaits our return; by that patient expectation, he shows us his readiness to
forgive (cf. Homily, 8 January 2016).

Lent is a favorable season for deepening our spiritual life through the means of sanctification offered us by the
Church: fasting, prayer and almsgiving. At the basis of everything is the word of God, which during this season
we are invited to hear and ponder more deeply. | would now like to consider the parable of the rich man and
Lazarus (cf. Lk 16:19-31). Let us find inspiration in this meaningful story, for it provides a key to understanding
what we need to do in order to attain true happiness and eternal life. It exhorts us to sincere conversion.

1. The other person is a gift

The parable begins by presenting its two main characters. The poor man is described in greater detail: he is
wretched and lacks the strength even to stand. Lying before the door of the rich man, he fed on the crumbs
falling from his table. His body is full of sores and dogs come to lick his wounds (cf. vv. 20-21). The picture is
one of great misery; it portrays a man disgraced and pitiful.

The scene is even more dramatic if we consider that the poor man is called Lazarus: a name full of promise,
which literally means “God helps”. This character is not anonymous. His features are clearly delineated and he



7

appears as an individual with his own story. While practically invisible to the rich man, we see and know him as
someone familiar. He becomes a face, and as such, a gift, a priceless treasure, a human being whom God loves
and cares for, despite his concrete condition as an outcast (cf. Homily, 8 January 2016).

Lazarus teaches us that other persons are a gift. A right relationship with people consists in gratefully
recognizing their value. Even the poor person at the door of the rich is not a nuisance, but a summons to
conversion and to change. The parable first invites us to open the doors of our heart to others because each
person is a gift, whether it be our neighbor or an anonymous pauper. Lent is a favorable season for opening the
doors to all those in need and recognizing in them the face of Christ. Each of us meets people like this every
day. Each life that we encounter is a gift deserving acceptance, respect and love. The word of God helps us to
open our eyes to welcome and love life, especially when it is weak and vulnerable. But in order to do this, we
have to take seriously what the Gospel tells us about the rich man.

2. Sin blinds us

The parable is unsparing in its description of the contradictions associated with the rich man (cf. v. 19). Unlike
poor Lazarus, he does not have a name; he is simply called “a rich man”. His opulence was seen in his
extravagant and expensive robes. Purple cloth was even more precious than silver and gold, and was thus
reserved to divinities (cf. Jer 10:9) and kings (cf. Jg 8:26), while fine linen gave one an almost sacred character.
The man was clearly ostentatious about his wealth, and in the habit of displaying it daily: “He feasted
sumptuously every day” (v. 19). In him we can catch a dramatic glimpse of the corruption of sin, which
progresses in three successive stages: love of money, vanity and pride (cf. Homily, 20 September 2013).

The Apostle Paul tells us that “the love of money is the root of all evils” (1 Tim 6:10). It is the main cause of
corruption and a source of envy, strife and suspicion. Money can come to dominate us, even to the point of
becoming a tyrannical idol (cf. Evangelii Gaudium, 55). Instead of being an instrument at our service for doing
good and showing solidarity towards others, money can chain us and the entire world to a selfish logic that
leaves no room for love and hinders peace.

The parable then shows that the rich man’s greed makes him vain. His personality finds expression in
appearances, in showing others what he can do. But his appearance masks an interior emptiness. His life is a
prisoner to outward appearances, to the most superficial and fleeting aspects of existence (cf. ibid., 62).

The lowest rung of this moral degradation is pride. The rich man dresses like a king and acts like a god,
forgetting that he is merely mortal. For those corrupted by love of riches, nothing exists beyond their own ego.
Those around them do not come into their line of sight. The result of attachment to money is a sort of blindness.
The rich man does not see the poor man who is starving, hurting, lying at his door.

Looking at this character, we can understand why the Gospel so bluntly condemns the love of money: “No one
can be the slave of two masters: he will either hate the first and love the second, or be attached to the first and
despise the second. You cannot be the slave both of God and of money” (Mt 6:24).

3. The Word is a gift

The Gospel of the rich man and Lazarus helps us to make a good preparation for the approach of Easter. The
liturgy of Ash Wednesday invites us to an experience quite similar to that of the rich man. When the priest
imposes the ashes on our heads, he repeats the words: “Remember that you are dust, and to dust you shall
return”. As it turned out, the rich man and the poor man both died, and the greater part of the parable takes
place in the afterlife. The two characters suddenly discover that “we brought nothing into the world, and we can
take nothing out of it” (7 Tim 6:7).

We too see what happens in the afterlife. There the rich man speaks at length with Abraham, whom he calls
“father” (Lk 16:24.27), as a sign that he belongs to God’s people. This detail makes his life appear all the more



8

contradictory, for until this moment there had been no mention of his relation to God. In fact, there was no place
for God in his life. His only god was himself.

The rich man recognizes Lazarus only amid the torments of the afterlife. He wants the poor man to alleviate his
suffering with a drop of water. What he asks of Lazarus is similar to what he could have done but never did.
Abraham tells him: “During your life you had your fill of good things, just as Lazarus had his fill of bad. Now he is
being comforted here while you are in agony” (v. 25). In the afterlife, a kind of fairness is restored and life’s evils
are balanced by good.

The parable goes on to offer a message for all Christians. The rich man asks Abraham to send Lazarus to warn
his brothers, who are still alive. But Abraham answers: “They have Moses and the prophets, let them listen to
them” (v. 29). Countering the rich man’s objections, he adds: “If they will not listen either to Moses or to the
prophets, they will not be convinced even if someone should rise from the dead” (v. 31).

The rich man’s real problem thus comes to the fore. At the root of all his ills was the failure to heed God’s word.
As a result, he no longer loved God and grew to despise his neighbor. The word of God is alive and powerful,
capable of converting hearts and leading them back to God. When we close our heart to the gift of God’s word,
we end up closing our heart to the gift of our brothers and sisters.

Dear friends, Lent is the favorable season for renewing our encounter with Christ, living in his word, in the
sacraments and in our neighbor. The Lord, who overcame the deceptions of the Tempter during the forty days in
the desert, shows us the path we must take. May the Holy Spirit lead us on a true journey of conversion, so that
we can rediscover the gift of God’s word, be purified of the sin that blinds us, and serve Christ present in our
brothers and sisters in need. | encourage all the faithful to express this spiritual renewal also by sharing in the
Lenten Campaigns promoted by many Church organizations in different parts of the world, and thus to favor the
culture of encounter in our one human family. Let us pray for one another so that, by sharing in the victory of
Christ, we may open our doors to the weak and poor. Then we will be able to experience and share to the full
the joy of Easter.

From the Vatican, 18 October 2016,
Feast of Saint Luke the Evangelist

FRANCIS

[00196-EN.01] [Original text: English]

Testo in lingua tedesca

Das Wort Gottes ist ein Geschenk. Der andere ist ein Geschenk.

Liebe Brider und Schwestern,

Die osterliche Bulzeit ist ein Neuanfang, ein Weg, der zu einem sicheren Ziel fihrt: zum Pascha der
Auferstehung, zum Sieg Christi iber den Tod. Und immer richtet diese Zeit eine nachdrtickliche Einladung zur
Umkehr an uns: Der Christ ist aufgerufen, »von ganzem Herzen« (Joel 2,12) zu Gott zuriickzukehren, um sich
nicht mit einem mittelmaRigen Leben zufriedenzugeben, sondern in der Freundschaft mit dem Herrn zu
wachsen. Jesus ist der treue Freund, der uns nie verlasst, denn auch wenn wir stindigen, wartet er geduldig auf
unsere Ruckkehr zu ihm und zeigt mit diesem Warten, dass er willig ist, zu vergeben (vgl. Homilie, Domus
Sanctae Marthae, 8. Januar 2016).

Die osterliche Bulzeit ist der glinstige Moment, das Leben des Geistes durch die heiligen Mittel, welche die
Kirche uns bietet, zu intensivieren: durch Fasten, Gebet und Almosengeben. Die Grundlage von alldem ist das
Wort Gottes, und in dieser Zeit sind wir eingeladen, es mit groflerem Eifer zu héren und zu meditieren.



9

Besonders mdchte ich hier auf das Gleichnis vom reichen Prasser und dem armen Lazarus eingehen (vgl. Lk
16,19-31). Lassen wir uns von dieser so bedeutungsvollen Erzdhlung anregen: Sie bietet uns den Schliissel, der
uns begreifen lasst, was wir tun missen, um das wahre Gliick und das ewige Leben zu erlangen, und ermahnt
uns zu aufrichtiger Umkehr.

1. Der andere ist ein Geschenk

Das Gleichnis beginnt mit einer Vorstellung der beiden Hauptfiguren, doch der Arme wird wesentlich
ausflhrlicher beschrieben: Er befindet sich in einer verzweifelten Lage und hat nicht die Kraft, sich wieder
aufzurichten. Er liegt vor der Tur des Reichen und wiirde gerne von dem essen, was von dessen Tisch fallt; sein
Leib ist voller Geschwire, und die Hunde kommen und lecken daran (vgl. V. 20-21). Ein disteres Bild also von
einem entwirdigten und erniedrigten Menschen.

Die Szene erscheint noch dramatischer, wenn man bedenkt, dass der Arme Lazarus heil’t — ein
verheilungsvoller Name, der woértlich bedeutet ,Gott hilft“. Er ist daher keine anonyme Figur; er hat ganz
deutliche Ziige und zeigt sich als ein Mensch, dem eine persdnliche Geschichte zuzuordnen ist. Wahrend er flr
den Reichen gleichsam unsichtbar ist, wird er uns bekannt und fast vertraut, er bekommt ein Gesicht; und als
solcher wird er ein Geschenk, ein unschatzbarer Reichtum, ein Wesen, das Gott gewollt hat, das er liebt und an
das er denkt, auch wenn seine konkrete Situation die eines Stlicks menschlichen Millls ist (vgl. Homilie, Domus
Sanctae Marthae, 8. Januar 2016).

Lazarus lehrt uns, dass der andere ein Geschenk ist. Die rechte Beziehung zu den Menschen besteht darin,
dankbar ihren Wert zu erkennen. Auch der Arme vor der TUr des Reichen ist nicht etwa ein lastiges Hindernis,
sondern ein Appell, umzukehren und das eigene Leben zu andern. Der erste Aufruf, den dieses Gleichnis an
uns richtet, ist der, dem anderen die Tir unseres Herzens zu 6ffnen, denn jeder Mensch ist ein Geschenk,
sowohl unser Nachbar, als auch der unbekannte Arme. Die 6sterliche BuRRzeit ist eine giinstige Zeit, um jedem
Bedurftigen die Tur zu 6ffnen und in ihm oder ihr das Antlitz Christi zu erkennen. Jeder von uns trifft solche auf
seinem Weg. Jedes Leben, das uns entgegenkommt, ist ein Geschenk und verdient Aufnahme, Achtung und
Liebe. Das Wort Gottes hilft uns, die Augen zu 6ffnen, um das Leben aufzunehmen und zu lieben, besonders
wenn es schwach ist. Doch um dazu fahig zu sein, muss man auch ernst nehmen, was das Evangelium uns in
Bezug auf den reichen Prasser offenbart.

2. Die Siinde macht uns blind

Mitleidlos stellt das Gleichnis die Gegensatze heraus, in denen sich der Reiche befindet (vgl. V. 19). Diese
Gestalt hat im Unterschied zum armen Lazarus keinen Namen; der Mann wird als ,reich” bezeichnet. Sein
Uppiger Lebensstil zeigt sich in den Ubertrieben luxuriésen Kleidern, die er tragt. Purpur war namlich etwas sehr
Wertvolles, mehr als Silber und Gold, und daher war er den Gottheiten (vgl. Jer 10,9) und den Kénigen (vgl. Ri
8,26) vorbehalten. Byssus war ein besonderes Leinen, das dazu beitrug, der Erscheinung einen fast sakralen
Charakter zu verleihen. Der Reichtum dieses Mannes ist also Ubertrieben, auch weil er tagtaglich und
gewohnheitsmafig zur Schau gestellt wird: Er lebte »Tag fiir Tag herrlich und in Freuden« (V. 19). In ihm
scheint in dramatischer Weise die Verdorbenheit durch die Siinde auf, die sich in drei aufeinander folgenden
Schritten verwirklicht: Liebe zum Geld, Eitelkeit und Hochmut (vgl. Homilie, Domus Sanctae Marthae, 20.
September 2013).

Der Apostel Paulus sagt: »Die Wurzel aller Ubel ist die Habsucht« (1Tim 6,10). Sie ist der Hauptgrund fiir die
Verdorbenheit und ein Quell von Neid, Streitigkeiten und Verdachtigungen. Das Geld kann uns schlieBlich so
beherrschen, dass es zu einem tyrannischen Goétzen wird (vgl. Apost. Schreiben Evangelii gaudium, 55). Anstatt
ein Mittel zu sein, das uns dient, um Gutes zu tun und Solidaritédt gegenlber den anderen zu Gben, kann das
Geld uns und die Welt einer egoistischen Denkweise unterwerfen, die der Liebe keinen Raum lasst und den
Frieden behindert.

Das Gleichnis zeigt uns auflerdem, dass die Habsucht des Reichen ihn eitel macht. Seine Persénlichkeit geht in
der auBeren Erscheinung auf, darin, den anderen zu zeigen, was er sich leisten kann. Doch die Erscheinung



10

tarnt die innere Leere. Sein Leben ist gefangen in der AuRerlichkeit, in der oberflachlichsten und vergénglichsten
Dimension des Seins (vgl. ebd., 62).

Die tiefste Stufe dieses moralischen Verfalls ist der Hochmut. Der reiche Mann kleidet sich, als sei er ein Kdnig,
er tduscht die Haltung eines Gottes vor und vergisst, dass er blof3 ein Sterblicher ist. Fir den von der Liebe zum
Reichtum verdorbenen Menschen gibt es nichts anderes, als das eigene Ich, und deshalb gelangen die
Menschen, die ihn umgeben, nicht in sein Blickfeld. Die Frucht der Anhanglichkeit ans Geld ist also eine Art
Blindheit: Der Reiche sieht den hungrigen, mit Geschwiiren bedeckten und in seiner Erniedrigung entkrafteten
Armen Uberhaupt nicht.

Wenn man diese Gestalt betrachtet, versteht man, warum das Evangelium in seiner Verurteilung der Liebe zum
Geld so deutlich ist: »Niemand kann zwei Herren dienen; er wird entweder den einen hassen und den andern
lieben oder er wird zu dem einen halten und den andern verachten. Ihr kénnt nicht beiden dienen, Gott und dem
Mammon« (Mt 6,24).

3. Das Wort Gottes ist ein Geschenk

Das Evangelium vom reichen Prasser und dem armen Lazarus hilft uns, uns gut auf das Osterfest
vorzubereiten, das naher riickt. Die Liturgie des Aschermittwochs Iadt uns zu einer Erfahrung ein, die jener
ahnlich ist, die der Reiche in sehr dramatischer Weise macht. Der Priester spricht beim Auflegen der Asche:

» Bedenke, Mensch, dass du Staub bist und wieder zum Staub zurlickkehren wirst.« Beide — der Reiche und der
Arme - sterben namlich, und der Hauptteil des Gleichnisses spielt im Jenseits. Beide entdecken plétzlich eine
Grundwahrheit: »Wir haben nichts in die Welt mitgebracht, und wir kénnen auch nichts aus ihr mitnehmen«
(1Tim 6,7).

Auch unser Blick 6ffnet sich dem Jenseits, wo der Reiche ein langes Gesprach mit Abraham fiihrt, den er
»Vater« nennt (Lk 16,24.27) und damit zeigt, dass er zum Volk Gottes gehort. Dieses Detail macht sein Leben
noch widerspruchlicher, denn bis zu diesem Zeitpunkt war von seiner Beziehung zu Gott keine Rede gewesen.
Tatsachlich war in seinem Leben kein Platz fiir Gott gewesen, da sein einziger Gott er selber gewesen war.

Erst in den Qualen des Jenseits erkennt der Reiche den Lazarus und mdéchte, dass der Arme seine Leiden mit
ein wenig Wasser lindert. Was er von Lazarus erbittet, ahnelt dem, was der Reiche héatte tun kénnen, aber nie
getan hat. Doch Abraham erklart ihm: »Denk daran, dass du schon zu Lebzeiten deinen Anteil am Guten
erhalten hast, Lazarus aber nur Schlechtes. Jetzt wird er dafiir getrdstet, du aber musst leiden« (V. 25). Im
Jenseits wird eine gewisse Gerechtigkeit wieder hergestellt und das Schlechte aus dem Leben wird durch das
Gute ausgeglichen.

Das Gleichnis geht noch weiter und vermittelt so eine Botschaft fiir alle Christen. Der Reiche, der Brider hat, die
noch leben, bittet nAmlich Abraham, Lazarus zu ihnen zu schicken, um sie zu warnen. Doch Abraham antwortet:
»Sie haben Mose und die Propheten, auf die sollen sie héren« (V. 29). Und auf den Einwand des Reichen fligt
er hinzu: »Wenn sie auf Mose und die Propheten nicht héren, werden sie sich auch nicht Gberzeugen lassen,
wenn einer von den Toten aufersteht« (V. 31).

Auf diese Weise kommt das eigentliche Problem des Reichen zum Vorschein: Die Wurzel seiner Ubel besteht
darin, dass er nicht auf das Wort Gottes hért, das hat ihn dazu gebracht, Gott nicht mehr zu lieben und darum
den Nachsten zu verachten. Das Wort Gottes ist eine lebendige Kraft, die imstande ist, im Herzen der Menschen
die Umkehr auszulésen und die Person wieder auf Gott hin auszurichten. Das Herz gegenlber dem Geschenk
zu verschliel3en, das der sprechende Gott ist, hat zur Folge, dass sich das Herz auch gegentiber dem Geschenk
verschlielt, das der Mitmensch ist.

Liebe Briider und Schwestern, die dsterliche Bul3zeit ist die glinstige Zeit, um sich zu erneuern in der
Begegnung mit Christus, der in seinem Wort, in den Sakramenten und im Nachsten lebendig ist. Der Herr, der in
den vierzig Tagen in der Wiste die List des Versuchers Uberwunden hat, zeigt uns den Weg, dem wir folgen
missen. Moge der Heilige Geist uns leiten, einen wahren Weg der Umkehr zu gehen, um das Geschenk des



11

Wortes Gottes neu zu entdecken, von der Siinde, die uns blind macht, gereinigt zu werden und Christus in den
bedirftigen Mitmenschen zu dienen. Ich ermutige alle Glaubigen, diese geistliche Erneuerung auch durch die
Teilnahme an den Fastenaktionen zum Ausdruck zu bringen, die viele kirchliche Organismen in verschiedenen
Teilen der Welt durchfiihren, um die Kultur der Begegnung in der einen Menschheitsfamilie zu férdern. Beten wir
fureinander, dass wir am Sieg Christi Anteil erhalten und verstehen, unsere Tiren dem Schwachen und dem
Armen zu 6ffnen. Dann kdnnen wir die Osterfreude in Fille erleben und bezeugen.

Aus dem Vatikan, am 18. Oktober 2016,
dem Fest des heiligen Lukas

FRANZISKUS

[00196-DE.01] [Originalsprache: Deutsch]

Testo in lingua spagnola

La Palabra es un don. El otro es un don.
Queridos hermanos y hermanas:

La Cuaresma es un nuevo comienzo, un camino que nos lleva a un destino seguro: la Pascua de Resurreccion,
la victoria de Cristo sobre la muerte. Y en este tiempo recibimos siempre una fuerte llamada a la conversion: el
cristiano esta llamado a volver a Dios «de todo corazon» (JI 2,12), a no contentarse con una vida mediocre, sino
a crecer en la amistad con el Sefor. Jesus es el amigo fiel que nunca nos abandona, porque incluso cuando
pecamos espera pacientemente que volvamos a él y, con esta espera, manifiesta su voluntad de perdonar (cf.
Homilia, 8 enero 2016).

La Cuaresma es un tiempo propicio para intensificar la vida del espiritu a través de los medios santos que la
Iglesia nos ofrece: el ayuno, la oracion y la limosna. En la base de todo esta la Palabra de Dios, que en este
tiempo se nos invita a escuchar y a meditar con mayor frecuencia. En concreto, quisiera centrarme aqui en la
parabola del hombre rico y el pobre Lazaro (cf. Lc 16,19-31). Dejémonos guiar por este relato tan significativo,
que nos da la clave para entender como hemos de comportarnos para alcanzar la verdadera felicidad y la vida
eterna, exhortandonos a una sincera conversion.

1. El otro es un don

La parabola comienza presentando a los dos personajes principales, pero el pobre es el que viene descrito con
mas detalle: él se encuentra en una situacion desesperada y no tiene fuerza ni para levantarse, esta echado a
la puerta del rico y come las migajas que caen de su mesa, tiene llagas por todo el cuerpo y los perros vienen a
lamérselas (cf. vv. 20-21). El cuadro es sombrio, y el hombre degradado y humillado.

La escena resulta aun mas dramatica si consideramos que el pobre se llama Lazaro: un nombre repleto de
promesas, que significa literalmente «Dios ayuda». Este no es un personaje anénimo, tiene rasgos precisos y
se presenta como alguien con una historia personal. Mientras que para el rico es como si fuera invisible, para
nosotros es alguien conocido y casi familiar, tiene un rostro; y, como tal, es un don, un tesoro de valor
incalculable, un ser querido, amado, recordado por Dios, aunque su condicidn concreta sea la de un desecho
humano (cf. Homilia, 8 enero 2016).

Lazaro nos ensefia que el otro es un don. La justa relacién con las personas consiste en reconocer con gratitud
su valor. Incluso el pobre en la puerta del rico, no es una carga molesta, sino una llamada a convertirse y a
cambiar de vida. La primera invitacién que nos hace esta parabola es la de abrir la puerta de nuestro corazon al
otro, porque cada persona es un don, sea vecino nuestro o un pobre desconocido. La Cuaresma es un tiempo
propicio para abrir la puerta a cualquier necesitado y reconocer en €l o en ella el rostro de Cristo. Cada uno de



12

nosotros los encontramos en nuestro camino. Cada vida que encontramos es un don y merece acogida, respeto
y amor. La Palabra de Dios nos ayuda a abrir los ojos para acoger la vida y amarla, sobre todo cuando es débil.
Pero para hacer esto hay que tomar en serio también lo que el Evangelio nos revela acerca del hombre rico.

2. El pecado nos ciega

La parabola es despiadada al mostrar las contradicciones en las que se encuentra el rico (cf. v. 19). Este
personaje, al contrario que el pobre Lazaro, no tiene un nombre, se le califica s6lo como «rico». Su opulencia se
manifiesta en la ropa que viste, de un lujo exagerado. La purpura, en efecto, era muy valiosa, mas que la plata y
el oro, y por eso estaba reservada a las divinidades (cf. Jr 10,9) y a los reyes (cf. Jc 8,26). La tela era de un lino
especial que contribuia a dar al aspecto un caracter casi sagrado. Por tanto, la riqueza de este hombre es
excesiva, también porque la exhibia de manera habitual todos los dias: «Banqueteaba espléndidamente cada
dia» (v. 19). En él se vislumbra de forma patente la corrupcion del pecado, que se realiza en tres momentos
sucesivos: el amor al dinero, la vanidad y la soberbia (cf. Homilia, 20 septiembre 2013).

El apdstol Pablo dice que «la codicia es la raiz de todos los males» (1 Tm 6,10). Esta es la causa principal de la
corrupcion y fuente de envidias, pleitos y recelos. El dinero puede llegar a dominarnos hasta convertirse en un
idolo tiranico (cf. Exh. ap. Evangelii gaudium, 55). En lugar de ser un instrumento a nuestro servicio para hacer
el bien y ejercer la solidaridad con los demas, el dinero puede someternos, a nosotros y a todo el mundo, a una
I6gica egoista que no deja lugar al amor e impide la paz.

La parabola nos muestra como la codicia del rico lo hace vanidoso. Su personalidad se desarrolla en la
apariencia, en hacer ver a los demas lo que él se puede permitir. Pero la apariencia esconde un vacio interior.
Su vida esta prisionera de la exterioridad, de la dimension mas superficial y efimera de la existencia (cf. ibid.,
62).

El peldafio mas bajo de esta decadencia moral es la soberbia. EI hombre rico se viste como si fuera un rey,
simula las maneras de un dios, olvidando que es simplemente un mortal. Para el hombre corrompido por el
amor a las riquezas, no existe otra cosa que el propio yo, y por eso las personas que estan a su alrededor no
merecen su atencion. El fruto del apego al dinero es una especie de ceguera: el rico no ve al pobre hambriento,
llagado y postrado en su humillacion.

Cuando miramos a este personaje, se entiende por qué el Evangelio condena con tanta claridad el amor al
dinero: «Nadie puede estar al servicio de dos amos. Porque despreciara a uno y querra al otro; o, al contrario,
se dedicara al primero y no hara caso del segundo. No podéis servir a Dios y al dinero» (Mt 6,24).

3. La Palabra es un don

El Evangelio del rico y el pobre Lazaro nos ayuda a prepararnos bien para la Pascua que se acerca. La liturgia
del Miércoles de Ceniza nos invita a vivir una experiencia semejante a la que el rico ha vivido de manera muy
dramatica. El sacerdote, mientras impone la ceniza en la cabeza, dice las siguientes palabras: «Acuérdate de
que eres polvo y al polvo volverasy. El rico y el pobre, en efecto, mueren, y la parte principal de la parabola se
desarrolla en el mas alla. Los dos personajes descubren de repente que «sin nada vinimos al mundo, y sin nada
nos iremos de él» (1 Tm 6,7).

También nuestra mirada se dirige al mas alla, donde el rico mantiene un diadlogo con Abraham, al que llama
«padre» (Lc 16,24.27), demostrando que pertenece al pueblo de Dios. Este aspecto hace que su vida sea
todavia mas contradictoria, ya que hasta ahora no se habia dicho nada de su relacion con Dios. En efecto, en
su vida no habia lugar para Dios, siendo él mismo su unico dios.

El rico s6lo reconoce a Lazaro en medio de los tormentos de la otra vida, y quiere que sea el pobre quien le
alivie su sufrimiento con un poco de agua. Los gestos que se piden a Lazaro son semejantes a los que el rico
hubiera tenido que hacer y nunca realizé. Abraham, sin embargo, le explica: «Hijo, recuerda que recibiste tus



13

bienes en vida, y Lazaro, a su vez, males: por eso encuentra aqui consuelo, mientras que tu padeces» (v. 25).
En el mas alla se restablece una cierta equidad y los males de la vida se equilibran con los bienes.

La parabola se prolonga, y de esta manera su mensaje se dirige a todos los cristianos. En efecto, el rico, cuyos
hermanos todavia viven, pide a Abraham que les envie a Lazaro para advertirles; pero Abraham le responde:
«Tienen a Moisés y a los profetas; que los escuchen» (v. 29). Y, frente a la objecion del rico, afiade: «Si no
escuchan a Moisés y a los profetas, no haran caso ni aunque resucite un muerto» (v. 31).

De esta manera se descubre el verdadero problema del rico: la raiz de sus males esta en no prestar oido a la
Palabra de Dios; esto es lo que le llevd a no amar ya a Dios y por tanto a despreciar al projimo. La Palabra de
Dios es una fuerza viva, capaz de suscitar la conversion del corazon de los hombres y orientar nuevamente a
Dios. Cerrar el corazon al don de Dios que habla tiene como efecto cerrar el corazén al don del hermano.

Queridos hermanos y hermanas, la Cuaresma es el tiempo propicio para renovarse en el encuentro con Cristo
vivo en su Palabra, en los sacramentos y en el préjimo. El Sefior —que en los cuarenta dias que pasé en el
desierto vencio los engarfios del Tentador— nos muestra el camino a seguir. Que el Espiritu Santo nos guie a
realizar un verdadero camino de conversion, para redescubrir el don de la Palabra de Dios, ser purificados del
pecado que nos ciega y servir a Cristo presente en los hermanos necesitados. Animo a todos los fieles a que
manifiesten también esta renovacién espiritual participando en las campafas de Cuaresma que muchas
organizaciones de la Iglesia promueven en distintas partes del mundo para que aumente la cultura del
encuentro en la unica familia humana. Oremos unos por otros para que, participando de la victoria de Cristo,
sepamos abrir nuestras puertas a los débiles y a los pobres. Entonces viviremos y daremos un testimonio pleno
de la alegria de la Pascua.

Vaticano, 18 de octubre de 2016
Fiesta de San Lucas Evangelista

FRANCISCO

[00196-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Testo in lingua portoghese

A Palavra é um dom. O outro é um dom.

Amados irmaos e irmas!

A Quaresma é um novo comego, uma estrada que leva a um destino seguro: a Pascoa de Ressurreigao, a
vitoria de Cristo sobre a morte. E este tempo ndo cessa de nos dirigir um forte convite a conversao: o cristao &
chamado a voltar para Deus «de todo o coragdo» (JI 2, 12), ndo se contentando com uma vida mediocre, mas
crescendo na amizade do Senhor. Jesus € o amigo fiel que nunca nos abandona, pois, mesmo quando
pecamos, espera pacientemente pelo nosso regresso a Ele e, com esta espera, manifesta a sua vontade de
perdao (cf. Homilia na Santa Missa, 8 de janeiro de 2016).

A Quaresma é o momento favoravel para intensificarmos a vida espiritual através dos meios santos que a Igreja
nos propde: o jejum, a oragdo e a esmola. Na base de tudo isto, porém, esta a Palavra de Deus, que somos
convidados a ouvir e meditar com maior assiduidade neste tempo. Aqui queria deter-me, em particular, na
parabola do homem rico e do pobre Lazaro (cf. Lc 16, 19-31). Deixemo-nos inspirar por esta pagina tao
significativa, que nos da a chave para compreender como temos de agir para alcangarmos a verdadeira
felicidade e a vida eterna, incitando-nos a uma sincera conversao.

1. O outro € um dom



14

A parabola inicia com a apresentacao dos dois personagens principais, mas quem aparece descrito de forma
mais detalhada é o pobre: encontra-se numa condi¢gdo desesperada e sem forgas para se solevar, jaz a porta
do rico na esperanga de comer as migalhas que caem da mesa dele, tem o corpo coberto de chagas, que os
caes vém lamber (cf. vv. 20-21). Enfim, o quadro é sombrio, com o0 homem degradado e humilhado.

A cena revela-se ainda mais dramatica, quando se considera que o pobre se chama Lazaro, um nome muito
promissor pois significa, literalmente, «Deus ajuda». Nao se trata duma pessoa andnima; antes, tem tragos
muito concretos e aparece como um individuo a quem podemos atribuir uma histéria pessoal. Enquanto Lazaro
€ como que invisivel para o rico, a nossos olhos aparece como um ser conhecido e quase de familia, torna-se
um rosto; e, como tal, € um dom, uma riqueza inestimavel, um ser querido, amado, recordado por Deus, apesar
da sua condic¢do concreta ser a duma escoria humana (cf. Homilia na Santa Missa, 8 de janeiro de 2016).

Lazaro ensina-nos que o outro é um dom. A justa relagdo com as pessoas consiste em reconhecer, com
gratidao, o seu valor. O proprio pobre a porta do rico ndo € um empecilho fastidioso, mas um apelo a converter-
se e mudar de vida. O primeiro convite que nos faz esta parabola é o de abrir a porta do nosso coragao ao
outro, porque cada pessoa € um dom, seja ela o nosso vizinho ou o pobre desconhecido. A Quaresma € um
tempo propicio para abrir a porta a cada necessitado e nele reconhecer o rosto de Cristo. Cada um de nds
encontra-o no préprio caminho. Cada vida que se cruza connosco € um dom e merece aceitagao, respeito,
amor. A Palavra de Deus ajuda-nos a abrir os olhos para acolher a vida e ama-la, sobretudo quando é fragil.
Mas, para se poder fazer isto, € necessario tomar a sério também aquilo que o Evangelho nos revela a
proposito do homem rico.

2. O pecado cega-nos

A parabola poe em evidéncia, sem piedade, as contradicbes em que vive o rico (cf. v. 19). Este personagem, ao
contrario do pobre Lazaro, ndo tem um nome, € qualificado apenas como «rico». A sua opuléncia manifesta-se
nas roupas, de um luxo exagerado, que usa. De facto, a purpura era muito apreciada, mais do que a pratae o
ouro, e por isso se reservava para os deuses (cf. Jr 10, 9) e os reis (cf. Jz 8, 26). O linho fino era um linho
especial que ajudava a conferir a posicao da pessoa um carater quase sagrado. Assim, a riqueza deste homem
€ excessiva, inclusive porque exibida habitualmente: «Fazia todos os dias espléndidos banquetes» (v. 19).
Entrevé-se nele, dramaticamente, a corrupgao do pecado, que se realiza em trés momentos sucessivos: 0 amor
ao dinheiro, a vaidade e a soberba (cf. Homilia na Santa Missa, 20 de setembro de 2013).

O apostolo Paulo diz que «a raiz de todos os males é a ganancia do dinheiro» (7 Tm 6, 10). Esta é o motivo
principal da corrupgao e uma fonte de invejas, contendas e suspeitas. O dinheiro pode chegar a dominar-nos
até ao ponto de se tornar um idolo tiranico (cf. Exort. ap. Evangelii gaudium, 55). Em vez de instrumento ao
nosso dispor para fazer o bem e exercer a solidariedade com os outros, o dinheiro pode-nos subjugar, a nés e
ao mundo inteiro, numa logica egoista que nao deixa espago ao amor e dificulta a paz.

Depois, a parabola mostra-nos que a ganancia do rico fa-lo vaidoso. A sua personalidade vive de aparéncias,
fazendo ver aos outros aquilo que se pode permitir. Mas a aparéncia serve de mascara para o seu vazio
interior. A sua vida esta prisioneira da exterioridade, da dimensao mais superficial e efémera da existéncia (cf.
ibid., 62).

O degrau mais baixo desta deterioragdo moral € a soberba. O homem veste-se como se fosse um rei, simula a
posi¢cao dum deus, esquecendo-se que € um simples mortal. Para o homem corrompido pelo amor das
riqguezas, nada mais existe além do proprio eu e, por isso, as pessoas que o rodeiam nao caiem sob a algada
do seu olhar. Assim o fruto do apego ao dinheiro € uma espécie de cegueira: o rico ndo vé o pobre esfomeado,
chagado e prostrado na sua humilhagéo.

Olhando para esta figura, compreende-se por que motivo o Evangelho é tdo claro ao condenar o amor ao
dinheiro: «Ninguém pode servir a dois senhores: ou ndo gostara de um deles e estimara o outro, ou se dedicara
a um e desprezara o outro. Ndo podeis servir a Deus e ao dinheiro» (Mt 6, 24).



15

3. A Palavra é um dom

O Evangelho do homem rico e do pobre Lazaro ajuda a prepararmo-nos bem para a Pascoa que se aproxima.
A liturgia de Quarta-Feira de Cinzas convida-nos a viver uma experiéncia semelhante a que faz de forma tao
dramatica o rico. Quando impde as cinzas sobre a cabeca, o sacerdote repete estas palavras: «Lembra-te,
homem, que és po da terra e a terra has de voltar». De facto, tanto o rico como o pobre morrem, e a parte
principal da parabola desenrola-se no Além. Dum momento para o outro, os dois personagens descobrem que
nos «nada trouxemos ao mundo e nada podemos levar dele» (1 Tm 6, 7).

Também o nosso olhar se abre para o Além, onde o rico tece um longo dialogo com Abrado, a quem trata por
«pai» (Lc 16, 24.27), dando mostras de fazer parte do povo de Deus. Este detalhe torna ainda mais
contraditoria a sua vida, porque até agora nada se disse da sua relagdo com Deus. Com efeito, na sua vida,
nao havia lugar para Deus, sendo ele mesmo o seu Unico deus.

S6 no meio dos tormentos do Além é que o rico reconhece Lazaro e queria que o pobre aliviasse os seus
sofrimentos com um pouco de agua. Os gestos solicitados a Lazaro sdo semelhantes aos que o rico poderia ter
feito, mas nunca fez. Abrado, porém, explica-lhe: «Recebeste os teus bens na vida, enquanto Lazaro recebeu
somente males. Agora, ele é consolado, enquanto tu és atormentado» (v. 25). No Além, restabelece-se uma
certa equidade, e os males da vida sdo contrabalancados pelo bem.

Mas a parabola continua, apresentando uma mensagem para todos os cristdos. De facto o rico, que ainda tem
irmaos vivos, pede a Abrado que mande Lazaro avisa-los; mas Abrado respondeu: «Tém Moisés e os Profetas;
que os oicam» (v. 29). E, a sucessiva objegéo do rico, acrescenta: «Se nao dao ouvidos a Moisés e aos
Profetas, tdo-pouco se deixarao convencer, se alguém ressuscitar dentre os mortos» (v. 31).

Deste modo se patenteia o verdadeiro problema do rico: a raiz dos seus males € ndo dar ouvidos a Palavra de
Deus; isto levou-o a deixar de amar a Deus e, consequentemente, a desprezar o proximo. A Palavra de Deus é
uma forca viva, capaz de suscitar a conversao no corag¢ao dos homens e orientar de novo a pessoa para Deus.
Fechar o coragao ao dom de Deus que fala, tem como consequéncia fechar o coracao ao dom do irmao.

Amados irmaos e irmas, a Quaresma é o tempo favoravel para nos renovarmos, encontrando Cristo vivo na sua
Palavra, nos Sacramentos e no proximo. O Senhor — que, nos quarenta dias passados no deserto, venceu as
ciladas do Tentador — indica-nos o caminho a seguir. Que o Espirito Santo nos guie na realizagdo dum
verdadeiro caminho de conversao, para redescobrirmos o dom da Palavra de Deus, sermos purificados do
pecado que nos cega e servirmos Cristo presente nos irm&os necessitados. Encorajo todos os fiéis a expressar
esta renovacgao espiritual, inclusive participando nas Campanhas de Quaresma que muitos organismos
eclesiais, em varias partes do mundo, promovem para fazer crescer a cultura do encontro na Unica familia
humana. Rezemos uns pelos outros para que, participando na vitéria de Cristo, saibamos abrir as nossas portas
ao fragil e ao pobre. Entdo poderemos viver e testemunhar em plenitude a alegria da Pascoa.

Vaticano, 18 de outubro de 2016,
Festa do Evangelista Sao Lucas

FRANCISCO
[00196-P0O.01] [Texto original: Portugués]

Testo in lingua polacca

Stowo jest darem. Druga osoba jest darem.

Drodzy Bracia i Siostry!



16

Wielki Post to nowy poczatek, to droga prowadzaca do bezpiecznego celu: Paschy Zmartwychwstania,
zwyciestwa Chrystusa nad smiercig. Okres ten zawsze kieruje ku nam stanowczg zachete do nawrocenia:
chrzescijanin jest wezwany, by powrdcit do Boga ,catym swym sercem” (JI 2,12), aby nie zadowalat sie zyciem
przecietnym, ale wzrastat w przyjazni z Panem. Jezus jest wiernym przyjacielem, ktéry nas nigdy nie opuszcza,
bo nawet kiedy grzeszymy, czeka cierpliwie na nasz powr6t do Niego, a wraz z tym oczekiwaniem, ukazuje
swoje pragnienie przebaczenia (por. Homilia podczas Mszy sw., 8 stycznia 2016).

Wielki Post jest czasem sprzyjajacym zintensyfikowaniu zycia duchowego poprzez swiete $rodki, jakie oferuje
nam Kosciot: post, modlitwe i jatmuzne. U podstaw wszystkiego jest Stowo Boze, do ktérego stuchania i bardziej
pilnego rozwazania jesteSmy w tym okresie zachecani. Chciatbym zwtaszcza zatrzymac sie tutaj nad
przypowiescig o bogaczu i Lazarzu (por. £tk 16,19-31). Pozwolmy sie zainspirowac tg tak znamienng kartg, ktéra
daje nam klucz do zrozumienia, jak dziata¢, aby osiggna¢ prawdziwe szczescie i zycie wieczne, zachecajgc nas
do szczerego nawrocenia.

1. Druga osoba jest darem

Przypowies¢ rozpoczyna sie od przedstawienia dwoch gtownych bohateréw, ale to cztowiek ubogi jest opisany
bardziej szczegdtowo: jest on w stanie rozpaczliwym i nie ma sity, aby sie podniesc, lezy u bramy bogacza i je
okruszyny, ktére spadajg z jego stotu, cate jego ciato jest pokryte ranami a psy przychodzg je liza¢ (por. ww. 20-
21). Obraz jest wiec ponury, a cziowiek jest powalony na obie topatki i ponizony.

Scena okazuje sig jeszcze bardziej dramatyczna, jesli wezmiemy pod uwage, ze ubogi nazywa sie tazarz. jest
to imie petne obietnic, ktére dostownie oznacza ,Bdg pomaga”. Zatem nie jest to osoba anonimowa, ma
wyraznie okreslone rysy i ukazuje sie jako cztowiek, z ktérym nalezy fgczyc¢ jakas historie osobistg. Chociaz dla
bogacza jest on jakby niewidoczny, dla nas staje sie znany i niemal bliski, staje sie obliczem; a jako takie -
darem, bezcennym bogactwem, istotg chciang, kochana, zapamigtang przez Boga, nawet jezeli jej konkretna
kondycja jest sytuacjg odrzucenia przez ludzi (por. Homilia na Mszy sw., 8 stycznia 2016).

tazarz uczy nas, ze druga osoba jest darem. Wtasciwa relacja z ludzmi polega na uznaniu z wdziecznoscig ich
wartosci. Réwniez ubogi przy bramie bogacza nie jest irytujgcg przeszkoda, ale wezwaniem do pokuty i
przemiany swojego zycia. Pierwszg zachetg jakg kieruje ta przypowies¢ jest wezwanie do otwarcia drzwi
naszego serca na drugg osobe, poniewaz kazdy cztowiek jest darem, czy jest to ktos nam bliski, czy tez obcy
biedak. Wielki Post jest czasem sprzyjajgcym otwarciu drzwi kazdemu potrzebujgcemu i rozpoznaniu w nim, czy
tez w niej, oblicza Chrystusa. Kazdy z nas spotyka ich na swojej drodze. Kazde zycie, ktére napotykamy, jest
darem i zastuguje na akceptacje, szacunek, mitos¢. Stowo Boze pomaga nam otworzy¢ nasze oczy, aby przyjgc
zycie i je umitowac, zwlaszcza gdy jest stabe. By jednak méc to uczynic, trzeba potraktowaé powaznie takze to,
co Ewangelia méwi nam o bogaczu.

2. Grzech nas zaslepia

Przypowies¢ bezlitosnie podkresla sprzecznosci, w ktérych znajduje sie bogacz (por. w. 19). Cztowiek ten, w
przeciwienstwie do ubogiego Lazarza nie ma imienia, jest okreslony jedynie jako ,bogacz”. Jego bogactwo
przejawia sie w noszonych ubraniach, przesadnym luksusie. Purpura byta rzeczywiscie bardzo ceniona, bardziej
niz srebro i ztoto, i dlatego byta zastrzezona dla bogéw (por. Jer 10,9) i krolow (por. Sdz 8,26). Bisior byt
specjalnym rodzajem tkaniny, ktora sprawiata, ze ubior nabierat niemal sakralnego charakteru. Zatem bogactwo
tego cztowieka byto przesadne, rowniez dlatego, ze okazywane byto codziennie, rutynowo: ,dzien w dzieh
Swietnie sie bawit” (w. 19). Dostrzega sie w nim dramatycznie zepsucie grzechu, ktére dokonuje sie w trzech
nastepujacych po sobie etapach: umitowanie pieniedzy, préznos¢ i pycha (por. Homilia podczas Mszy sw., 20
wrzesnia 2013).

Apostot Pawet powiedziat, ze ,korzeniem wszelkiego zta jest chciwo$¢ pieniedzy” (7 Tm 6,10). Jest ona
gtownym powodem korupciji i zrodtem zawisci, konfliktow i podejrzen. Moze dojs¢ do tego, ze pienigdz moze nad
nami zapanowac tak bardzo, iz stanie sie tyranskim bozkiem (por. Adhort, ap. Evangelii gaudium, 55). Zamiast
by¢ narzedziem, ktére nam stuzy, by czyni¢ dobro i realizowa¢ solidarno$¢ z innymi, pienigdz moze



17

podporzgdkowac nas i caty Swiat egoistycznej logice, ktora nie pozostawia miejsca dla mitosci i stanowi
przeszkode dla pokoju.

Przypowies¢ ukazuje nam ponadto, ze chciwosé bogacza czyni go préznym. Jego osobowosc¢ spetnia sie w
pozorach, w pokazywaniu innym, na co moze sobie pozwoli¢. Pozory jednak maskujg wewnetrzng pustke. Jego
zycie jest uwiezione w zewnetrznosci, najbardziej powierzchownym i ulotnym wymiarze egzystenciji (por. tamze,
62).

Najnizszym szczeblem tego upadku moralnego jest pycha. Bogacz ubiera sie jak by byt krolem, udaje
zachowanie Boga, zapominajac, ze jest po prostu smiertelnikiem. Dla cztowieka zdemoralizowanego
umitowaniem bogactwa nie ma nic oprécz wtasnego ,ja”, i dlatego jego spojrzenie nie dostrzega otaczajgcych go
os6b. Owocem przywigzania do pieniedzy jest zatem pewien rodzaj slepoty: bogacz nie widzi gtodnego biedaka,
poranionego i lezgcego w swym upokorzeniu.

Patrzac na te osobe mozemy zrozumie¢, dlaczego Ewangelia tak wyraznie potepia mitos¢ pieniedzy: ,Nikt nie
moze dwom panom stuzyé. Bo albo jednego bedzie nienawidzit, a drugiego bedzie mitowat; albo z jednym
bedzie trzymat, a drugim wzgardzi. Nie mozecie stuzy¢ Bogu i Mamonie” (Mt 6,24).

3. Stowo jest darem

Ewangelia o bogaczu i ubogim tazarzu pomaga nam dobrze przygotowaé sie na zblizajgce sie Swieta
Paschalne. Liturgia Srody Popielcowej zaprasza nas do przezycia do$wiadczenia podobnego, do tego, jakie w
sposob bardzo dramatyczny byto udziatem bogacza. Kaptan, naktadajgc popidt na gtowe, powtarza stowa:
-Pamietaj, Ze prochem jestes i w proch sie obrdcisz”. Rzeczywiscie zarowno bogacz jak i ubogi umieraja, a
zasadnicza czesc¢ przypowiesci ma miejsce w zaswiatach. Obie postacie nagle odkrywajg, ze ,nic nie
przynieslismy na ten $wiat; nic tez nie mozemy [z niego] wynies¢” (1 Tm 6,7).

Réwniez nasze spojrzenie otwiera sie na zaswiaty, gdzie bogacz prowadzi dtugi dialog z Abrahamem, ktérego
nazywa ,Ojcem” (£k 16,24.27), wykazujac, ze nalezy do ludu Bozego. Ten szczegot czyni jego zycie jeszcze
bardziej niespéjnym, poniewaz do tej pory nic nie powiedziano na temat jego relacji z Bogiem. W istocie w jego
zyciu nie byto miejsca dla Boga, bo jego jedynym bogiem byt on sam.

Dopiero posrod udrek zaswiatéw bogacz rozpoznat tazarza i chciatby, aby biedak ulzyt jego cierpieniom przez
odrobine wody. Gesty, o ktore prosi tazarza sg podobne do tych, ktérych bogacz sam mogt dokonag, ale
ktoérych nigdy nie dopetnit. Abraham jednak wyjasnia jemu: ,za zycia otrzymates swoje dobra, a Lazarz
przeciwnie, niedole; teraz on tu doznaje pociechy, a ty meki cierpisz” (w. 25). W zaswiatach zostaje przywrécona
pewna sprawiedliwosc i cierpienia zyciowe sg réwnowazone przez dobro.

Przypowies¢ idzie dalej i tak przedstawia przestanie dla wszystkich chrzescijan. Bogacz bowiem, ktéry ma braci
jeszcze zyjacych, prosi Abrahama, aby postfat do nich tazarza, aby ich przestrzec. Lecz Abraham odpart: ,Majg
Mojzesza i Prorokow; niechze ich stuchajg” (w. 29). A wobec sprzeciwow bogacza dodat: ,Jesli Mojzesza i
Prorokéw nie stuchaja, to chocby kto z umartych powstat, nie uwierzg” (w. 31).

W ten sposob ukazuje sie prawdziwy problem bogacza: zrédtem jego nieszczesc jest nie stuchanie Stowa
BoZego. To go doprowadzito do tego, ze juz nie kochat Boga, a zatem gardzit innymi. Stowo Boze jest zywa sita,
zdolng do wzbudzenia nawrécenia ludzkiego serca i do ponownego ukierunkowania cziowieka ku Bogu.
Konsekwencjg zamknigcia serca na dar przemawiajgcego Boga jest zamkniecie serca na dar brata.

Drodzy bracia i siostry, Wielki Post jest czasem sprzyjajagcym odnowieniu siebie w spotkaniu z Chrystusem
zyjacym w Jego Stowie, w sakramentach i w bliznim. Pan — ktéry podczas czterdziestu dni spedzonych na
pustyni zwyciezyt podstepy kusiciela — wskazuje nam droge, ktéra trzeba poj$é. Niech Duch Swiety prowadzi
nas do podjecia prawdziwej pielgrzymki nawrécenia, by odkry¢ na nowo dar Stowa Bozego, by zostac
oczyszczonymi z grzechu, ktory nas zaslepia i stuzy¢ Chrystusowi obecnemu w braciach potrzebujacych.



18

Zachecam wszystkich wiernych do wyrazenia tej duchowej odnowy poprzez uczestnictwo w Kampaniach
Wielkopostnych, promowanych przez wiele organizacji koscielnych, w réznych czesciach swiata, aby rozwijac
kulture spotkania w jednej rodzinie ludzkiej. Modimy sie za siebie nawzajem, abySmy uczestniczgc w
zwyciestwie Chrystusa umieli otworzy¢ nasze drzwi dla oséb stabych i ubogich. Wéwczas bedziemy mogli w
petni zy¢ i Swiadczy¢ o radosci paschalnej.

W Watykanie, 22 pazdziernika 2016 r.,
w Swieto éw. kukasza Ewangelisty

FRANCISZEK
[00196-PL.02] [Testo originale: Polacco]

Testo in lingua araba

St d LI awhid dl,

2017 sVl pgudll y0j)

alac ¢ 3V .alac B dalslI
o3Vl 693Vl L)

13D W a>0:9 .wgall Lo qumall ;lail dolall quad (aST Bad JI 8385 b 623> &lx o8 psuall o
Sl iS5 Y S (122 s0s 1) "ald JS0" all I 6392l 90 (el tagill I dig8 8965 Logs el
3925 Ol oy Jlaiy &Y Jul e (g Y sil alzoll aaa)l 68 gou .ol go d8laally goi los] cdxlaw

09ilST by 8 @Vl Lwlasll M5 dlac 1)) olagl osligiwl GUasYl 1id e jeny9 « Joss baic _i> «all

(2016 _;Wwl

SNally (o)l auSIl lgoarss (il dwasall Jilwgll pe 29l k> Sl cawlinll o3l 98 psdll (o
L @9gil 391 ST sleiz b Loy Jolls el eleoVl I 98ea0 o Ll calll dalS e JS Gulwl .a82allg
0gd 2liso W pass Ll ciogall dxaall 01D (o pgliwid .(31-19 16 o) 1)) uaall 5lelg gl J= ) Jio aic
Add> dgi e liaxsg Yl sladly g3l ésleudl I Jogi S Wil dsS

alac o2 ,3VI .1

555 Y sl > 6 wl :alase ddy by aiuos a0 63 il S5 il Gmasill anii; Jioll fa
MUlg asu> Llass 29,8l (ixlo o by sVl o kddl o JSTe Ligdl UL aie alo @il tandle sl uwY o
Jsling Glgo J2 19 dsld JWL D 6,00l (21 -20 oLV 1) lewxbis b

Al (8> iz 2989l o a2l Joz auwl Ljle) ea sl ol biel o] aSslolys JisT puay agislly
500 1€ 93w laing dwasiis dos, o 2,85 selag dxdly axoMo Yogro ud Lol 3gd 13 "o,

@d 9850 IS i s Y iS9 AD ail 142959 1a29 @l Luysi Bllog bgale W dnuills 968 « il dumill
8 VI wlasll M5 dlac 1)) i 23 09 98 a9 IS Oly Li> «alll §,515 9 39290 «ugx09



19

Wb e Lusalld oliol, pgiogds BlicYl ki LoliiVl go dxall adNell L ddac 9o 3V ol jle) lials,
29 J secall (@ Jioll 130 Wl lggzor 8925 ol Wil uss o dugidll I 3925 Lol (e jo oo G s
IS QW isd el o0l 98 poually .Jogall aall ol liy,d T ad o8 Lok JS oY o3W kb oL,
ddac (B Ly Lail 6l JS duasidl dimuis 9 pg il Lo JS guall a29 Led 9l ad 9 2o

0955 loaic o399 dlal Judiwi) linel zid e Laclus alll dalS .amally o>Vl Jlaiwdl | §xiwi9
Jeodl W aaisy b JS 3l Jaxo le 336 ol s)9a)l 08 13 guas ol liclaiwly o8 (S oS .daymio
sl g2l ol

liross didazll .2

sl uSe e J2 i (19 4l L) Gisdl J=2 0L lass il oladlal J) aisli] 8 p> s Y Jioll

a9 Qo W5 Lo Ll Gl L9 a9 gl > "Lie" U8 akog ping cauwl a Gud (rSousol

(26 8 2d 1)) Jolallg (9 10 )] 1) daglVL baiazs oS8 13 cwdily dnall ¢o LisT dylell lyas oIS Gle>, VI
LWL od J2 )i ie . Gwaso aub [yl Gulall ellac] (8 p®luy GSUl o Lol legs oS acll Sl
V> o s of liSey (19 &) "L lasis por JS poins” sobiel JSuin Logs lal gl Y cad gl
wlasll M5 dlac 1) elusIly 59,2l (Jlall oo cadlio oBel &5 (9 gamiy il cailaz)l slud (S99

(2013 Jobi/ juaiaw 20 « @IV

)l 2009 sbuall awlw VI 2511 g8 .(10 6 aub 1) S JS Jiol Jlal w>" ol Joww )l s Jody
29 Aol LoVl 1) balaiawl Gis auway ol &4 ide 6 lapull ) JWl Juosiy 299 . JeSidly w3l
ol Il gaaiansy 39 2o oliaill Gines s Jlach plal lioas (9 81 08 ol Jag (55 ezl
Ml 81259 daxoll Jlxall iy ¥ sl agbVl glais (9 0wl alledl aminyg by

JS W o)lgh] sue @lasll plaidVl e diwasuis axi9 9,20 dlexy Lisdl gi ol a8 oo Jiall Ly
axlouw 5isVg lall $3926)l a=ll LdlUasl dizuw (D wlb> .31l gLall was @laall o S9 .ai)aéy b

(62 &> 0l Lusi 1)

3,20 &l Luwb agVl gy auiig «illo OIS o) WS Luuly Lisdl J2 )1 el Sl 9@ il Ligd oVl a>allg
a4 ooy Gl LoVl s Y 968 1 MBI IV azg, VY igdl o oawddl sl U2l duaidly -5 i ol
A3 L5 alally zo,all lagall (@l sl s, Y gl a2l o go5 JWL o8 Jllb sleill 6 500

@Y (o Josy ol galaing 251 00 b" 12e9)l g Jal Lo il cun la) pgis Jiall 3@ I lais 31
6 o) "Jlalls all lolass o Gosabnins ¥ L3V 53509 Lad2>T 3k ol bls L3V s s> Lagy o ol
(24

dlac LD aals)l .3

uime byl elepl bz jeid Leexig .oisy sVl puasl a2 ozl Lacluy uSauall jlele Cisdl Joul ol
i o LIS il lalsdl usdl e sbo,)l 2iay 689 U1 334 il asle sVl LisYL awis L]
iS5y 6,3V (9 Sz Jiall o il £ 52l9 uaally Lisll o S woa @8loll 9 "aeei Ll I

(7 6 pubo 1) "o Loy aio 2,55 f gubaiuns Y9 o b linog allell b a)" Wil 618 olipasind|



20

(27 .24 16 5)) "cul L" 0322 Sl p@lly sl G oo lo> j9a e 8,391 e Ll ko g
Li> alll 2o ade e G LSy o) Laill oY Ladls LisT wils> o 6ju0ll 0399 .all weis I oclosl liwo
Ads o8 u>gll aglld ail> (9 all o YU S, p) (23lgll LS .Y

eloll (o Jdall aoVT o iy cuSamall Ol o) a9 laad 6,3V ollic lawg jle) le Ligll &)=

) sy pud®ll oS 0l L pdy a9 lelasy ol Ligdl dcllaiwly oS Ll b alis ljle) oo dygllaall Jlachl
49 (25 &) "3 cly e Lgd 569 psdl Ll LM 5led Jbg il 8 il ol <l 3% . L
Bl 9 Sl 3l Slasyl pliy 6,5V

Ju 0l psdlul Jlay elsl 6931 apa) JIj lo sl o isd] (@8lg)l 3 .dole umumoll Wl boaso Jiadl giliy9
wobicl el3lg (29 &) " agd] lgzaiuadd cluVlg wgo pduc" (o paudlul S tpgais S il o)
(31 &) "olgaVl o azlg 18 oJg lgsiia; ¥ clwly Luwgo JI loaiumg o) Ol icapay (_is)]

I 038 b 1389 calll dals’ _JI clswoYl pac o® 0,9 JS Lubwl jasaxl Lisll dlSuin as, lall oig elaig
Sl oald 8 aeill g ol e 6,58 > 698 D all dals ol .ouudll el I JWLe alll wo e slen)l
Bl adac e L)l gle L@ oSy sl all adae le Ll gle axid all g3 basw asidl a>g wlg

SVl e caialS (8 (] muall Wla) JM3 o >azid cawliall (o)l 68 pauall elieVl wlg3Vlg 693l Lol
B35s1 w3l Gkl Lle Wy -all (3 por eVl s il S0 e s sl o)l il
il dnlasl o elaig alll dalS ddac x> (o iiSs S casina> dygi 6o gas) Gwadll 29 )l Lo
29>l 138 oo smeill Lo uindall JS @il (ol .o lixall 8931 (9 Lol guuall pa3ig luass
S pllall el o S duiSl labaiall o Sl B335 Ll Sl pguall oMo b Lyl a5 Lisall e
i S | Ll el o209 9% S sasd liamy Jail 62> lo)l dpindl 6,1 (3 clalll Bl gois
aolall 2,8) e Jolb aging ks ol > liSay usally caumiall llgd

oV Bg) Luasll aye 2016 J9l i /0351 18 (oSl 0
Ut 9
[00196-AR.01] [Testo originale: Arabo]

[B0082-XX.02]



