2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0934
Sabato 24.12.2016

Santa Messa della Notte nella Solennita del Natale del Signore

Omelia del Santo Padre

Testo in lingua francese

Testo in lingua inglese

Testo in lingua tedesca

Testo in lingua spagnola

Testo in lingua portoghese

Testo in lingua polacca

Testo in lingua araba

Alle ore 21.30 di oggi, il Santo Padre Francesco ha presieduto, nella Basilica Vaticana, la Santa Messa della
Notte nella Solennita del Natale del Signore 2016.

Nel corso della Celebrazione Eucaristica, dopo la proclamazione del Santo Vangelo, il Papa ha tenuto I'omelia
che riportiamo di seguito:

Omelia del Santo Padre

«Eapparsa la grazia di Dio, che porta salvezza a tutti gli uomini» (Tt 2,11). Le parole dell’apostolo Paolo rivelano
il mistero di questa notte santa: & apparsa la grazia di Dio, il suo regalo gratuito; nel Bambino che ci &€ donato si
fa concreto 'amore di Dio per noi.



2

Euna notte di gloria, quella gloria proclamata dagli angeli a Betlemme e anche da noi in tutto il mondo. E una
notte di gioia, perché da oggi e per sempre Dio, I'Eterno, I'Infinito, & Dio con noi: non & lontano, non dobbiamo
cercarlo nelle orbite celesti o in qualche mistica idea; € vicino, si & fatto uomo e non si stacchera mai dalla
nostra umanita, che ha fatto sua. E una notte di luce: quella luce, profetizzata da Isaia (cfr 9,1), che avrebbe
illuminato chi cammina in terra tenebrosa, € apparsa e ha avvolto i pastori di Betlemme (cfr Lc 2,9).

| pastori scoprono semplicemente che «un bambino & nato per noi» (/s 9,5) e comprendono che tutta questa
gloria, tutta questa gioia, tutta questa luce si concentrano in un punto solo, in quel segno che I'angelo ha loro
indicato: «Troverete un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia» (Lc 2,12). Questo € il segno di
sempre per trovare Gesu. Non solo allora, ma anche oggi. Se vogliamo festeggiare il vero Natale, contempliamo
questo segno: la semplicita fragile di un piccolo neonato, la mitezza del suo essere adagiato, il tenero affetto
delle fasce che lo avvolgono. Li sta Dio.

E con questo segno il Vangelo ci svela un paradosso: parla dell’imperatore, del governatore, dei grandi di quel
tempo, ma Dio non si fa presente li; non appare nella sala nobile di un palazzo regale, ma nella poverta di una
stalla; non nei fasti dell’'apparenza, ma nella semplicita della vita; non nel potere, ma in una piccolezza che
sorprende. E per incontrarlo bisogna andare li, dove Egli sta: occorre chinarsi, abbassarsi, farsi piccoli. Il
Bambino che nasce ci interpella: ci chiama a lasciare le illusioni dell’effimero per andare all’essenziale, a
rinunciare alle nostre insaziabili pretese, ad abbandonare I'insoddisfazione perenne e la tristezza per qualche
cosa che sempre ci manchera. Ci fara bene lasciare queste cose per ritrovare nella semplicita di Dio-bambino la
pace, la gioia, il senso luminoso della vita.

Lasciamoci interpellare dal Bambino nella mangiatoia, ma lasciamoci interpellare anche dai bambini che, oggi,
non sono adagiati in una culla e accarezzati dall’affetto di una madre e di un padre, ma giacciono nelle squallide
“mangiatoie di dignita’: nel rifugio sotterraneo per scampare ai bombardamenti, sul marciapiede di una grande
citta, sul fondo di un barcone sovraccarico di migranti. Lasciamoci interpellare dai bambini che non vengono
lasciati nascere, da quelli che piangono perché nessuno sazia la loro fame, da quelli che non tengono in mano
giocattoli, ma armi.

Il mistero del Natale, che € luce e gioia, interpella e scuote, perché & nello stesso tempo un mistero di speranza
e di tristezza. Porta con sé un sapore di tristezza, in quanto I'amore non € accolto, la vita viene scartata. Cosi
accadde a Giuseppe e Maria, che trovarono le porte chiuse e posero Gesu in una mangiatoia, «perché per loro
non c’era posto nell’alloggio» (v. 7). Gesu nasce rifiutato da alcuni e nell’'indifferenza dei piu. Anche oggi ci pud
essere la stessa indifferenza, quando Natale diventa una festa dove i protagonisti siamo noi, anziché Lui;
quando le luci del commercio gettano nellombra la luce di Dio; quando ci affanniamo per i regali e restiamo
insensibili a chi & emarginato. Questa mondanita ci ha preso in ostaggio il Natale, bisogna liberarlo!

Ma il Natale ha soprattutto un sapore di speranza perché, nonostante le nostre tenebre, la luce di Dio risplende.
La sua luce gentile non fa paura; Dio, innamorato di noi, ci attira con la sua tenerezza, nascendo povero e
fragile in mezzo a noi, come uno di noi. Nasce a Betlemme, che significa “casa del pane”. Sembra cosi volerci
dire che nasce come pane per noi; viene alla vita per darci la sua vita; viene nel nostro mondo per portarci il suo
amore. Non viene a divorare e a comandare, ma a nutrire e servire. Cosi c’e un filo diretto che collega la
mangiatoia e la croce, dove Gesu sara pane spezzato: ¢ il filo diretto del’amore che si dona e ci salva, che da
luce alla nostra vita, pace ai nostri cuori.

L’hanno capito, in quella notte, i pastori, che erano tra gli emarginati di allora. Ma nessuno € emarginato agli
occhi di Dio e proprio loro furono gli invitati di Natale. Chi era sicuro di sé, autosufficiente, stava a casa tra le sue
cose; i pastori invece «andarono, senza indugio» (cfr Lc 2,16). Anche noi lasciamoci interpellare e convocare
stanotte da Gesu, andiamo a Lui con fiducia, a partire da quello in cui ci sentiamo emarginati, a partire dai nostri
limiti, a partire dai nostri peccati. Lasciamoci toccare dalla tenerezza che salva. Avviciniamoci a Dio che si fa
vicino, fermiamoci a guardare il presepe, immaginiamo la nascita di Gesu: la luce e la pace, la somma poverta e
il rifiuto. Entriamo nel vero Natale con i pastori, portiamo a Gesu quello che siamo, le nostre emarginazioni, le
nostre ferite non guarite, i nostri peccati. Cosi, in Gesu, assaporeremo lo spirito vero del Natale: la bellezza di
essere amati da Dio. Con Maria e Giuseppe stiamo davanti alla mangiatoia, a Gesu che nasce come pane per la



3

mia vita. Contemplando il suo amore umile e infinito, diciamogli semplicemente grazie: grazie, perché hai fatto
tutto questo per me.

[02068-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Testo in lingua francese

«La grace de Dieu s’est manifestée pour le salut de tous les hommes» (Tt 2, 11). Les paroles de I'ap6tre Paul
révelent le mystére de cette nuit sainte: la grace de Dieu s’est manifestée, son cadeau gratuit; dans I'Enfant qui
nous est donné I'amour de Dieu pour nous se fait concret.

C’est une nuit de gloire, cette gloire proclamée par les anges a Bethléem et aussi par nous dans le monde
entier. C’est une nuit de joie, parce que depuis aujourd’hui et pour toujours Dieu, I'Eternel, I'Infini, est Dieu-avec-
nous: il n’est pas lointain, nous ne devons pas le chercher dans les orbites célestes ou dans quelque idée
mystique; il est proche, il s’est fait homme et ne se détachera jamais de notre humanite, qu’il a faite sienne.
C’est une nuit de lumiére: cette lumiére, prophétisée par Isaie (cf. 9, 1), qui illuminerait celui qui marche sur une
terre ténébreuse, elle est apparue et elle a enveloppé les bergers de Bethléem (cf. Lc 2, 9).

Les bergers découvrent simplement qu’« un enfant nous est né» (Is 9, 5) et ils comprennent que toute cette
gloire, toute cette joie, toute cette lumiére se concentrent en un seul point, dans ce signe que 'ange leur a
indiqué: «Vous trouverez une nouveau-né emmailloté et couché dans une mangeoire» (Lc 2, 12). C’est le signe
de toujours pour trouver Jésus. Non seulement alors, mais aussi aujourd’hui. Si nous voulons féter le vrai Noél,
contemplons ce signe: la simplicité fragile d’'un petit nouveau-né, la douceur de son étre couché, la tendre
affection des langes qui I'enveloppent. La est Dieu.

Et avec ce signe, 'Evangile nous dévoile un paradoxe: il parle de 'Empereur, du Gouverneur, des grands de ce
temps, mais Dieu ne se fait pas présent 13; il n’apparait pas dans la salle noble d’un palais royal, mais dans la
pauvreté d’une étable; non dans les fastes de I'apparence, mais dans la simplicité de la vie; non dans le pouvoir,
mais dans une petitesse qui surprend. Et pour le rencontrer il faut aller 1a, ou il se tient: il faut s’incliner,
s’abaisser, se faire petits. L’'Enfant qui nait nous interpelle: il nous appelle a laisser les illusions de I'éphémeére
pour aller a I'essentiel, a renoncer a nos prétentions insatiables, a abandonner l'insatisfaction pérenne et la
tristesse pour quelque chose qui toujours nous manquera. Cela nous fera du bien de laisser ces choses pour
retrouver dans la simplicité de Dieu-enfant la paix, la joie, le sens lumineux de la vie.

Laissons-nous interpeller par I'Enfant dans la mangeoire, mais laissons-nous interpeller aussi par des enfants
qui, aujourd’hui, ne sont pas couchés dans un berceau et caressés par la tendresse d’'une mére et d’'un pére,
mais qui gisent dans les sordides “mangeoires de la dignité”: dans le refuge souterrain pour échapper aux
bombardements, sur les trottoirs d’une grande ville, au fond d’'une embarcation surchargée de migrants.
Laissons-nous interpeller par les enfants qu’on ne laisse pas naitre, par ceux qui pleurent parce que personne
ne rassasie leur faim, par ceux qui ne tiennent pas dans leurs mains des jouets, mais des armes.

Le mystere de Noél, qui est lumiére et joie, interpelle et bouleverse, parce qu’il est en méme temps un mystere
d’espérance et de tristesse. |l porte avec lui une saveur de tristesse, en tant que 'amour n’est pas accueilli, la
vie est rejetée. C’est ce qui arrive a Joseph et Marie, qui trouvérent les portes fermées et déposerent I'enfant
dans une mangeoire, «car il n’y avait pas de place pour eux dans la salle commune» (v. 7). Jésus nait dans le
refus de certains et dans l'indifférence de la plupart. Aujourd’hui aussi il peut y avoir la méme indifférence,
quand Noél devient une féte ou les protagonistes sont nous, au lieu de Lui; quand les lumiéres du commerce
jettent dans 'ombre la lumiére de Dieu; quand nous nous donnons du mal pour les cadeaux et restons
insensibles a celui qui est exclus. Cette mondanité nous a pris Noél en otage, il faut s’en libérer!

Mais Noél a surtout une saveur d’espérance parce que, malgré nos ténebres, la lumiere de Dieu resplendit. Sa
lumiére gracieuse ne fait pas peur; Dieu, épris de nous, nous attire par sa tendresse, naissant pauvre et fragile
au milieu de nous, comme un de nous. Il nait a Bethléem, qui signifie “maison du pain”. Il semble ainsi vouloir
nous dire qu’il nait comme pain pour nous; il vient a la vie pour nous donner sa vie; il vient dans notre monde



4

pour nous porter son amour. Il ne vient pas pour dévorer et pour commander, mais pour nourrir et servir. Ainsi, il
y a un fil direct qui relie la créche et la croix, ou Jésus sera pain rompu: c’est le fil direct de 'amour qui se donne
et nous sauve, qui donne lumiére a notre vie, paix a nos cceurs.

lls 'ont compris, en cette nuit, les bergers, qui étaient parmi les exclus d’alors. Mais personne n’est exclus aux
yeux de Dieu et ce furent vraiment eux les invités de Noél. Celui qui était sir de lui, autosuffisant, était chez lui
au milieu de ses affaires; les bergers au contraire «allérent, sans hésitation » (cf. Lc 2, 16). Nous aussi,
laissons-nous interpeller et convoquer cette nuit par Jésus, allons a Lui avec confiance, a partir de ce en quoi
nous nous sentons exclus, a partir de nos limites, a partir de nos péchés. Laissons-nous toucher par la
tendresse qui sauve; approchons-nous de Dieu qui se fait proche, arrétons-nous pour regarder la creche,
imaginons la naissance de Jésus: la lumiére et la paix, la plus grande pauvreté et le refus. Entrons dans le vrai
Noél avec les bergers, portons a Jésus ce que nous sommes, nos exclusions, nos blessures non guéries, nos
péchés. Ainsi, en Jésus, nous golterons le véritable esprit de Noél: la beauté d’étre aimés de Dieu. Avec Marie
et Joseph, restons devant la créche, devant Jésus qui nait comme pain pour ma vie. Contemplant son amour
humble et infini, disons-luisimplement merci : merci, parce que tu as fait tout cela pour moi.

[02068-FR.02] [Texte original: Frangais]

Testo in lingua inglese

“The grace of God has appeared, bringing salvation to all” (Tit 2:11). The words of the Apostle Paul reveal the
mystery of this holy night: the grace of God has appeared, his free gift. In the Child given to us, the love of God
is made visible.

It is a night of glory, that glory proclaimed by the angels in Bethlehem and by ourselves as well, all over the
world. It is a night of joy, because henceforth and for ever, the infinite and eternal God is God with us. He is not
far off. We need not search for him in the heavens or in mystical notions. He is close at hand. He became man
and he will never withdraw from our humanity, which he has made his own. It is a night of light. The light
prophesied by Isaiah (cf. 9:1), which was to shine on those who walked in a land of darkness, has appeared and
enveloped the shepherds of Bethlehem (cf. Lk 2:9).

The shepherds discover simply that “a child has been born to us” (/s 9:5). They realize that all this glory, all this
joy, all this light, converges to a single point, the sign that the angel indicated to them: “You will find a child
wrapped in swaddling clothes and lying in a manger” (Lk 2:12). This is the enduring sign for all who would find
Jesus. Not just then, but also today. If we want to celebrate Christmas authentically, we need to contemplate this
sign: the frail simplicity of a tiny newborn child, the meekness with which he is placed in a manger, the tender
affection with which he is wrapped in his swaddling clothes. That is where God is.

With this sign, the Gospel reveals a paradox. It speaks of the emperor, the governor, the high and mighty of
those times, yet God does not make himself present there. He appears not in the splendour of a royal palace,
but in the poverty of a stable; not in pomp and show, but in simplicity of life; not in power, but in astonishing
smallness. In order to meet him, we need to go where he is. We need to bow down, to humble ourselves, to
make ourselves small. The newborn Child challenges us. He calls us to leave behind fleeting illusions and to
turn to what is essential, to renounce our insatiable cravinfs, to abandon our endless yearning for things we will
never have. We do well to leave such things behind, in order to discover, in the simplicity of the divine Child,
peace, joy and the luminous meaning of life.

Let us allow the Child in the manger to challenge us, but let us also be challenged by all those children in today’s
world who are lying not in a crib, caressed with affection by their mothers and fathers, but in squalid “mangers
that devour dignity”. Children who hide underground to escape bombardment, on the pavements of large cities,
in the hold of a boat overladen with immigrants... Let us allow ourselves to be challenged by those children who
are not allowed to be born, by those who cry because no one relieves their hunger, by those who hold in their
hands not toys, but weapons.



5

The mystery of Christmas, which is light and joy, challenges and unsettles us, because it is at once a mystery of
hope and of sadness. It has a taste of sadness, inasmuch as love is not accepted, and life discarded. Such was
the case with Joseph and Mary, who met with closed doors, and placed Jesus in a manger, “because there was
no place for them in the inn” (v. 7). Jesus was born rejected by some and regarded by many others with
indifference. Today too, that same indifference can exist, whenever Christmas becomes a holiday with ourselves
at the centre rather than Jesus; when the lights of shop windows push the light of God into the shadows; when
we are enthused about gifts but indifferent to our neighbours in need. This worldliness has kidnapped Christmas;
we need to liberate it!

Yet Christmas has above all a taste of hope because, for all the darkness in our lives, God’s light shines forth.
His gentle light does not frighten us. God, who is in love with us, draws us to himself with his tenderness, by
being born poor and frail in our midst, as one of us. He is born in Bethlehem, which means “house of bread”. In
this way, he seems to tell us that he is born as bread for us; he enters our life to give us his life; he comes into
our world to give us his love. He does not come to devour or to lord it over us, but instead to feed and serve us.
There is a straight line between the manger and the cross where Jesus will become bread that is broken. 1t is the
straight line of love that gives and saves, the love that brings light to our lives and peace to our hearts.

That night, the shepherds understood this. They were among the marginalized of those times. Yet no one is
marginalized in the sight of God, and that Christmas, they themselves were the guests. People who felt sure of
themselves, self-sufficient, were at home with their possessions. It was the shepherds who “set out with haste”
(cf. Lk 2:16). Tonight, may we too be challenged and called by Jesus. Let us approach him with trust, starting
from all those things that make us feel marginalized, from our limitations and our sins. Let us be touched by the
tenderness that saves. Let us draw close to God who draws close to us. Let us pause to gaze upon the crib, and
relive in our imagination the birth of Jesus: light and peace, dire poverty and rejection. With the shepherds, let us
enter into the real Christmas, bringing to Jesus all that we are, our alienation, our unhealed wounds, our sins.
Then, in Jesus, we will enjoy the taste of the true spirit of Christmas: the beauty of being loved by God. With
Mary and Joseph, let us pause before the manger, before Jesus who is born as bread for my life. Contemplating
his humble and infinite love, let us simply tell him: Thank you. Thank you because you have done all this for me.

[02068-EN.02] [Original text: English]

Testo in lingua tedesca

Die Gnade Gottes ist erschienen, um alle Menschen zu retten« (Tit 2,11). Die Worte des Apostels Paulus
offenbaren das Geheimnis dieser heiligen Nacht: Die Gnade Gottes, seine unentgeltliche Gabe ist erschienen; in
dem Kind, das uns geschenkt ist, wird die Liebe Gottes zu uns konkret.

Es ist eine Nacht der Herrlichkeit — jener Herrlichkeit, die von den Engeln in Bethlehem und auch von uns in aller
Welt verkiindet wird. Es ist eine Nacht der Freude, denn von heute an und fiir immer ist Gott — der Ewige, der
Unendliche — der Gott mit uns: Er ist nicht fern, wir miissen ihn nicht in den Himmelsbahnen suchen oder in
irgendwelchen mystischen Vorstellungen. Er ist nahe, ist Mensch geworden und wird sich nie von unserem
Menschsein I6sen, das er sich zu Eigen gemacht hat. Es ist eine Nacht des Lichtes: Jenes von Jesaja
geweissagte Licht, (vgl. 9,1) das die erleuchten sollte, die im Dunkeln lebten, ist erschienen und hat die Hirten
von Bethlehem umstrahlt (vgl. Lk 2,9).

Die Hirten entdecken einfach: »Uns ist ein Kind geboren« (Jes 9,5), und verstehen, dass all diese Herrlichkeit,
all diese Freude und all dieses Licht sich auf einen einzigen Punkt konzentrieren, auf jenes Zeichen, das der
Engel ihnen angegeben hat: »lhr werdet ein Kind finden, das, in Windeln gewickelt, in einer Krippe liegt« (Lk
2,12). Das ist das immerwéhrende Zeichen, um Jesus zu finden. Nicht nur damals, sondern auch heute. Wenn
wir das wahre Weihnachten feiern wollen, lasst uns dieses Zeichen betrachten: die zerbrechliche Einfachheit
eines kleinen Neugeborenen; die Sanftheit, mit der er daliegt; die zarte Liebe, welche die Windeln ausdriicken,
die ihn umhdillen. Dort ist Gott.

Und mit diesem Zeichen offenbart uns das Evangelium ein Paradox: Es spricht vom Kaiser, vom Statthalter, von



den Grolden jener Zeit, aber dort taucht Gott nicht auf; er erscheint nicht im Nobelsaal eines kdniglichen
Palastes, sondern in der Armut eines Stalls; nicht im Prunk der auf3eren Erscheinung, sondern in der Einfachheit
des Lebens; nicht in der Macht, sondern in einer Kleinheit, die Uberrascht. Und um ihm zu begegnen, muss man
dorthin gehen, wo er ist: Man muss sich niederbeugen, sich erniedrigen, klein werden. Der Knabe, der uns
geboren wird, fragt uns an: Er ruft uns, die Trugbilder des Vergénglichen loszulassen, um zum Wesentlichen zu
gehen, auf unsere unersattlichen Anspriiche zu verzichten, die standige Unzufriedenheit und die Traurigkeit um
irgendetwas, das uns immer fehlen wird, hinter uns zu lassen. Es wird uns gut tun, diese Dinge loszulassen, um
in der Einfachheit des Gotteskindes den Frieden, die Freude und den groRRartigen Sinn des Lebens
wiederzufinden.

Lassen wir uns anfragen vom Kind in der Krippe, aber lassen wir uns auch anfragen von den Kindern, die heute
nicht in einer Wiege liegen und von der Liebe einer Mutter und eines Vaters umhegt sind, sondern in den
elenden ,Futterkrippen der Wiirde"“: im unterirdischen Bunker, um den Bombardierungen zu entkommen; auf
dem Birgersteig einer grof3en Stadt, auf dem Boden eines mit Migranten tiberladenen Schleppkahns. Lassen
wir uns anfragen von den Kindern, die man nicht zur Welt kommen I&sst; von denen, die weinen, weil niemand
ihren Hunger stillt; von denen, die nicht Spielzeug, sondern Waffen in den Handen halten.

Das Geheimnis, das Licht und Freude ist, fragt an und rittelt auf, weil es zugleich ein Geheimnis der Hoffnung
und der Traurigkeit ist. Es hat einen Beigeschmack der Traurigkeit, weil die Liebe nicht aufgenommen und das
Leben ausgesondert wird. So geschah es Josef und Maria, die auf verschlossene Tiren stieffen und Jesus in
eine Krippe legten, »weil in der Herberge kein Platz fur sie war« (Lk 2,7). Jesus wird geboren — abgelehnt von
einigen und unter der Gleichguiltigkeit der meisten. Auch heute kann es dieselbe Gleichguiltigkeit geben, wenn
Weihnachten zu einem Fest wird, bei dem die Hauptfiguren wir sind und nicht Er; wenn die Lichter des
Gewerbes das Licht Gottes in den Schatten stellen; wenn wir uns abmuihen fir die Geschenke und den
Ausgegrenzten gegeniiber gefiihllos bleiben. Diese Weltlichkeit hat das Weihnachtsfest als Geisel genommen;
man muss es befreien!

Doch Weihnachten hat vor allem den Geschmack der Hoffnung, weil trotz unserer Finsternis das Licht Gottes
leuchtet. Sein freundliches Licht macht keine Angst; Gott, der in uns verliebt ist, zieht uns an mit seiner
Zartlichkeit, indem er arm und zerbrechlich in unserer Mitte zur Welt kommt, als einer von uns. Er wird geboren
in Bethlehem, was bedeutet ,Haus des Brotes". Er scheint uns auf diese Weise sagen zu wollen, dass er als
Brot fiir uns geboren wird; er kommt zum Leben, um uns sein Leben zu geben; er kommt in unsere Welt, um uns
seine Liebe zu bringen. Er kommt nicht, um zu verschlingen und zu befehlen, sondern um zu ernahren und zu
dienen. So gibt es eine unmittelbare Verbindung von der Futterkrippe zum Kreuz, wo Jesus gebrochenes Brot
sein wird: Es ist die unmittelbare Verbindung der Liebe, die sich hingibt und uns rettet, die unserem Leben Licht
und unseren Herzen Frieden schenkt.

Das haben in jener Nacht die Hirten begriffen, die zu den Ausgegrenzten von damals gehdrten. Aber in den
Augen Gottes ist niemand ausgegrenzt, und gerade sie waren die Eingeladenen zur Weihnacht. Die
Selbstsicheren, Selbstzufriedenen waren zu Hause bei ihren Angelegenheiten; die Hirten hingegen »eilten hin«
(vgl. Lk 2,16). Lassen auch wir uns in dieser Nacht von Jesus anfragen und zusammenrufen; gehen wir
vertrauensvoll zu ihm, von dem Punkt aus, in dem wir uns ausgegrenzt fihlen, von unseren eigenen Grenzen
aus, von unseren Sitinden aus. Lassen wir uns von der Zartlichkeit bertihren, die rettet. Nahern wir uns Gott, der
uns nahe kommt, halten wir inne, um die Krippe anzuschauen, stellen wir uns die Geburt Jesu vor: das Licht und
den Frieden, die extreme Armut und die Ablehnung. Treten wir mit den Hirten in die wahre Weihnacht ein,
bringen wir das zu Jesus, was wir sind, unsere Ausgrenzungen, unsere nicht ausgeheilten Wunden, unsere
Siinden. So werden wir in Jesus den wahren Geist von Weihnachten kosten: die Schénheit, von Gott geliebt zu
werden. Stehen wir mit Maria und Josef vor der Krippe, vor Jesus, der geboren wird als Brot fiir mein Leben.
Und indem wir seine demiitige und grenzenlose Liebe betrachten, sagen wir ihm einfach Dank: Danke, weil du
all das fiir mich getan hast.

[02068-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]



Testo in lingua spagnola

«Ha aparecido la gracia de Dios, que trae la salvacién para todos los hombres» (Tt 2,11). Las palabras del
apostol Pablo manifiestan el misterio de esta noche santa: ha aparecido la gracia de Dios, su regalo gratuito; en
el Niflo que se nos ha dado se hace concreto el amor de Dios para con nosotros.

Es una noche de gloria, esa gloria proclamada por los angeles en Belén y también por nosotros en todo el
mundo. Es una noche de alegria, porque desde hoy y para siempre Dios, el Eterno, el Infinito, es Dios con
nosotros: no esta lejos, no debemos buscarlo en las 6rbitas celestes o en una idea mistica; es cercano, se ha
hecho hombre y no se cansara jamas de nuestra humanidad, que ha hecho suya. Es una noche de luz: esa luz
que, segun la profecia de Isaias (cf. 9,1), iluminara a quien camina en tierras de tiniebla, ha aparecido y ha
envuelto a los pastores de Belén (cf. Lc 2,9).

Los pastores descubren sencillamente que «un nifio nos ha nacido» (/s 9,5) y comprenden que toda esta gloria,
toda esta alegria, toda esta luz se concentra en un Unico punto, en ese signo que el angel les ha indicado:
«Encontraréis un nifio envuelto en pafiales y acostado en un pesebre» (Lc 2,12). Este es el signo de siempre
para encontrar a Jesus. No soélo entonces, sino también hoy. Si queremos celebrar la verdadera Navidad,
contemplemos este signo: la sencillez fragil de un nifio recién nacido, la dulzura al verlo recostado, la ternura de
los pafales que lo cubren. Alli esta Dios.

Y con este signo, el Evangelio nos revela una paradoja: habla del emperador, del gobernador, de los grandes
de aquel tiempo, pero Dios no se hace presente alli; no aparece en la sala noble de un palacio real, sino en la
pobreza de un establo; no en los fastos de la apariencia, sino en la sencillez de la vida; no en el poder, sino en
una pequefiez que sorprende. Y para encontrarlo hay que ir alli, donde él esta: es necesario reclinarse,
abajarse, hacerse pequeno. El Nifio que nace nos interpela: nos llama a dejar los engafnos de lo efimero para ir
a lo esencial, a renunciar a nuestras pretensiones insaciables, a abandonar las insatisfacciones permanentes y
la tristeza ante cualquier cosa que siempre nos faltara. Nos hara bien dejar estas cosas para encontrar de
nuevo en la sencillez del Nifio Dios la paz, la alegria, el sentido luminoso de la vida.

Dejémonos interpelar por el Nifio en el pesebre, pero dejémonos interpelar también por los nifios que, hoy, no
estan recostados en una cuna ni acariciados por el afecto de una madre ni de un padre, sino que yacen en los
escualidos «pesebres donde se devora su dignidad»: en el refugio subterraneo para escapar de los
bombardeos, sobre las aceras de una gran ciudad, en el fondo de una barcaza repleta de emigrantes.
Dejémonos interpelar por los nifios a los que no se les deja nacer, por los que lloran porque nadie les sacia su
hambre, por los que no tienen en sus manos juguetes, sino armas.

El misterio de la Navidad, que es luz y alegria, interpela y golpea, porque es al mismo tiempo un misterio de
esperanza y de tristeza. Lleva consigo un sabor de tristeza, porque el amor no ha sido acogido, la vida es
descartada. Asi sucedi6é a José y a Maria, que encontraron las puertas cerradas y pusieron a Jesus en un
pesebre, «porque no tenian [para ellos] sitio en la posada» (v. 7): Jesus nace rechazado por algunos y en la
indiferencia de la mayoria. También hoy puede darse la misma indiferencia, cuando Navidad es una fiesta
donde los protagonistas somos nosotros en vez de él; cuando las luces del comercio arrinconan en la sombra la
luz de Dios; cuando nos afanamos por los regalos y permanecemos insensibles ante quien esta marginado.
jEsta mundanidad nos ha secuestrado la Navidad, es necesario liberarla!

Pero la Navidad tiene sobre todo un sabor de esperanza porque, a pesar de nuestras tinieblas, la luz de Dios
resplandece. Su luz suave no da miedo; Dios, enamorado de nosotros, nos atrae con su ternura, naciendo
pobre y fragil en medio de nosotros, como uno mas. Nace en Belén, que significa «casa del pan». Parece que
nos quiere decir que nace como pan para nosotros; viene a la vida para darnos su vida; viene a nuestro mundo
para traernos su amor. No viene a devorar y a mandar, sino a nutrir y servir. De este modo hay una linea directa
que une el pesebre y la cruz, donde Jesus sera pan partido: es la linea directa del amor que se da y nos salva,
que da luz a nuestra vida, paz a nuestros corazones.

Lo entendieron, en esa noche, los pastores, que estaban entre los marginados de entonces. Pero ninguno esta



8

marginado a los ojos de Dios y fueron justamente ellos los invitados a la Navidad. Quien estaba seguro de si
mismo, autosuficiente se quedd en casa entre sus cosas; los pastores en cambio «fueron corriendo de prisa»
(cf. Lc 2,16). También nosotros dejémonos interpelar y convocar en esta noche por Jesus, vayamos a €l con
confianza, desde aquello en lo que nos sentimos marginados, desde nuestros limites, desde nuestros pecados.
Dejémonos tocar por la ternura que salva. Acerquémonos a Dios que se hace cercano, detengamonos a mirar
el belén, imaginemos el nacimiento de Jesus: la luz y la paz, la pobreza absoluta y el rechazo. Entremos en la
verdadera Navidad con los pastores, llevemos a Jesus lo que somos, nuestras marginaciones, nuestras heridas
no curadas, nuestros pecados. Asi, en Jesus, saborearemos el verdadero espiritu de Navidad: la belleza de ser
amados por Dios. Con Maria y José quedémonos ante el pesebre, ante Jesus que nace como pan para mi vida.
Contemplando su amor humilde e infinito, digamosle sencillamente gracias: gracias, porque has hecho todo
esto por mi.

[02068-ES.02] [Texto original: Espafol]

Testo in lingua portoghese

«Manifestou-se a graga de Deus, portadora de salvagao para todos os homens» (Tt 2, 11). Estas palavras do
apostolo Paulo revelam o mistério desta noite santa: manifestou-se a graga de Deus, o seu presente gratuito;
no Menino que nos é dado, concretiza-se 0 amor de Deus por noés.

Euma noite de gldria, a gléria proclamada pelos anjos em Belém e também por nés em todo o0 mundo. E uma
noite de alegria, porque, desde agora e para sempre, Deus, o Eterno, o Infinito, € Deus connosco: nao esta
longe, ndo temos de O procurar nas orbitas celestes nem em qualquer ideia mistica; esta proximo, fez-Se
homem e n3o Se separara jamais desta nossa humanidade que assumiu. E uma noite de luz: a luz, profetizada
por Isaias e que havia de iluminar quem caminha em terra tenebrosa (cf. 9, 1), manifestou-se e envolveu os
pastores de Belém (cf. Lc 2, 9).

Os pastores descobrem, pura e simplesmente, que «um menino nasceu para nés» (/s 9, 5) e compreendem que
toda aquela gléria, toda aquela alegria, toda aquela luz se concentram num Unico ponto, no sinal que o anjo
Ihes indicou: «Encontrareis um menino envolto em panos e deitado numa manjedoura» (Lc 2, 12). Este é o sinal
de sempre para encontrar Jesus; nao s6 entdo, mas hoje também. Se queremos festejar o verdadeiro Natal,
contemplemos este sinal: a simplicidade fragil dum pequenino recém-nascido, a mansiddo que demonstra no
estar deitado, a ternura afetuosa das fraldas que O envolvem. Ali esta Deus.

E com este sinal, o Evangelho desvenda-nos um paradoxo: fala do imperador, do governador, dos grandes de
entdo, mas Deus ndo Se apresentou la; ndo aparece no saldao nobre dum palacio real, mas na pobreza dum
curral; ndo nos fastos ilusoérios, mas na simplicidade da vida; nao no poder, mas numa pequenez que nos deixa
surpreendidos. E, para O encontrar, é preciso ir aonde Ele esta: é preciso inclinar-se, abaixar-se, fazer-se
pequenino. O Menino que nasce interpela-nos: chama-nos a deixar as ilusées do efémero para ir ao essencial,
renunciar as nossas pretensodes insaciaveis, abandonar aquela perene insatisfagao e a tristeza por algo que
sempre nos faltara. Far-nos-a bem deixar estas coisas, para reencontrar na simplicidade de Deus-Menino a
paz, a alegria, o sentido luminoso da vida.

Deixemo-nos interpelar pelo Menino na manjedoura, mas deixemo-nos interpelar também pelas criancas que,
hoje, ndo s&o reclinadas num bergo nem acariciadas pelo carinho duma mae e dum pai, mas jazem nas
miseraveis «manjedouras de dignidade»: no abrigo subterraneo para escapar aos bombardeamentos, na
calgada duma grande cidade, no fundo dum barco sobrecarregado de migrantes. Deixemo-nos interpelar pelas
criangas que nao se deixam nascer, as que choram porque ninguém lhes sacia a fome, aquelas que na mao
nao tém brinquedos, mas armas.

O mistério do Natal, que é luz e alegria, interpela e mexe connosco, porque € um mistério de esperanga e
simultaneamente de tristeza. Traz consigo um sabor de tristeza, ja que o amor nao € acolhido, a vida é
descartada. Assim acontece a José e Maria, que encontraram as portas fechadas e puseram Jesus numa
manjedoura, «por nao haver lugar para eles na hospedaria» (Lc 2, 7). Jesus nasce rejeitado por alguns e na



9

indiferenca da maioria. E a mesma indiferenga pode reinar também hoje, quando o Natal se torna uma festa
onde os protagonistas somos nos, em vez de ser Ele; quando as luzes do comércio péem na sombra a luz de
Deus; quando nos afanamos com as prendas e ficamos insensiveis a quem esta marginalizado. Esta
mundanidade fez refém o Natal; é preciso liberta-lo!

Mas o Natal tem sobretudo um sabor de esperancga, porque, ndo obstante as nossas trevas, resplandece a luz
de Deus. A sua luz gentil ndo mete medo; enamorado por nds, Deus atrai-nos com a sua ternura, nascendo
pobre e fragil no nosso meio, como um de nés. Nasce em Belém, que significa «casa do pdo»; deste modo
parece querer dizer-nos que nasce como pdo para nds; vem a nossa vida, para nos dar a sua vida; vem ao
nosso mundo, para nos trazer o seu amor. Vem, ndo para devorar e comandar, mas alimentar e servir. Ha, pois,
uma linha direta que liga a manjedoura e a cruz, onde Jesus sera pdo repartido: é a linha direta do amor que se
da e nos salva, que da luz a nossa vida, paz aos nossos coracoes.

Compreenderam-no, naquela noite, os pastores, que se contavam entre os marginalizados de entdo. Mas
ninguém & marginalizado aos olhos de Deus, e precisamente eles foram os convidados de Natal. Quem se
sentia seguro de si, autossuficiente, ficara em casa com as suas coisas; ao contrario, os pastores «foram
apressadamente» (Lc 2, 16). Deixemo-nos, também nds, interpelar e convocar nesta noite por Jesus, vamos
confiadamente ter com Ele, a partir daquilo em que nos sentimos marginalizados, a partir dos nossos limites, a
partir dos nossos pecados. Deixemo-nos tocar pela ternura que salva. Aproximemo-nos de Deus que Se faz
proximo, detenhamo-nos a olhar o presépio, imaginemos o nascimento de Jesus: a luz e a paz, a pobreza
extrema e a rejeicdo. Entremos no verdadeiro Natal com os pastores, levemos a Jesus aquilo que somos, as
nossas marginaliza¢des, as nossas feridas ndo curadas, os nossos pecados. Assim, em Jesus, saborearemos o
verdadeiro espirito do Natal: a beleza de ser amado por Deus. Com Maria e José€, paremos diante da
manjedoura, diante de Jesus que nasce como pao para a minha vida. Contemplando o seu amor humilde e
infinito, digamos-Lhe pura e simplesmente obrigado: Obrigado, porque fizestes tudo isto por mim.

[02068-P0.02] [Texto original: Portugués]

Testo in lingua polacca

,Ukazata sie taska Boga, ktéra niesie zbawienie wszystkim ludziom” (Tt 2,11). Stowa apostota Pawia ujawniajg
tajemnice tej Swietej nocy: ukazata sie taska Boga, Jego bezinteresowny dar; w danym nam Dziecigtku mitos¢
Boga wobec nas staje sie konkretna.

Jest to noc chwaly, tej chwaty ogtoszonej przez aniotow w Betlejem, a takze nam na catym $wiecie. Jest to noc
radosci, poniewaz od teraz i na zawsze Bog, Odwieczny, Nieskonczony jest Bogiem z nami. nie jest daleki, nie
musimy Go poszukiwac¢ na orbitach niebianskich lub w jakiej$ mistycznej idei; jest blisko, stat sie cztowiekiem i
nigdy nie odtaczy sie od naszego cziowieczehstwa, ktére uczynit swoim. Jest to noc swiatta: to Swiatto, o ktdérym
prorokowat |zajasz (por. 9,1), a ktore rozjasni tych, ktérzy chodzg w ciemnosci, pojawito sie i ogarneto pasterzy z
Betlejem (por. £k 2,9).

Pasterze odkrywajg po prostu, ze ,Dziecie nam sie narodzito” (/1z 9,5) i pojmuja, ze cata ta chwata, cala ta
rados¢, cate to swiatto skupia sie w jednym punkcie, w tym znaku, ktéry wskazat im aniot: ,Znajdziecie Niemowle
owiniete w pieluszki i lezace w ztobie” (tk 2, 12). Zawsze jest to znak, by znalez¢ Jezusa. Nie tylko wowczas,
ale rowniez dzi$. Jesli chcemy Swietowac¢ prawdziwe Boze Narodzenie, rozwazajmy ten znak: krucha prostota
niemowlecia, fagodnos¢ jego potozenia w ztobie, czutos¢ pieluszek, w ktdre byt owiniety. Tam jest Bog.

Za pomocg tego znaku Ewangelia ukazuje nam paradoks: méwi o cesarzu, o rzadcy, o wielkich tego czasu, ale
Bog nie jest tam obecny; nie pojawia sie w sali szlacheckiej patacu krolewskiego, ale w ubostwie ztobu; nie w
blasku pozoréw, ale w prostocie zycia; nie u wiadzy, ale w zaskakujgcej matosci. | aby Go spotkac trzeba is¢
tam, gdzie On przebywa: trzeba sie pochyli¢, unizy¢ sie, stac¢ sie matymi. Rodzace sie Dziecigtko jest dla nas
wyzwaniem: wzywa nas do opuszczenia ulotnych ztudzen, aby przejs¢ do istoty, do wyrzeczenia sie naszych
nienasyconych zgdan i porzucenia odwiecznego niezadowolenia i smutku z powodu czegos, czego zawsze
bedzie nam brakowato. Dobrze nam zrobi, jesli pozostawimy te rzeczy, aby znalez¢ w prostocie Boga-Dzieciatka



10

rados¢, promienny sens zycia.

Pozwdlmy, by wyzwaniem dla nas byto Dziecigtko w Ztobie, ale takze dzieci, ktore nie lezg dzi§ w kotysce,
otoczone pieszczotg mitosci matki i ojca, ale lezg w nedznych ,zidbkach godnosci”: w podziemnym schronie, by
unikng¢ bombardowania, na chodniku wielkiego miasta, na dnie todzi przecigzonej migrantami. Pozwdélmy, by
wyzwaniem dla nas byty dzieci, ktérym nie pozwala sie narodzi¢, te, ktére ptacza, bo nikt nie zaspokaja ich
gtodu, te, ktére nie trzymajg w rekach zabawki, lecz bron.

Tajemnica Bozego Narodzenia, ktora jest Swiattem i radoscig, stanowi wyzwanie i wstrzgsa, poniewaz jest
réwnoczesnie tajemnicg nadziei i smutku. Niesie z sobg smak smutku, bo mitosS¢ nie jest przyjeta, zycie jest
odrzucone. Tak stato sie z Jozefem i Maryja, ktorzy zastali drzwi zamkniete i potozyli Jezusa w ztobie, bo ,nie
byto dla nich miejsca w gospodzie” (w. 7). Jezus rodzi sie jako odrzucony przez jednych i przy obojetnosci
wiekszos$ci. Takze dzisiaj moze by¢ taka sama obojetnos¢, gdy Boze Narodzenie staje sie swietem, w ktérym
protagonistami stajemy sie my sami, zamiast Niego; kiedy swiatta komercji spychajg w cien swiatto Boga; kiedy
gonimy za prezentami, a pozostajemy niewrazliwi na osoby usuniete na margines. Nasze Boze Narodzenie stato
sie zaktadnikiem tej swiatowosci. Trzeba je uwolnic!

Ale Boze Narodzenie ma przede wszystkim smak nadziei, poniewaz, pomimo naszych ciemnosci, jasnieje
Swiatlo Boga. Jego tagodne swiatto nie budzi leku; Bég rozmitowany w nas, przycigga nas swojg czutoscia,
rodzac sie ubogim i kruchym posrod nas, jako jeden z nas. Rodzi sie w Betlejem, co oznacza ,dom chleba’.
Wydaje sie, jakby chciat nam powiedzie¢, ze rodzi sie dla nas chlebem; rodzi sie do zycia, aby da¢ nam swoje
zycie; wchodzi w nasz swiat, aby nam przynies¢ swojg mitos¢. Nie przychodzi, by pozera¢ i rozkazywac, ale by
karmi¢ i stuzy€. Istnieje zatem bezposrednia ni¢ fgczaca ztébek i krzyz, gdzie Jezus bedzie chlebem tamanym:
jest to bezposrednia ni¢ mitosci, ktéra daje siebie i nas zbawia, ktéra daje swiatto naszemu zyciu i pokdj naszym
sercom.

Zrozumieli to w owg noc pasterze, ktérzy nalezeli do ludzi zmarginalizowanych tamtych czasow. Ale nikt nie jest
marginalizowany w oczach Boga i to wtasnie oni byli zaproszonymi na Boze Narodzenie. Ci, ktorzy byli pewni
siebie, samowystarczalni, zostawali w domu, wsrdd swoich spraw; natomiast pasterze ,udali sie z pospiechem”
(por. £k 2,16). Takze i my pozwolmy, by tej nocy Jezus nas wezwat i zwotat, idzmy do Niego z ufnoscia,
wychodzac od tego, w czym czujemy sie zmarginalizowani, wychodzac od naszych ograniczeh, wychodzac od
naszych grzechow. Pozwoélmy, by dotkneta nas czutos¢, ktéra zbawia. Zblizmy sie do Boga, ktéry staje sie
bliskim, zatrzymajmy sie, by spojrze¢ na ztébek, wyobrazmy sobie narodziny Jezusa: swiatto$¢ i pokd;j,
najwyzsze ubostwo i odrzucenie. Wejdzmy w prawdziwe Boze Narodzenie wraz z pasterzami, zanieSmy do
Jezusa, to czym jestesmy, nasze marginalizacje, nasze nie zagojone rany, nasze grzechy. W ten sposob
zasmakujemy w Jezusie prawdziwego ducha Bozego Narodzenia: piekno bycia kochanymi przez Boga. Wraz z
Maryjg i Jozefem jestesmy przed ztébkiem Jezusa, ktory rodzi sie jako chleb dla mojego zycia. Kontemplujgc
Jego pokorng i nieskohczong mitos¢, powiedzmy Mu po prostu ,dziekuje”: dziekuje, poniewaz uczynite$ to
wszystko dla mnie.

[02068-PL.02] [Testo originale: Polacco]

Testo in lingua araba

&Jba ‘5)|uu5 |.Jg|g_;| \.é_)(:)uﬂgsw
Wdluw JsJod g5 1Jpsdb
IJuvewo 24 >suvpw, | Jiuso 1Jis] 2016

vhidsd IS suw wboyyw

Al 03D ja i Jow )l Guer wlals ol (112 Lb) "Luldl guax) LoM3| gous calll dass o gl 188"



11

oY 248 dl gl .ol el (8 Laul podl 2 aileis pax) caw (9 aS5Nall ailel sl axall JI3 cazo dl gl
hlaoll (8 aie e ol lide G dausy G tlivo alll 68 (®LioMlg (51 alll V1 Jlg oVl o calll

il gl By il Liglusl e 1l Jagiy )9 Glus] Hlo 28 «y,d @l tanoledl IS8V jas, (9 ol d9lowdl

1) o e 8ley Jo> Gl 48 oMl dity (3 w0 sie SIS (1.9 1)) bzl @ bis sU1 oill Jls 105
(924

ool 133 JS 2,8l 13® S azxall 13® JS ol goagas (59 Lil) "o W 1y 18" ail dboluy S, 6le )l cauius,
o)) "3930 9 [e3uan lanis Yab ¢9aziw" (9Nl BL] pdlach _ill doMell 03® 9 b1l dladi (5 ;5,0
Ml Jaizs ol La,l o] Loyl podl lail comn>9 ol Il (8 Y .gouy i dau Yl doMell (D 0id .(12 .2
&9ix] 6390019 3930 8 giaall alS acld99 (a2 12> d9)g0) diigll dbluul jaoMell 0ig Jolild . s8]l
alll o3 Uid .alnadVl lg alazs Ll

all SJ9 ol 13D HUS ey @Sl ey abluaYl (e plSiy 1d8,lan 399 JuVl W i, doMell 0ig:s
o3 Wil p@lasll s1xal (3 Judg 2930l ,ad 9 Lol Slo uad (o dus dcld 9 selu Y tpgin (o
w29 98 &> LI | UBall e ay L 55 i oo 9 Lol bl 5 Gusd 16l ol
IS 505 98 bo | i) LI po9Y1 s ) e e st Ay 5301 Jalall ko s isws ol
Do ol W 58 . olgall e Luadiy b e cumn oly ailall Loyl pac & s dagill Wlelesl oo I3l
ol 8Ll imog 2,8)l9 Ml «Jala)l-all dobusy L5 136 _S 90Vl 04D

ol Oli> pgiiley ago (9 Geeiay Y il podl Jlabl Ligesiw, Jabll gad J; e 3930)l Jabo gl
o) e sl waadll o loai S GouVl e 2 Nall 3 tawsll "o, Sl glis" (9 wsalo o sl <Ll
Loc s, 19:5s Ol gl o ¥ ol SV gt .y Lealls ko (8,195 o iVl el (5 51 16,8 dio
LVl Ll GLVIY agal (9 GoSuuoy (nill9 (0g€o> duu 251 o b &Y GoSy ¢uill Laylg

w3l plo azo Jo 569 05>9 ol suw aue ol L9 @ Lje ey 2,89 195 8 Sill Maall Juw 0
3930 9 Eouy 92099 dales LleVl 19329 5] (as,09 awss 2o S>> Lo 13D a2y 8Lxlly Lad i dxall Y
2 289 LSl 6YLoY ploly Lozl o L0990 999 Eouy A9 (7 &) "adliandl L9 ridgo lagl 1Sy a) aiY"
oMl 8 &l eloiol sl losicg taic Uy adV o2 ad G955 28 >Vaall quay ou> eyl loss 6YLoM|
lo,ms ol oy Vaall lio cadlais | 48 dygual 490Vl 038 . iungall (Jl V9 Llagll Juisis loxics talll jgs

p2o 9B9 @l g3y ¥ auballl 0,95 . gin oMb € 9 alll y9i OY £y JS S elzy asb sVuall S
e 6159 il " iy SV o) S Moy Lo 25168 il 8 Liudg uad Mgy 3] cailizg iy Ly
J 0ol pgild (5L Y 98 o L] Jox) lialle 3 6Ll lugd sbadl I s <l s ails W Joay o
lagdl a3l yousSall il gomy puoy Gow u> cnbally 393all lay Lilo lag JUL JUd 0239 pslay
Losla) pMadly il ol g Llls Ly lasi il dcxoll isloll

Jirngo 231 o b SJ9 .03l I3 L8 uiingall o o 163l cuill pad dlll dlls (8 LoVl 16851 288 sle I Lol
cadl U8 L Ol ailiy LaiSog cawsi ilg lS ad sNall (8 ,axilly (uocanll o lgilS 289 calll cue 9
Lge29 dlll 03 (5 LyC iy Eouuy o2 £ (16 2 o) 1)) " auo 19915" 289 sl Lol t0,90l Usisio
gad .LLlas oo BMail Lshg9axe o Bl (9asuiue Wl led s=iv (il g0l oo BVl ddi, ay] il

g gumn 3o jguait) (6Ll I oy @8gu) (Luyd awas (o Jou sVl alll o o) el jalRall ali>



[02068-AR.01] [Testo originale: Arabo]

[B0934-XX.03]

12



