SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0882
Mercoledi 07.12.2016

Intervista del Santo Padre Francesco al settimanale cattolico belga “Tertio”

Testo in lingua originale

Traduzione in linqua italiana

Pubblichiamo di seguito l'intervista che il Santo Padre Francesco ha rilasciato al settimanale cattolico belga
“Tertio”, in occasione della conclusione del Giubileo straordinario della Misericordia:

Testo in lingua originale

[(Interlocutor)

Representante de los obispos para los medios de comunicacion...

(Papa Francisco)

Usted me trajo ya una vez unos chicos que hicieron buenas preguntas...
(Interlocutor) Hay un papa que da buenas respuestas...

(Papa Francisco)

Yo espero un poquitito... quiero ver las preguntas, que no las he visto...]

PREGUNTA - En nuestro pais estamos viviendo un periodo en el cual la politica nacional quiere separar la
religién de la vida publica, por ejemplo en el curriculo educacional. Es opinidn que, en tiempos de
secularizacion, la religion tiene que ser reservada a la vida privada. ¢ Como podemos ser al mismo tiempo
Iglesia misionera, saliendo hacia la sociedad, y vivir la tension creada por esta opinién publica?

PAPA - Bueno, yo no quiero ofender a nadie pero esta postura es una postura anticuada. Esta es la herencia
que nos dejo la llustracion -4 no es cierto?- donde todo hecho religioso es una subcultura. Es la diferencia entre
laicismo y laicidad. Esto lo he hablado con los franceses. El Vaticano Il nos habla de la autonomia de las cosas
o de los procesos o de las instituciones. Hay una sana laicidad, por ejemplo, la laicidad del estado. En general,
el estado laico es bueno. Es mejor que un estado confesional, porque los estados confesionales terminan mal.
Pero una cosa es laicidad y otra cosa es laicismo. Y el laicismo cierra las puertas a la trascendencia: a la doble
trascendencia, tanto la trascendencia hacia los demas como, sobre todo, la trascendencia hacia Dios. O hacia



2

lo que esta Mas Alla. Y la apertura a la trascendencia forma parte de la esencia humana. Es parte del hombre.
No estoy hablando de religion, estoy hablando de apertura a la trascendencia. Entonces, una cultura o un
sistema politico que no respete la apertura a la trascendencia de la persona humana, poda, corta a la persona
humana. O sea, no respeta a la persona humana. Esto es mas o menos lo que pienso yo. Entonces, mandar a
la sacristia cualquier acto de trascendencia es una asepsia. Que no dice con la naturaleza humana, se le corta
a la naturaleza humana buena parte de la vida, que es la apertura.

PREGUNTA - Usted se preocupa de la relacion interreligiosa. En nuestros tiempos convivimos con el
terrorismo, con la guerra. A veces se comenta que la raiz de las guerras actuales esta en la diferencia entre
religiones. ¢ Qué decir sobre esto?

PAPA - Creo que si, el comentario esta. Pero ninguna religion como tal puede fomentar la guerra. Porque esta
en ese caso proclamando un dios de destruccién, un dios de odio. No se puede hacer la guerra en nombre de
Dios o en nombre de una postura religiosa. No se puede hacer la guerra. En ninguna religion. Y, por lo tanto, el
terrorismo, la guerra, no estan relacionados con la religion. Se usan deformaciones religiosas para justificarla.
Eso si. Ustedes son testigos de eso, lo han vivido en su patria. Pero son deformaciones religiosas que no hacen
a la esencia de lo religioso. Lo religioso mas bien es amor, unidad, respeto, dialogo, todas esas cosas, pero no
en ese aspecto. O sea, que en eso hay que ser taxativo. O sea, ninguna religion por el hecho religioso proclama
la guerra. Deformaciones religiosas, si. Por ejemplo, todas la religiones tienen grupos fundamentalistas. Todas.
Nosotros también. Y desde ahi, destruyen desde su fundamentalismo. Pero esos grupitos religiosos que
deformo, “enfermd” la propia religion, y de ahi pelea, o hace la guerra, o hace la division en la comunidad, que
es una forma de guerra. Pero esos son los grupos fundamentalistas que tenemos todas las religiones. Siempre
hay un grupito...

PREGUNTA - Otra cuestion de guerra. Conmemoramos los 100 afos de la primera Guerra mundial. ; Qué diria
usted al continente europeo de la consigna postguerra “Nunca mas la guerra”?

PAPA - Al continente europeo le he hablado tres veces: dos en Estrasburgo y una el afio pasado o este afio —no
recuerdo- cuando el premio Calomagno [6 de mayo de 2016]. Creo que ese “Nunca mas la guerra” no fue
tomado en serio, porque después de la primera vino la segunda, y después de la segunda esta esta tercera que
estamos viviendo ahora a pezzeti, a pedacitos. Estamos en guerra. El mundo esta haciendo la tercera guerra
mundial: Ucrania, Medio Oriente, Africa, Yemen...

Es muy serio. Entonces, “nunca mas la guerra” de la boca para fuera, pero mientras tanto fabricamos armas, y
las vamos vendiendo, y las vamos vendiendo a los mismos contrincantes. Porque un mismo fabricante de
armas le vende a este y a este, que estan en guerra entre ellos. Es verdad. Hay una teoria econémica que yo
nunca traté de constatar, pero la he leido en varios libros: que en la historia de la humanidad, cuando un Estado
encontraba que sus balances no andaban, hacian una guerra y ponian en equilibrio sus balances. Es decir, es
una de las formas de hacer riqueza mas faciles. Claro, el precio es muy caro: sangre.

Ese “Nunca mas la guerra” creo que es algo que Europa lo dijo sinceramente, lo dijo sinceramente. Schumann,
De Gasperi, Adenauer... lo dijeron sinceramente. Pero después... Hoy dia hacen falta lideres; Europa necesita
lideres, lideres que vayan adelante... Bueno, no voy a repetir lo que dije en los tres discursos.

PREGUNTA - ; Hay alguna posibilidad de que usted venga a Bélgica por esta conmemoracion?

PAPA - No, no esta previsto, no. No esta previsto. Bélgica, yo iba cada afio y medio cuando era [superior]
provincial, porque ahi habia una asociacion de Amigos de la Universidad Catolica de Cérdoba. Yo era
canciller... Entonces iba alli a hablarles. Ellos hacian sus Ejercicios [espirituales]. E iba a agradecerles. Y le
tomé carifio a Bélgica. Para mi la ciudad mas linda de Bélgica no es la suya sino Brujas... [rie]

[Entrevistador: Tengo que decirle que mi hermano es jesuita.
Papa: ;Ah, si? jNo lo sabia!

Entrevistador: Por eso, a pesar de ser jesuita es buena gente.
Papa: Le iba a preguntar si era catdlico... (rie y rien)]



3

PREGUNTA - Estamos terminando el Ano de la Misericordia. s Puede decir como ha vivido el afo y qué espera
cuando el afo ha terminado?

PAPA - El Afo de la Misericordia no fue una idea que se me ocurrié a mi de golpe. Viene desde el beato Pablo
VI. Ya Pablo VI habia hecho algunos pasos para redescubrir la misericordia de Dios. Después, San Juan Pablo
Il asentd mucho esto con tres hechos: la enciclica Dives in Misericordia, la canonizacion de Santa Faustina; y la
fiesta de la Divina Misericordia en la Octava de Pascua; y él muere en una vispera de esta fiesta.

Y ya ahi como que encamino a la iglesia en ese camino. Y yo senti que el Sefor queria esto. Fue, fue... No sé
coémo se formo la idea en mi corazdn, que un buen dia le dije a Monsenor Fisichella, que vino por asuntos de su
dicasterio. Le dije: “Como me gustaria hacer un Jubileo, un Afo Jubilar de la Misericordia.” Y él me dijo: “4Y por
qué no?”. 'Y asi comenzo el Afo de la Misericordia. Es la mejor garantia de que no fue una ocurrencia humana
sino que viene de arriba. Creo que el Sefior la inspird. Y evidentemente se hizo mucho bien. Por otro lado, el
hecho de que el Jubileo no fuera solo en Roma, sino en todo el mundo, en todas las didcesis, y dentro de cada
diécesis, como que movio, movio, y la gente se moviliz6 mucho. Se movilizé6 mucho y se sinti6 llamada a
reconciliarse con Dios, a reencontrar al Sefior, a sentir la caricia del Padre.

PREGUNTA - El tedlogo aleman Dietrich Bonhoeffer hizo la distincion entre la gracia barata y la preciosa.  Qué
significa para usted la misericordia barata o preciosa?

PAPA - La misericordia es preciosa y barata. No sé como es el texto de Bonhoeffer, no lo conozco cuando
explica esto. Pero... Es barata porque no hay que pagar nada: no hay que comprar indulgencias, es puro
regalo, puro don; y es preciosa porque es el don mas precioso. Hay un libro que se hizo en base a una
entrevista que me hicieron, cuyo titulo es “El nombre de Dios es Misericordia”, y es preciosa porque es el
nombre de Dios: Dios es Misericordia.

Me hace recordar a ese padre que tenia en Buenos Aires -que sigue celebrando misa y trabaja, jy tiene 92
anos!- y al comenzar la Misa siempre da unos avisos. Es muy enérgico. 92 afos, predica muy bien, la gente lo
va a escuchar. “Por favor, apaguen los teléfonos”... y estaba la misa, y comenzaba el ofertorio, y un teléfono.
Se pard, y dijo: “Por favor, apaguen el teléfono”. Y el monaguillo que estaba al lado, le dijo: “Padre, es el suyo”.
Y entonces él se lo sacd, y dijo: “Al6” (Rien)

PREGUNTA - A nosotros nos parece que usted esta indicando el Vaticano Il en los tiempos de hoy. Nos va
indicando caminos de renovacion en la Iglesia. La Iglesia sinodal... En el sinodo explico su vision la Iglesia del
futuro. ¢ Podria explicarlo para nuestros lectores?

PAPA - La “Iglesia sinodal”. Tomo esta palabra. La Iglesia nace de las comunidades, nace de la base, de la
comunidad, nace del bautismo, y se organiza en torno a un obispo que la convoca, le da fuerza. El obispo que
es sucesor de los apostoles. Esta es la Iglesia. Pero en todo el mundo hay muchos obispos, muchas iglesias
organizadas, y esta Pedro. Entonces, o hay una Iglesia piramidal, donde lo que dice Pedro se hace, o hay una
Iglesia sinodal, donde Pedro es Pedro, pero acompana a la Iglesia y la hace crecer, la escucha; mas aun, él
aprende de eso, y va como armonizando, discerniendo lo que viene de las iglesias, y lo devuelve. La
esperiencia mas rica de esto fueron los dos ultimos sinodos. Ahi se escucho a todos los obispos del mundo,
con la preparacion; a todas las iglesias del mundo: las diécesis, trabajaron. Todo ese material vino. Después
volvid. Y volvio una segunda vez al segundo sinodo para completar esto. De ahi salié6 Amoris Laetitia. Es
curioso la riqueza de la diferencia de matices. Es propio de la igleisa. Es unidad en la diferencia. Eso es
sinodalidad. No bajar de arriba a abajo, sino escuchar a la iglesias, armonizarlas, discernir. Entonces, hay una
exhortacion postsinodal, que es Amoris Laetitia, que es el resultado de dos sinodos, donde trabajo toda la
Iglesia, y que el Papa hizo suya. Lo expresa de una manera armonica. Es curioso: todo lo que esta ahi [en
Amoris Laetitia] en el sinodo fue aprobado por mas de dos tercios de los padres. Lo cual es una garantia. Una
iglesia sinodal significa que se da este movimiento de arriba a abajo, de arriba a abajo. En las diécesis lo
mismo. Pero hay una féormula latina que dice que las iglesias siempre estan cum Petro e sub Petro (con Pedro y
bajo Pedro). Pedro es el garante de la unidad de la Iglesia, el garante. Asi que... ese es el sentido. Y hay que
progresar en la sinodalidad. Que es una de las cosas que los ortodoxos han conservado. Y las iglesias catolicas
orientales también. Es una riqueza de ellos. Yo lo reconozco en la enciclica.



4

PREGUNTA - A mi me parecia que el pasaje que ha hecho el sinodo segundo del método de “ver, juzgar y
actuar” hacia “escuchar, comprender y acompanar”. Es muy distinto. Son las cosas que yo digo a la gente
constantemente. El pasaje que da el sinodo es de “ver, juzgar y actuar”, hacia escuchar la realidad de la gente,
comprenderla bien y después acompanar a la gente en su camino.

PAPA - Porque cada uno dijo lo que pensaba, sin miedo a sentirse juzgado. Y todos estaban en actitud de
escuchar, sin condenar. Después se discutia como hermanos en los grupos. Pero una cosa es como hermanos
y otra es condenar a priori. Una libertad de expresion hubo ahi muy grande. Y eso es lindo.

PREGUNTA - En Cracovia usted ofrecio a los jévenes impulsos preciosos. § Cual seria un mensaje particular
para los jévenes de nuestro pais?

PAPA - Que no tengan miedo, que no tengan vergienza de la fe, que no tengan vergienza de buscar caminos
nuevos. Hay jovenes que no son creyentes: no te preocupes, busca el sentido a la vida. A un joven yo le daria
dos consejos: “buscar horizontes” y “no te jubiles a los 20 afios”. Es muy triste ver un joven jubilado a los 20-25
afnos. Busca horizontes, segui adelante y segui trabajando en esta tarea humana.

PREGUNTA - Una ultima pregunta, Santo Padre, una opinidn sobre los medios de comunicacion

PAPA - Los medios de comunicacion tienen una responsabilidad muy grande. Hoy en dia, en sus manos esta la
posibilidad y la capacidad de formar opinién. Pueden formar una buena o mala opinién. Los medios de
comunicacion son constructores de una sociedad. Por si mismos, son para construir. Para intercambiar. Para
fraternizar, para hacer pensar, para educar. En si mismos son positivos. Por supuesto que, como todos somos
pecadores, también los medios pueden caer —los que hacemos medios, yo estoy aca usando un medio de
comunicacion- en hacer dafo. Y los medios de comunicacion tienen sus tentaciones. Pueden ser tentados de
calumnia (entonces, usados para calumniar y ensuciar a la gente), sobre todo en el mundo de la politica;
pueden ser usados como difamacion (toda persona tiene derecho a la buena fama, pero por ahi en su vida
anterior, 0 en su vida pasada, o hace diez afos tuvo un problema con la justicia, o un problema en su vida
familiar... entonces, sacar a la luz hoy eso es grave, hace dafo, se anula a una persona). En la calumnia se
dice una mentira de una persona. En la difamacion se saca una carpeta —como decimos en Argentina, se hace
un carpetazo-, y te sacan algo que es verdad pero que ya paso. Y quizas ya pago con la carcel, o con la multa,
o con lo que sea, ese delito. No hay derecho a eso. Eso es pecado y hace mal. Y una cosa que puede hacer
mucho dafo en los medios de comunicacion es la desinformacion. Es decir, frente a cualquier situacion decir
una parte de la verdad y no la otra. jNo! Eso es desinformar. Porque vos, al televidente, le das la mitad de la
verdad. Y por tanto no puede hacer un juicio serio sobre la verdad completa. La desinformacion es
probablemente el dafio mas grande que puede hacer un medio. Porque orienta la opinidén en una direccion,
quitando la otra parte de la verdad. Y después, los medios yo creo que tienen que ser muy limpios, muy limpios
y muy transparentes. Y no caer —sin ofender, por favor- en la enfermedad de la coprofilia: que es buscar
siempre comunicar el escandalo, comunicar las cosas feas, aunque sean verdad. Y como la gente tiene la
tendencia a la coprofagia, se puede hacer mucho dafio. Asi que yo diria esas cuatro tentaciones. Pero son
constructores de opinion y pueden edificar, y hacer un bien inmenso, inmenso.

PREGUNTA - Terminando, una palabra solo para los sacerdotes. No un discurso, porque me estan diciendo
que tengo que terminar... ¢ Cual es lo mas importante para un sacerdote?

PAPA - Es una respuesta un poco salesiana. Me sale del corazoén: “Acordate que tenés madre que te quiere. No
dejés de amar a tu madre la Virgen”. Segundo: dejate mirar por Jesus. Tercero: busca la carne sufriente de
Jesus en los hermanos. Ahi te vas a encontrar con Jesus. Eso como base. De ahi sale todo. Si vos sos un
sacerdote huérfano, que te olvidaste que tenés madre; si vos sos un sacerdote que te desenganchas de quien
te llamo, que es Jesus, nunca vas a poder llevar el Evangelio. 4 Cual es el camino? La ternura. Tengan ternura.
No tengan vergiienza los curas de tener ternura. Acaricien la sangre sufriente de Jesus. Hoy hace falta una
revolucion de la ternura en este mundo que padece la enfermedad de la cardio-esclerosis.

PREGUNTA - ; La cardio...?



PAPA - La cardioesclerosis.

[01951-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in lingua italiana

[(Interlocutore)

Rappresentante dei vescovi per i mezzi di comunicazione...

(Papa Francesco)

Lei mi ha gia portato, una volta, dei ragazzi che fecero delle buone domande
(Interlocutore) C’é un Papa che da buone risposte...

(Papa Francesco)

lo aspetto un momentino... Voglio vedere le domande, perché non le ho viste...]

DOMANDA - Nel nostro Paese viviamo un momento in cui la politica nazionale vuole separare la religione dalla
vita pubblica: per esempio nell’istruzione. E opinione che, in un tempo di secolarizzazione, la religione debba
essere riservata alla vita privata. Come possiamo essere nello stesso tempo Chiesa missionaria, in uscita verso
la societa, e vivere questa tensione creata da questa opinione pubblica?

PAPA - Bene, non voglio offendere nessuno, perd questa impostazione € un’impostazione antiquata. Questa é
I'eredita che ci ha lasciato I'llluminismo — non & cosi? — in cui ogni fenomeno religioso & una subcultura. E la
differenza tra il laicismo e laicita. Di questo ho parlato con i francesi... Il Vaticano Il ci parla dell’autonomia delle
cose, dei processi e delle istituzioni. C’€ una sana laicita, per esempio la laicita dello Stato. In generale, uno
Stato laico & una cosa buona; & migliore di uno Stato confessionale, perché gli Stati confessionali finiscono
male. Perd una cosa ¢ la laicita e un’altra € il laicismo. Il laicismo chiude le porte alla trascendenza, alla duplice
trascendenza: sia la trascendenza verso gli altri e soprattutto la trascendenza verso Dio; o verso cio che sta al di
la. E l'apertura alla trascendenza fa parte dell’essenza umana. Fa parte delluomo. Non sto parlando di religione,
sto parlando di apertura alla trascendenza. Quindi, una cultura o un sistema politico che non rispetti 'apertura
alla trascendenza della persona umana “pota”, taglia la persona umana. Ossia non rispetta la persona umana.
Questo € piu 0 meno quello che penso. Quindi, inviare alla sacrestia qualunque atto di trascendenza & una
“asepsi”, che non ha a che fare con la natura umana, che taglia alla natura umana buona parte della vita, che e
I'apertura.

DOMANDA - Lei si preoccupa del rapporto interreligioso. Nei nostri tempi conviviamo con il terrorismo, con la
guerra. A volte si osserva che la radice delle guerre attuali sta nella differenza tra religioni. Cosa dire riguardo a
questo?

PAPA - Si, credo che questa opinione esiste. Pero nessuna religione come tale pud fomentare la guerra. Perché
in questo caso starebbe proclamando un dio di distruzione, un dio di odio. Non si puo fare la guerra in nome di
Dio o in nome di una posizione religiosa. Non si puo fare la guerra in nessuna religione. E percio il terrorismo, la
guerra non sono in relazione con la religione. Si usano deformazioni religiose per giustificarle, questo si. Voi
siete testimoni di questo, lo avete vissuto nella vostra patria. Ma sono deformazioni religiose, che non
riguardano I'essenza del fatto religioso, che & piuttosto amore, unita, rispetto, dialogo, tutte queste cose... Ma
non in quell’aspetto, ossia, che in cid bisogna essere tassativi, nessuna religione per il fatto religioso proclama la
guerra. Alcune deformazioni religiose si. Per esempio, tutte le religioni hanno gruppi fondamentalisti. Tutte.
Anche noi. E da li distruggono, a partire dal loro fondamentalismo. Ma sono questi piccoli gruppi religiosi che
hanno deformato, hanno “ammalato” la propria religione, e da qui combattono, fanno la guerra, o fanno la
divisione nella comunita, che &€ una forma di guerra. Ma questi sono i gruppi fondamentalisti che abbiamo in tutte
le religioni. C’€ sempre un gruppetto...

DOMANDA - Un’altra domanda sulla guerra. Commemoriamo il centenario della Prima Guerra Mondiale. Cosa
direbbe al continente europeo della consegna postbellica: “Mai piu la guerra!”?

PAPA - Al continente europeo ho parlato tre volte: due a Strasburgo e una I'anno scorso, o quest'anno, non



6

ricordo, quando c’e stato il Premio Carlo Magno [6 maggio 2016]. Credo che quel “Mai piu la guerral” non & stato
preso sul serio, perché dopo la Prima c’é stata la Seconda, e dopo la Seconda, c’€ questa terza che stiamo
vivendo adesso, a pezzetti. Siamo in guerra. Il mondo sta facendo la terza guerra mondiale: Ucraina, Medio
Oriente, Africa, Yemen.... E molto grave. Quindi, “Mai piti la guerra!” lo diciamo con la bocca, ma intanto
fabbrichiamo armi e le vendiamo; e le vendiamo agli stessi che si combattono; perché uno stesso fabbricante di
armi le vende a questo e a questo, che sono in guerra fra di loro. E vero. C’'& una teoria economica che non ho
provato a verificare, ma I'ho letta in diversi libri: che nella storia del’'umanita, quando uno Stato vedeva che i
suoi bilanci non andavano, faceva una guerra e rimetteva in equilibrio i propri bilanci. Vale a dire, &€ uno dei modi
piu facili per produrre ricchezza. Certo, il prezzo € molto alto: il sangue.

Quel “Mai piu la guerra!” credo che & una cosa che I'Europa ha detto sinceramente, I'ha detto sinceramente:
Schumann, De Gasperi, Adenauer... lo dissero sinceramente. Ma dopo... Al giorno d’oggi mancano leader;
I'Europa ha bisogno di leader, leader che vadano avanti... Bene, non voglio ripetere quello che ho detto nei tre
discorsi.

DOMANDA - C’¢ la possibilita che Lei venga in Belgio per questa commemorazione della guerra?

PAPA - No, non ¢ previsto, no.... In Belgio, ci andavo ogni anno e mezzo, quando ero [superiore] provinciale,
perché i c’era una associazione di amici di I'Universita Cattolica di Cérdoba. E quindi andavo li a parlare. Loro
facevano gli Esercizi [spirituali]. E andavo a ringraziarli. E mi sono affezionato al Belgio. Per me la citta piu bella
del Belgio non € la sua ma Bruges...[ride]

[Intervistatore: Devo dirLe che mio fratello é gesuita.

Papa: Ah si? Non sapevo!

Intervistatore: Per questo, a parte il fatto di essere gesuita, € brava gente.
Papa: Stavo per chiederlLe se era cattolico... (ride e ridono)]

DOMANDA - Stiamo per concludere I’Anno della Misericordia. Ci puo dire come ha vissuto questo Anno e che
cosa si aspetta quando I’Anno sara finito?

PAPA - L’Anno della Misericordia non & stata un’idea che mi € arrivata di colpo. Prende le mosse dal Beato
Paolo VI. Gia Paolo VI aveva fatto alcuni passi per riscoprire la misericordia di Dio. Successivamente San
Giovanni Paolo Il ha posto molto I'accento su questo con tre fatti: 'Enciclica Dives in Misericordia, la
canonizzazione di santa Faustina, e la Festa della Divina Misericordia nell’Ottava di Pasqua, e lui muore in una
vigilia di tale festa. E gia li ha come introdotto la Chiesa su questa strada. lo ho sentito che il Signore voleva
questo. E stato... Non so come si & formata I'idea nel mio cuore... Un bel giorno ho detto a Mons. Fisichella, che
era venuto per questioni del suo Dicastero: “Come mi piacerebbe fare un Giubileo, un Anno giubilare della
Misericordia”. E lui mi ha detto: “Perché no?”. E cosi & iniziato I’Anno della Misericordia. E la migliore garanzia
che non ¢ stata un’idea umana, ma che viene dall’alto. Credo che I'ha ispirata il Signore. E evidentemente &
andato molto bene. Inoltre, il fatto che il Giubileo non fosse solo a Roma, ma in tutto il mondo, in tutte le diocesi
e all'interno di ogni diocesi, ha creato tanto movimento, tanto movimento... e la gente si &€ mossa molto. Si &
mossa molto e si & sentita chiamata a riconciliarsi con Dio, a incontrare nuovamente il Signore, a sentire la
carezza del Padre.

DOMANDA - Il teologo tedesco Dietrich Bonhoeffer opero la distinzione tra la grazia “a buon mercato” e quella
“a caro prezzo”. Quindi, che cosa significa per Lei misericordia “a buon mercato” o “a caro prezzo”?

PAPA - La misericordia € “a caro prezzo” e “a buon mercato”. Non so com’e il testo di Bonhoeffer, non lo
conosco quando spiega questo... Ma & “a buon mercato” perché non c’é€ da pagare niente: non si devono
comprare indulgenze, € un puro regalo, puro dono. Ed € “a caro prezzo” perché & il dono piu prezioso. C’€ un
libro fatto in base a un’intervista che mi hanno fatto, il cui titolo & “/l nome di Dio & Misericordia’. E preziosa
perché € il nome di Dio: Dio € Misericordia. Mi fa ricordare quel sacerdote che avevo a Buenos Aires — che
continua a celebrare la Messa e a lavorare, e ha 92 anni! —, e all'inizio della Messa da sempre alcuni avvisi. E
molto energico, 92 anni, predica molto bene, la gente lo va ad ascoltare... “Per favore, spegnete il telefonino”. E



durante la Messa, cominciava I'Offertorio, si sente un telefono... Si fermo e disse: “Per favore, spengete |l
telefono cellulare”. E il chierichetto, che stava accanto a lui, gli disse: “Padre, € il suo”. E lui lo tird fuori e disse:
“Pronto!” [Ridono]

DOMANDA - A noi pare che Lei sta indicando il Vaticano Il nei tempi di oggi. Ci indica vie di rinnovamento nella
Chiesa. La Chiesa sinodale... Nel Sinodo ha spiegato la sua visione della Chiesa del futuro. Potrebbe spiegarlo
per i nostri lettori?

PAPA - La “Chiesa sinodale”, prendo questa parola. La Chiesa nasce dalle comunita, nasce dalla base, dalle
comunita, nasce dal Battesimo; e si organizza intorno ad un vescovo, che la raduna, le da forza; il vescovo che
e successore degli Apostoli. Questa € la Chiesa. Ma in tutto il mondo ci sono molti vescovi, molte Chiese
organizzate, e c’€ Pietro. Quindi, o c’é€ una Chiesa piramidale, dove quello che dice Pietro si fa, o c’€ una Chiesa
sinodale, in cui Pietro & Pietro, ma accompagna la Chiesa, la lascia crescere, la ascolta; di piu, impara da
questa realta e va come armonizzando, discernendo quello che viene dalle Chiese € lo restituisce. L’esperienza
piu ricca di tutto questo sono stati gli ultimi due Sinodi. Li si sono ascoltati tutti i vescovi del mondo, con la
preparazione; tutte le Chiese del mondo, le diocesi, hanno lavorato. Tutto questo materiale € stato lavorato in un
primo Sinodo, che porto i risultati alla Chiesa; e poi si € tornati una seconda volta — il secondo Sinodo — per
completare tutto questo. E da Ii & uscita Amoris laetitia. E interessante la ricchezza della varieta di sfumature,
che & propria della Chiesa. E unita nella diversita. Questo & sinodalita. Non calare dall’alto in basso, ma
ascoltare le Chiese, armonizzarle, discernere. E dunque c’é€ un’Esortazione post-sinodale, che € Amoris Laetitia,
che ¢ il risultato di due Sinodi, dove ha lavorato tutta la Chiesa, e che il Papa ha fatto sua. Lo esprime in
maniera armonica. E interessante: tutto quello che c’& Ii [in Amoris laetitia], nel Sinodo & stato approvato da piu
dei due terzi dei padri. E questo € una garanzia. Una Chiesa sinodale significa che si da questo movimento
dall’alto in basso, dall’alto in basso. E nelle diocesi lo stesso. Ma ¢’é€ una formula latina che dice che le Chiese
sono sempre cum Petro et sub Petro. Pietro & il garante dell’'unita della Chiesa. E il garante. Questo & il
significato. E bisogna progredire nella sinodalita; che € una delle cose che gli ortodossi hanno conservato. E
anche le Chiese cattoliche orientali. E una loro ricchezza, e lo riconosco nell’Enciclica.

DOMANDA - A me sembra che il passaggio che ha fatto il secondo Sinodo dal metodo di “vedere, giudicare e
agire” verso “ascoltare, comprendere e accompagnare”. E molto diverso. Queste sono le cose che io dico
costantemente alla gente. Il passaggio che ha il Sinodo & di vedere, giudicare e agire e quindi ascoltare la realta
della gente, comprender bene la realta e poi accompagnare la gente nel suo cammino...

PAPA - Perché ognuno ha detto quello che pensava, senza paura di sentirsi giudicato. E tutti erano
nell’atteggiamento di ascoltare, senza condannare. E poi si discuteva come fratelli nei gruppi. Perd una cosa &
discutere come fratelli e un’altra & condannare a priori. C’é stata una liberta di espressione molto grande. E
questo € bello!

DOMANDA - A Cracovia, Lei ha dato ai giovani stimoli preziosi. Quale potrebbe essere un messaggio
particolare per i giovani del nostro Paese?

PAPA - Che non abbiano paura; che non abbiano vergogna della fede; che non abbiano vergogna di cercare
strade nuove. E ai giovani che non sono credenti: Non ti preoccupare, cerca il significato della vita. A un giovane
io darei due consigli: cercare orizzonti, e non andare in pensione a 20 anni. E molto triste vedere un giovane
pensionato a 20-25 anni, no? Cerca orizzonti, vai avanti, continua a lavorare in questo impegno umano.

DOMANDA - Un'ultima domanda, Santo Padre, riguardo ai media: una considerazione riguardo ai mezzi di
comunicazione...

PAPA - | mezzi di comunicazione hanno una responsabilita molto grande. Al giorno d’oggi hanno nelle loro mani
la possibilita e la capacita di formare un’opinione: possono formarne una buona o una cattiva opinione. | mezzi
di comunicazione sono costruttori di una societa. Di per se stessi, sono fatti per costruire, per inter-cambiare, per
fraternizzare, per far pensare, per educare. In se stessi sono positivi. E ovvio che, dato che tutti siamo peccatori,
anche i media possono — noi che usiamo i media, io qui sto utilizzando un mezzo di comunicazione — possono



8

diventare dannosi. E i mezzi di comunicazione hanno le loro tentazioni. Possono essere tentati di calunnia, e
quindi essere usati per calunniare, per sporcare la gente, questo soprattutto nel mondo della politica. Possono
essere usati come mezzi di diffamazione: ogni persona ha diritto alla buona fama, perd magari nella sua vita in
precedenza, nella vita passata, o dieci anni fa, ha avuto un problema con la giustizia, o un problema nella sua
vita familiare, e portare questo alla luce oggi € grave, fa danno, si annulla una persona! Nella calunnia si dice
una bugia sulla persona; nella diffamazione si mostra una cartella — come diciamo in Argentina: “Se hace un
carpetazo’ — e si scopre qualcosa che € vero, ma che € gia passato, e per il quale forse si € gia pagato con il
carcere, con una multa o con quel che sia. Non c’é diritto a questo. Questo € peccato e fa male. E una cosa che
puo fare molto danno nei mezzi di informazione € la disinformazione: cio€, di fronte a qualsiasi situazione dire
solo una parte della verita e non I'altra. Questo & disinformare. Perché tu, all’ascoltatore o al telespettatore dai
solo la meta della verita, e quindi non pud farsi un giudizio serio. La disinformazione € probabilmente il danno
piu grande che pud fare un mezzo, perché orienta I'opinione in una direzione, tralasciando I'altra parte della
verita. E poi, credo che i media devono essere molto limpidi, molto trasparenti, e non cadere — senza offesa, per
favore — nella malattia della coprofilia, che & voler sempre comunicare lo scandalo, comunicare le cose brutte,
anche se siano verita. E siccome la gente ha la tendenza alla malattia della coprofagia, si pud fare molto danno.
Quindi direi queste quattro tentazioni. Ma sono costruttori di opinione e possono costruire, e fare bene immenso,
immenso.

DOMANDA - Per concludere, una parola per i sacerdoti. Non un discorso, perché ci dicono che dobbiamo
concludere... Cosa € piu importante per un sacerdote?

PAPA - E una risposta un po’ salesiana, ma mi viene dal cuore. Ricordati che hai una Madre che ti ama, e non
smettere di amare tua Madre, la Vergine. Secondo: lasciati guardare da Gesu. Terzo: cercare la carne
sofferente di Gesu nei fratelli: Ii ti incontrerai con Gesu. Questo come base. Da qui viene tutto. Se sei un
sacerdote orfano, che si & dimenticato di avere una Madre; se sei un sacerdote che si € allontanato da colui che
ti ha chiamato, che € Gesu, non potrai mai portare il Vangelo. Qual € la strada? La tenerezza. Abbiano
tenerezza. | sacerdoti non abbiano vergogna di avere tenerezza. Accarezzino il sangue sofferente di Gesu. Oggi
c’é bisogno di una rivoluzione della tenerezza in questo mondo che patisce la cardiosclerosi.

DOMANDA - La cardio...?
PAPA - La cardiosclerosi.
[01951-IT.01] [Testo originale: Spagnolo]

[B0882-XX.01]



