2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0689
Sabato 01.10.2016

Viaggio Apostolico di Sua Santita Francesco in Georgia e Azerbaijan (30 settembre — 2 ottobre
2016) — Santa Messa a Thilisi

Santa Messa presso lo Stadio M. Meskhi di Thilisi

Saluto del Papa al termine della Santa Messa

Santa Messa presso lo Stadio M. Meskhi di Tbilisi

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Alle ore 9.30, il Santo Padre Francesco si € trasferito dalla Nunziatura Apostolica allo Stadio Mikheil Meskhi di
Thilisi per la celebrazione della Santa Messa. Al suo arrivo, il Papa ha compiuto un giro su una vetturetta
elettrica lungo lo spazio erboso antistante il palco.



2

Alle ore 10.00, Papa Francesco ha dato inizio alla celebrazione della Santa Messa votiva in memoria di Santa
Teresa di Gesu Bambino. Al termine del rito, S.E. Mons. Giuseppe Pasotto, Amministratore Apostolico del
Caucaso dei Latini, ha rivolto al Santo Padre un indirizzo di saluto.

Di seguito, riportiamo il testo del’'omelia che Papa Francesco ha pronunciato dopo la proclamazione del Santo
Vangelo:

Omelia del Santo Padre

Tra i tanti tesori di questo splendido Paese risalta il grande valore delle donne. Esse — scriveva Santa Teresa di
Gesu Bambino, di cui facciamo oggi memoria — «amano Dio in numero ben piu grande degli uomini» (Scritti
autobiografici, Manoscritto A, VI). Qui in Georgia ci sono tante nonne e madri che continuano a custodire e
tramandare la fede, seminata in questa terra da Santa Nino, e portano I'acqua fresca della consolazione di Dio
in tante situazioni di deserto e conflitto.

Questo ci aiuta a comprendere la bellezza di quanto il Signore dice oggi nella prima lettura :«Come una madre
consola un figlio, cosi io vi consolero» (Is 66,13). Come una madre prende su di sé i pesi e le fatiche dei suoi
figli, cosi Dio ama farsi carico dei nostri peccati e delle nostre inquietudini; Egli, che ci conosce e ci ama
infinitamente, € sensibile alla nostra preghiera e sa asciugare le nostre lacrime. Guardandoci, ogni volta si
commuove e si intenerisce, con un amore viscerale, perché, al di la del male di cui siamo capaci, siamo sempre
i suoi figli; desidera prenderci in braccio, proteggerci, liberarci dai pericoli e dal male. Lasciamo risuonare nel
nostro cuore queste parole che oggi ci rivolge: “Come una madre, io vi consolerd”.

La consolazione di cui abbiamo bisogno, in mezzo alle vicende turbolente della vita, & proprio la presenza di Dio
nel cuore. Perché la sua presenza in noi € la fonte della vera consolazione, che rimane, che libera dal male,
porta la pace e fa crescere la gioia. Per questo, se vogliamo vivere da consolati, occorre far posto al Signore
nella vita. E perché il Signore abiti stabilmente in noi, bisogna aprirgli la porta e non tenerlo fuori. Ci sono delle
porte della consolazione da tenere sempre aperte, perché Gesu ama entrare da li: il Vangelo letto ogni giorno e
portato sempre con noi, la preghiera silenziosa e adorante, la Confessione, I'Eucaristia. Attraverso queste porte
il Signore entra e da un sapore nuovo alle cose. Ma quando la porta del cuore si chiude, la sua luce non arriva e
si resta al buio. Allora ci abituiamo al pessimismo, alle cose che non vanno, alle realta che mai cambieranno. E
finiamo per rinchiuderci nella tristezza, nei sotterranei dell’angoscia, soli dentro di noi. Se invece spalanchiamo
le porte della consolazione, entra la luce del Signore!

Ma Dio non ci consola solo nel cuore; tramite il profeta Isaia infatti aggiunge: «A Gerusalemme sarete consolati»
(66,13). A Gerusalemme, cioé nella citta di Dio, nella comunita: quando siamo uniti, quando c’€ comunione tra
noi agisce la consolazione di Dio. Nella Chiesa si trova consolazione, € la casa della consolazione: qui Dio
desidera consolare. Possiamo chiederci: io, che sto nella Chiesa, sono portatore della consolazione di Dio? So
accogliere 'altro come ospite e consolare chi vedo stanco e deluso? Pur quando subisce afflizioni e chiusure, il
cristiano & sempre chiamato a infondere speranza a chi € rassegnato, a rianimare chi ¢ sfiduciato, a portare la
luce di Gesu, il calore della sua presenza, il ristoro del suo perdono. Tanti soffrono, sperimentano prove e
ingiustizie, vivono nell'inquietudine. C’& bisogno dell’'unzione del cuore, di questa consolazione del Signore che
non toglie i problemi, ma dona la forza dell’amore, che sa portare il dolore in pace. Ricevere e portare la
consolazione di Dio: questa missione della Chiesa € urgente. Cari fratelli e sorelle, sentiamoci chiamati a
questo: non a fossilizzarci in cid che non va attorno a noi o a rattristarci per qualche disarmonia che vediamo tra
di noi. Non fa bene abituarsi a un “microclima” ecclesiale chiuso; ci fa bene condividere orizzonti ampi, orizzonti
aperti di speranza, vivendo il coraggio umile di aprire le porte e uscire da noi stessi.

C’e perd una condizione di fondo per ricevere la consolazione di Dio, che la sua Parola oggi ci ricorda: diventare
piccoli come bambini (cfr Mt 18,3-4), essere «come un bimbo in braccio a sua madre» (Sal 130,2). Per
accogliere 'amore di Dio € necessaria questa piccolezza di cuore: solo da piccoli, infatti, si pud essere tenuti in
braccio dalla mamma.

Chi si fa piccolo come un bambino - ci dice Gesu — «¢ il piu grande nel regno dei cieli» (Mt 18,4). La vera



3

grandezza dell’'uomo consiste nel farsi piccolo davanti a Dio. Perché Dio non si conosce con pensieri alti e tanto
studio, ma con la piccolezza di un cuore umile e fiducioso. Per essere grandi davanti all’Altissimo non bisogna
accumulare onori e prestigio, beni e successi terreni, ma svuotarsi di sé. |l bambino & proprio colui che non ha
niente da dare e tutto da ricevere. E fragile, dipende dal papa e dalla mamma. Chi si fa piccolo come un bimbo
diventa povero di s€, ma ricco di Dio.

| bambini, che non hanno problemi a capire Dio, hanno tanto da insegnarci: ci dicono che Egli compie grandi
cose con chi non gli fa resistenza, con chi & semplice e sincero, privo di doppiezze. Ce lo mostra il Vangelo,
dove si operano grandi meraviglie con piccole cose: con pochi pani e due pesci (cfr Mt 14,15-20), con un
granello di senape (cfr Mc 4,30-32), con un chicco di grano che muore in terra (cfr Gv 12,24), con un solo
bicchiere d’acqua donato (cfr Mt 10,42), con due monetine di una povera vedova (cfr Lc 21,1-4), con 'umilta di
Maria, la serva del Signore (cfr Lc 1,46-55).

Ecco la grandezza sorprendente di Dio, di un Dio pieno di sorprese e che ama le sorprese: non perdiamo mai il
desiderio e la fiducia delle sorprese di Dio! E ci fara bene ricordare che siamo sempre e anzitutto figli suoi: non
padroni della vita, ma figli del Padre; non adulti autonomi e autosufficienti, ma figli sempre bisognosi di essere
presi in braccio, di ricevere amore e perdono. Beate le comunita cristiane che vivono questa genuina semplicita
evangelica! Povere di mezzi, sono ricche di Dio. Beati i Pastori che non cavalcano la logica del successo
mondano, ma seguono la legge dell’'amore: 'accoglienza, I'ascolto, il servizio. Beata la Chiesa che non si affida
ai criteri del funzionalismo e dell’efficienza organizzativa e non bada al ritorno di immagine. Piccolo amato
gregge di Georgia, che tanto ti dedichi alla carita e alla formazione, accogli I'incoraggiamento del Buon Pastore,
affidati a Lui che ti prende sulle spalle e ti consola!

Vorrei riassumere questi pensieri con alcune parole di Santa Teresa di Gesu Bambino, che oggi ricordiamo. Ella
ci indica la sua “piccola via” verso Dio, «I'abbandono del piccolo bambino, che si addormenta senza timore tra le
braccia di suo padre», perché «Gesu non domanda grandi gesti, ma solo I'abbandono e la riconoscenza» (Scritti
autobiografici, Manoscritto B). Purtroppo, perd — scriveva allora ma € vero anche oggi — Dio trova «pochi cuori
che si abbandonino a lui senza riserve, che comprendano tutta la tenerezza del suo Amore infinito» (ibid.). La
giovane santa e Dottore della Chiesa, invece, era esperta nella «scienza dellAmore» (ibid.) e ci insegna che «la
carita perfetta consiste nel sopportare i difetti degli altri, nel non sorprendersi delle loro debolezze, nell’essere
edificati anche dai minimi atti di virtu che li si vede praticare»; ci ricorda anche che «la carita non puo rimanere
chiusa nel fondo del cuore» (Manoscritto C). Chiediamo oggi, tutti insieme, la grazia di un cuore semplice, che
crede e vive nella forza mite del’amore; chiediamo di vivere con la serena e totale fiducia nella misericordia di
Dio.

[01523-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in linqua francese

Parmi les nombreux trésors de ce splendide pays, ressort la grande valeur des femmes. Comme [’écrivait sainte
Thérése de 'Enfant-Jésus, dont nous faisons mémoire aujourd’hui — elles «aiment le Bon Dieu en bien plus
grand nombre que les hommes» (Manuscrits autobiographiques, Manuscrit A, 66). Ici, en Géorgie, il y a
beaucoup de grands-meéres et de méres qui continuent a garder et a transmettre la foi, semée sur cette terre par
sainte Nino, et apportent I'eau fraiche de la consolation de Dieu dans de nhombreuses situations de désert et de
conflit.

Cela nous aide a comprendre la beauté de tout ce que le Seigneur dit aujourd’hui dans la premiere lecture:
«Comme un enfant que sa mére console, ainsi, je vous consolerai» (/s 66, 13). Comme une mere prend sur elle
les fardeaux et les fatigues de ses enfants, ainsi Dieu aime se charger de nos péchés et de nos inquiétudes; Lui,
il nous connait et il nous aime infiniment, il est sensible a notre priére et il sait essuyer nos larmes. En nous
regardant, chaque fois il s’émeut et s’attendrit, avec un amour viscéral, parce que, au-dela du mal dont nous
sommes capables, nous sommes toujours ses enfants; il désire nous prendre dans les bras, nous protéger,
nous libérer des dangers et du mal. Laissons résonner dans notre cceur ces paroles qu’aujourd’hui il nous
adresse: “Comme une meére, je vous consolerai”.



La consolation dont nous avons besoin, au milieu des événements tumultueux de la vie, est vraiment la
présence de Dieu dans notre coeur. Parce que sa présence en nous est la source de la véritable consolation, qui
demeure, qui libére du mal, porte la paix et fait croitre la joie. Pour cela, si nous voulons vivre comme des
personnes consolées, il faut faire une place au Seigneur dans notre vie. Et pour que le Seigneur habite d’'une
facon stable en nous, il faut lui ouvrir la porte et ne pas le laisser dehors. Il y a des portes de la consolation a
tenir toujours ouvertes, parce que Jésus aime entrer par-la: 'Evangile lu chaque jour et porté toujours avec
nous, la priére silencieuse et adorante, la Confession, 'Eucharistie. A travers ces portes le Seigneur entre et
donne une saveur nouvelle aux choses. Mais quand la porte du coeur se ferme, sa lumiére n’arrive pas et on
reste dans I'obscurité. Alors nous nous habituons au pessimisme, aux choses qui ne vont pas, aux réalités qui
ne changeront jamais. Et nous finissons par nous renfermer dans la tristesse, dans les souterrains de
'angoisse, seuls a I'intérieur de nous-méme. Si au contraire, nous ouvrons tout grand les portes de la
consolation, la lumiére du Seigneur entre!

Mais Dieu ne nous console pas seulement dans le cceur; avec le prophéte Isaie, il ajoute en effet «dans
Jérusalem, vous serez consolés» (66, 13). A Jérusalem, c’est-a-dire dans la cité de Dieu, dans la communauté:
quand nous sommes unis, quand il y a la communion entre nous la consolation de Dieu agit. Dans I'Eglise on
trouve la consolation, elle est la maison de la consolation: la Dieu désire consoler. Nous pouvons nous
demander: moi, qui suis dans I'Eglise, suis-je porteur de la consolation de Dieu? Est-ce que je sais accueillir
I'autre comme un hbte et consoler celui que je vois fatigué et décu? Méme lorsqu’il subit des malheurs et des
fermetures, le chrétien est toujours appelé a répandre I'espérance en celui qui est résigné, a redonner courage a
celui qui est découragé, a porter la lumiére de Jésus, la chaleur de sa présence, le réconfort de son pardon.
Nombreux sont ceux qui souffrent, qui font I'expérience des épreuves et des injustices, qui vivent dans
linquiétude. Il y a besoin de I'onction du cceur, de cette consolation du Seigneur qui n’enléve pas les problémes,
mais donne la force de I'amour, qui sait porter la douleur dans la paix. Recevoir et porter la consolation de Dieu:
cette mission de I'Eglise est urgente. Chers fréres et sceurs, sentons-nous appelés & cela: non pour nous figer
dans ce qui ne va pas autour de nous ou pour nous attrister pour des manques d’harmonies que nous voyons
parmi nous. Cela ne fait pas de bien de s’habituer a un “microclimat” ecclésial fermé; cela nous fait du bien de
partager des horizons larges, des horizons ouverts d’espérance, en vivant le courage humble d’ouvrir les portes
et de sortir de nous-mémes.

Mais il y a une condition de fond pour recevoir la consolation de Dieu, que sa Parole nous rappelle aujourd’hui:
devenir petits comme des enfants (cf. Mt 18, 4), étre: «comme un petit enfant contre sa mére» (Ps 130, 2). Pour
accueillir 'amour de Dieu cette petitesse de coeur est nécessaire: seuls des petits, en effet, peuvent étre tenus
dans les bras de la maman.

Celui qui se fait petit comme un enfant — nous dit Jésus — «est le plus grand dans le royaume des Cieux» (Mt 18,
4). La véritable grandeur de 'homme consiste dans le fait de se faire petit devant Dieu. Parce que Dieu ne se
connait pas par des pensées élevées et beaucoup d’étude, mais par la petitesse d’un coeur humble et confiant.
Pour étre grands devant le Tres-Haut, il ne faut pas accumuler honneurs et prestiges, biens et succés terrestres,
mais [il faut] se vider de soi-méme. L’enfant est vraiment celui qui n’a rien a donner et tout a recevoir. Il est
fragile, dépendant du papa et de la maman. Celui qui se fait petit comme un enfant devient pauvre de lui-méme,
mais riche de Dieu.

Les enfants, qui n’ont pas de problémes pour comprendre Dieu, ont beaucoup a nous enseigner: ils nous disent
que Lui, il accomplit de grandes choses avec celui qui ne lui oppose pas de résistance, avec celui qui est simple
et sincére, sans duplicité. Cela, 'Evangile nous le montre, ou de grandes merveilles s’accomplissent avec de
petites chose: avec peu de pains et deux poissons (cf. Mt 14, 15-20), avec un grain de moutarde (cf. Mc 4, 30-
32), avec un grain de blé qui meurt en terre (cf. Jn 12, 24), avec un seul verre d’eau donné (cf. Mt 10, 42), avec
deux piécettes d’'une pauvre veuve (cf. Lc 21, 1-4), avec 'humilité de Marie, la servante du Seigneur (cf. Lc 1,
46-55).

Voila la grandeur surprenante de Dieu, d’un Dieu plein de surprises et qui aime les surprises: ne perdons jamais
le désir et la confiance des surprises de Dieu! Et cela nous fera du bien de nous rappeler que nous sommes
toujours et surtout ses enfants: non des propriétaires de la vie, mais des enfants du Pére; non des adultes
autonomes et autosuffisants, mais des enfants qui ont toujours besoin d’étre pris dans les bras, de recevoir



amour et pardon. Bienheureuses les communautés chrétiennes qui vivent cette authentique simplicité
évangélique! Pauvres de moyens, elles sont riches de Dieu. Bienheureux les Pasteurs qui ne courent pas aprés
la logique du succés mondain, mais suivent la loi de 'amour: I'accueil, I'écoute, le service. Bienheureuse I'Eglise
qui ne se fie pas aux critéres du fonctionnalisme et de I'efficacité dans I'organisation et ne s’occupe pas du
retour d'image. Petit troupeau aimé de Géorgie, qui te dévoue tant a la charité et a la formation, accueille
I'encouragement du Bon pasteur, confie-toi a Lui qui te prend sur ses épaules et te console!

Je voudrais résumer ces pensées avec quelques paroles de sainte Thérése de I'Enfant-Jésus, dont nous
faisons mémoire aujourd’hui. Elle nous indique sa “petite voie” vers Dieu, «I'abandon du petit enfant qui s’endort
sans crainte dans les bras de son Pére», parce que «Jésus ne demande pas de grandes actions, mais
seulement 'abandon et la reconnaissance» (Manuscrits autobiographiques, Manuscrit B, 1). Malheureusement,
cependant — écrivait-elle alors, mais c’est aussi vrai aujourd’hui —, Dieu trouve «peu de cceurs qui se livrent a lui
sans réserve, qui comprennent toute la tendresse de son Amour infini» (ibid.). La jeune sainte et Docteur de
I'Eglise, au contraire, était experte dans la «science de I’Amour» (ibid.) et elle nous enseigne que «la charité
parfaite consiste a supporter les défauts des autres, a ne point s’étonner de leurs faiblesses, a s’édifier des plus
petits actes de vertu qu’on leur voit pratiquery; elle nous rappelle aussi que «la charité ne doit point rester
enfermée dans le fond du cceur» (Manuscrit C, 12). Demandons aujourd’hui, tous ensemble, la grace d’'un cceur
simple, qui croit et vit dans la force humble de 'amour; demandons de vivre avec une confiance sereine et totale
en la miséricorde de Dieu.

[01523-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Among the many treasures of this magnificent country, one that stands out is the importance of women. As Saint
Therese of the Child Jesus, whom we commemorate today, wrote: “they love God in much larger numbers than
men do” (Autobiography, Manuscript A, VI). Here in Georgia there are a great number of grandmothers and
mothers who unceasingly defend and pass on the faith that was sown in this land of Saint Nino; and they bring
the fresh water of God’s consolation to countless situations of barrenness and conflict.

This enables us to appreciate the beauty of God’'s message in the first reading: “As one whom his mother
comforts, so | will comfort you” (/s 66:13). As a mother takes upon herself the burdens and weariness of her
children, so too does God take upon himself our sins and troubles. He who knows us and loves us infinitely, is
mindful of our prayers and wipes away our tears. As he looks at us, he is always moved and becomes tender-
hearted, with a love from the depths of his being, for beyond any evil we are capable of, we always remain his
children; he wants to take us in his arms, protect us, and free us from harm and evil. Let us allow these words of
the Lord to resound in our hearts: “As a mother comforts, so will | comfort you”.

The consolation we need, amid the turmoil we experience in life, is precisely the presence of God in our hearts.
God’s presence in us is the source of true consolation, which dwells in us, liberates us from evil, brings peace
and increases our joy. For this reason, if we want to experience his consolation, we must give way to the Lord in
our lives. And in order for the Lord to abide continually in us, we must open the doors of our hearts to him and
not keep him outside. There are doors of consolation which must always be open, because Jesus especially
loves to enter through them: the Gospel we read every day and carry around with us, our silent prayer in
adoration, confession, the Eucharist. It is through these doors that the Lord enters and gives new flavour to
reality. When the door of our heart is closed, however, his light cannot enter in and everything remains dark. We
then get accustomed to pessimism, to things which aren’t right, to realities that never change. We end up
absorbed in our own sadness, in the depths of anguish, isolated. If, on the other hand, we open wide the doors
of consolation, the light of the Lord enters in!

Yet God does not console us only in our hearts; through the prophet Isaiah he adds: “You shall be comforted in
Jerusalem” (66:13). In Jerusalem, that is, in the city of God, in the community: it is when we are united, in
communion, that God’s consolation works in us. In the Church we find consolation, it is the house of consolation:
here God wishes to console us. We may ask ourselves: | who am in the Church, do | bring the consolation of



6

God? Do | know how to welcome others as guests and console those whom | see tired and disillusioned? Even
when enduring affliction and rejection, a Christian is always called to bring hope to the hearts of those who have
given up, to encourage the downhearted, to bring the light of Jesus, the warmth of his presence and his
forgiveness which restores us. Countless people suffer trials and injustice, and live in anxiety. Our hearts need
anointing with God’s consolation, which does not take away our problems, but gives us the power to love, to
peacefully bear pain. Receiving and bringing God’s consolation: this mission of the Church is urgent. Dear
brothers and sisters, let us take up this call: to not bury ourselves in what is going wrong around us or be
saddened by the lack of harmony between us. It is not good for us to become accustomed to a closed ecclesial
“micro-environment”; it is good for us to share wide horizons, horizons open to hope, having the courage to
humbly open our doors and go beyond ourselves.

There is, however, an underlying condition to receiving God’s consolation, and his word today reminds us of this:
to become little like children (cf. Mt 18:3-4), to be “like a child quieted at its mother’s breast” (Ps 130:2). To
receive God’s love we need this littleness of heart: only little ones can be held in their mothers arms.

Whoever becomes like a little child, Jesus tells us, “is the greatest in the kingdom of heaven” (Mt 18:4). The true
greatness of man consists in making himself small before God. For God is not known through grand ideas and
extensive study, but rather through the littleness of a humble and trusting heart. To be great before the Most
High does not require the accumulation of honour and prestige or earthly goods and success, but rather a
complete self-emptying. A child has nothing to give and everything to receive. A child is vulnerable, and depends
on his or her father and mother. The one who becomes like a little child is poor in self but rich in God.

Children, who have no problem in understanding God, have much to teach us: they tell us that he accomplishes
great things in those who put up no resistance to him, who are simple and sincere, without duplicity. The Gospel
shows us how great wonders are accomplished with small things: with a few loaves and two fishes (cf. Mt 14:15-
20), with a tiny mustard seed (cf. Mk 4:30-32), with a grain of wheat that dies in the earth (cf. Jn 12:24), with the
gift of just a single glass of water (cf. Mt 10:42), with the two coins of a poor widow (cf. Lk 21:1-4), with the
humility of Mary, the servant of the Lord (cf. Lk 1:46-55).

This is the surprising greatness of God, of a God who is full of surprises and who loves surprises: let us always
keep alive the desire for and trust in God’s surprises! It will help us to remember that we are constantly and
primarily his children: not masters of our lives, but children of the Father; not autonomous and self-sufficient
adults, but children who always need to be lifted up and embraced, who need love and forgiveness. Blessed are
those Christian communities who live this authentic gospel simplicity! Poor in means, they are rich in God.
Blessed are the Shepherds who do not ride the logic of worldly success, but follow the law of love: welcoming,
listening, serving. Blessed is the Church who does not entrust herself to the criteria of functionalism and
organizational efficiency, nor worries about her image. Little and beloved flock of Georgia, who are so committed
to works of charity and education, receive the encouragement of the Good Shepherd, you who are entrusted to
him who takes you on his shoulders and consoles you.

| would like to summarize these thoughts with some words from Saint Therese of the Child Jesus, whom we
commemorate today. She shows her “little way” to God, “the trust of a little child who falls asleep without fear in
his Father’'s arms”, because “Jesus does not demand great actions from us, but simply surrender and gratitude”
(Autobiography, Manuscript B). Unfortunately, however, as she wrote then, and which still holds true today, God
finds “few hearts who surrender to him without reservations, who understand the real tenderness of his infinite
Love” (ibid). The young saint and Doctor of the Church, rather, was an expert in the “science of love” (ibid), and
teaches us that “perfect charity consists in bearing with the faults of others, in not being surprised at their
weakness, in being edified by the smallest acts of virtue we see them practice”; she reminds also that “charity
cannot remain hidden in the depths our hearts” (Autobiography, Manuscript C). Together let us all implore today
the grace of a simple heart, of a heart that believes and lives in the gentle strength of love; let us ask to live in
peaceful and complete trust in God’s mercy.

[01523-EN.02] [Original text: Italian]



Traduzione in linqua tedesca

Unter den vielen Schatzen dieses wunderschénen Landes fallt die groRe Bedeutung der Frauen auf. Sie — so
schrieb die heilige Theresia vom Kinde Jesu, deren Gedenktag wir heute feiern — ,lieben den Lieben Gott in viel
grolierer Zahl als die Manner” (Selbstbiographie, Handschrift A: Einsiedeln 198410, S. 144). Hier in Georgien
gibt es viele GroRmiutter und Mutter, die bestdndig den Glauben, der von der heiligen Nino in diesem Land
ausgesat wurde, hiten und weitergeben und das frische Wasser der Trdstung Gottes in viele Situationen der
Wiste und des Konflikts hineintragen.

Dies hilft uns, die Schénheit dessen zu begreifen, was der Herr heute in der ersten Lesung sagt: »Wie eine
Mutter ihren Sohn tréstet, so troste ich euch« (Jes 66,13). Wie eine Mutter die Lasten und Mihen ihrer Kinder
auf sich nimmt, so blirdet Gott sich gerne unsere Siinden und unsere Sorgen auf. Er, der uns kennt und uns
unendlich liebt, ist empfanglich fiir unser Gebet und versteht unsere Tranen zu trocknen. Wenn er uns anschaut,
ist er jedes Mal von leidenschaftlicher Liebe bewegt und lasst sich erweichen, weil wir jenseits des Bdsen, zu
dem wir fahig sind, immer seine Kinder sind. Er méchte uns in den Arm nehmen, uns beschiitzen, uns von den
Gefahren und dem Bosen befreien. Lassen wir in unserem Herzen diese Worte widerhallen, die er heute an uns
richtet: ,Wie eine Mutter, so tréste ich euch®.

Der Trost, den wir inmitten der stirmischen Ereignisse des Lebens brauchen, ist genau die Gegenwart Gottes
im Herzen. Denn seine Gegenwart in uns ist die Quelle des wahren Trostes, der bleibt, der vom Bdsen befreit,
der den Frieden bringt und die Freude wachsen lasst. Wenn wir daher als Getrostete leben wollen, missen wir
dem Herrn in unserem Leben Raum geben. Und damit der Herr bestandig in uns wohne, missen wir ihm die Tur
offnen und dirfen ihn nicht ausschliel3en. Es gibt Tiiren des Trostes, die wir immer offenhalten missen, weil es
Jesus geféllt, durch sie einzutreten: das Evangelium, das wir taglich lesen und immer bei uns tragen, das Gebet
der Stille und der Anbetung, die Beichte und die Eucharistie. Durch diese Turen tritt der Herr ein und gibt den
Dingen einen neuen Geschmack. Wenn sich aber die Tir des Herzens schlief3t, kommt sein Licht nicht an und
man bleibt im Dunkel. Dann gewdhnen wir uns an den Pessimismus, an die Dinge, die nicht in Ordnung sind, an
die Gegebenheiten, die sich nie &ndern werden. Und am Ende verschlieen wir uns in der Traurigkeit, in den
Katakomben der Angst, allein in uns selbst. Wenn wir hingegen die Tiren des Trostes aufreien, tritt das Licht
des Herrn ein!

Gott trostet uns aber nicht nur im Herzen; durch den Propheten Jesaja fiigt er ndmlich hinzu: »In Jerusalem
findet ihr Trost« (66,13). In Jerusalem, das heil3t in der Stadt Gottes, in der Gemeinschaft: Wenn wir verbunden
sind, wenn Gemeinschaft unter uns herrscht, dann wirkt der Trost Gottes. In der Kirche findet man Trost, sie ist
das Haus des Trostes: Hier mochte Gott trosten. Wir kénnen uns fragen: Ich bin in der Kirche, bin ich auch
Uberbringer des Trostes Gottes? Verstehe ich es, den anderen als Gast aufzunehmen und den zu trésten, den
ich mide und enttduscht sehe? Auch wenn er Betriibnis erleidet und auf Verschlossenheit stof3t, ist der Christ
immer aufgerufen, dem, der sich aufgegeben hat, Hoffnung zuzusprechen, den Entmutigten aufzurichten, das
Licht Jesu zu bringen, die Warme seiner Gegenwart, die Starkung seiner Vergebung.

Viele leiden, erfahren Prifungen und Ungerechtigkeiten, leben in Besorgnis. Da ist die Salbung des Herzens
noétig, dieser Trost des Herrn, der die Probleme nicht nimmt, aber die Kraft der Liebe schenkt, die den Schmerz
in Frieden tragen kann. Den Trost Gottes empfangen und bringen: dieser Auftrag der Kirche ist dringend. Liebe
Bruder und Schwestern, fihlen wir uns dazu aufgerufen, nicht in dem zu erstarren, was in unserer Umgebung
nicht in Ordnung ist, oder in Traurigkeit zu verfallen, wenn wir unter uns irgendeine Unstimmigkeit wahrnehmen.
Es tut nicht gut, sich an ein in sich geschlossenes kirchliches ,Mikroklima“ zu gewdhnen; es tut uns gut, weite
Horizonte, offene Horizonte der Hoffnung miteinander zu teilen, indem wir in unserem Leben den demitigen Mut
aufbringen, die Tiren zu 6ffnen und aus uns selbst hinauszugehen.

Es gibt aber eine Grundbedingung fiir den Empfang des Trostes Gottes, an die uns sein Wort heute erinnert:
klein werden wie die Kinder (vgl. Mt 18,3-4), »wie ein kleines Kind bei der Mutter« sein (Ps 131,2). Um die Liebe
Gottes zu empfangen, braucht es dieses Kleinsein des Herzens: Nur als kleines Kind kann man von der Mutter
im Arm gehalten werden. Wer so klein sein kann wie ein Kind, sagt uns Jesus, »der ist im Himmelreich der
GroRte« (Mt 18,4). Die wahre Groflie des Menschen besteht darin, sich vor Gott klein zu machen. Denn Gott



erkennt man nicht mit hehren Gedanken und viel Studium, sondern mit der Kleinheit eines demitigen und
vertrauensvollen Herzens. Um vor dem Héchsten grof3 zu sein, braucht man nicht Ehren und Anerkennung,
irdische Giter und Erfolge anzusammeln, sondern man muss sich von sich selbst frei machen. Gerade das Kind
hat nichts zu geben und alles zu empfangen. Es ist zerbrechlich, abhangig von Vater und Mutter. Wer sich klein
macht wie ein Kind, wird arm an sich selbst, aber reich an Gott.

Die Kinder, die keine Probleme haben, Gott zu verstehen, kbnnen uns vieles lehren: Sie sagen uns, dass er
grolde Dinge mit dem vollbringt, der ihm keinen Widerstand leistet, der einfach und ehrlich ist und ohne
Falschheit. Das zeigt uns das Evangelium, wo gro3e Wunder mit kleinen Dingen gewirkt werden: mit wenigen
Broten und zwei Fischen (vgl. Mt 14,15-20), mit einem Senfkorn (vgl. Mk 4,30-32), mit einem Weizenkorn, das in
der Erde stirbt (vgl. Joh 12,24), mit der Gabe eines einzigen Bechers Wasser (vgl. Mt 10,42), mit zwei kleinen
Minzen einer armen Witwe (vgl. Lk 21,1-4), mit der Demut Marias, der Magd des Herrn (vgl. Lk 1,46-55).

Das ist die liberraschende GréRe Gottes, eines Gottes, der voller Uberraschungen ist und Uberraschungen liebt:
Verlieren wir nie den Wunsch nach den Uberraschungen Gottes und das Vertrauen auf sie. Und es wird uns gut
tun, daran zu denken, dass wir immer und vor allem seine Kinder sind: nicht Herren des Lebens, sondern Kinder
des Vaters; nicht selbstandige und selbstgeniigsame Erwachsene, sondern Kinder, die es immer wieder nétig
haben, in den Arm genommen zu werden und Liebe und Vergebung zu empfangen. Selig die christlichen
Gemeinschaften, die diese unverfalschte Einfachheit des Evangeliums leben! Arm an Besitz, sind sie reich an
Gott. Selig die Hirten, die sich nicht auf das hohe Ross der Logik des weltlichen Erfolgs setzen, sondern dem
Gesetz der Liebe folgen: durch Aufnahme, Zuhéren und Dienen. Selig die Kirche, die sich nicht auf die Kriterien
des Funktionalismus und der Organisationseffizienz verlasst und sich nicht um Imagepflege kimmert. Kleine,
geliebte Herde von Georgien, die du dich so der Nachstenliebe und der Bildung widmest, nimm die Ermutigung
des Guten Hirten an, vertrau dich ihm an, der dich auf die Schultern nimmt und dich trostet!

Ich m&chte diese Gedanken mit einigen Worten der heiligen Theresia vom Kinde Jesu, deren Gedenken wir
heute begehen, zusammenfassen. Sie zeigt uns ihren ,kleinen Weg*“ zu Gott, ,die Hingabe des kleinen Kindes,
das angstlos in den Armen seines Vaters einschlaft® (Selbstbiographie, Handschrift B: Einsiedeln 198410, S.
192), denn ,Jesus fordert keine grofen Taten, sondern nur Hingabe und Dankbarkeit® (ebd., S. 193). Aber leider
— so schrieb sie damals, aber es ist auch heute wahr — findet Gott ,so wenig Herzen, die sich ihm ohne Riickhalt
hingeben, die die ganze Zartlichkeit seiner unendlichen Liebe verstehen® (ebd.). Die junge Heilige und
Kirchenlehrerin war hingegen eine Expertin in der ,Wissenschaft der Liebe“ (ebd., S. 192) und sie lehrt uns,
dass ,die vollkommene Liebe darin besteht, die Fehler der anderen zu ertragen, sich nicht tiber ihre Schwachen
zu wundern, sich an den kleinsten Tugendakten zu erbauen, die man sie vollbringen sieht”. Sie erinnert uns
auch daran, dass ,die Liebe nicht in der Tiefe des Herzens verschlossen bleiben darf* (Selbstbiographie,
Handschrift C, S. 232). Erbitten wir heute alle zusammen die Gnade eines einfachen Herzens, das in der
sanften Kraft der Liebe glaubt und lebt. Bitten wir darum, mit dem unbeschwerten und umfassenden Vertrauen
auf die Barmherzigkeit Gottes zu leben.

[01523-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in linqua spagnola

Entre los muchos tesoros de este espléndido pais destaca el gran valor que representan las mujeres. Ellas
—escribia santa Teresa del Nifio Jesus, cuya memoria celebramos hoy— «aman a Dios en nimero mucho
mayor que los hombres» (Manuscritos autobiograficos, Manuscrito A, VI). Aqui en Georgia, hay muchas
abuelas y madres que siguen conservando y transmitiendo la fe, sembrada en esta tierra por santa Nino, y
llevan el agua fresca del consuelo de Dios a muchas situaciones de desierto y conflicto.

Esto nos ayuda a comprender la belleza de lo que el Sefior dice en la primera lectura de hoy: «Como a un nifo
a quien su madre consuela, asi os consolaré yo» (/s 66,13). Como una madre toma sobre si el peso y el
cansancio de sus hijos, asi quiere Dios cargar con nuestros pecados e inquietudes; él, que nos conoce y ama
infinitamente, es sensible a nuestra oracion y sabe enjugar nuestras lagrimas. Cada vez que nos mira se
conmueve y se enternece con un amor entrafiable, porque, mas alla del mal que podemos hacer, somos



9

siempre sus hijos; desea tomarnos en brazos, protegernos, librarnos de los peligros y del mal. Dejemos que
resuenen en nuestro corazon las palabras que hoy nos dirige: «Como una madre consuela, asi os consolaré
yo».

El consuelo que necesitamos, en medio de las vicisitudes turbulentas de la vida, es la presencia de Dios en el
corazon. Porque su presencia en nosotros es la fuente del verdadero consuelo, que permanece, que libera del
mal, que trae la paz y acrecienta la alegria. Por lo tanto, si queremos ser consolados, tenemos que dejar que el
Senor entre en nuestra vida. Y para que el Sefor habite establemente en nosotros, es necesario abrirle la
puerta y no dejarlo fuera. Hay que tener siempre abiertas las puertas del consuelo porque Jesus quiere entrar
por ahi: por el Evangelio leido cada dia y llevado siempre con nosotros, la oracion silenciosa y de adoracion, la
Confesion y la Eucaristia. A través de estas puertas el Sefior entra y hace que las cosas tengan un sabor
nuevo. Pero cuando la puerta del corazon se cierra, su luz no llega y se queda a oscuras. Entonces nos
acostumbramos al pesimismo, a lo que no funciona bien, a las realidades que nunca cambiaran. Y terminamos
por encerrarnos dentro de nosotros mismos en la tristeza, en los s6tanos de la angustia, solos. Si, por el
contrario, abrimos de par en par las puertas del consuelo, entrara la luz del Sefor.

Pero Dios no nos consuela solo en el corazén; por medio del profeta Isaias, afiade: «En Jerusalén seréis
consolados» (66,13). En Jerusalén, en la comunidad, es decir en la ciudad de Dios: cuando estamos unidos,
cuando hay comunion entre nosotros obra el consuelo de Dios. En la Iglesia se encuentra consuelo, es la casa
del consuelo: aqui Dios desea consolar. Podemos preguntarnos: Yo, que estoy en la Iglesia, ¢ soy portador del
consuelo de Dios? ;Sé acoger al otro como huésped y consolar a quien veo cansado y desilusionado? El
cristiano, incluso cuando padece afliccion y acoso, esta siempre llamado a infundir esperanza a quien esta
resignado, a alentar a quien esta desanimado, a llevar la luz de Jesus, el calor de su presencia y el alivio de su
perdén. Muchos sufren, experimentan pruebas e injusticias, viven preocupados. Es necesaria la uncion del
corazon, el consuelo del Sefor que no elimina los problemas, pero da la fuerza del amor, que ayuda a llevar
con paz el dolor. Recibir y llevar el consuelo de Dios: esta mision de la Iglesia es urgente. Queridos hermanos y
hermanas, sintamonos llamados a esto; no a fosilizarnos en lo que no funciona a nuestro alrededor o a
entristecernos cuando vemos algun desacuerdo entre nosotros. No esta bien que nos acostumbremos a un
«microclima» eclesial cerrado, es bueno que compartamos horizontes de esperanza amplios y abiertos,
viviendo el entusiasmo humilde de abrir las puertas y salir de nosotros mismos.

Pero hay una condicion fundamental para recibir el consuelo de Dios, y que hoy nos recuerda su Palabra:
hacerse pequenos como nifos (cf. Mt 18,3-4), ser «como un nifio en brazos de su madre» (Sal 130,2). Para
acoger el amor de Dios es necesaria esta pequefiez del corazoén: en efecto, soélo los pequefios pueden estar en
brazos de su madre.

Quien se hace pequeno como un nifio —nos dice Jeslis— «es el mas grande en el reino de los cielos» (Mt
18,4). La verdadera grandeza del hombre consiste en hacerse pequefio ante Dios. Porque a Dios no se le
conoce con elevados pensamientos y muchos estudios, sino con la pequeiniez de un corazén humilde y
confiado. Para ser grande ante el Altisimo no es necesario acumular honores y prestigios, bienes y éxitos
terrenales, sino vaciarse de si mismo. El niflo es precisamente aquel que no tiene nada que dar y todo que
recibir. Es fragil, depende del papa y de la mama. Quien se hace pequefio como un nifio se hace pobre de si
mismo, pero rico de Dios.

Los nifos, que no tienen problemas para comprender a Dios, tienen mucho que ensefarnos: nos dicen que él
realiza cosas grandes en quien no le ofrece resistencia, en quien es simple y sincero, sin dobleces. Nos lo
muestra el Evangelio, donde se realizan grandes maravillas con pequefias cosas: con unos pocos panes y dos
peces (cf. Mt 14,15-20), con un grano de mostaza (cf. Mc 4,30-32), con un grano de trigo que cae en tierra y
muere (cf. Jn 12,24), con un solo vaso de agua ofrecido (cf. Mt 10,42), con dos pequefias monedas de una
viuda pobre (cf. Lc 21, 1-4), con la humildad de Maria, la esclava del Sefor (cf. Lc 1,46-55).

He aqui la sorprendente grandeza de Dios, un Dios lleno de sorpresas y que ama las sorpresas: nunca
perdamos el deseo y la confianza en las sorpresas de Dios. Nos hara bien recordar que somos, siempre y ante
todo, hijos suyos: no duefos de la vida, sino hijos del Padre; no adultos auténomos y autosuficientes, sino nifos



10

gue necesitan ser siempre llevados en brazos, recibir amor y perdon. Dichosa las comunidades cristianas que
viven esta genuina sencillez evangélica. Pobres de recursos, pero ricas de Dios. Dichosos los pastores que no
se apuntan a la logica del éxito mundano, sino que siguen la ley del amor: la acogida, la escucha y el servicio.
Dichosa la Iglesia que no cede a los criterios del funcionalismo y de la eficiencia organizativa y no presta
atencion a su imagen. Pequeio y amado rebafio de Georgia, que tanto te dedicas a la caridad y a la formacion,
acoge el aliento que te infunde el Buen Pastor, confiate a Aquel que te lleva sobre sus hombros y te consuela.

Quisiera resumir estas ideas con algunas palabras de santa Teresa del Nifio Jesus, a quien recordamos hoy.
Ella nos sefala su «pequefio camino» hacia Dios, «el abandono del nifiito que se duerme sin miedo en brazos
de su padrey, porque «Jesus no pide grandes hazanas, sino Unicamente abandono y gratitud» (Manuscritos
autobiograficos, Manuscrito B). Lamentablemente —como escribia entonces, y ocurre también hoy—, Dios
encuentra «pocos corazones que se entreguen a él sin reservas, que comprendan toda la ternura de su amor
infinito» (ibid.). La joven santa y Doctora de la Iglesia, por el contrario, era experta en la «ciencia del Amor»
(ibid.), y nos ensefia que «la caridad perfecta consiste en soportar los defectos de los demas, en no extrafiarse
de sus debilidades, en edificarse de los mas pequefios actos de virtud que les veamos practicar»; nos recuerda
también que «la caridad no debe quedarse encerrada en el fondo del corazén» (Manuscrito C). Pidamos hoy,
todos juntos, la gracia de un corazoén sencillo, que cree y vive en la fuerza bondadosa del amor, pidamos vivir
con la serena y total confianza en la misericordia de Dios.

[01523-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

[01523-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Saluto del Papa al termine della Santa Messa

Saluto del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in linqua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Saluto del Santo Padre

Sono grato a Mons. Pasotto per le cortesi parole che mi ha rivolto a nome delle Comunita latina, armena e
assiro-caldea. Saluto il Patriarca Sako e i Vescovi Caldei, Mons. Minassian e quanti sono giunti dalla vicina
Armenia, e voi tutti, cari fedeli provenienti da diverse regioni della Georgia. Ringrazio il Signor Presidente, le
autorita, i cari amici della Chiesa Apostolica Armena e delle confessioni cristiane qui convenute, e in modo
particolare i fedeli della Chiesa Ortodossa Georgiana presenti. Mentre vi chiedo per favore di pregare per me,
assicuro il mio ricordo per tutti voi e rinnovo il mio grazie. Didi madloba! [molte grazie!]

[01524-1T.02] [Testo originale: Italiano]



11

Traduzione in lingua francese

Je remercie Monseigneur Pasotto pour les aimables paroles qu’il m’a adressées au nom des Communautés
latine, arménienne et syro- chaldéenne. Je salue le Patriarche Sako et les Evéques chaldéens, Monseigneur
Minassian et tous ceux qui sont venus de la proche Arménie, ainsi que vous tous, chers fidéles des diverses
régions de la Géorgie. Je remercie Monsieur le Président, les Autorités, les chers amis de I'Eglise Apostolique
Arménienne et des confessions chrétiennes ici réunies, et en particulier les fidéles de I'Eglise Orthodoxe
Georgienne présents. Alors que je vous demande, s'il vous plait, de prier pour moi, je vous assure de mon
souvenir pour chacun de vous et vous renouvelle mes remerciements. Didi madloba! [merci beaucoup!]

[01524-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

| am grateful to Monsignor Pasotto for his kind words offered on behalf of the Latin, Armenian and Syro-
Chaldean communities. | greet Patriarch Sako and the Chaldean Bishops, Monsignor Minassian and also those
from neighbouring Armenia, and all of you, the beloved faithful from the various regions of Georgia. | thank the
President, the Authorities, the beloved friends of the Armenian Apostolic Church and of the Christian
communities gathered here, and in a particular way | thank the faithful of the Georgian Orthodox Church who are
present. In asking you to please pray for me, | assure you of my own prayerful remembrance and to all of you |
renew my gratitude: Didi madloba! [many thanks!]

[01524-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Ich danke Bischof Pasotto fiir die freundlichen Worte, die er im Namen der lateinischen, der armenischen und
der assyrisch-chaldadischen Gemeinschaft an mich gerichtet hat. Ich griiRe Patriarch Sako und die chaldaischen
Bischofe, Erzbischof Minassian und alle, die aus dem benachbarten Armenien gekommen sind, sowie euch alle,
liebe Briider und Schwestern aus verschiedenen Regionen Georgiens. Ich danke dem Herrn Prasidenten, den
Verantwortungstragern aus der Politik, den lieben Freunden aus der armenisch-apostolischen Kirche und den
anderen christlichen Konfessionen, die hier zusammengekommen sind, und in besonderer Weise den hier
anwesenden Glaubigen der georgischen orthodoxen Kirche. Wahrend ich euch herzlich bitte, fir mich zu beten,
versichere ich meinerseits euch allen mein Gedenken und erneuere meinen Dank: Didi madloba! [vielen Dank!]

[01524-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Agradezco a Mons. Pasotto las amables palabras que me ha dirigido en nombre de las Comunidades latina,
armenia y asirio-caldea. Saludo al Patriarca Sako y a los Obispos caldeos, a Mons. Minassian y a los que han
venido de la vecina Armenia, y a todos vosotros, queridos fieles de las diversas regiones de Georgia. Doy las
gracias al Sefor Presidente, a las autoridades, a los amigos queridos de la Iglesia Apostdlica Armenia y de las
confesiones cristianas que han venido, y en especial a los fieles de la Iglesia Ortodoxa de Georgia aqui
presentes. Os Pido, por favor, que recéis por mi, al mismo tiempo que os aseguro mi recuerdo y 0s renuevo mi
agradecimiento: Didi madloba [Muchas gracias].

[01524-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese




[01524-P0O.01] [Texto original: Italiano]

[B0689-XX.02]

12



