SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0670
Domenica 25.09.2016

Santa Messa per il Giubileo dei Catechisti

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 10.30 di oggi, XXVI Domenica del Tempo Ordinario, in occasione del Giubileo dei Catechisti, il Santo
Padre Francesco ha celebrato la Santa Messa sul sagrato della Basilica Vaticana.
Dopo la proclamazione del Santo Vangelo, il Papa ha tenuto 'omelia. Ne riportiamo di seguito il testo:

Omelia del Santo Padre

L’Apostolo Paolo nella seconda lettura rivolge a Timoteo, ma anche a noi, alcune raccomandazioni che gli
stanno a cuore. Tra queste, chiede di «conservare senza macchia e in modo irreprensibile il comandamento» (1
Tm 6,14). Parla semplicemente di un comandamento. Sembra che voglia farci tenere fisso lo sguardo su cid che
€ essenziale per la fede. San Paolo, infatti, non raccomanda tanti punti e aspetti, ma sottolinea il centro della
fede. Questo centro attorno al quale tutto ruota, questo cuore pulsante che da vita a tutto € I'annuncio pasquale,
il primo annuncio: il Signore Gesu € risorto, il Signore Gesu ti ama, per te ha dato la sua vita; risorto e vivo, ti sta
accanto e ti attende ogni giorno. Non dobbiamo mai dimenticarlo. In questo Giubileo dei catechisti, ci &€ chiesto
di non stancarci di mettere al primo posto I'annuncio principale della fede: il Signore & risorto. Non ci sono



2

contenuti piu importanti, nulla € piu solido e attuale. Ogni contenuto della fede diventa bello se resta collegato a
questo centro, se € attraversato dall’annuncio pasquale. Invece, se si isola, perde senso e forza. Siamo chiamati
sempre a vivere e annunciare la novita dell’amore del Signore: “Gesu ti ama veramente, cosi come sei. Fagli
posto: nonostante le delusioni e le ferite della vita, lasciagli la possibilita di amarti. Non ti deludera”.

Il comandamento di cui parla San Paolo ci fa pensare anche al comandamento nuovo di Gesu: «che vi amiate
gli uni gli altri come io ho amato voi» (Gv 15,12). E amando che si annuncia Dio-Amore: non a forza di
convincere, mai imponendo la verita, nemmeno irrigidendosi attorno a qualche obbligo religioso o morale. Dio si
annuncia incontrando le persone, con attenzione alla loro storia e al loro cammino. Perché il Signore non &
un’idea, ma una Persona viva: il suo messaggio passa con la testimonianza semplice e vera, con 'ascolto e
l'accoglienza, con la gioia che si irradia. Non si parla bene di Gesu quando si € tristi; nemmeno si trasmette la
bellezza di Dio solo facendo belle prediche. Il Dio della speranza si annuncia vivendo nell’oggi il Vangelo della
carita, senza paura di testimoniarlo anche con forme nuove di annuncio.

Il Vangelo di questa Domenica ci aiuta a capire che cosa vuol dire amare, soprattutto ad evitare alcuni rischi.
Nella parabola c’€ un uomo ricco, che non si accorge di Lazzaro, un povero che «stava alla sua porta» (Lc
16,20). Questo ricco, in realta, non fa del male a nessuno, non si dice che € cattivo. Ha pero un’infermita piu
grande di quella di Lazzaro, che pure era «coperto di piaghe» (ibid.): questo ricco soffre di una forte cecita,
perché non riesce a guardare al di la del suo mondo, fatto di banchetti e bei vestiti. Non vede oltre la porta di
casa sua, dove giace Lazzaro, perché non gli interessa quello che succede fuori. Non vede con gli occhi perché
non sente col cuore. Nel suo cuore € entrata la mondanita che anestetizza I'anima. La mondanita &€ come un
“buco nero” che ingoia il bene, che spegne I'amore, perché fagocita tutto nel proprio io. Allora si vedono solo le
apparenze e non ci si accorge degli altri, perché si diventa indifferenti a tutto. Chi soffre questa grave cecita
assume spesso comportamenti “strabici”: guarda con riverenza le persone famose, di alto rango, ammirate dal
mondo, e distoglie lo sguardo dai tanti Lazzaro di oggi, dai poveri e dai sofferenti che sono i prediletti del
Signore.

Ma il Signore guarda a chi € trascurato e scartato dal mondo. Lazzaro € I'unico personaggio, in tutte le parabole
di Gesu, ad essere chiamato per nome. Il suo nome vuol dire: “Dio aiuta”. Dio non lo dimentica, lo accogliera nel
banchetto del suo Regno, insieme ad Abramo, in una ricca comunione di affetti. L’'uomo ricco, invece, nella
parabola non ha neppure un nome; la sua vita cade dimenticata, perché chi vive per sé non fa la storia. E un
cristiano deve fare la storia! Deve uscire da sé stesso, per fare la storia! Ma chi vive per sé non fa la storia.
L’insensibilita di oggi scava abissi invalicabili per sempre. E noi siamo caduti, in questo momento, in questa
malattia dell'indifferenza, dell’egoismo, della mondanita.

C’e un altro particolare nella parabola, un contrasto. La vita opulenta di quest'uomo senza nome ¢ descritta
come ostentata: tutto in lui reclama bisogni e diritti. Anche da morto insiste per essere aiutato e pretende i suoi
interessi. La poverta di Lazzaro, invece, si esprime con grande dignita: dalla sua bocca non escono lamenti,
proteste o parole di disprezzo. E un insegnamento valido: come servitori della parola di Gesu siamo chiamati a
non ostentare apparenza e a non ricercare gloria; nemmeno possiamo essere tristi o lamentosi. Non siamo
profeti di sventura che si compiacciono di scovare pericoli o deviazioni; non gente che si trincera nei propri
ambienti, emettendo giudizi amari sulla societa, sulla Chiesa, su tutto e tutti, inquinando il mondo di negativita.
Lo scetticismo lamentevole non appartiene a chi € familiare con la Parola di Dio.

Chi annuncia la speranza di Gesu € portatore di gioia e vede lontano, ha orizzonti, non ha un muro che lo
chiude; vede lontano perché sa guardare al di la del male e dei problemi. Al tempo stesso vede bene da vicino,
perché € attento al prossimo e alle sue necessita. Il Signore oggi ce lo chiede: dinanzi a tanti Lazzaro che
vediamo, siamo chiamati a inquietarci, a trovare vie per incontrare e aiutare, senza delegare sempre ad altri o
dire: “ti aiuterd domani, oggi non ho tempo, ti aiuterd domani”. E questo € un peccato. |l tempo per soccorrere gli
altri € tempo donato a Gesu, € amore che rimane: € il nostro tesoro in cielo, che ci procuriamo qui sulla terra.

In conclusione, cari catechisti e cari fratelli e sorelle, il Signore ci dia la grazia di essere rinnovati ogni giorno
dalla gioia del primo annuncio: Gesu & morto e risorto, Gesu ci ama personalmente! Ci doni la forza di vivere e
annunciare il comandamento delllamore, superando la cecita dell’apparenza e le tristezze mondane. Ci renda



3

sensibili ai poveri, che non sono un’appendice del Vangelo, ma una pagina centrale, sempre aperta davanti a
tutti.

[01509-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

L’Apbtre Paul, dans la seconde lecture, adresse a Timothée, mais aussi a nous, quelques recommandations qui
lui tiennent a cceur. Parmi elles, il demande de «garder le commandement du Seigneur, en demeurant sans
tache, irréprochable» (7Tm 6, 14). Il parle simplement d’'un commandement. Il semble qu’il veuille faire fixer
notre regard sur ce qui est essentiel pour la foi. Saint Paul, en effet, ne recommande pas beaucoup de points ni
d’aspects, mais il souligne le centre de la foi. Ce centre autour duquel tout tourne, ce cceur palpitant qui donne
vie a tout, c’est I'annonce pascale, la premiére annonce: le Seigneur Jésus est ressuscité, le Seigneur Jésus
t'aime, il a donné sa vie pour toi; ressuscité et vivant, il est présent a tes cotés et il t'attend chaque jour. Nous ne
devons jamais I'oublier. En ce Jubilé des catéchistes, il nous est demandé de ne pas nous lasser de mettre en
premier 'annonce principale de la foi: le Seigneur est ressuscité. Il n’y a pas de contenu plus important, rien de
plus solide et actuel. Tout le contenu de la foi devient beau s’il est relié a ce centre, s'il est traversé par
'annonce pascale. En revanche, s'il est isolé, il perd sens et force. Nous sommes toujours appelés a vivre et a
annoncer la nouveauté de 'amour du Seigneur: «Jésus t'aime vraiment, comme tu es. Fais-lui une place:
malgré les déceptions et les blessures de la vie, laisse-lui la possibilité de t'aimer. Il ne te décevra pas».

Le commandement dont parle saint Paul nous fait penser aussi au commandement nouveau de Jésus: «Aimez-
vous les uns les autres comme je vous ai aimés» (Jn 15, 12). C’est en aimant que I'on annonce le Dieu-Amour.
Non pas en cherchant a convaincre, jamais en imposant la vérité, non plus en se raidissant sur des obligations
religieuses ou morales. Dieu est annoncé en rencontrant les personnes, en prétant attention a leur histoire et a
leur chemin. Car le Seigneur n’est pas une idée, mais une personne vivante: son message passe par le
témoignage simple et vrai, par I'écoute et I'accueil, par la joie qui rayonne. On ne parle pas bien de Jésus quand
on est triste: on ne transmet pas non plus la beauté de Dieu en faisant seulement de belles prédications. Le
Dieu de I'espérance est annoncé en vivant aujourd’hui 'Evangile de la charité, sans peur d’en témoigner aussi
sous des formes nouvelles d’annonces.

L’Evangile de ce dimanche nous aide a comprendre ce que veut dire aimer, et surtout a éviter certains risques.
Dans la parabole, il y a un homme riche qui ne remarque pas Lazare, un pauvre qui est « devant son portail»
(Lc 16, 20). Ce riche, en réalité, ne fait de mal a personne, on ne dit pas qu’il est mauvais. Mais il a une infirmité
plus grande que celle de Lazare, qui est «couvert d’'ulcéresy (ibid.): ce riche souffre d’'une grande cécité, parce
qu’il ne réussit pas a regarder au-dela de son monde fait de banquets et de beaux vétements. Il ne voit pas
derriére la porte de sa maison ou est allongé Lazare, parce que ce qui se passe dehors ne l'intéresse pas. Il ne
voit pas avec les yeux car il ne sent pas avec le coeur. La mondanité qui anesthésie 'ame est entrée dans son
cceur. La mondanité est comme un «trou noir» qui engloutit le bien, qui éteint 'amour parce qu’elle raméne tout
au moi. On ne voit plus alors que les apparences et on ne préte plus attention aux autres, car on devient
indifférent a tout. Souvent, celui qui souffre de cette grave cécité se met a «loucher»: il regarde avec révérence
les personnes célébres, de haut rang, admirées du monde, et il détourne le regard des nombreux Lazare
d’aujourd’hui, des pauvres et de ceux qui souffrent, qui sont les préférés du Seigneur.

Mais le Seigneur regarde celui qui est négligé et mis a I'écart du monde. Lazare est le seul personnage, dans
toutes les paraboles de Jésus, a étre appelé par son nom. Son nom veut dire «Dieu aide». Dieu ne 'oublie pas,
il 'accueillera au banquet de son Royaume, avec Abraham, dans une communion riche en affections. En
revanche, ’lhomme riche, dans la parabole, n’a méme pas de nom; sa vie est oubliée, car celui qui vit pour soi
ne fait pas I'histoire. Et un chrétien doit faire I'histoire! Il doit sortir de lui-méme, pour faire I'histoire! Mais celui
qui vit pour soi ne fait pas I'histoire. L'insensibilité d’aujourd’hui creuse des abimes infranchissables a jamais. Et
nous sommes tombeés, a présent, dans cette maladie de l'indifférence, de I'égoisme, de la mondanité.

Il y a un autre détail dans la parabole, un contraste. La vie opulente de cet homme sans nom est décrite comme
ostentatoire: tout en lui réclame des besoins et des droits. Méme mort il insiste pour étre aidé et prétendre a ses



intéréts. La pauvreté de Lazare, en revanche, s’exprime avec une grande dignité: aucune lamentation,
protestation ni parole de mépris ne sort de sa bouche. C’est un enseignement précieux: en tant que serviteurs
de la parole de Jésus nous sommes appelés a ne pas étaler une apparence et a ne pas rechercher la gloire;
nous ne pouvons pas non plus étre tristes ni nous lamenter. Ne soyons pas des prophétes de malheur qui se
complaisent a dénicher les dangers ou les déviances; ne soyons pas des gens qui se retranchent dans leurs
propres environnements en émettant des jugements amers sur la société, sur I'Eglise, sur tout et sur tous,
polluant le monde de choses négatives. Celui qui est familier de la Parole de Dieu ne connait pas le scepticisme
qui se lamente.

Celui qui annonce I'espérance de Jésus est porteur de joie et voit loin, il a des horizons, il n’a pas un mur qui le
ferme; il voit loin car il sait regarder au-dela du mal et des problemes. En méme temps il voit bien de pres, car il
est attentif au prochain et a ses nécessités. Aujourd’hui, le Seigneur nous le demande: devant tant de Lazare
gue nous voyons, nous sommes appelés a nous inquiéter, a trouver des chemins pour rencontrer et aider, sans
déléguer toujours aux autres et dire «je t'aiderai demain,aujourd’hui je n’ai pas le temps, je t'aiderai demain». Et
c’est un péché. Le temps donné pour porter secours aux autres est du temps donné a Jésus, c’est de 'amour
qui demeure: c’est notre trésor au ciel que nous nous procurons ici sur terre.

En conclusion, chers catéchistes et chers fréres et sceurs, que le Seigneur nous donne la grace d’étre
renouvelés chaque jour par la joie de la premiére annonce: Jésus est mort et ressuscité, Jésus nous aime
personnellement! Qu'il nous donne la force de vivre et d’annoncer le commandement de 'amour, en dépassant
la cécité de 'apparence et les tristesses mondaines. Qu'il nous rende sensibles aux pauvres, qui ne sont pas un
appendice de 'Evangile, mais une page centrale, toujours ouverte devant tous.

[01509-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

In the second reading the Apostle Paul offers to Timothy, but also to us, some advice which is close to his heart.
Among other things, he charges him “to keep the commandment unstained and free from reproach” (1 Tim
6:14). He speaks simply of a commandment. It seems that he wants to keep our attention fixed firmly on what
is essential for our faith. Saint Paul, indeed, is not suggesting all sorts of different points, but is emphasizing the
core of the faith. This centre around which everything revolves, this beating heart which gives life to everything
is the Pasqual proclamation, the first proclamation: the Lord Jesus is risen, the Lord Jesus loves you, and he has
given his life for you; risen and alive, he is close to you and waits for you every day. We must never forget this.
On this Jubilee for Catechists, we are being asked not to tire of keeping the key message of the faith front and
centre: the Lord is risen. Nothing is more important; nothing is clearer or more relevant than this. Everything in
the faith becomes beautiful when linked to this centrepiece, if it is saturated by the Paschal proclamation. If it
remains in isolation, however, it loses its sense and force. We are called always to live out and proclaim the
newness of the Lord’s love: “Jesus truly loves you, just as you are. Give him space: in spite of the
disappointments and wounds in your life, give him the chance to love you. He will not disappoint you”.

The commandment which Saint Paul is speaking of makes us think also of Jesus’ new commandment: “that you
love one another as | have loved you” (Jn 15:12). It is by loving that the God-who-is-Love is proclaimed to the
world: not by the power of convincing, never by imposing the truth, no less by growing fixated on some religious
or moral obligation. God is proclaimed through the encounter between persons, with care for their history and
their journey. Because the Lord is not an idea, but a living person: his message is passed on through simple
and authentic testimony, by listening and welcoming, with joy which radiates outward. We do not speak
convincingly about Jesus when we are sad; nor do we transmit God’s beauty merely with beautiful homilies. The
God of hope is proclaimed by living out the Gospel of love in the present moment, without being afraid of
testifying to it, even in new ways.

This Sunday’s Gospel helps us understand what it means to love, and more than anything how to avoid certain
risks. In the parable there is a rich man who does not notice Lazarus, a poor man who was “at his gate” (Lk
16:20). This rich man, in fact, does not do evil towards anyone; nothing says that he is a bad man. But he has a



5

sickness much greater than Lazarus’, who was “full of sores” (ibid.): this rich man suffers from terrible blindness,
because he is not able to look beyond his world, made of banquets and fine clothing. He cannot see beyond the
door of his house to where Lazarus lies, because what is happening outside does not interest him. He does not
see with his eyes, because he cannot feel with his heart. For into it a worldliness has entered which
anaesthetizes the soul. This worldliness is like a “black hole” that swallows up what is good, which extinguishes
love, because it consumes everything in its very self. And so here a person sees only outward appearances, no
longer noticing others because one has become indifferent to everyone. The one who suffers from grave
blindness often takes on “squinting” behaviour: he looks with adulation at famous people, of high rank, admired
by the world, yet turns his gaze away from the many Lazaruses of today, from the poor, from the suffering who
are the Lord’s beloved.

But the Lord looks at those who are neglected and discarded by the world. Lazarus is the only one named in all
of Jesus’ parables. His name means “God helps”. God does not forget him; he will welcome him to the banquet
in his kingdom, together with Abram, in communion with all who suffer. The rich man in the parable, on the other
hand, does not even have a name; his life passes by forgotten, because whoever lives for himself does not write
history. And a Christian must write history! He or she must go out from themselves, to write history! But
whoever lives for themselves cannot write history. Today’s callousness causes chasms to be dug that can never
be crossed. And we have fallen, at this time, into the sickness of indifference, selfishness and worldliness.

There is another detail in the parable, a contrast. The opulent life of this nameless man is described as being
ostentatious: everything about him concerns needs and rights. Even when he is dead he insists on being helped
and demands what is to his benefit. Lazarus’ poverty, however, is articulated with great dignity: from his mouth
no complaints or protests or scornful words issue. This is a valuable teaching: as servants of the word of Jesus
we have been called not to parade our appearances and not to seek for glory; nor can we be sad or full of
complaints. We are not prophets of gloom who take delight in unearthing dangers or deviations; we are not
people who become ensconced in our own surroundings, handing out bitter judgments on our society, on the
Church, on everything and everyone, polluting the world with our negativity. Pitiful scepticism does not belong to
whoever is close to the word of God.

Whoever proclaims the hope of Jesus carries joy and sees a great distance; such persons have the horizon
open before them; there is no wall closing them in; they see a great distance because they know how to see
beyond evil and beyond their problems. At the same time, they see clearly from up close, because they are
attentive to their neighbour and to their neighbour’s needs. The Lord is asking this of us today: before all the
Lazaruses whom we see, we are called to be disturbed, to find ways of meeting and helping, without always
delegating to others or saying: “I will help you tomorrow; | have no time today, I'll help you tomorrow”. This is a
sin. The time taken to help others is time given to Jesus; it is love that remains: it is our treasure in heaven,
which we earn here on earth.

And so, dear catechists, dear brothers and sisters, may the Lord give us the grace to be renewed every day by
the joy of the first proclamation to us: Jesus died and is risen, Jesus loves us personally! May he give us the
strength to live and proclaim the commandment of love, overcoming blindness of appearances, and worldly
sadness. May he make us sensitive to the poor, who are not an afterthought in the Gospel but an important
page, always open before all.

[01509-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

In der zweiten Lesung gibt der Apostel Paulus dem Timotheus, aber auch uns einige Ratschlage, die ihm am
Herzen liegen. Unter anderem fordert er: »Bewahre das Gebot rein und einwandfrei« (vgl. 1Tim 6,14). Er spricht
einfach von einem Gebot. Anscheinend will er, dass wir den Blick fest auf das richten, was flir den Glauben
wesentlich ist. Tatsachlich empfiehlt der heilige Paulus nicht viele Einzelheiten und Aspekte, sondern hebt die
Mitte des Glaubens hervor. Diese Mitte, um die sich alles dreht, dieses pulsierende Herz, das allem Leben gibt,
ist die Osterbotschaft, die Urverkiindigung: Jesus, der Herr, ist auferstanden; Jesus, der Herr, liebt dich und hat



6

fur dich sein Leben hingegeben; auferstanden und lebendig steht er dir zur Seite und erwartet dich jeden Tag.
Das dirfen wir nie vergessen. In diesem Jubildum der Katecheten wird von uns verlangt, nicht mide zu werden,
an die erste Stelle die hauptsachliche Verklindigung des Glaubens zu setzen: Der Herr ist auferstanden. Es gibt
keine wichtigeren Inhalte; nichts ist zuverlassiger und aktueller. Jeder Glaubensinhalt wird schén, wenn er mit
dieser Mitte verbunden bleibt, wenn er von der Osterbotschaft durchdrungen ist. Wenn er hingegen isoliert wird,
verliert er Sinn und Kraft. Wir sind immer aufgerufen, die Neuheit der Liebe des Herrn zu leben und zu
verkiinden: ,Jesus liebt dich wirklich so wie du bist. Gib ihm Raum: Lasse ihm trotz der Enttduschungen und
Verletzungen des Lebens die Moéglichkeit, dich zu lieben. Er wird dich nicht enttduschen.”

Das Gebot, von dem der heilige Paulus spricht, Iasst uns auch an das neue Gebot Jesu denken: »Liebt
einander, so wie ich euch geliebt habe« (Joh 15,12). Indem man liebt, verkiindet man den Gott, der die Liebe ist
— nicht durch mihevolles Uberzeugen, niemals, indem man die Wahrheit aufzwingt, und auch nicht, indem man
sich auf irgendeine religidse oder moralische Pflicht versteift. Gott verkiindet man durch die Begegnung mit den
Menschen und unter Beriicksichtigung ihrer Geschichte und ihres Weges. Denn der Herr ist nicht eine Idee,
sondern eine lebendige Person: Seine Botschaft wird Gbertragen durch das einfache und wahre Zeugnis, durch
Zuhoéren und durch Aufnahme und durch die Freude, die man ausstrahlt. Man spricht nicht gut von Jesus, wenn
man traurig ist; und ebenso wenig vermittelt man die Schénheit Gottes, indem man nur schéne Predigten halt.
Den Gott der Hoffnung verkiindet man, indem man im Heute das Evangelium der Liebe lebt, ohne Angst, es
auch mit neuen Formen der Verkundigung zu bezeugen.

Das Evangelium dieses Sonntags hilft uns zu begreifen, was es heil’t, zu lieben, und es hilft uns vor allem,
einige Gefahren zu meiden. In dem Gleichnis gibt es einen reichen Mann, der von Lazarus, einem Armen, der
»vor seiner Tur lag“ (vgl. Lk 16,29), keine Notiz nimmt. Dieser Reiche tut strenggenommen niemandem etwas
Bdses an, es wird nicht gesagt, dass er schlecht ist. Er hat aber eine Krankheit, die schlimmer ist als die des
Lazarus, obwohl »dessen Leib voller Geschwiire war« (ebd.): Dieser Reiche leidet unter einer starken Blindheit,
denn es gelingt ihm nicht, Gber seine Welt aus Festessen und schénen Kleidern hinauszusehen. Er sieht nicht
bis vor die Tir seines Hauses, wo Lazarus liegt, denn was drauf3en geschieht, interessiert ihn nicht. Er sieht
nicht mit den Augen, weil er mit dem Herzen nicht empfindet. In sein Herz ist die Weltlichkeit eingedrungen, die
die Seele betaubt. Die Weltlichkeit ist wie ein ,schwarzes Loch®, das das Gute verschlingt und die Liebe
ausldscht, weil es alles in das eigene Ich aufsaugt. Dann sieht man nur den Anschein und nimmt die anderen
nicht wahr, weil man allem gegenuber gleichgiltig wird. Wer unter dieser schweren Blindheit leidet, nimmt oft
Verhaltensweisen an, die gleichsam ,schielen”: Mit Ehrfurcht schaut er auf beriihmte, hochrangige, von der Welt
bewunderte Personen und wendet seinen Blick von den vielen heutigen Lazarus, den Armen und den Leidenden
ab, die der Herr besonders liebt.

Doch der Herr schaut auf die von der Welt Vernachlassigten und Ausgesonderten. Lazarus ist die einzige
Person in allen Gleichnissen Jesu, die mit Namen genannt wird. Sein Name bedeutet: ,Gott hilft‘. Gott vergisst
ihn nicht, er wird ihn gemeinsam mit Abraham beim Festmahl seines Reiches empfangen, in einer reichen
Gemeinschaft der Liebe. Der reiche Mann hingegen hat in dem Gleichnis nicht einmal einen Namen; sein Leben
gerat in Vergessenheit, denn wer fir sich selber lebt, schreibt nicht Geschichte. Und ein Christ muss Geschichte
schreiben! Er muss aus sich selbst herausgehen, um Geschichte zu schreiben! Wer aber fiir sich selber lebt,
schreibt keine Geschichte. Die Gefiihllosigkeit von heute héhlt Abgriinde aus, die fir immer uniberwindlich sind.
Und wir sind in diesem Moment in diese Krankheit der Gleichgliltigkeit, des Egoismus und der Weltlichkeit
gefallen.

Es gibt noch eine andere Besonderheit, einen Gegensatz in dem Gleichnis. Das Uppige Leben dieses
namenlosen Mannes wird als ostentativ beschrieben: Alles an ihm beansprucht Bedirfnisse und Rechte. Sogar
als Toter beharrt er darauf, dass ihm geholfen wird, und fordert seine Belange ein. Die Armut des Lazarus wird
dagegen mit groRer Wiirde ausgedriickt: Aus seinem Mund kommen keine Klagen, Proteste oder Worte der
Verachtung. Das ist eine wertvolle Lehre: Als Diener des Wortes Jesu sind wir aufgerufen, nicht den Schein zur
Schau zu stellen und nicht nach Ruhm zu suchen; wir diirfen nicht einmal traurig oder wehklagend sein. Wir sind
keine Unheilspropheten, die Gefallen daran finden, Gefahren oder Abweichungen aufzuspiren. Wir sind nicht
Leute, die sich in ihrer eigenen Umgebung verschanzen, bittere Urteile tiber die Gesellschaft, die Kirche, liber
alles und alle &uRern und so die Welt mit Negativem verunreinigen. Der jammernde Skeptizismus gehort nicht
zu dem, der mit dem Wort Gottes vertraut ist.



7

Wer die Hoffnung Jesu verkiindet, ist ein Freudenbote und ist weitsichtig. Er hat Horizonte, nicht eine Mauer, die
ihn einschliel’t. Er ist weitsichtig, weil er Gber das Schlechte und die Probleme hinauszusehen versteht. Zugleich
sieht er auch gut auf kurze Distanz, weil er dem Nachsten und seinen Bedurfnissen gegenliber aufmerksam ist.
Das ist es, was der Herr heute von uns verlangt: Angesichts vieler Lazarusse, die wir sehen, sind wir aufgerufen,
unruhig zu werden und Wege zu finden, ihnen zu begegnen und zu helfen, ohne das immer auf andere
abzuschieben oder zu sagen: ,Morgen werde ich dir helfen, heute habe ich keine Zeit; ich helfe dir morgen.” Und
das ist eine Slinde. Die Zeit, um den anderen zu helfen, ist eine Zeit, die Jesus geschenkt wird, es ist bleibende
Liebe: Sie ist unser Schatz im Himmel, den wir uns hier auf Erden erwerben.

Zum Schluss, liebe Katecheten und liebe Brider und Schwestern, mége uns der Herr die Gnade schenken,
jeden Tag durch die Freude der Urverkiindigung Erneuerung zu erfahren: Jesus ist gestorben und auferstanden;
Jesus liebt uns persénlich! Er gebe uns die Kraft, das Gebot der Liebe zu leben und zu verkiinden und die
Blindheit des Scheins wie auch die weltlichen Traurigkeiten zu tGberwinden. Er mache uns feinfihlig fiir die
Armen, die nicht etwa ein Anhang an das Evangelium sind, sondern eine zentrale Seite, die immer
aufgeschlagen vor allen liegt.

[01509-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

El Apdstol Pablo, en la segunda lectura, dirige a Timoteo, y también a nosotros, algunas recomendaciones muy
importantes para él. Entre otras, pide que se guarde «el mandamiento sin mancha ni reproche» (1 Tm 6,14).
Habla sencillamente de un mandamiento. Parece que quiere que tengamos nuestros ojos fijos en lo que es
esencial para la fe. San Pablo, en efecto, no recomienda una gran cantidad de puntos y aspectos, sino que
subraya el centro de la fe. Este centro, alrededor del cual gira todo, este corazén que late y da vida a todo es el
anuncio pascual, el primer anuncio: el Sefior Jesus ha resucitado, el Sefior Jesus te ama, ha dado su vida por ti;
resucitado y vivo, esta a tu lado y te espera todos los dias. Nunca debemos olvidarlo. En este Jubileo de los
catequistas, se nos pide que no dejemos de poner por encima de todo el anuncio principal de la fe: el Sefior ha
resucitado. No hay un contenido mas importante, nada es mas solido y actual. Cada aspecto de la fe es
hermoso si permanece unido a este centro, si estd permeado por el anuncio pascual. En cambio, si se le aisla,
pierde sentido y fuerza. Estamos llamados a vivir y a anunciar la novedad del amor del Sefior: «Jesus te ama de
verdad, tal y como eres. Déjale entrar: a pesar de las decepciones y heridas de la vida, dale la posibilidad de
amarte. No te defraudara».

El mandamiento del que habla san Pablo nos lleva a pensar también en el mandamiento nuevo de Jesus: «Que
0S ameéis unos a otros como yo os he amado» (Jn 15,12). A Dios-Amor se le anuncia amando: no a fuerza de
convencer, nunca imponiendo la verdad, ni mucho menos aferrandose con rigidez a alguna obligacion religiosa
o moral. A Dios se le anuncia encontrando a las personas, teniendo en cuenta su historia y su camino. El Sefior
no es una idea, sino una persona viva: su mensaje llega a través del testimonio sencillo y veraz, con la escucha
y la acogida, con la alegria que se difunde. No se anuncia bien a Jesus cuando se esta triste; tampoco se
transmite la belleza de Dios haciendo s6lo bonitos sermones. Al Dios de la esperanza se le anuncia viviendo
hoy el Evangelio de la caridad, sin miedo a dar testimonio de él incluso con nuevas formas de anuncio.

El Evangelio de este domingo nos ayuda a entender qué significa amar, sobre todo a evitar algunos peligros. En
la parabola se habla de un hombre rico que no se fija en Lazaro, un pobre que «estaba echado a su puerta» (Lc
16,20). El rico, en verdad, no hace dano a nadie, no se dice que sea malo. Sin embargo, tiene una enfermedad
peor que la de Lazaro, que estaba «cubierto de llagas» (ibid.): este rico sufre una fuerte ceguera, porque no es
capaz de ver mas alla de su mundo, hecho de banquetes y ricos vestidos. No ve mas alla de la puerta de su
casa, donde yace Lazaro, porque no le importa lo que sucede fuera. No ve con los ojos porque no siente con el
corazon. En su corazén ha entrado la mundanidad que adormece el alma. La mundanidad es como un «agujero
negro» que engulle el bien, que apaga el amor, porque lo devora todo en el propio yo. Entonces se ve solo la
apariencia y no se fija en los demas, porque se vuelve indiferente a todo. Quien sufre esta grave ceguera
adopta con frecuencia un comportamiento «estrabico»: mira con deferencia a las personas famosas, de alto
nivel, admiradas por el mundo, y aparta la vista de tantos Lazaros de ahora, de los pobres y los que sufren, que



son los predilectos del Sefior.

Pero el Seior mira a los que el mundo abandona y descarta. Lazaro es el unico personaje de las parabolas de
Jesus al que se le llama por su nombre. Su nombre significa «Dios ayuda». Dios no lo olvida, lo acogera en el
banquete de su Reino, junto con Abraham, en una profunda comunion de afectos. EI hombre rico, en cambio,
no tiene siquiera un nombre en la parabola; su vida cae en el olvido, porque el que vive para si no construye la
historia. Y un cristiano debe construir la historia. Debe salir de si mismo para construir la historia. Quien vive
para si no construye la historia. La insensibilidad de hoy abre abismos infranqueables para siempre. Y nosotros
hemos caido, en este momento, en la enfermedad de la indiferencia, del egoismo, de la mundanidad.

En la parabola vemos otro aspecto, un contraste. La vida de este hombre sin nombre se describe como
opulenta y presuntuosa: es una continua reivindicacion de necesidades y derechos. Incluso después de la
muerte insiste para que lo ayuden y pretende su interés. La pobreza de Lazaro, sin embargo, se manifiesta con
gran dignidad: de su boca no salen lamentos, protestas o palabras despectivas. Es una valiosa leccion: como
servidores de la palabra de Jesus, estamos llamados a no hacer alarde de apariencia y a no buscar la gloria; ni
tampoco podemos estar tristes y disgustados. No somos profetas de desgracias que se complacen en
denunciar peligros o extravios; no somos personas que se atrincheran en su ambiente, lanzando juicios
amargos contra la sociedad, la Iglesia, contra todo y todos, contaminando el mundo de negatividad. El
escepticismo quejoso no es propio de quien tiene familiaridad con la Palabra de Dios.

El que proclama la esperanza de Jesus es portador de alegria y sabe ver mas lejos, tiene horizontes, no tiene
un muro que lo encierra; ve mas lejos porque sabe mirar mas alla del mal y de los problemas. Al mismo tiempo,
ve bien de cerca, pues esta atento al projimo y a sus necesidades. El Sefior nos lo pide hoy: ante los muchos
Lazaros que vemos, estamos llamados a inquietarnos, a buscar caminos para encontrar y ayudar, sin delegar
siempre en otros o decir: «Te ayudaré mafana, hoy no tengo tiempo, te ayudaré mafana». Y esto es un
pecado. El tiempo para ayudar es tiempo regalado a JesUs, es amor que permanece: es nuestro tesoro en el
cielo, que nos ganamos aqui en la tierra.

En conclusién, queridos catequistas y queridos hermanos y hermanas, que el Sefor nos conceda la gracia de
vernos renovados cada dia por la alegria del primer anuncio: Jesus ha muerto y resucitado, Jesus nos ama
personalmente. Que nos dé la fuerza para vivir y anunciar el mandamiento del amor, superando la ceguera de
la apariencia y las tristezas del mundo. Que nos vuelva sensibles a los pobres, que no son un apéndice del
Evangelio, sino una pagina central, siempre abierta a todos.

[01509-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Na segunda Leitura, o apostolo Paulo dirige a Timoteo — e a nds também — algumas recomendacgodes que tinha
a peito. Entre elas, pede que «guarde o mandamento, sem mancha nem culpa» (7 Tm 6, 14). Fala apenas de
um mandamento, parecendo querer fazer com que o nosso olhar se mantenha fixo no que é essencial na fé. De
facto, Sao Paulo nao recomenda uma multiddo de pontos e aspetos, mas sublinha o centro da fé. Este centro a
volta do qual tudo gira, este coragao pulsante que a tudo da vida é o anuncio pascal, o primeiro anuncio: O
Senhor Jesus ressuscitou, o Senhor Jesus ama-te, por ti deu a sua vida; ressuscitado e vivo, esta ao teu lado e
interessa-Se por ti todos os dias. Isto, nunca o devemos esquecer. Neste Jubileu dos Catequistas, pede-se-nos
para ndo nos cansarmos de colocar em primeiro lugar o anuncio principal da fé: o Senhor ressuscitou. Nao ha
conteudos mais importantes, nada € mais firme e atual. Cada conteudo da fé torna-se perfeito, se se mantiver
ligado a este centro, se for permeado pelo anuncio pascal; mas se, pelo contrario, se isolar, perde sentido e
forca. Somos chamados continuamente a viver e anunciar a boa-nova do amor do Senhor: «Jesus ama-te
verdadeiramente, tal como és. Da-Lhe lugar: apesar das decegdes e feridas da vida, deixa-Lhe a possibilidade
de te amar. Nao te dececionara».

O mandamento de que fala Sao Paulo faz-nos pensar também no mandamento novo de Jesus: «Que vos ameis
uns aos outros como Eu vos amei» (Jo 15, 12). E amando que se anuncia Deus-Amor: ndo a forca de



9

convencer, nunca impondo a verdade nem mesmo obstinando-se em torno de alguma obrigagéo religiosa ou
moral. Anuncia-se Deus, encontrando as pessoas, com atengao a sua historia e ao seu caminho. Porque o
Senhor ndo é uma ideia, mas uma Pessoa viva: a sua mensagem comunica-se através do testemunho simples
e verdadeiro, da escuta e acolhimento, da alegria que se irradia. Nao se fala bem de Jesus, quando nos
mostramos tristes; nem se transmite a beleza de Deus limitando-nos a fazer bonitos sermdes. O Deus da
esperanga anuncia-Se vivendo no dia-a-dia o Evangelho da caridade, sem medo de o testemunhar inclusive
com novas formas de anuncio.

O Evangelho deste domingo ajuda-nos a compreender o que significa amar, especialmente a evitar alguns
riscos. Na parabola, ha um homem rico que nado se da conta de Lazaro, um pobre que «jazia ao seu portao» (Lc
16, 20). Na realidade, este rico ndo faz mal a ninguém, n&o se diz que é mau; e todavia tem uma enfermidade
pior que a de Lazaro, apesar deste estar «coberto de chagas» (ibid.): este rico sofre duma forte cegueira,
porque nao consegue olhar para além do seu mundo, feito de banquetes e roupa fina. Nao vé mais além da
porta de sua casa, onde jazia Lazaro, porque nao se importa com o que acontece fora. Nao vé com os olhos,
porque nao sente com o coracdo. No seu coracdo, entrou a mundanidade que anestesia a alma. A
mundanidade é como um «buraco negro» que engole o bem, que apaga o amor, que absorve tudo no proprio
eu. Entao s6 se veem as aparéncias € nao nos damos conta dos outros, porque nos tornamos indiferentes a
tudo. Quem sofre desta grave cegueira, assume muitas vezes comportamento «estrabicos»: olha com
reveréncia as pessoas famosas, de alto nivel, admiradas pelo mundo, e afasta o olhar dos inumeros Lazaros de
hoje, dos pobres e dos doentes, que sédo os prediletos do Senhor.

Mas o Senhor olha para quem é transcurado e rejeitado pelo mundo. Lazaro € o unico personagem, em todas
as parabolas de Jesus, a ser designado pelo nome. O seu nome significa «Deus ajuda». Deus ndo o esquece...
Acolhé-lo-a no banquete do seu Reino, juntamente com Abrado, numa rica comunhao de afetos. Ao contrario,
na parabola, o homem rico ndo tem sequer um nome; a sua vida cai esquecida, porque quem vive para si
mesmo nao faz a historia. E um cristdo deve fazer a historia; deve sair de si mesmo, para fazer a historia. Mas
quem vive para si mesmo, nao faz a historia. A insensibilidade de hoje escava abismos intransponiveis para
sempre. E hoje caimos nesta doenga da indiferenca, do egoismo, da mundanidade.

E ha outro detalhe na parabola: um contraste. A vida opulenta deste homem sem nome é descrita com
ostentagao: nele, caréncias e direitos, tudo é espalhafatoso. Mesmo na morte, insiste em ser ajudado e
pretende os seus interesses. Ao contrario, a pobreza de Lazaro é expressa com grande dignidade: da sua boca
ndo saem lamentacdes, protestos nem palavras de desprezo. E uma valida ligdo: como servidores da palavra
de Jesus, somos chamados a nao ostentar aparéncia, nem procurar gléria; ndo podemos sequer ser tristes ou
lastimosos. Nao sejamos profetas da desgraga, que se comprazem em lobrigar perigos ou desvios; nao
sejamos pessoas que vivem entrincheiradas nos seus ambientes, proferindo juizos amargos sobre a sociedade,
sobre a Igreja, sobre tudo e todos, poluindo o mundo de negatividade. O ceticismo lamentoso n&o se coaduna a
quem vive familiarizado com a Palavra de Deus.

Quem anuncia a esperanga de Jesus ¢é portador de alegria e vé longe, tem pela frente horizontes, e ndo um
muro que o impede de ver; vé longe porque sabe olhar para além do mal e dos problemas. Ao mesmo tempo,
vé bem ao perto, porque esta atento ao proximo e as suas necessidades. Hoje o Senhor pede-nos isto: face
aos inumeros Lazaros que vemos, somos chamados a inquietar-nos, a encontrar formas de os atender e ajudar,
sem delegar sempre a outras pessoas nem dizer: «Ajudar-te-ei amanha, hoje ndo tenho tempo, ajudar-te-ei
amanhay. E isto € um pecado. O tempo gasto a socorrer os outros é tempo dado a Jesus, € amor que
permanece: € 0 N0sso tesouro no céu, que nos asseguramos aqui na terra.

Concluindo, amados catequistas e queridos irméos e irmas, que o Senhor nos dé a graca de sermos renovados
cada dia pela alegria do primeiro anuncio: Jesus morreu e ressuscitou, Jesus ama-nos pessoalmente! Que Ele
nos dé a forga de viver e anunciar o mandamento do amor, vencendo a cegueira da aparéncia e as tristezas
mundanas. Que nos torne sensiveis aos pobres, que nao sdao um apéndice do Evangelho, mas pagina central,
sempre aberta diante de todos.

[01509-P0.02] [Texto original: Italiano]



10

Traduzione in lingua polacca

Swiety Pawet Apostot w drugim czytaniu kieruje do Tymoteusza, ale takze do nas pewne zalecenia, jakie lezg
mu na sercu. Ws$rdd nich, prosi, aby ,zachowat przykazanie bez skazy i bez zarzutu” (1 Tm 6,14). Mowi po
prostu o przykazaniu. Wydaje sie, ze chce, aby$my utkwili nasz wzrok na tym, co jest istotne dla wiary. Swiety
Pawet w istocie nie zaleca wielu punktow i aspektéw, ale podkresla centrum wiary. Tym centrum, wokét ktérego
wszystko sie obraca, tym pulsujgcym sercem, ktore ozywia wszystko, jest przepowiadanie paschalne, pierwsze
przepowiadanie: Pan Jezus zmartwychwstat, Pan Jezus ciebie kocha, dla ciebie dat swoje zycie;
zmartwychwstaty i zyjacy stoi obok ciebie i czeka na ciebie kazdego dnia. Nigdy nie mozemy o tym zapominac.
W tym Jubileuszu katechetow jesteSmy wezwani, bySmy niestrudzenie stawiali na pierwszym miejscu
zasadnicze przepowiadanie wiary: Pan zmartwychwstat. Nie ma wazniejszych tresci, nic nie jest bardziej
solidnego i aktualnego. Kazda tres¢ wiary staje sie piekna, jesli jest powigzana z tym centrum, jesli jest
przeniknieta oredziem paschalnym. Natomiast, jesli sie jg izoluje - traci sens i moc. Zawsze jestesSmy wezwani,
aby zyc¢ i gtosi¢ nowos¢ mitosci Pana: ,Jezus naprawde cie kocha, takim jakim jestes. Uczyn Mu miejsce:
pomimo rozczarowan i ran zycia, pozwdl, aby ciebie kochat. On ciebie nie zawiedzie”.

Przykazanie o ktorym mowi swiety Pawet kaze nam pomysle¢ rowniez o nowym przykazaniu Jezusa, ,abyscie
sie wzajemnie mitowali, tak jak Ja was umitowatem” (J 75,12). Boga-Mitos¢ gtosi sie mitujgc: nie na mocy
przekonywania, nigdy nie narzucajac prawdy, ani tez nie upierajgc sie przy jakims obowigzku religijnym czy
moralnym. Boga gtosi sie spotykajac osoby, zwracajgc uwage na ich historie i przebytg przez nich droge. Bdog
bowiem nie jest jakas ideg, ale zywg Osoba: Jego oredzie zwigzane jest z prostym i prawdziwym swiadectwem,
z wystuchaniem i akceptacja, z promieniujgcg radoscig. Nie méwimy dobrze o Jezusie, gdy jestesmy smutni; nie
przekazuje sie takze piekna Boga gtoszac jedynie piekne kazania. Boga nadziei gtosi sie zyjac w dniu
dzisiejszym Ewangelig mitosci, nie lekajac sie, by swiadczy¢ o Nim takze za pomocg nowych form
przepowiadania.

Ewangelia dzisiejszej niedzieli pomaga nam zrozumieé, co to znaczy kochac, a w szczegodlnosci unikaé
pewnych zagrozen. W przypowiesci jest bogacz, ktory nie dostrzega tazarza, biednego cztowieka, ktory ,lezat u
bramy jego patacu” (£k 16,20). Ten bogacz w istocie nikomu nie wyrzadza krzywdy, nie ma mowy o tym, aby byt
zty. Ma jednak znaczenie powazniejszg chorobe, od tazarza, ktéry przeciez ,,okryty byt wrzodami” (tamze): ten
bogacz cierpi z powodu powaznej slepoty, bo nie potrafi spoglgdac poza swdj swiat, pelny uczt i pieknych szat.
Nie widzi niczego poza bramg swego domu, gdzie lezy tazarz, bo nie obchodzi go, co sie dzieje na zewnatrz.
Nie widzi oczyma, poniewaz nie czuje sercem. Do jego serca weszta swiatowosc, ktora znieczula dusze.
Swiatowos¢ jest jak ,czarna dziura”, ktéra pozera dobro, gasi mito$¢, bo pochtania wszystko we wtasnym ,ja”.
Wowczas widac jedynie pozory i nie zauwazamy innych, poniewaz stajemy sie obojetni na wszystko. Osoby
cierpigce na te powazng slepote czesto podejmujg zachowania ,zezowate”: patrzg z szacunkiem na stawnych
ludzi, wysokiej rangi, podziwiane przez swiat, i odwracajg spojrzenie od wielu tazarzy dnia dzisiejszego, od
ubogich i cierpigcych, ktérzy sg umitowanymi przez Pana.

Ale Pan patrzy na tych, ktorzy sg lekcewazeni i odrzucani przez swiat. Lazarz jest jedyng postacig we
wszystkich przypowiesciach Jezusa nazwang z imienia. Jego imie oznacza ,Bdég pomaga”. Bog go nie
zapomina, powita go na uczcie swojego krolestwa wraz z Abrahamem, w bogatej komunii mitosci. Jednak
bogacz w przypowiesci nie ma nawet imienia; jego zycie popada w zapomnienie, poniewaz ten, kto zyje dla
siebie, nie tworzy historii. A chrzescijanin powinien tworzy¢ historie! Powinien wychodzi¢ od siebie, by tworzy¢
historie. Lecz ten, kto zyje dla siebie nie tworzy historii. Nieczutos¢ dnia dzisiejszego wykopuje nieprzekraczalne
przepasci na zawsze. Takze my popadamy, w tym momencie w te chorobe obojetnosci, egoizmu, swiatowosci.

Jest jeszcze inny szczegdt w przypowiesci, pewien kontrast. Dostatnie zycie tego cztowieka bez imienia jest
opisane jako ostentacyjne: wszystko w nim domaga sie potrzeb i praw. Nawet po $mierci upiera sie, aby
dostarczono mu pomocy i dochodzi swoich interesow. Natomiast ubdstwo tazarza wyraza sie z wielkg
godnoscia: z jego ust nie wydobywaja sie narzekania, protesty lub stowa pogardliwe. Jest to cenna lekcja: jako
studzy stowa Jezusa jestesSmy wezwani, by nie afiszowac sie pozorami i nie dgzy¢ do chwaty. Nie mozemy tez
by¢ smutni i zato$ni. Nie jesteSmy prorokami nieszczescia, lubujgcymi sie w tropieniu zagrozen i zboczen. Nie
jestesmy ludzmi, ktérzy okopujg sie w swoich srodowiskach, wydajac gorzkie osady na temat spoteczenstwa,
Kosciota, na temat wszystkiego i wszystkich, skazajgc swiat negatywnoscia. Ptaczliwy sceptycyzm nie jest



11

cechg ludzi bedacych w zazytosci ze Stowem Bozym.

Ten, kto glosi nadzieje Jezusa niesie rados¢ i widzi daleko, ma przed sobg horyzonty, nie ma muru, ktéry go
zamyka, widzi daleko, poniewaz potrafi patrze¢ poza zto i problemy. Widzi jednoczesnie dobrze z bliska,
poniewaz jest wrazliwa na blizniego i jego potrzeby. Pan nas dzisiaj o to prosi: w obliczu wielu Lazarzy, ktérych
widzimy jesteSmy wezwani, bySmy sie zaniepokoili, znajdowali drogi, zeby spotka¢ i pomac, nie zleca¢ zawsze
innym, czy mowi¢ ,pomoge ci jutro, dzisiaj nie mam czasu, pomoge ci jutro”. | to jest grzechem. Czas, aby
spieszyC z pomocg innym jest czasem danym Jezusowi, to mitos¢, ktéra trwa: to nasz skarb w niebie, ktory
zdobywamy sobie tutaj na ziemi.

Podsumowaujac, drodzy katechisci i drodzy bracia i siostry, niech Pan da nam taske bysmy codziennie byl
odnowieni radoscig pierwszego przepowiadania: Jezus umart i zmartwychwstat, Jezus kocha nas osobiscie!
Niech nam daje site do zycia i gloszenia przykazania mitosci, przezwyciezajgc Slepote pozoréw i smutki
Swiatowe. Niech nas uczyni wrazliwymi na ubogich, ktérzy nie stanowig dodatku do Ewangelii, ale s3 jej
centralng strong, zawsze przed wszystkimi otwarta.

[01509-PL.01] [Testo originale: Italiano]

[BO670-XX.02]



