SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0615
Sabato 03.09.2016

Udienza ai partecipanti al Giubileo del volontariato e degli operatori di misericordia

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in linqua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Alle ore 10.30 di questa mattina, in Piazza San Pietro, il Santo Padre ha incontrato i partecipanti al Giubileo del
volontariato e degli operatori di misericordia, in corso a Roma dal 2 al 4 settembre e che avra il suo culmine
domani con la cerimonia di Canonizzazione della Beata Madre Teresa di Calcutta.

Riportiamo di seguito il testo del discorso che Papa Francesco ha rivolto ai partecipanti all’evento giubilare
presenti oggi in Piazza San Pietro:

Discorso del Santo Padre

Abbiamo ascoltato I'inno all’amore che I'Apostolo Paolo scrisse per la comunita di Corinto, e che costituisce una
delle pagine piu belle e piu impegnative per la testimonianza della nostra fede (cfr 7 Cor 13,1-13). Quante volte
san Paolo ha parlato del’amore e della fede nei suoi scritti; eppure in questo testo ci viene offerto qualcosa di
straordinariamente grande e originale. Egli afferma che, a differenza della fede e della speranza, 'amore «non
avra mai fine» (v. 8): & per sempre. Questo insegnamento deve essere per noi di una certezza incrollabile;
I'amore di Dio non verra mai meno nella nostra vita e nella storia del mondo. E’ un amore che rimane sempre
giovane, attivo, dinamico e attrae a sé in maniera incomparabile. E’ un amore fedele che non tradisce,



2

nonostante le nostre contraddizioni. E' un amore fecondo che genera e va oltre ogni nostra pigrizia. Di questo
amore noi tutti siamo testimoni. L’amore di Dio, infatti, ci viene incontro; & come un fiume in piena che ci travolge
senza pero sopprimerci; anzi, al contrario, & condizione di vita: «Se non ho I'amore non sono nulla» - dice san
Paolo (v. 2). Piu ci lasciamo coinvolgere da questo amore e piu la nostra vita si rigenera. Dovremmo veramente
dire con tutta la nostra forza: sono amato, percio esisto!

L’amore di cui parla 'Apostolo non & qualcosa di astratto e di vago; al contrario, € un amore che si vede, si tocca
e si sperimenta in prima persona. La forma piu grande ed espressiva di questo amore € Gesu. Tutta la sua
persona e la sua vita non € altro che la manifestazione concreta dell’lamore del Padre, fino a giungere al
momento culminante: «Dio dimostra il suo amore verso di noi nel fatto che, mentre eravamo ancora peccatori,
Cristo & morto per noi» (Rm 5,8). Questo € amore! Non sono parole, € amore. Dal Calvario, dove la sofferenza
del Figlio di Dio raggiunge il suo culmine, scaturisce la sorgente del’'amore che cancella ogni peccato e che tutto
ricrea in una vita nuova. Portiamo con noi sempre, in maniera indelebile, questa certezza della fede: Cristo «mi
ha amato e ha consegnato sé stesso per me» (Gal 2,20). Questa € la grande certezza: Cristo mi ha amato, e ha
consegnato sé stesso per me, per te, per te, per te, per tutti, per ognuno di noi! Niente e nessuno potra mai
separarci dall’amore di Dio (cfr Rm 8,35-39). L’amore, dunque, € I'espressione massima di tutta la vita e ci
permette di esistere!

Davanti a questo contenuto cosi essenziale della fede, la Chiesa non potrebbe mai permettersi di agire come
fecero il sacerdote e il levita nei confronti dell’'uomo lasciato mezzo morto per terra (cfr Lc 10,25-36). Non si pud
distogliere lo sguardo e voltarsi dall’altra parte per non vedere le tante forme di poverta che chiedono
misericordia. E questo voltarsi dall’altra parte per non vedere la fame, le malattie, le persone sfruttate..., questo
€ un peccato grave! E’ anche un peccato moderno, € un peccato di oggi! Noi cristiani non possiamo permetterci
qguesto. Non sarebbe degno della Chiesa né di un cristiano “passare oltre” e supporre di avere la coscienza a
posto solo perché abbiamo pregato o perché sono andato a Messa la domenica. No. Il Calvario &€ sempre
attuale; non ¢ affatto scomparso né rimane un bel dipinto nelle nostre chiese. Quel vertice di com-passione, da
cui scaturisce I'amore di Dio nei confronti della miseria umana, parla ancora ai nostri giorni e spinge a dare
sempre nuovi segni di misericordia. Non mi stancherd mai di dire che la misericordia di Dio non € una bella idea,
ma un’azione concreta. Non ¢’é€ misericordia senza concretezza. La misericordia non & un fare il bene “di
passaggio”, € coinvolgersi li dove c’¢ il male, dove c’é la malattia, dove c’e la fame, dove ci sono tanti
sfruttamenti umani. E anche la misericordia umana non diventa tale — cio€ umana e misericordia — fino a quando
non ha raggiunto la sua concretezza nell’agire quotidiano. L’'ammonimento dell’apostolo Giovanni rimane
sempre valido: «Figlioli, non amiamo a parole né con la lingua, ma coi fatti e nella verita» (7 Gv 3,18). La verita
della misericordia, infatti, si riscontra nei nostri gesti quotidiani che rendono visibile I'agire di Dio in mezzo a noi.

Fratelli e sorelle, voi qui rappresentate il grande e variegato mondo del volontariato. Tra le realta piu preziose
della Chiesa ci siete proprio voi che ogni giorno, spesso nel silenzio e nel nascondimento, date forma e visibilita
alla misericordia. Voi siete artigiani di misericordia: con le vostre mani, con i vostri occhi, con il vostro ascolto,
con la vostra vicinanza, con le vostre carezze... artigiani! Voi esprimete il desiderio tra i piu belli nel cuore
dell’'uomo, quello di far sentire amata una persona che soffre. Nelle diverse condizioni del bisogno e delle
necessita di tante persone, la vostra presenza € la mano tesa di Cristo che raggiunge tutti. Voi siete la mano
tesa di Cristo: avete pensato questo? La credibilita della Chiesa passa in maniera convincente anche attraverso
il vostro servizio verso i bambini abbandonati, gli ammalati, i poveri senza cibo e lavoro, gli anziani, i senzatetto,
i prigionieri, i profughi e gli immigrati, quanti sono colpiti dalle calamita naturali... Insomma, dovunque c’¢ una
richiesta di aiuto, la giunge la vostra attiva e disinteressata testimonianza. Voi rendete visibile la legge di Cristo,
quella di portare gli uni i pesi degli altri (cfr Gal 6,2; Gv 13,34). Cari fratelli e sorelle, voi toccate la carne di Cristo
con le vostre mani: non dimenticatevi di questo. Voi toccate la carne di Cristo con le vostre mani. Siate sempre
pronti nella solidarieta, forti nella vicinanza, solerti nel suscitare la gioia e convincenti nella consolazione. I
mondo ha bisogno di segni concreti di solidarieta, soprattutto davanti alla tentazione dell’'indifferenza, e richiede
persone capaci di contrastare con la loro vita I'individualismo, il pensare solo a sé stessi e disinteressarsi dei
fratelli nel bisogno. Siate sempre contenti e pieni di gioia per il vostro servizio, ma non fatene mai un motivo di
presunzione che porta a sentirsi migliori degli altri. Invece, la vostra opera di misericordia sia umile ed eloquente
prolungamento di Gesu Cristo che continua a chinarsi e a prendersi cura di chi soffre. L’'amore, infatti, «edifica»
(7 Cor 8,1) e giorno dopo giorno permette alle nostre comunita di essere segno della comunione fraterna.



3

E parlate al Signore di queste cose. Chiamatelo. Fate come ha fatto Sister Preyma, come ci ha raccontato la
suora: ha bussato alla porta del tabernacolo. Cosi coraggiosa! Il Signore ci ascolta: chiamatelo! Signore, guarda
questo... Guarda tanta poverta, tanta indifferenza, tanto guardare dall’altra parte: “Questo a me non tocca, a me
non importa”. Parlatene con il Signore: “Signore, perché? Signore, perché? Perché io sono tanto debole e Tu mi
hai chiamato a fare questo servizio? Aiutami, e dammi forza, e dammi umilta”. Il nocciolo della misericordia &
questo dialogo con il cuore misericordioso di Gesu.

Domani, avremo la gioia di vedere Madre Teresa proclamata santa. Lo merita! Questa testimonianza di
misericordia dei nostri tempi si aggiunge alla innumerevole schiera di uomini e donne che hanno reso visibile
con la loro santita 'amore di Cristo. Imitiamo anche noi il loro esempio, e chiediamo di essere umili strumenti
nelle mani di Dio per alleviare la sofferenza del mondo e donare la gioia e la speranza della risurrezione. Grazie.

E prima di darvi la benedizione, vi invito tutti a pregare in silenzio per tante, tante persone che soffrono; per
tanta sofferenza, per tanti che vivono scartati dalla societa. Pregare pure per tanti volontari come voi, che vanno
incontro alla carne di Cristo per toccarla, curarla, sentirla vicina. E pregare pure per tanti, tanti che davanti a
tanta miseria guardano da un’altra parte e nel cuore sentono una voce che dice loro: “A me non tocca, a me non
importa”. Preghiamo in silenzio.

[silenzio]

E lo facciamo anche con la Madonna: Ave o Maria...
[Benedizione]

[01383-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Nous avons entendu I'hymne a I'amour que I'Apétre Paul a écrit pour la communauté de Corinthe, et qui est
'une des pages les plus belles et les plus exigeantes pour le témoignage de notre foi (cf. 7Co 13,1-13). Que de
fois saint Paul a parlé de 'amour et de la foi dans ses écrits! Pourtant dans ce texte-ci quelque chose
d’extraordinairement grand et original nous est offert. Il affirme que, a la différence de la foi et de I'espérance,
I'amour «ne passera jamais» (v. 8). Il est pour toujours. Cet enseignement doit étre pour nous d’une certitude
indestructible; 'amour de Dieu ne fera jamais défaut dans notre vie ni dans I'histoire du monde. C’est un amour
qui demeure toujours jeune, actif, dynamique et qui attire a lui de maniere incomparable. C’est un amour fidéle
qui ne trahit pas, malgré nos contradictions. C’est un amour fécond qui donne la vie et qui va au-dela de notre
paresse. De cet amour nous sommes tous témoins. L’'amour de Dieu, en effet, vient a notre rencontre; il est
comme un fleuve en crue qui nous emporte, mais sans nous détruire; bien au contraire, il est une condition de
vie: «S’il me manque 'amour, je ne suis rien» - dit saint Paul (v. 2). Plus nous nous laissons prendre par cet
amour, plus notre vie est régénérée. Nous devrions dire vraiment de toutes nos forces: je suis aime, donc
Jexiste!

L’amour dont parle I'Apbtre n’est pas une chose abstraite ou vague; au contraire, c’est un amour qui se voit, se
touche et s’expérimente personnellement. La forme la plus grande et expressive de cet amour, c’est Jésus.
Toute sa personne et toute sa vie ne sont autre que la manifestation concréte de 'amour du Pére, jusqu’a
parvenir au moment le plus important: «La preuve que Dieu nous aime, c’est que le Christ est mort pour nous,
alors que nous étions encore pécheurs» (Rm 5, 8). C’est cela 'amour! Ce ne sont pas des paroles, c’est
I'amour. Du calvaire, ou la souffrance du Fils de Dieu atteint son sommet, jaillit la source de 'amour qui efface
tout péché et qui recrée tout pour une vie nouvelle. Portons toujours avec nous, de maniére indélébile, cette
certitude de foi: «Le Christ «m’a aimé et s’est livré lui-méme pour moi» (Ga 2, 20). Voila la grande certitude: le
Christ m’a aimé, et il s’est livré lui-méme pour moi, pour toi, pour toi, pour toi, pour tous, pour chacun de nous!
Rien ni personne ne pourra jamais nous séparer de 'amour de Dieu (cf. Rm 8, 35-39). L’amour est donc la plus
grande expression de toute la vie et nous permet d’exister!



4

Face a ce contenu si essentiel de la foi, 'Eglise ne pourra jamais se permettre d’agir comme I'ont fait le prétre et
le lévite vis-a-vis de 'homme laissé a terre a moitié mort. (cf. Lc 10, 25-36). On ne peut pas détourner le regard
et se tourner de I'autre c6té pour ne pas voir les formes de pauvreté si nombreuses qui demandent miséricorde.
Et se tourner de l'autre c6té pour ne pas voir la faim, les maladies, les personnes exploitées..., c’est un péché
grave! C’est aussi un péché moderne, un péché d’aujourd’hui! Nous, chrétiens, nous ne pouvons pas nous
permettre cela. Il ne serait pas digne de I'Eglise ni d’'un chrétien de «passer outre» et de supporter d’avoir la
conscience tranquille simplement parce que nous avons prié ou parce que nous sommes allés a la messe
dimanche. Non. Le Calvaire est toujours actuel; il n’est pas du tout disparu et ni réduit a une belle peinture dans
nos églises. Ce sommet de compassion d’ou jaillit 'amour de Dieu vis-a-vis de la misere humaine parle encore a
notre temps et pousse a donner toujours de nouveaux signes de miséricorde. Je ne me fatiguerai jamais de dire
que la miséricorde de Dieu n’est pas une belle idée mais une action concréte. |l n’y a pas de miséricorde sans
concret. La miséricorde ne consiste pas a faire le bien«au passage», c’est s’impliquerlaouilyale mal,ouily a
la maladie, ou il y a la faim, ou il y a tant d’exploitations humaines. Et de méme la miséricorde humaine n’est
miséricorde et n’est humaine tant qu’elle n’est pas devenue concréte dans I'agir quotidien. L’avertissement de
I’Apbtre Jean demeure toujours valable:«Petits enfants, n’aimons pas en paroles ni par des discours, mais par
des actes et en vérité» (7Jn 3, 18). La vérité de la miséricorde, en effet, se trouve dans nos gestes quotidiens
qui rendent visibles 'agir de Dieu au milieu de nous.

Fréres et sceurs, vous représentez ici le monde grand et varié des volontaires. Vous comptez parmi les réalités
les plus précieuses de I'Eglise, vous qui chaque jour, souvent dans le silence et en secret, donnez forme et
visibilité a la miséricorde. Vous étes des artisans de miséricorde: avec vos mains, avec vos yeux, avec votre
écoute, avec votre proximité, avec vos caresses... artisans! Vous exprimez I'un des désirs les plus beaux du
cceur de ’lhomme, celui de faire sentir a une personne qui souffre qu’elle est aimée. Dans les diverses situations
de besoin et de nécessité de beaucoup de personnes, votre présence est la main tendue du Christ qui rejoint
chacun. Vous étes la main tendue du Christ: avez-vous pensé a cela? La crédibilité de 'Eglise passe de
maniére convaincante aussi a travers votre service envers les enfants abandonnés, les malades, les pauvres
sans nourriture ni travail, les personnes agées, les sans toit, les prisonniers, les réfugiés et les émigrés, tous
ceux qui sont touchés par les catastrophes naturelles... Bref, partout ou il y a une demande d’aide, arrive votre
témoignage actif et désintéressé. Vous rendez visible la loi du Christ, celle qui consiste a porter les fardeaux les
uns des autres (cf. Ga 6, 2; Jn 13, 34). Chers fréres et sceurs, vous touchez la chair du Christ avec vos mains:
n’oubliez pas cela. Vous touchez la chair du Christ avec vos mains. Soyez toujours préts dans la solidarité, forts
dans la proximité, actifs pour susciter la joie et convaincants dans la consolation. Le monde a besoin de signes
concrets de solidarité, surtout face a la tentation de I'indifférence, et il demande des personnes capables de
contrer par leur vie I'individualisme, le fait de penser seulement a soi et de se désintéresser des fréres dans le
besoin. Soyez toujours contents et remplis de joie dans votre service; mais n’en faites jamais un motif de
présomption qui porterait a vous sentir meilleurs que les autres. En revanche, que votre ceuvre de miséricorde
soit 'humble et éloquent prolongement de Jésus-Christ qui continue a se pencher et a prendre soin de celui qui
souffre. L’'amour, en effet, «édifie» (7Co 8, 1) et permet jour aprés jour a nos communautés d’étre signe de la
communion fraternelle.

Et parler de cela au Seigneur. Appelez-le. Faites comme a fait Sceur Preyma, comme nous a raconté la sceur:
elle frappé a la porte du tabernacle. Trés courageuse! Le Seigneur nous écoute: appelez-le! Seigneur, vois
cela... Vois tant de pauvreté, tant d’indifférence, tant de personnes qui regardent de 'autre c6té: «ga ne me
touche pas, ¢a ne me fait rien ». Parlez-en avec le Seigneur: «Seigneur, pourquoi? Seigneur, pourquoi?
Pourquoi suis-je si faible et m’as-tu appelé a rendre ce service? Aide-moi et donne-moi la force, et donne-moi
I'humilité». Le coeur de la miséricorde c’est ce dialogue avec le coeur miséricordieux de Jésus.

Demain, nous aurons la joie de voir Mére Teresa proclamée sainte. Elle le mérite! Ce témoignage de
miséricorde de notre époque s’ajoute a I'innombrable foule des hommes et des femmes qui ont rendu visible par
leur sainteté 'amour du Christ. Imitons, nous aussi, leur exemple, et demandons d’étre d’humbles instruments
dans les mains de Dieu, pour alléger la souffrance du monde et donner la joie et I'espérance de la résurrection.
Merci.

Et avant de vous donner la bénédiction, je vous invite tous a prier en silence pour tant, tant de personnes qui
souffrent, pour tant de souffrance, pour tant de personnes qui vivent rejetées par la société. Prier aussi pour tant



5

de volontaires comme vous, qui vont trouver la chair du Christ pour la toucher, la soigner, la sentir proche. Et
prier aussi pour tant, tant de personnes qui face a tant de misére regardent de I'autre cété et entendent dans
leur coeur une voix qui leur dit: «ga ne me touche pas, ¢a ne me fait rien». Prions en silence.

[silence]

Et nous le faisons aussi avec la Vierge: Je vous salue

[bénédiction]

[01383-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

We have just heard the hymn to love which the Apostle Paul wrote for the Community in Corinth, and which
constitutes one of the most beautiful and demanding texts for our witness of faith (cf. 1 Cor 13:1-13). How often
Saint Paul spoke of love and faith in his letters; and here too we are given something exceedingly grand and
original. He states that, unlike faith and hope, love “never ends” (v. 8): it lasts for ever. This teaching must be for
us an unshakable certainty; the love of God will never diminish in our lives or in human history. It is a love which
remains forever youthful, active, dynamic and which has an attraction beyond all telling. It is a faithful love that
does not betray, despite our fickleness. It is a fruitful love which generates and surpasses our laziness. We are
witnesses to this love. The love of God, truly, comes towards us; it is like a swelling river that engulfs us without
overwhelming us. Quite the contrary is true: “[If I] have not love, | am nothing”, says Saint Paul (v. 2). The more
we allow ourselves to be taken up by this love, the more our life will be renewed. We should say with all our
being: I am loved, therefore I exist!

The love of which the Apostle speaks is not something abstract or vague; rather, it is a love that is seen,
touched, and experienced first hand. The greatest and most expressive form of this love is Jesus. His entire
person and his life are nothing other than the concrete revelation of the Father’s love, reaching its highest
expression on the Cross: “God shows his love for us in that while we were yet sinners Christ died for us” (Rom
5:8). This is love! They are not just words; this is love. From Calvary, where the suffering of God’s Son reaches
its culmination, the source of love flows, a love that wipes away all sin and transforms everything into new life.
We always have indelibly within us, this certainty of faith: Christ “loved me and gave himself for me” (Gal 2:20).
Of this we are very certain: Christ loved me, and gave himself for me, for you, for all, for every one of us! Nothing
and no one can ever separate us from the love of God (cf. Rom 8:35-39). Love, therefore, is the highest
expression of life; it allows us to exist!

Before this essential truth of our faith, the Church can never allow herself to act as that priest and Levite who
ignored the man half dead at the side of the road (cf. Lk 10:25-36). She cannot look away and turn her back on
the many forms of poverty that cry out for mercy. This turning one’s back in order not to see hunger, sickness,
exploited persons... this is a grave sin! It is also a modern sin, a sin of our times! We Christians cannot allow
ourselves to do this. It is not worthy of the Church nor of any Christian to “pass by on the other side”, and to
pretend to have a clean conscience simply because we have said our prayers or because we have been to
Mass on Sunday. No. Calvary is always real; it has not disappeared at all, nor does it remain with us merely as a
nice painting in our churches. That culmination of compassion, from which the love of God flows to our human
misery, still speaks to us today and spurs us on to offer ever new signs of mercy. | will never tire of saying that
the mercy of God is not some beautiful idea, but rather a concrete action. There is no mercy without being
concrete. Mercy is not doing good “in passing”, but getting involved where there is something wrong, where
there is illness, where there is hunger, wherever there is exploitation. And even human mercy is not authentic —
that is, human and merciful — until it has attained tangible expression in the actions of our daily life. The warning
of the Apostle John has perennial value: “Little children, let us not love in word and speech but in deed and truth”
(7 Jn 3:18). The truth of mercy, is expressed in our daily gestures that make God’s action visible in our midst.

Brothers and sisters, you represent the large and varied world of voluntary workers. You are among the most



6

precious things the Church has, you who every day, often silently and unassumingly, give shape and visibility to
mercy. You are crafters of mercy. with your hands, with your eyes, with your hearing, with your closeness, by
your touch... craftsmen! You express one of the most noble desires of the human heart, making a suffering
person feel loved. In the different contexts of need of so many people, your presence is the hand of Christ held
out to all, and reaching all. You are the hand of Christ held out: have you thought about this? The credibility of
the Church is also conveyed in a convincing way through your service to abandoned children, to the sick, the
poor who lack food or work, to the elderly, the homeless, prisoners, refugees and immigrants, to all struck by
natural disasters... Indeed, wherever there is a cry for help, there your active and selfless witness is found. In
bearing one another’s burdens, you make Christ’s law visible (cf. Gal 6:2; Jn 13:34). Dear brothers and sisters,
you touch the flesh of Christ with your hands: do not forget this. You touch the flesh of Christ with your hands.
Be always ready to offer solidarity, to be steadfast in your closeness to others, determined in awakening joy and
genuine in giving comfort. The world stands in need of concrete signs of solidarity, especially as it is faced with
the temptation to indifference. It requires persons who, by their lives, defy such individualism, which is the
tendency to think only of oneself and to ignore the brother or sister in need. Be always happy and full of joy in
the service you give, but never presume to think that you are superior to others. Instead, let your work of mercy
be a humble and eloquent continuation of Jesus’ presence who continues to bend down to our level to take care
of the ones who suffer. For love “builds up” (7 Cor 8:1), day after day helping our communities to be signs of
fraternal communion.

And speak to the Lord about these things. Call on him. Do as Sister Preyma did, as Sister has told us: she
knocked on the door of the tabernacle. So much courage! The Lord hears us: call on him! Lord, look at this...
Look at all this poverty, this indifference, this turning one’s back: “This does not affect me; this is not important to
me”. Speak about this to the Lord: “Lord, why? Lord, why? Why am | so weak and yet you call me to give this
service?” Help me, and give me strength, and make me humble” At the heart of mercy is this dialogue with the
merciful heart of Jesus.

Tomorrow we will have the joy of seeing Mother Teresa proclaimed a saint. She deserves it! This witness to
mercy in our time will join the vast array of men and women who, by their holiness of life, have made the love of
Christ visible. Let us also imitate their example, as we ask to be humble instruments in God’s hands in order to
alleviate the world’s sufferings, and to share the joy and hope of the resurrection. Thank you.

And before giving you my blessing, | invite you all to pray in silence for the many, many people who suffer; for so
much suffering, for all who are discarded by society. Pray also for the many volunteers like you, who go out to
encounter the flesh of Christ, to touch it, to care for it, to be close to it. And pray for the many, many who in the
face of all this poverty simply turn their backs and who hear in their hearts a voice which says: “This does not
affect me, this is not important to me”. Let us pray in silence.

[silence]

And now let us turn to Our Lady: Hail, Mary...

[Blessing]

[01383-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Wir haben das Hohelied der Liebe gehort, das der Apostel Paulus fiir die Gemeinde in Korinth geschrieben hat
und das eine der schénsten und anspruchsvollsten Seiten fur das Zeugnis unseres Glaubens darstellt (7Kor
13,1-13). Wie oft hat der heilige Paulus in seinen Schriften iber die Liebe und den Glauben gesprochen; in
diesem Text jedoch wird uns etwas auf3erordentlich Grof3es und Einzigartiges vorgelegt. Die Liebe, im
Unterschied zum Glauben und zur Hoffnung, »hoért niemals auf« (V. 8), sagt er, sie bleibt fiir immer. Diese Lehre
muss fUr uns eine unerschutterliche Gewissheit bilden; die Liebe Gottes wird in unserem Leben und in der
Geschichte der Welt niemals aufhéren. Es ist eine Liebe, die immer jung, tétig und dynamisch ist und auf



7

unvergleichliche Weise an sich zieht. Es ist eine freue Liebe, die nicht betrlgt, trotz unserer Widerspriiche. Es ist
eine fruchtbare Liebe, die wirkt und Gber unsere Faulheit hinausgeht. Wir sind Zeugen dieser Liebe. Denn die
Liebe Gottes kommt uns entgegen; sie ist wie ein stark Wasser fiihrender Fluss, der uns fortreif3t, aber ohne uns
zu bezwingen; sie ist vielmehr Bedingung des Lebens: ,Héatte [ich] aber die Liebe nicht, wéare ich nichts®, sagt
der heilige Paulus (V. 2). Umso mehr wir uns von dieser Liebe ergreifen lassen, desto mehr wird unser Leben
neu geboren. Wir kdnnten wahrlichen mit all unser Kraft sagen: Ich bin geliebt, daher lebe ich!

Die Liebe, von der der Apostel spricht, ist nicht etwas Abstraktes oder Unbestimmtes; sie ist vielmehr eine Liebe,
die man personlich sieht, berdihrt und erféhrt. Die grote und ausdruckstarkste Form dieser Liebe ist Jesus.
Seine ganze Person und sein ganzes Leben sind nichts anderes als ein konkreter Ausdruck der Liebe des
Vaters und gipfeln in diesem Moment: » Gott aber hat seine Liebe zu uns darin erwiesen, dass Christus fur uns
gestorben ist, als wir noch Siinder waren« (Rém 5,8). Das ist Liebe! Es sind nicht Worte, es ist Liebe. Vom Berg
Kalvaria, wo das Leiden des Gottessohns seinen Hohepunkt erreicht, entspringt der Quell der Liebe, der jede
Sinde tilgt und alles zu einem neuen Leben erschafft. Auf unausléschliche Weise tragen wir immer diese
Gewissheit des Glaubens mit uns: Christus hat »mich geliebt und sich fir mich hingegeben« (Gal 2,20). Dies ist
die grofl’e Gewissheit: Christus hat mich geliebt, und er hat sich selbst hingegeben fir mich, fir dich und fir dich
und fir dich, fiir alle, fir einen jeden von uns! Nichts und niemand kann uns von der Liebe Gottes scheiden (vgl.
R6m 8,35-39). Die Liebe ist also der hochste Ausdruck des ganzen Lebens und macht es uns maoglich zu leben!

Angesichts dieses so wesentlichen Inhalts des Glaubens kann die Kirche es sich niemals erlauben, so zu
handeln, wie es der Priester und der Levit gegentber dem halbtot am Boden liegen gelassenen Mann getan
haben (vgl. Lk 10,25-36). Man kann nicht den Blick abwenden und auf die andere Seite gehen, um die vielen
Formen der Armut, die nach Barmherzigkeit verlangen, nicht zu sehen. Und dieses Auf-die-andere-Seite-Gehen,
um nicht den Hunger, die Krankheiten, die ausgebeuteten Menschen zu sehen ... — das ist eine schwere Siinde!
Es ist auch eine moderne Siinde, eine Siinde von heute! Wir Christen diirfen uns dies nicht erlauben. Es ware
weder der Kirche noch eines Christen wirdig, ,weiterzugehen® und vermeintlich ein gutes Gewissen zu haben,
nur weil wir gebetet haben oder weil ich am Sonntag zur Messe gegangen bin. Nein! Der Berg Kalvaria ist stets
aktuell; er ist weder verschwunden, noch bleibt er ein schones Gemalde in unseren Kirchen. Dieser Gipfel des
Mit-leidens, von dem die Liebe Gottes gegenliber unserem menschlichen Elend entspringt, spricht auch in
unseren Tagen zu uns und drangt uns, immer neue Zeichen der Barmherzigkeit zu setzen. Ich werde nie mide
werden zu sagen, dass die Barmherzigkeit Gottes keine schéne Idee ist, sondern eine konkrete Aktion.
Barmherzigkeit ist immer konkret. Die Barmherzigkeit ist nicht ein ,beildufiges” Tun; es ist dort ergriffen sein, wo
das Bése, wo die Krankheit, wo der Hunger, wo menschliche Ausbeutung ist. Und auch die menschliche
Barmherzigkeit ist keine Barmherzigkeit — d. h. menschlich und Barmherzigkeit —, solange sie nicht im taglichen
Handeln konkret geworden ist. Die Mahnung des Apostels Johannes bleibt stets glltig: »Meine Kinder, wir
wollen nicht mit Wort und Zunge lieben, sondern in Tat und Wahrheit« (7Joh 3,18). Denn die Wahrheit der
Barmherzigkeit stellt man in unseren taglichen Taten fest, die das Handeln Gottes in unserer Mitte sichtbar
machen.

Brider und Schwestern, ihr vertretet hier die gro3e und bunte Welt der ehrenamtlichen Dienste. Gerade ihr
gehort zu den wertvollsten Realitaten der Kirche. Jeden Tag, oft im Stillen und Verborgenen, gebt ihr der
Barmherzigkeit Gestalt und macht sie sichtbar. Ihr seid Baumeister der Barmherzigkeit: mit euren Handen, mit
euren Augen, mit euren Ohren, mit eurer Nahe, mit eurer Liebenswiirdigkeit... Baumeister! Ihr bringt einen der
schonsten Wiinsche des menschlichen Herzens zum Ausdruck, namlich den, dass ein Mensch, der leidet, sich
geliebt fihlt. In den verschiedenen Bedirfnissen und Notsituationen vieler Menschen stellt eure Anwesenheit die
ausgestreckte Hand Christi dar, die alle erreicht. lhr seid die ausgestreckte Hand Christi. Habt ihr daran
gedacht? Die Glaubwiirdigkeit der Kirche geht auf (iberzeugende Weise auch tber euren Dienst zugunsten von
verlassenen Kindern, von Kranken, von Armen ohne Essen und Arbeit, von Alten, Obdachlosen, Gefangenen,
Flichtlingen und Immigranten, von Opfern von Naturkatastrophen ... Wo immer also Bedarf an Hilfe besteht, da
gelangt euer aktives und uneigennitziges Zeugnis hin. Ihr macht das Gesetz Christi sichtbar, dass namlich einer
des anderen Last tragen soll (vgl. Gal 6,2; Joh 13,34). Liebe Bruider und Schwestern, ihr beriihrt das Fleisch
Christi mit euren Handen. Vergesst das nicht. Ihr beriihrt das Fleisch Christi mit euren Handen. Seid in eurer
Solidaritat stets verfligbar, schenkt grol3ziigig eure Nahe, seid voll Eifer, Freude zu wecken, und seid
Uberzeugend im Trdsten. Die Welt braucht konkrete Zeichen der Solidaritat, vor allem gegentber der
Versuchung der Gleichgiiltigkeit. Sie verlangt nach Menschen, die fahig sind, mit ihrem Leben dem



8

Individualismus und dem Geist, nur an sich zu denken und sich nicht mehr um die Briider und Schwestern in Not
zu kimmern, entgegenzuwirken. Seid immer zufrieden und voller Freude wegen eures Dienstes, aber macht
daraus nie einen Grund zur Uberheblichkeit, die dazu fiihrt, sich besser als die anderen zu fiihlen. Euer Werk
der Barmherzigkeit sei hingegen die demiitige und beredte Weiterfliihrung Jesu Christi, der sich weiter zu den
Leidenden hinunterbeugt und sich ihrer annimmt. Denn die Liebe »baut auf« (7Kor 8,1) und macht es unseren
Gemeinden Tag fir Tag méglich, Zeichen geschwisterlicher Gemeinschaft zu sein.

Sprecht zu Christus Uber diese Dinge. Ruft zu ihm. Macht es wie Sister Preyma, wie uns die Schwester erzahlt
hat: Sie hat an den Tabernakel geklopft. So mutig! Der Herr erhért uns. Ruft zu ihm! Herr, schau da... Schau, so
viel Armut, so viel Gleichglltigkeit, so viel Auf-die-andere-Seite-Schauen: ,Das beriihrt mich nicht, es interessiert
mich nicht.“ Sprecht dartiber mit dem Herrn: ,Herr, warum? Herr, warum? Warum bin ich so schwach und du
hast mich gerufen, diesen Dienst zu tun? Hilf mir und gib mir Kraft und gib mir Demut!“ Der Kern der
Barmherzigkeit ist dieser Dialog mit dem barmherzigen Herzen Jesu.

Morgen werden wir mit Freude sehen, dass Mutter Teresa heiliggesprochen wird. Dieses Zeugnis der
Barmherzigkeit unserer Zeit kommt zur unzahligen Schar von Mannern und Frauen hinzu, die mit ihrer Heiligkeit
die Liebe Christi sichtbar gemacht haben. Ahmen auch wir ihr Beispiel nach und bitten wir darum, demdtige
Werkzeuge in der Hand Gottes zu sein, um das Leid der Welt zu lindern und die Freude und Hoffnung der
Auferstehung zu schenken. Danke.

Und bevor ich euch den Segen gebe, lade ich euch ein, schweigend fiir die vielen, vielen Menschen zu beten,
die leiden. Fir so viel Leid, fUr so viele, die von der Gesellschaft ausgeschlossen sind. Betet auch fir die vielen
freiwilligen Helfer wie euch, dass sie zur Begegnung mit dem Fleisch Christi kommen, um es zu beriihren, es zu
umsorgen, um seine Nahe zu splren. Und betet auch fir so viele, viele, die angesichts so vielen Elends auf die
andere Seite schauen und in ihrem Herzen eine Stimme horen, die ihnen sagt: ,Das berihrt mich nicht, es
interessiert mich nicht.“ Beten wir schweigend.

[silenzio]

Beten wir auch zur Madonna: Gegrifet seist Du Maria ...
[Segen]

[01383-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Hemos escuchado el himno de la caridad que el apéstol Pablo escribié a la comunidad de Corinto, y que
constituye una de las paginas mas hermosas y mas exigentes para el testimonio de nuestra fe (cf. 1 Co 13,1-
13). San Pablo ha hablado muchas veces del amor y de la fe en sus escritos; sin embargo, en este texto se nos
ofrece algo extraordinariamente grande y original. El afirma que el amor, a diferencia de la fe y de la esperanza,
«no pasara jamas» (v. 8): es para siempre. Esta ensefianza debe ser para nosotros una certeza inquebrantable;
el amor de Dios no cesara nunca, ni en nuestra vida ni en la historia del mundo. Es un amor que permanece
siempre joven, activoy dinamico, y que atrae hacia si de un modo incomparable. Es un amor fiel que no
traiciona, a pesar de nuestras contradicciones. Es un amor fecundo que genera y va mas alla de nuestra
pereza. En efecto, de este amor todos somos testigos. El amor de Dios nos sale al encuentro, como un rio en
crecida que nos arrolla pero sin aniquilarnos; mas bien, es condicion de vida: «Si no tengo amor, no soy nada»,
dice san Pablo (v. 2). Cuanto mas nos dejamos involucrar por este amor, tanto mas se regenera nuestra vida.
Verdaderamente deberiamos decir con toda nuestra fuerza: soy amado, luego existo.

El amor del que nos habla el Apéstol no es algo abstracto ni vago; al contrario, es un amor que se ve, se tocay
se experimenta en primera persona. La forma mas grande y expresiva de este amor es Jesus. Toda su persona
y su vida no es otra cosa que una manifestacién concreta del amor del Padre, hasta llegar al momento



culminante: «la prueba de que Dios nos ama es que Cristo murid por nosotros cuando todavia éramos
pecadores» (Rm 5,8). Esto es amor. No son palabras, es amor. Del Calvario, donde el sufrimiento del Hijo de
Dios alcanza su culmen, brota el manantial de amor que cancela todo pecado y que todo recrea en una vida
nueva. Llevemos siempre con nosotros, de modo indeleble, esta certeza de la fe: Cristo «me amé y se entregd
por mi» (Ga 2,20). Esta es la gran verdad: Cristo me ha amado, y se ha entregado a si mismo por mi, por ti, por
ti, por ti, por todos, por cada uno de nosotros. Nada ni nadie podra separarnos del amor de Dios (cf. Rm 8,35-
39). Por tanto, el amor es la expresion mas alta de toda la vida y nos permite existir.

Ante este contenido tan esencial de la fe, la Iglesia no puede permitirse actuar como lo hicieron el sacerdote y el
levita con el hombre abandonado medio muerto en el camino (cf. Lc 10,25-36). No se puede mirar para otro
lado y dar la espalda para no ver muchas formas de pobreza que piden misericordia. Dar la espalda para no ver
el hambre, la enfermedad, las personas explotadas..., es un pecado grave; es también un pecado moderno, un
pecado actual. Nosotros cristianos no nos lo podemos permitir. No seria digno de la Iglesia ni de un cristiano
«pasar de largo» y pretender tener la conciencia tranquila s6lo porque se ha rezado o porque se ha ido el
domingo a Misa. El Calvario es siempre actual; no ha desaparecido ni permanece sélo como un hermoso
cuadro en nuestras iglesias. Ese vértice de com-pasion, del que brota el amor de Dios hacia la miseria humana,
nos sigue hablando hoy, animandonos a ofrecer nuevos signos de misericordia. No me cansaré nunca de decir
que la misericordia de Dios no es una idea bonita, sino una accion concreta. No hay misericordia sin obras
concretas. La misericordia no es hacer un bien «de pasoy, es implicarse alli donde esta el mal, la enfermedad,
el hambre, tanta explotacion humana. Y, ademas, la misericordia humana no sera auténtica —humanay
misericordia— hasta que no se concrete en el actuar diario. La admonicién del apdstol Juan sigue siendo valida:
«Hijitos mios, no amemos solamente con la lengua y de palabra, sino con obras y de verdad» (7 Jn 3,18). De
hecho, la verdad de la misericordia se comprueba en nuestros gestos cotidianos que hacen visible la accién de
Dios en medio de nosotros.

Hermanos y hermanas, vosotros representais el gran y variado mundo del voluntariado. Entre las realidades
mas hermosas de la Iglesia os encontrais vosotros que cada dia, casi siempre de forma silenciosa y escondida,
dais forma y visibilidad a la misericordia. Vosotros sois artesanos de misericordia: con vuestras manos, con
vuestros ojos, con vuestro oido atento, con vuestra cercania, con vuestras caricias... artesanos. Vosotros
manifestais uno de los deseos mas hermosos del corazén del hombre: hacer que una persona que sufre se
sienta amada. En las distintas condiciones de indigencia y necesidad de muchas personas, vuestra presencia
es la mano tendida de Cristo que llega a todos. Vosotros sois la mano tendida de Cristo: ;Lo habéis pensado?
La credibilidad de la Iglesia pasa también de manera convincente a través de vuestro servicio a los nifios
abandonados, los enfermos, los pobres sin comida ni trabajo, los ancianos, los sintecho, los prisioneros, los
refugiados y los emigrantes, asi como a todos aquellos que han sido golpeados por las catastrofes naturales...
En definitiva, dondequiera que haya una peticion de auxilio, alli llega vuestro testimonio activo y desinteresado.
Vosotros hacéis visible la ley de Cristo, la de llevar los unos los pesos de los otros (cf. Ga 6,2; Jn 13,24).
Queridos hermanos y hermanas: vosotros tocais la carne de Cristo con vuestras manos, no lo olvidéis. Tocais la
carne de Cristo con vuestras manos. Sed siempre diligentes en la solidaridad, fuertes en la cercania, solicitos
en generar alegria y convincentes en el consuelo. El mundo tiene necesidad de signos concretos de solidaridad,
sobre todo ante la tentacion de la indiferencia, y requiere personas capaces de contrarrestar con su vida el
individualismo, el pensar sélo en si mismo y desinteresarse de los hermanos necesitados. Estad siempre
contentos y llenos de alegria por vuestro servicio, pero no dejéis que nunca sea motivo de presuncion que lleva
a sentirse mejores que los demas. Por el contrario, vuestra obra de misericordia sea humilde y elocuente
prolongacion de Jesucristo que sigue inclinandose y haciéndose cargo de quien sufre. De hecho, el amor
«edifica» (1 Co 8,1) y, dia tras dia, permite a nuestras comunidades ser signo de la comunién fraterna.

Hablad al Sefior de esto. Llamadlo. Haced como ha hecho la hermana Preyma, como nos ha contado la
hermana: ha tocado a la puerta del sagrario. Qué valiente. El Sefior nos escucha: llamadlo. Sefor, mira esto.
Mira cuanta pobreza, cuanta indiferencia, cuanto se mira para otro lado. «Esto, no me concierne a mi, no me
importay». Hablad con el Sefior: «Sefor, ¢ por qué? Sefior, ¢ por qué? ¢ Por qué soy tan débil y ti me has
llamado a este servicio? Ayudame, dame fuerza y humildad». El nucleo de la misericordia es este diadlogo con el
corazon misericordioso de Jesus.

Manana, tendremos la alegria de ver a Madre Teresa proclamada santa. Lo merece. Este testimonio de



10

misericordia de nuestro tiempo se afiade a la innumerable lista de hombres y mujeres que han hecho visible con
su santidad el amor de Cristo. Imitemos también nosotros su ejemplo, y pidamos ser instrumentos humildes en
las manos de Dios para aliviar el sufrimiento del mundo, y dar la alegria y la esperanza de la resurreccion.
Gracias.

Antes de daros la bendicion, os invito a todos a rezar en silencio por tantas, tantas personas que sufren; por
tanto sufrimiento, por todos los que viven excluidos de la sociedad. Rezad también por tantos voluntarios como
vosotros, que salen al encuentro de la carne de Cristo para tocarla, curarla, experimentarla cercana. Y rezad
también por tantos, tantos que ante la miseria miran para otra parte y en el corazén sienten una voz que les
dice: «No me concierne, no me importa».

Recemos en silencio.

Y recemos también a la Virgen: Dios te salve...

[01383-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Escutamos o hino ao amor que o apostolo Paulo escreveu para a comunidade de Corinto, e que se apresenta
como uma das paginas mais belas e exigentes para o testemunho da nossa fé (cf. 1 Cor 13,1-13). Foram
muitas as vezes em que Sao Paulo falou do amor e da fé em seus escritos; mesmo assim, neste texto, é-nos
oferecido algo extraordinariamente grande e original. Ele afirma que, ao contrario da fé e da esperanga, o0 amor
«jamais acabara» (v. 8): é para sempre. Este ensinamento deve ser para nés uma certeza inabalavel; o amor
de Deus nunca diminuira nas nossas vidas e na histéria do mundo. E um amor que permanece para sempre
jovem, ativo, dindmico capaz de atrair para si de modo incomparavel. E um amor fiel que nao trai, apesar das
nossas contradigdes. E um amor fecundo que gera e conduz para além da nossa preguica. E desse amor que
todos nds somos testemunhas. O amor de Deus, de fato, vem ao nosso encontro. E como um rio na cheia que
nos arrasta, mas sem nos anular; muito pelo contrario, € uma condigcao de vida: «se nao tivesse amor, eu nada
seria» - como diz Sao Paulo (v. 2). Quanto mais nos deixamos envolver por este amor, mais a nossa vida se
regenera. Deveriamos verdadeiramente dizer com toda a nossa forga: sou amado, por isso existo!

O amor de que o Apéstolo fala n&o € algo abstrato e vago; pelo contrario, € um amor que se vé, se toca e se
experimenta em primeira pessoa. A maior e mais expressiva forma desse amor € Jesus. Toda a sua pessoa € a
sua vida nao sao outra coisa sendo a manifestagéo concreta do amor do Pai, chegando até o ponto culminante:
«A prova de que Deus nos ama & que Cristo morreu por nés, quando éramos ainda pecadores» (Rm 5,8). Isto é
amor! Nao sdo palavras, € amor. Desde o Calvario, onde o sofrimento do Filho de Deus atinge o seu ponto mais
elevado, brota a fonte do amor que apaga todo o pecado e que recria tudo numa vida nova. Trazemos sempre
conosco, de modo indelével, esta certeza da fé: Cristo «me amou e se entregou por mim» (Gl 2,20). Esta é a
grande certeza: Cristo me amou e se entregou por mim, por ti, por todos, por cada um de nés! Nada e ninguém
pode nos separar do amor de Deus (cf. Rm 8,35-39). O amor, portanto, é a expressao maxima de toda a vida e
que nos permite existir!

Diante deste conteudo tao essencial da fé, a Igreja nunca poderia permitir-se fazer como fizeram o sacerdote e
o levita com o homem deixado meio morto por terra (cf. Lc 10,25-36). Nao é possivel desviar o olhar e tomar
outra diregdo para nao ver as muitas formas de pobreza que pedem misericordia. Isso de tomar outra direcao
para ndo olhar a fome, as doengas, as pessoas exploradas... Isso € um pecado grave! Também € um pecado
moderno; € um pecado dos dias de hoje! N6s cristdos ndo podemos nos permitir uma tal coisa. Ndo seria digno
da Igreja nem de um cristao “passar ao largo”, supondo que se pode ter a consciéncia tranquila sé por termos
rezado ou porque fui a Missa no Domingo. Nao! O Calvario é sempre atual; de nenhum modo deixou de existir,
nem permanece como uma bela pintura nas nossas igrejas. O vértice de “com-paix&0”, de onde brota o amor de
Deus diante da miséria humana, ainda fala aos nossos dias e impele sempre a dar novos sinais de misericordia.
Nunca me cansarei de dizer que a misericordia de Deus ndo é uma ideia bonita, mas uma agao concreta. Nao
existe misericordia sem concretizacado. A misericordia nao é fazer um bem “de passagem”; significa



11

comprometer-se onde esta o mal, onde ha doenca, onde ha fome. Onde ha tantas exploragées humanas. E até
mesmo a misericordia humana n&o € auténtica — ou seja humana e misericordia - enquanto ndo alcanga a
concretizagao no seu agir diario. A exortagdo do Apdstolo Jodo permanece sempre valida: «Filhinhos, nao
amemos s6 com palavras e de boca, mas com agdes e de verdade!» (1 Jo 3,18). De fato, a verdade da
misericordia se confirma nos nossos gestos de cada dia, que tornam visivel a agdo de Deus no meio de nés.

Irm&os e irmas, vos representais aqui o grande e variado mundo do voluntariado. Sois justamente vos uma das
realidades mais preciosas da Igreja que, muitas vezes no siléncio e escondidos, dais forma e visibilidade a
misericordia. Vés sois artesdos de misericordia: com as vossas maos, com 0s vossos olhos, com a vossa
escuta, com a vossa proximidade, com as vossas caricias... sois artesaos! Exprimis o desejo - entre os mais
belos no coracdo do homem: fazer com que a pessoa que sofre se sinta amada. Em diferentes condi¢cées de
caréncia e nas necessidades de tantas pessoas, a vossa presenca € a mao de Cristo estendida que alcanca a
todos. Sois a mao de Cristo estendida: ja pensastes nisso? A credibilidade da Igreja passa de forma
convincente através do vosso servigo com as criangas abandonadas, os doentes, os pobres sem comida e
trabalho, os idosos, os sem-abrigo, os prisioneiros, refugiados e migrantes, as pessoas afetadas por desastres
naturais... enfim, onde quer que exista um pedido de ajuda, ali chega o vosso testemunho ativo e
desinteressado. Tornais visivel a lei de Cristo: levar os pesos uns dos outros (cf. Gal 6,2, Jo 13,34). Queridos
irmaos e irmas, tocais a carne de Cristo com as vossas maos: ndo esquegais disso. Tocais a carne de Cristo
com as vossas maos. Estai sempre prontos para a solidariedade, fortes na proximidade, diligentes para
despertar alegria e convincentes na consolagdo. O mundo precisa de sinais concretos de solidariedade,
especialmente diante da tentagado da indiferenga, e exige pessoas capazes de opor-se com as suas vidas o
individualismo: pensar s6 a si mesmo, ignorando os irmaos em necessidade. Estai sempre contentes e cheios
de alegria pelo vosso servico, mas nunca fazei dele um motivo de presungéo que leva a se sentir melhor do que
os outros. Em vez disso, que a vossa obra de misericérdia seja a prolongagao humilde e eloquente de Jesus
Cristo, que continua a se curvar e cuidar daqueles que sofrem. O Amor, de fato, «edifica» (1 Cor 8,1) e dia apds
dia permite que as nossas comunidades sejam um sinal da comunhao fraterna.

Conversai com o Senhor sobre essas coisas. Chamai-O. Fazei como a Sister Preyma, como nos contou a
religiosa: bateu na porta do sacrario. Tao corajosa! O Senhor nos escuta: chamai-O! «Senhor, vede isso... vede
quanta pobreza, quanta indiferenca, quantos ha que desviam o olhar: “Isso nao me corresponde, ndo me
importa” Senhor, por que? Por que, Senhor? Por que eu sou tao fraco e Vos me chamastes a fazer esse
servigo? Ajudai-me, dai-me forga, e dai-me humildade». O ndcleo da misericordia € este dialogo com o coragao
misericordioso de Jesus.

Amanh3, teremos a alegria de ver Madre Teresa proclamada santa. Ela merece! Este testemunho da
misericérdia dos nossos tempos se une a fileira inumeravel de homens e mulheres que tornaram visiveis com a
sua santidade o amor de Cristo. Imitemos nds também o seu exemplo, e pegamos para ser humildes
instrumentos nas maos de Deus para aliviar o sofrimento do mundo e dar a alegria e a esperanga da
ressurrei¢gao. Obrigado.

E antes de dar-vos a béncao, convido-vos a rezar todos em siléncio por tantas, tantas pessoas que sofrem; por
tanto sofrimento, por tantos que vivem descartados pela sociedade. Rezai também por tantos voluntarios como
vOs, que vao ao encontro da carne de Cristo, para toca-la, cuida-la, senti-la proxima. E rezai ainda por tantos,
tantos que diante de tanta miséria desviam o olhar € no coragédo escutam uma voz que lhes diz: “Isso ndo me
corresponde, ndo me importa”. Rezemos em siléncio.

[siléncio]

E o fagamos também junto com Nossa Senhora: Ave Maria...

[01383-P0.02] [Texto original: Italiano]

[B0615-XX.02]



