2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0568

Martedi 02.08.2016

Dialogo del Santo Padre con i Vescovi della Polonia (Krakéw, 27 luglio 2016)

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Nel pomeriggio del 27 luglio scorso, primo giorno del Viaggio Apostolico in Polonia in occasione della XXXI
Giornata Mondiale della Gioventu, Papa Francesco ha incontrato i Vescovi della Polonia nella Cattedrale dei
Santi Stanislao e Venceslao di Krakow (cfr Boll N. 543).

Nel corso dellincontro il Papa ha risposto ad alcune domande dei Presuli polacchi. Di seguito riportiamo la
trascrizione del dialogo:

Testo in lingua italiana

Papa Francesco:

Prima di incominciare il dialogo, con le domande che voi avete preparato, vorrei compiere un’opera di
misericordia con tutti voi e suggerirne un’altra. So che in questi giorni, con la Giornata della gioventu, tanti di voi
sono stati indaffarati € non hanno potuto andare alle esequie del caro Mons. Zimowski. E’ un’opera di carita
seppellire i morti, e vorrei che tutti insieme, adesso, facessimo una preghiera per mons. Zygmunt Zimowski e



2

che questa sia una vera manifestazione di carita fraterna, seppellire un fratello che € morto. Pater noster... Ave
Maria... Gloria Patri... Requiem aeternam...

E poi, I'altra opera di misericordia che vorrei suggerire. o so che voi siete preoccupati per questo: il nostro caro
cardinale Macharski che € tanto malato... Almeno avvicinarsi, perché credo che non si potra entrare dove lui si
trova, privo di conoscenza, ma almeno avvicinarsi alla clinica, al’ospedale, e toccare il muro come dicendo:
“Fratello, ti sono vicino”. Visitare gli ammalati & un’altra opera di misericordia. Anch’io ci andro. Grazie.

E adesso, qualcuno di voi ha preparato le domande, almeno le hanno fatte arrivare. Sono a disposizione.
S.E. Mons. Marek Jedraszewski (Arcivescovo di £8dz):

Santo Padre, sembra che i fedeli della Chiesa cattolica e in genere tutti i cristiani nel’Europa occidentale
vengano a trovarsi sempre piu in minoranza nell’ambito di una cultura contemporanea ateo-liberale. In Polonia
assistiamo a un confronto profondo, a una lotta enorme tra fede in Dio da una parte, e dall’altra un pensiero e
degli stili di vita come se Dio non esistesse. Secondo Lei, Santo Padre, che tipo di azioni pastorali dovrebbe
intraprendere la Chiesa cattolica nel nostro Paese, affinché il popolo polacco resti fedele alla sua ormai piu che
millenaria tradizione cristiana? Grazie.

Papa Francesco:
Eccellenza, Lei € vescovo di...?
S.E. Mons. Marek Jedraszewski:

Di Lodz, dove € incominciato il cammino di Santa Faustina; perché proprio li ha sentito la voce di Cristo per
andare a Varsavia e farsi monaca, proprio a £6dz. La storia della sua vita € cominciata nella mia citta.

Papa Francesco:

Lei € un privilegiato!

E’ vero, la scristianizzazione, la secolarizzazione del mondo moderno & forte. E’ molto forte. Ma qualcuno dice:
Si, & forte ma si vedono fenomeni di religiosita, come se il senso religioso si svegliasse. E questo puo essere
anche un pericolo. Credo che noi, in questo mondo cosi secolarizzato, abbiamo anche I'altro pericolo, della
spiritualizzazione gnostica: questa secolarizzazione ci da la possibilita di far crescere una vita spirituale un po’
gnostica. Ricordiamo che € stata la prima eresia della Chiesa: I'apostolo Giovanni bastona gli gnostici - e come,
con che forza! -, dove c’€ una spiritualita soggettiva, senza Cristo. Il problema piu grave, per me, di questa
secolarizzazione € la scristianizzazione: togliere Cristo, togliere il Figlio. lo prego, sento... e niente piu. Questo &
gnosticismo. C’e un’altra eresia che & pure di moda, in questo momento, ma la lascio da parte perché la sua
domanda, Eccellenza, va in questa direzione. C’é€ anche un pelagianesimo, ma questa lasciamola da parte, per
parlarne in un altro momento. Trovare Dio senza Cristo: un Dio senza Cristo, un popolo senza Chiesa. Perché?
Perché la Chiesa & la Madre, quella che ti da la vita, e Cristo & il Fratello maggiore, il Figlio del Padre, che fa
riferimento al Padre, che & quello che ti rivela il nome del Padre. Una Chiesa orfana: lo gnosticismo di oggi,
poiché € proprio una scristianizzazione, senza Cristo, ci porta a una Chiesa, diciamo meglio, a dei cristiani, a un
popolo orfano. E noi dobbiamo far sentire questo al nostro popolo.

Che cosa consiglierei io? Mi viene in mente — ma credo che sia la pratica del Vangelo, dove c’é proprio
l'insegnamento del Signore — /a vicinanza. Oggi noi, servitori del Signore — vescovi, sacerdoti, consacrati, laici
convinti —, dobbiamo essere vicini al popolo di Dio. Senza vicinanza c’€ soltanto parola senza carne. Pensiamo —
a me piace pensare questo — ai due pilastri del Vangelo. Quali sono i due pilastri del Vangelo? Le Beatitudini, e
poi Matteo 25, il “protocollo” con il quale tutti noi saremo giudicati. Concretezza. Vicinanza. Toccare. Le opere di
misericordia, sia corporali, sia spirituali. “Ma Lei dice queste cose perché & di moda parlare della misericordia
quest'anno...”. No, ¢ il Vangelo! Il Vangelo, opere di misericordia. C’é quell’eretico o miscredente samaritano



3

che si commuove e fa quello che deve fare, e rischia anche i soldi! Toccare. C’'é Gesu che era sempre fra la
gente o con il Padre. O in preghiera, da solo con il Padre, o fra la gente, i, con i discepoli. Vicinanza. Toccare.
E’ la vita di Gesu... Quando Lui si € commosso, alle porte dalla citta di Nain (cfr Lc 7,11-17), si € commosso, &
andato e ha toccato la bara dicendo: “Non piangere...”. Vicinanza. E la vicinanza & toccare la carne sofferente di
Cristo. E la Chiesa, la gloria della Chiesa, sono i martiri, certamente, ma sono anche tanti uomini e donne che
hanno lasciato tutto e hanno passato la loro vita negli ospedali, nelle scuole, con i bambini, con i malati...
Ricordo, in Centrafrica, una suorina, aveva 83/84 anni, magra, brava, con una bambina... E’ venuta a salutarmi:
“lo non sono di qua, sono dell’altra parte del fiume, del Congo, ma ogni volta, una volta alla settimana, vengo qui
a fare le spese perché sono piu convenienti”. Mi ha detto I'eta: 83/84 anni. “Da 23 anni sono qui: sono infermiera
ostetrica, ho fatto nascere due/tre mila bambini ...” — “Ah... e viene qui da sola?” — “Si, si, prendiamo la
canoa...”. A 83 anni! Con la canoa faceva un’oretta e arrivava. Questa donna — e tante come lei — hanno lasciato
il loro Paese - ¢ italiana, bresciana — hanno lasciato il loro Paese per toccare la carne di Cristo. Se noi andiamo
in questi Paesi di missione, nel’Amazzonia, in America Latina, nei cimiteri troviamo le tombe dei tanti uomini e
donne religiosi morti giovani, perché per le malattie di quella terra loro non avevano gli anticorpi, € morivano
giovani. Le opere di misericordia: toccare, insegnare, consolare, “perdere il tempo”. Perdere il tempo. Mi &
piaciuto tanto, una volta, un signore che & andato a confessarsi ed era in una situazione tale che non poteva
ricevere I'assoluzione. E’ andato con un po’ di paura, perché era stato mandato via alcune volte: “No, no...
vattene via”. Il prete lo ha ascoltato, gli ha spiegato la situazione, gli ha detto: “Ma tu, tu prega. Dio ti ama. lo ti
daro la benedizione, ma tu ritorna, me lo prometti?”. E questo prete “perdeva tempo” per attirare quest’'uomo ai
sacramenti. Questo si chiama vicinanza. E parlando ai Vescovi di vicinanza, io credo che devo parlare della
vicinanza piu importante: quella con i sacerdoti. Il vescovo deve essere disponibile per i suoi sacerdoti. Quando
ero in Argentina ho sentito di sacerdoti... — tante, tante volte, quando andavo a dare gli Esercizi, a me piaceva
dare gli Esercizi —; dicevo: “Parla con il vescovo su questo...” — “Ma no, io I'ho chiamato, la segretaria mi dice:
No, &€ molto, molto impegnato, ma ti ricevera entro tre mesi”. Ma questo sacerdote si sente orfano, senza padre,
senza la vicinanza, e incomincia ad andare giu. Un vescovo che vede nel foglio delle chiamate, alla sera,
quando torna, la chiamata di un sacerdote, o quella stessa sera o il giorno dopo deve chiamarlo subito. “Si, sono
impegnato, ma & urgente?” — “No, no, ma mettiamoci d’accordo...”. Che il sacerdote senta che ha un padre. Se
noi togliamo ai sacerdoti la paternita, non possiamo chiedere a loro che siano padri. E cosi il senso della
paternita di Dio si allontana. L’'opera del Figlio & toccare le miserie umane: spirituali € corporali. La vicinanza.
L'opera del Padre: essere padre, vescovo-padre.

Poi, i giovani — perché si deve parlare di giovani in questi giorni. | giovani sono “noiosi’! Perché vengono sempre
a dire le stesse cose, oppure “io la penso cosi...”, oppure “la Chiesa dovrebbe...”, e ci vuole pazienza con i
giovani. lo ho conosciuto, da ragazzo, alcuni preti: era un tempo in cui il confessionale era piu frequentato di
adesso, passavano ore ascoltando, o li ricevevano nell' ufficio parrocchiale, ad ascoltare le stesse cose... ma
con pazienza. E poi, portare i giovani in campagna, in montagna... Ma pensate a san Giovanni Paolo Il, cosa
faceva con gli universitari? Si, faceva scuola, ma poi andava con loro in montagna! Vicinanza. Li ascoltava.
Stava con i giovani...

E un’ultima cosa vorrei sottolineare, perché credo che il Signore me lo chieda: i nonni. Voi, che avete sofferto il
comunismo, I'ateismo, lo sapete: sono stati i nonni, sono state le nonne a salvare e a trasmettere la fede. | nonni
hanno la memoria di un popolo, hanno la memoria della fede, la memoria della Chiesa. Non scartare i nonni! In
questa cultura dello scarto, che € appunto scristianizzata, si scarta quello che non serve, che non va. No! | nonni
sono la memoria del popolo, sono la memoria della fede. E collegare i giovani con i nonni: anche questo &
vicinanza. Essere vicini e creare vicinanza. Risponderei cosi a questa domanda. Non ci sono ricette, ma
dobbiamo scendere in campo. Se aspettiamo che suoni la chiamata o che bussino alla porta... No. Dobbiamo
uscire a cercare, come il pastore, che va a cercare gli smarriti. Non so, mi viene questo. Semplicemente.

Mons. Stawoj Leszek Gtédz (Arcivescovo di Gdansk):

Caro Papa Francesco, soprattutto siamo tanto grati che Papa Francesco ha approfondito I'insegnamento sulla
misericordia che aveva iniziato San Giovanni Paolo Il proprio qui a Cracovia. Tutti sappiamo che viviamo in un
mondo dominato dall'ingiustizia: i piu ricchi diventano ancora piu ricchi, i poveri diventano miseri, c’'¢ il
terrorismo, ci sono etica e moralita liberale, senza Dio... E la mia domanda ¢ la seguente: come applicare
'insegnamento della misericordia, e a chi, soprattutto? Il Santo Padre ha promosso una medicina che si chiama



“misericordina”, che ho preso con me: grazie per la promozione...
Papa Francesco:

...ma adesso viene la “misericordina plus”: & piu forte!

S.E. Mons. Stawoj Leszek Gi6dz:

...Sl, e grazie per questo “plus”. Noi abbiamo anche il programma “plus” promosso anche dal governo per le
famiglie numerose. Questo “plus” € di moda. A chi e come, soprattutto? In primo luogo, chi dovrebbe essere
oggetto del nostro insegnamento della misericordia? Grazie.

Papa Francesco:

Grazie. Questa della misericordia non € una cosa che € venuta in mente a me. Questo é un processo. Se noi
vediamo gia il beato Paolo VI, aveva qualche accenno sulla misericordia. Poi, san Giovanni Paolo Il € stato |l
gigante della misericordia, con I'Enciclica Dives in misericordia, la canonizzazione di santa Faustina, e poi
I'ottava di Pasqua: € morto alla vigilia di quel giorno. E’ un processo, da anni, nella Chiesa. Si vede che il
Signore chiedeva di risvegliare nella Chiesa questo atteggiamento di misericordia tra i fedeli. Lui € il
Misericordioso che perdona tutto. A me colpisce tanto un capitello medievale che si trova nella Basilica di Santa
Maria Maddalena a Vézelay, in Francia, dove incomincia il Cammino di Santiago. In quel capitello, da una parte
c’é Giuda impiccato, con gli occhi aperti, la lingua fuori, e dall’altra parte c’é il Buon Pastore che lo porta con sé.
E se guardiamo bene, con attenzione, la faccia del Buon Pastore, le labbra da una parte sono tristi, ma dall’altra
parte fanno un sorriso. La misericordia € un mistero, € un mistero. E’ il mistero di Dio. Mi hanno fatto
un’intervista, da cui poi € stato tratto un libro intitolato // nome di Dio &€ misericordia, ma & una espressione
giornalistica, credo che si possa dire che Dio ¢€ il Padre misericordioso. Almeno, Gesu nel Vangelo lo fa vedere
cosi. Punisce per convertire. E poi le parabole della misericordia, e il modo come Lui ha voluto salvarci...
Quando venne la pienezza dei tempi, fece nascere il Figlio da una donna: con la carne, ci salva con la carne;
non a partire dalla paura, ma dalla carne. In questo processo della Chiesa noi riceviamo tante grazie.

E Lei vede questo mondo malato di ingiustizia, di mancanza di amore, di corruzione. Ma questo & vero, questo &
vero. Oggi, sull’aereo, parlando di questo sacerdote ultraottantenne che ¢ stato ucciso in Francia: &€ da tempo
che io dico che il mondo € in guerra, che stiamo vivendo la terza guerra mondiale a pezzi. Pensiamo alla
Nigeria... Ideologie, si, ma qual € I'ideologia di oggi, che € proprio al centro e che € la madre delle corruzioni,
delle guerre? L’idolatria del denaro. L’'uomo e la donna non sono piu al culmine della creazione, li € posto I'idolo
denaro, e tutto si compra e si vende per denaro. Al centro il denaro. Si sfrutta la gente. E la tratta delle persone
0ggi? Sempre € stato cosi: la crudelta! Ho parlato di questo sentimento ad un Capo di governo e lei mi ha detto:
“C’é sempre stata la crudelta. Il problema €& che noi adesso la guardiamo dalla televisione, si € avvicinata alla
nostra vita”. Ma sempre quella crudelta. Uccidere, per soldi. Sfruttare la gente, sfruttare il creato. Un Capo di
governo africano, recentemente eletto, quando & venuto in udienza mi ha detto: “Il primo atto di governo che ho
fatto & stato riforestare il Paese, che era stato deforestato e annientato”. Non abbiamo cura del creato! E questo
significa piu poveri, piu corruzione. Ma cosa pensiamo noi quando I'80% — piu 0 meno, cercate bene le
statistiche e se non & 80 € 82 o 78 — delle ricchezze sono nelle mani di meno del 20% della gente. “Padre non
parli cosi, che Lei € comunista!”. No, no, sono statistiche! E chi paga questo? Paga la gente, il popolo di Dio: le
ragazze sfruttate, i giovani senza lavoro. In Italia, dai 25 anni in giu il 40% & senza lavoro; in Spagna, il 50%; in
Croazia, il 47%. Perché? Perché c’€ un’economia liquida, che favorisce la corruzione. Mi raccontava
scandalizzato un grande cattolico, che & andato da un amico imprenditore: “lo ti fard vedere come guadagno 20
mila dollari senza muovermi da casa”. E con il computer, dalla California, ha fatto un acquisto di non so cosa e
lo ha venduto alla Cina: in 20 minuti, in meno di 20 minuti, aveva guadagnato questi 20 mila dollari. E’ liquido
tutto! E i giovani non hanno la cultura del lavoro, perché non hanno lavoro! La terra € morta, perché ¢ stata
sfruttata senza saggezza. E cosi andiamo avanti. Il mondo si riscalda, perché? Perché dobbiamo guadagnare. lI
guadagno. “Noi siamo caduti nell'idolatria del denaro”: questo me lo ha detto un Ambasciatore quando & venuto
per le Credenziali. E’ una idolatria.



5

La Divina Misericordia € la testimonianza, la testimonianza di tanta gente, di tanti uomini e donne, laici, giovani
che fanno opere: in ltalia, per esempio, il cooperativismo. Si, ci sono alcuni che sono troppo furbi, ma sempre si
fa del bene, si fanno cose buone. E poi le istituzioni per curare gli ammalati: organizzazioni forti. Andare per
quella strada, fare cose perché la dignita umana cresca. Ma & vero quello che Lei dice. Viviamo un
analfabetismo religioso, al punto che in alcuni santuari del mondo le cose si confondono: si va a pregare, ci sono
negozi in cui si comprano gli oggetti di pieta, le corone... ma ce ne sono alcuni che vendono cose di
superstizione, perché si cerca la salvezza nella superstizione, nell’analfabetismo religioso, quel relativismo che
confonde una cosa con l'altra. E li ci vuole la catechesi, la catechesi di vita. La catechesi che non & soltanto
dare le nozioni, ma accompagnare il cammino. Accompagnare € uno degli atteggiamenti piu importanti!
Accompagnare la crescita della fede. E’ un lavoro grande e i giovani aspettano questo! | giovani aspettano...
“Ma se io comincio a parlare, si annoiano!”. Ma da’ loro un lavoro da fare. Di’ loro che vadano durante le
vacanze, 15 giorni, ad aiutare a costruire abitazioni modeste per i poveri, o a fare qualche altra cosa. Che
incomincino a sentire che sono utili. E li lascia cadere il seme di Dio. Lentamente. Ma solo con le parole la cosa
non va!. L’analfabetismo religioso di oggi dobbiamo affrontarlo con i tre linguaggi, con le tre lingue: la lingua
della mente, la lingua del cuore e la lingua delle mani. Tutte e tre armonicamente.

Non so... Sto parlando troppo! Sono idee che io vi dico. Voi, con la vostra prudenza, saprete cosa fare. Ma
sempre la Chiesa in uscita. Una volta ho osato dire: c’€ quel versetto dell’Apocalisse “lo sto alla porta e busso”
(3,20); Lui bussa alla porta, ma mi domando quante volte il Signore bussa alla porta da dentro, perché noi gli
apriamo e Lui possa uscire con noi a portare il Vangelo fuori. Non chiusi, fuori! Uscire, uscire! Grazie.

S.E. Mons. Leszek Leszkiewicz (Vescovo Ausiliare di Tarnéw):

Santo Padre, il nostro impegno pastorale si basa per lo piu sul modello tradizionale della comunita parrocchiale,
impostata sulla vita sacramentale. Un modello che qui continua a portare frutti. Tuttavia ci rendiamo conto che,
anche da noi, le condizioni e le circostanze della vita quotidiana cambiano rapidamente e sollecitano alla Chiesa
nuove modalita pastorali. Pastori e fedeli assomigliamo un po’ a quei discepoli che ascoltano, si danno da fare
molto, ma non sempre sanno mettere a frutto il dinamismo missionario interiore ed esteriore delle comunita
ecclesiali. Santo Padre, Lei, nella Evangelii gaudium, parla dei discepoli missionari che portano con entusiasmo
la Buona Novella al mondo di oggi. Cosa suggerisce a noi? In cosa ci incoraggia, perché possiamo edificare nel
nostro mondo la comunita della Chiesa in modo fruttuoso, fecondo, con gioia, con dinamismo missionario?

Papa Francesco:

Grazie! lo vorrei sottolineare una cosa: la parrocchia € sempre valida! La parrocchia deve rimanere: € una
struttura che non dobbiamo buttare dalla finestra. La parrocchia & proprio la casa del Popolo di Dio, quella in cui
vive. |l problema & come imposto la parrocchia! Ci sono parrocchie con segretarie parrocchiali che sembrano
“discepole di satana”, che spaventano la gente! Parrocchie con le porte chiuse. Ma ci sono anche parrocchie
con le porte aperte, parrocchie dove, quando viene qualcuno a domandare, si dice: “Si, si... Si accomodi. Qual
e il problema?...”. E si ascolta con pazienza... perché prendersi cura del Popolo di Dio & faticoso, & faticoso! Un
bravo professore universitario, un gesuita, che ho conosciuto a Buenos Aires, quando & andato in pensione ha
chiesto al Provinciale di andare come parroco in un quartiere per fare questa altra esperienza. Una volta alla
settimana veniva alla Facolta — lui dipendeva da quella comunita — e un giorno mi dice: “Di’ al tuo professore di
ecclesiologia che nel suo trattato mancano due tesi” — “Quali?” — “Prima: il Popolo Santo di Dio & essenzialmente
stancante. E la seconda: il Popolo Santo di Dio ontologicamente fa quello che gli sembra meglio. E questo
stanca!”. Oggi essere parroco ¢ faticoso: portare avanti una parrocchia & faticoso, in questo mondo di oggi con
tanti problemi. E il Signore ha chiamato noi perché ci stanchiamo un pochino, per lavorare e non per riposare.
La parrocchia € stancante quando € ben impostata. Il rinnovamento della parrocchia € una delle cose che i
vescovi devono avere sempre sotto gli occhi: come va questa parrocchia? Cosa fai? Come va la catechesi?
Come la insegni? E’ aperta? Tante cose... Penso ad una parrocchia a Buenos Aires; quando i fidanzati
arrivavano: “Noi vorremmo sposarci qui...” — “Si, diceva la segretaria, questi sono i prezzi”. Questo non va, una
parrocchia cosi non va. Come si accolgono le persone? Come si ascoltano? C’'é sempre qualcuno al
confessionale? Nelle parrocchie — non quelle che sono nei quartieri piccoli, ma nelle parrocchie che sono in
centro, nelle grandi vie — se c¢’€ un confessionale con la luce accesa, sempre la gente va. Sempre! Una
parrocchia accogliente. Noi vescovi dobbiamo domandare questo ai preti: “Come va la tua parrocchia? E tu



6

esci? Visiti i carcerati, gli ammalati, le vecchiette? E con i bambini cosa fai? Come li fai giocare e come porti
avanti I'oratorio? E’ una delle grandi istituzioni parrocchiali, almeno in Italia. L’oratorio: i i ragazzi giocano e si da
loro una parola, un po’ di catechesi. Tornano a casa stanchi, contenti e con un seme buono. La parrocchia &
importante! Qualcuno dice che la parrocchia non va piu, perché adesso € I'ora dei movimenti. Questo non &
vero! | movimenti aiutano, ma i movimenti non devono essere una alternativa alla parrocchia: devono aiutare
nella parrocchia, portare avanti la parrocchia, come c’€ la Congregazione Mariana, come c’e I'Azione Cattolica e
tante realta. Cercare la novita e cambiare la struttura parrocchiale? Quello che vi dico potra sembrare forse
un’eresia, ma € come la vivo io: credo che sia una cosa analoga alla struttura episcopale, € differente, ma
analoga. La parrocchia non si tocca: deve rimanere come un posto di creativita, di riferimento, di maternita e
tutte queste cose. E Ii attuare quella capacita inventiva; e quando una parrocchia va avanti cosi si realizza
quello che — a proposito dei discepoli missionari — io chiamo “parrocchia in uscita”. Per esempio, penso ad una
parrocchia — un esempio bello che poi € stato imitato da tante — in un paese in cui non era abituale che si
battezzassero i bambini, perché non c’erano soldi; ma per la festa patronale si prepara la festa 3-4 mesi prima,
con la visita alle case e li si vede quanti bambini non sono battezzati. Si preparano le famiglie e uno degli atti
della festa patronale ¢ il Battesimo di 30-40 bambini che, al contrario, sarebbero rimasti senza Battesimo.
Inventare cose del genere. La gente non si sposa in chiesa. Sto pensando ad una riunione di sacerdoti; uno si &
alzato e ha detto: “Tu hai pensato perché?”. E ha dato tante ragioni che noi condividiamo: la cultura attuale, e
cosi via. Ma c’e un bel gruppo di gente che non si sposa perché oggi sposarsi costa! Costa per tutto, la festa...
E’ un fatto sociale. E questo parroco, che aveva una grande inventiva, ha detto: “Chi vuole sposarsi, io lo
aspetto”. Perché in Argentina ci sono due matrimoni: si deve andare sempre al civile € li si fa il matrimonio civile,
e poi se vuoi vai nel tempio della tua religione a sposarti. Qualcuno — tanti! — non vengono a sposarsi perché non
hanno soldi per fare una festa grande... Ma i preti che hanno un po’ di ingegno dicono: “No, no! lo ti aspetto!”. In
quel giorno, al civile si sposa alle 11.00-12.00-13.00-14.00: quel giorno io non faccio la siesta! Dopo il
matrimonio civile vengono in chiesa, si sposano e vanno in pace. Inventare, cercare, uscire, cercare la gente,
mettersi nelle difficolta della gente. Ma una parrocchia-ufficio oggi non val Perché la gente non € disciplinata.
Voi avete un popolo disciplinato, e questa € una grazia di Dio! Ma in genere non € disciplinata. lo penso alla mia
terra: la gente, se tu non vai a cercarla, se tu non fai un avvicinamento, non viene. E questo ¢ il discepolo
missionario, la parrocchia in uscita. Uscire a cercare, come ha fatto Dio che ha inviato suo Figlio a cercarci.

Non so se sia una risposta semplicistica, ma io non ne ho un’altra. Non sono un pastoralista illuminato, dico
quello che mi viene.

S.E. Mons. Krzysztof Zadarko (Vescovo Ausiliare di Koszalin-Kotobrzeg):

Padre Santo, uno dei problemi piu angustianti con cui si confronta 'Europa di oggi & la questione dei rifugiati.
Come possiamo aiutarli, giacché essi sono cosi numerosi? E cosa possiamo fare per superare la paura di una
loro invasione o aggressione, che paralizza I'intera societa?

Papa Francesco

Grazie! Il problema dei rifugiati... Non in tutti i tempi i rifugiati erano come adesso. Diciamo migranti e rifugiati, li
consideriamo insieme. Il mio papa € un migrante. E io raccontavo al Presidente [della Polonia] che nella fabbrica
dove lui lavorava c’erano tanti migranti polacchi, nel dopoguerra; io ero bambino e ne ho conosciuti tanti. La mia
terra € una terra di immigranti, tutti... E i non c’erano problemi; erano altri tempi, davvero. Oggi, perché c’é tanta
migrazione? Non parlo dell’emigrazione dalla propria patria verso I'estero: questa € per mancanza di lavoro. E’
chiaro che vanno a cercare lavoro fuori. Questo & un problema di casa, che anche voi avete un po’... Parlo di
quelli che vengono da noi: fuggono dalle guerre, dalla fame. Il problema €& la. E perché il problema € 1a? Perché
in quella terra c’é uno sfruttamento della gente, c’é uno sfruttamento della terra, c’€ uno sfruttamento per
guadagnare piu soldi. Parlando con economisti mondiali, che vedono questo problema, dicono: noi dobbiamo
fare investimenti in quei Paesi; facendo investimenti avranno lavoro e non avranno bisogno di migrare. Ma c’¢ la
guerra! C’e la guerra delle tribu, alcune guerre ideologiche o alcune guerre artificiali, preparate dai trafficanti di
armi che vivono di questo: danno le armi a te che sei contro quelli, e a quelli che sono contro di te. E cosi vivono
loro! Davvero la corruzione € all’'origine della migrazione. Come fare? lo credo che ogni Paese debba vedere
come e quando: non tutti i Paesi sono uguali; non tutti i Paesi hanno le stesse possibilita. Si, perd hanno la
possibilita di essere generosi! Generosi come cristiani. Non possiamo investire la, ma per quelli che vengono...



7

Quanti e come? Non si pud dare una risposta universale, perché I'accoglienza dipende dalla situazione di ogni
Paese e anche dalla cultura. Ma certo si possono fare tante cose. Per esempio la preghiera: una volta alla
settimana 'orazione al Santissimo Sacramento con preghiera per coloro che bussano alla porta del’Europa e
non riescono ad entrare. Alcuni riescono, ma altri no... Poi entra uno e prende una strada che genera paura.
Abbiamo Paesi che hanno saputo integrare bene i migranti, da anni! Hanno saputo integrarli bene. In altri,
purtroppo, si sono formati come dei ghetti. C’e tutta una riforma che si deve fare, a livello mondiale, su questo
impegno, sull’'accoglienza. Ma &€ comunque un aspetto relativo: assoluto € il cuore aperto ad accogliere. Questo
€ l'assoluto! Con la preghiera, l'intercessione, fare quello che io posso. Relativo € il modo in cui posso farlo: non
tutti possono farlo nella stessa maniera. Ma il problema &€ mondiale! Lo sfruttamento del creato, e lo sfruttamento
delle persone. Noi stiamo vivendo un momento di annientamento delluomo come immagine di Dio.

E qui vorrei concludere con questo aspetto, perché dietro a questo ci sono le ideologie. In Europa, in America, in
America Latina, in Africa, in alcuni Paesi dell’Asia, ci sono vere colonizzazioni ideologiche. E una di queste - lo
dico chiaramente con “nome e cognome” - € il genderl Oggi ai bambini — ai bambini! — a scuola si insegna
questo: che il sesso ognuno lo puo scegliere. E perché insegnano questo? Perché i libri sono quelli delle
persone e delle istituzioni che ti danno i soldi. Sono le colonizzazioni ideologiche, sostenute anche da Paesi
molto influenti. E questo é terribile. Parlando con Papa Benedetto, che sta bene e ha un pensiero chiaro, mi
diceva: “Santita, questa € I'epoca del peccato contro Dio Creatore!”. E’ intelligente! Dio ha creato 'uomo ¢ la
donna; Dio ha creato il mondo cosi, cosi, cosi..., € noi stiamo facendo il contrario. Dio ci ha dato uno stato
“incolto”, perché noi lo facessimo diventare cultura; e poi, con questa cultura, facciamo cose che ci riportano allo
stato “incolto”! Quello che ha detto Papa Benedetto dobbiamo pensarlo: “E’ 'epoca del peccato contro Dio
Creatore!”. E questo ci aiutera.

Ma tu, Cristoforo, mi dirai: “Cosa c’entra questo con i migranti?”. E’ un po’ il contesto, sai? Riguardo ai migranti
dird: il problema ¢ Ia, nella loro terra. Ma come li accogliamo? Ognuno deve vedere come. Ma tutti possiamo
avere il cuore aperto e pensare di fare un’ora nelle parrocchie, un’ora a settimana, di adorazione e di preghiera
per i migranti. La preghiera muove le montagne!

Queste erano le quattro domande. Non so... Scusatemi se ho parlato troppo, ma il sangue italiano mi tradisce...

Grazie tante dell’'accoglienza e speriamo che questi giorni ci riempiano di gioia: di gioia, di grande gioia. E
preghiamo la Madonna, che & Madre e che ci tiene sempre per mano.

Salve Regina...

E non dimenticare i nonni, che sono la memoria di un popolo.

[01265-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in linqgua polacca

Papiez Franciszek:

Zanim rozpoczniemy dialog, wraz z przygotowanymi przez was pytaniami, chciatbym wypetni¢ uczynek
mitosierdzia z wami wszystkimi i zaproponowaé kolejny. Wiem, ze w tych dniach zwigzanych ze Swiatowym
Dniem Mtodziezy wielu z was byto zajetych i nie mogto pojechac na pogrzeb drogiego arcybiskupa.
Zimowskiego. Pochowanie umartych jest uczynkiem mitosierdzia i chciatbym, abysmy teraz wszyscy razem
pomodli sie za ks. abpa Zygmunta Zimowskiego, aby ta modlitwa byta prawdziwym przejawem mitoSci
braterskiej, pochowaniem brata, ktéry umart. Ojcze nasz ... Zdrowas Maryjo ... Chwata Ojcu ... Wieczny
odpoczynek racz mu dac Panie ...

Teraz z kolei drugi uczynek mitosierdzia, ktory chciatbym zaproponowac¢. Wiem, ze martwicie sie o stan zdrowia
naszego drogiego kardynata Franciszka Macharskiego, ktory jest powaznie chory... Chocby sie zblizy¢, bo



8

sadze, ze nie mozna wejs¢ tam, gdzie on sie znajduje nieprzytomny, ale chociaz zblizy¢ sie do kliniki, szpitala, i
dotkng¢ muru, jakby mowiac: ,Bracie, jestem z tobg”. Odwiedzanie chorych jest kolejnym uczynkiem
mitosierdzia. Ja tez tam pojade. Dziekuje.

A teraz niektorzy z was przygotowali pytania, sprawili, ze do mnie dotarty. Jestem do dyspozycji.
Abp Marek Jedraszewski:

Ojcze Swiety, wydaje sie, ze wierni Ko$ciota katolickiego i w ogéle wszyscy chrzescijanie w Europie Zachodniej
sg coraz bardziej w mniejszosci w obrebie liberalno-ateistycznej kultury wspotczesnej. W Polsce mamy do
czynienia z gtebokg konfrontacjg, ogromng walkg miedzy wiarg w Boga, z jednej strony, a myslg i stylem zycia
tak, jakby Bég nie istniat, z drugiej. Twoim zdaniem, Ojcze Swiety, jakiego rodzaju dziatania duszpasterskie
powinien podejmowac Koscidt katolicki w naszym kraju, aby naréd polski pozostat wierny swojej ponad
tysigcletniej tradycji chrzescijanskiej? Dziekuje.

Papiez Franciszek:
Ekscelencjo, jakiej diecezji jestes biskupem...?
Abp Marek Jedraszewski:

todzi, gdzie rozpoczeta sie droga sw. Faustyny; bo wtasnie tam ustyszata gtos Chrystusa, aby udac¢ sie do
Warszawy i zosta¢ zakonnicg, wtasnie w todzi. Historia jej zycia rozpoczeta sie w moim miescie.

Papiez Franciszek:
Jest ksigdz arcybiskup uprzywilejowany!

To prawda, dechrystianizacja, sekularyzacja wspotczesnego $wiata jest silna. Wrecz bardzo silna. Niektorzy
jednak méwig: Tak, jest silna, ale wida¢ przejawy religijnosci, jakby budzit sie zmyst religijny. Ale moze to by¢
takze zagrozeniem. Mysle, ze w tym tak zsekularyzowanym swiecie mamy tez inne niebezpieczenstwo,
uduchowienie gnostyckie: owa sekularyzacja daje mozliwos¢ rozwoju nieco gnostyckiego zycia duchowego.
Przypomnijmy, ze byta to pierwsza herezja Kosciota: apostot Jan atakowat gnostykéw — i to jak, z jakg sitg! —
tam, gdzie jest duchowos¢ subiektywna, bez Chrystusa. Moim zdaniem najpowazniejszym problemem owej
sekularyzacji jest dechrystianizacja: usuniecie Chrystusa, usuniecie Syna. Modle sig, odczuwam... i nic wiece;.
To jest gnostycyzm. Istnieje jeszcze inna herezja, ktora jest rowniez obecnie w modzie, ale odtoze jg na bok, bo
pytanie Ksiedza Arcybiskupa idzie w tym kierunku. Istnieje réwniez pelagianizm, ale zostawmy go na boku, aby
porozmawia¢ o nim w innym czasie. Znajdowac Boga bez Chrystusa: Boga, bez Chrystusa, lud bez Kosciota.
Dlaczego? Poniewaz Koscidt jest Matka, tg, ktora daje ci zycie, a Chrystus jest starszym bratem, Synem Ojca,
ktéry odnosi do Ojca, tym ktory objawia ci imie Ojca. Kosciét - sierota: dzisiejszy gnostycyzm, poniewaz jest
wiasnie dechrystianizacjg, bez Chrystusa, prowadzi nas do Kosciota, powiedzmy lepiej do osieroconych
chrzescijan, do osieroconego ludu. A my powinnismy sprawi¢, aby nasz lud to odczut.

Co mogtbym doradzi¢? Przychodzi mi na my$| — ale mysle, ze jest to praktyka Ewangelii, gdzie zawarte jest
nauczanie Pana — bliskosc. Dzisiaj my, studzy Pana — biskupi, kaptani, zakonnicy, przekonani swieccy —
powinnismy by¢ blisko ludu Bozego. Bez bliskosci mamy tylko stowo bez ciata. Pomysimy — lubie o tym myslec,
o dwoch filarach Ewangelii. Jakie sa te dwa filary Ewangelii? Btogostawiehstwa oraz 25 rozdziat Ewangelii
wedtug sw. Mateusza, ,protokot’, na podstawie ktérego wszyscy bedziemy sgdzeni. Konkretno$c¢. Bliskosé.
Dotkniecie. Uczynki mitosierdzia, zaréwno co do ciafa jak i co do duszy. ,Ale méwisz te rzeczy, bo modnie jest w
tym roku méwi¢ o mitosierdziu?”. Nie, to jest Ewangelial Ewangelia, dzieta mitosierdzia. Jest taki heretyk lub
niewierny Samarytanin, ktéry sie wzrusza i czyni to, co powinien robic, a takze ryzykuje pienigdze! Dotkng¢. Jest
Jezus, ktory byt zawsze wsrod ludzi lub z Ojcem. Albo sam na modlitwie z Ojcem, lub miedzy ludzmi, ze swymi
uczniami. Bliskos¢, dotkniecie. Takie jest zycie Jezusa... Kiedy sie wzruszyt przy bramach miasta Nain (por. £k



9

7, 11-17), wzruszyt sie, podszedt i dotknat mar, méwiac: ,Nie ptacz...”. BliskoS¢. A bliskosc¢ to dotkniecie ciata
cierpigcego Chrystusa. Zas Kosciot, chwata Kosciota, to oczywiscie meczennicy, ale takze wielu mezczyzn i
wiele kobiet, ktérzy opuscili wszystko i spedzili swoje zycie w szpitalach, w szkotach z dzie¢mi, chorymi...
Pamietam, w Afryce Srodkowej pewna zakonnica, miata jakie$ 83-84 lata, szczupta, dzielna, z matg
dziewczynka... Przybyta, aby mnie pozdrowic: ,Nie jestem stad, jestem z drugiej strony rzeki, z Kongo, ale za
kazdym razem, raz w tygodniu przybywam tutaj na zakupy, poniewaz sg one bardziej korzystne”. Powiedziata
mi, ze ma 83-84 lata. ,Od 23 lat jestem tutaj: jestem pielegniarka potozng, pomagatam przy narodzinach okoto
2-3 tysiecy dzieci”. ,Czy siostra przybyta tutaj sama?” — ,Tak, tak, bierzemy kajak...” — W wieku 83 lat! Godzine
ptyneta na kajaku i docierata. Ta kobieta — i wiele takich jak ona — opuscity swoj kraj — jest ona Wioszka, z Brescii
— opuscity swoj kraj, aby dotykac Ciata Chrystusa. Jesli udajemy sie do tych krajow misyjnych, do Amazonii, w
Ameryce tacinskiej, to znajdujemy na cmentarzach groby wielu zakonnikéw i zakonnic, ktérzy zmarli mtodo, bo
nie mieli przeciwciat na choroby tej ziemi i umierali mtodo. Uczynki mitosierdzia: dotknaé, uczy¢, pocieszyc,
»raci¢ czas”. Kiedys$ bardzo mi sie spodobato, jak pewien pan poszediszy do spowiedzi Swietej, bedac w takiej
sytuacji, ze nie moégt otrzymac rozgrzeszenia, szedt ze strachem, bo kilka razy zostat odestany, spotkat ksiedza,
ktory go wystuchat, wyjasnit sytuacje i powiedziat: ,Ale maodl sie, Bog ciebie kocha. Dam tobie btogostawienstwo,
ale wrécisz, czy mozesz mi to obiecaé?”. Ow ksiadz ,tracit czas”, aby przyciagnaé tego cztowieka do
sakramentow. To sie nazywa bliskos¢. A méwigc biskupom o bliskosci, sgdze, ze musze wspomnie¢ o
najwazniejszej bliskosci — wobec ksiezy. Biskup musi by¢ dostepny dla swoich kaptanéw. Kiedy bytem w
Argentynie, styszatem od ksiezy... — wiele razy, gdy prowadzitem rekolekcje, a lubitem to robi¢ — i méwitem im:
porozmawiaj o tym z biskupem. Odpowiadali mi — ,Nie da rady, dzwonitem, ale w sekretariacie mi méwili, ze to
niemozliwe: jest bardzo zajety: porozmawia z ksiedzem, w ciggu trzech miesiecy”. Ale ten kaptan czuje sie
sierotg, bez ojca, bez bliskosci i zaczyna upadac. Biskup, ktory widzi na karcie potgczen, w godzinach
wieczornych, kiedy wréci, telefon od ksiedza, albo tego wieczoru, albo tez nastepnego dnia, powinien zadzwoni¢
do niego od razu. ,Tak, jestem zajety, ale czy to pilne?” — ,Nie, ale uméwmy sie...”. Niech ksigdz czuje, ze ma
ojca. Jesli odbierzemy ksiezom ojcostwo, to nie mozemy ich prosi¢, by byli ojcami. W ten sposéb oddala sie
poczucie ojcostwa Boga. Dzietem Syna jest dotykanie ludzkiej biedy: duchowej i cielesnej. Bliskos¢. Dzieto Ojca:
by¢ ojcem, biskupem-ojcem.

Z kolei ludzie mtodzi — bo w tych dniach trzeba méwi¢ o mtodych. Mtodzi ludzie sg ,nudni’! Bo zawsze méwig to
samo, albo ,ja o tym mysle w nastepujacy sposob”, albo ,Kosciét powinien...”, a to wymaga cierpliwosci z
mtodymi. Jako chiopiec znatem niektorych kaptandw: byt to czas, kiedy konfesjonat byt bardziej popularny niz
teraz, godzinami stuchali spowiedzi, lub przyjmowali ich w biurze parafialnym, stuchajgc tych samych rzeczy...
ale z cierpliwoscig. Jeszcze trzeba wspomniec o zabieraniu mtodych na wies, w gory... Pomysicie o Janie Pawle
I, co robit ze studentami? To prawda nauczat, ale potem szedt z nimi w goéry! Bliskos¢. Wystuchiwat ich,
przebywat z mfodymi ...

Chce jeszcze podkresli¢ ostatnig rzecz, bo sadze, ze Pan tego ode mnie chce: dziadkowie. Wy, ktorzy
cierpieliscie z powodu komunizmu, ateizmu, o tym wiecie: to dziadkowie, babcie zachowywali i przekazywali
wiare. Dziadkowie majg pamie¢ ludu, majg pamiec wiary, pamie¢ Kosciota. Nie mozna odrzucaé¢ dziadkow! W
obecnej kulturze odrzucenia, ktéra jest gteboko zdechrystianizowana, odrzuca sie to, co nie jest potrzebne, co
nie dziata. Nie! Dziadkowie sg pamiecig narodu, sg pamiecia wiary. Trzeba taczy¢ mtodziez z dziadkami: takze
to jest bliskoscig. By¢ blisko i tworzy¢ bliskos¢. Tak bym odpowiedziat na to pytanie. Nie ma recept, ale musimy
zejs¢ na boisko. Jesli czekamy, az zabrzmi dzwonek, czy zapukajg... Nie. Musimy wyjs¢ i poszukiwac, jak
pasterz, ktory idzie w poszukiwaniu zgubionych. Nie wiem, tak to rozumiem. Po prostu.

Abp Stawoj Leszek Gtoédz (metropolita gdanski):

Drogi Ojcze Swiety, jeste$my szczegdlnie wdzieczni, ze Papiez Franciszek pogtebit bogate nauczanie o
mitosierdziu, zainicjowane przez sw. Jana Pawta Il wiasnie tutaj w Krakowie. Wszyscy wiemy, ze zyjemy w
Swiecie zdominowanym przez niesprawiedliwosc: bogaci sie bogaca, biedni stajg sie nedzarzami, istnieje
terroryzm, istnieje etyka i moralnos¢ liberalna bez Boga... A moje pytanie brzmi nastepujgco: w jaki sposéb
nalezy stosowaé nauczanie o mitosierdziu i przede wszystkim wobec kogo? Ojciec Swiety promowat lek, ktory
jest nazywany ,misericordyng”, ktéry zabratem ze soba: dziekuje za promocije...

Papiez Franciszek:



10

... Ale teraz przychodzi ,misericordyna plus”: jest silniejsza!
Abp Stawoj Leszek Gtodz:

... Tak, i dziekuje za ten ,plus”. Mamy tez program ,plus” promowany przez rzad dla rodzin wielodzietnych. Ten
,plus” stat sie modny. Przede wszystkim komu i jak? Kto powinien by¢ w pierwszym rzedzie przedmiotem
naszego nauczania mitosierdzia? Dziekuje.

Papiez Franciszek:

Dziekuje. Nauczanie o mitosierdziu nie jest czyms, co bytoby mojg idea. Jest to pewien proces. Warto
zauwazyc, ze juz btogostawiony Pawet VI miat kilka wskazéwek na temat mitosierdzia. Nastepnie Jan Pawet I
byt gigantem mitosierdzia, z encyklikg Dives in misericordia, kanonizacjg siostry Faustyny, a nastepnie z oktawg
Wielkanocy: zmart w wigilie tego dnia. Jest to proces, toczacy sie w Kosciele przez wiele lat. Widzimy, ze Pan
chciat, aby obudzi¢ w Kosciele te postawe mitosierdzia wsrdd wiernych. On jest Mitosierny, przebaczajacy
wszystko. Wielkie wrazenie wywiera na mnie sredniowieczny kapitel, ktéry znajduje sie w Bazylice sw. Marii
Magdaleny w Vezelay, we Francji, gdzie rozpoczyna sie pielgrzymka do Santiago de Compostela. Na tym
kapitelu z jednej strony znajduje sie Judasz powieszony z otwartymi oczami, wywieszonym jezykiem, a z drugiej
strony jest Dobry Pasterz, ktory bierze go ze soba. A jesli dobrze, uwaznie sie przyjrze¢, to twarz Dobrego
Pasterza, wargi po jednej stronie sg smutne, ale z drugiej strony sie usmiechaja. Mitosierdzie jest tajemnica.
Jest tajemnicg Boga. Przeprowadzono ze mng wywiad, ktory pézniej zostat przeksztatcony w ksigzke
zatytutowana: Mitosierdzie to imie Boga. Jest to termin publicystyczny, ale mysle, ze mozemy powiedzie¢, iz Bég
jest Ojcem mitosiernym. Przynajmniej Jezus w Ewangelii ukazuje Go takim. Karze, aby nawrdécié. Nastepnie
przypowiesci o mitosierdziu i sposéb, w jaki zechciat nas zbawi¢... Kiedy nadeszta petnia czasu, sprawit, ze Syn
narodzit sie z Niewiasty: z ciatem, zbawia nas poprzez ciato; nie wychodzac od leku, ale od ciata. W tym
procesie Kosciota otrzymujemy wiele fask.

A Ksigdz Arcybiskup widzi ten Swiat chory na niesprawiedliwos¢, na brak mitosci i korupcje. Ale to prawda.
Dzisiaj, w samolocie, rozmawiajgc o tym ponad osiemdziesiecioletnim ksiedzu, ktéry zgingt we Franciji: od
dawna moéwie, ze Swiat jest w stanie wojny, ze przezywamy trzecig wojne swiatowg w kawatkach. Pomysimy o
Nigerii... To prawda ideologie, ale ktéraz to z dzisiejszych ideologii znajduje sie w centrum i jest matkag korupciji,
wojen? Batwochwalstwo pieniedzy. Mezczyzna i kobieta nie sg juz na szczycie stworzenia, tam umieszcza sie
bozka-pieniadz, a wszystko jest kupowane i sprzedawane za pienigdze. W centrum stawia sie pienigdze. Ludzie
sg wyzyskiwani. A dzisiejszy handel ludzmi? Zawsze tak byto: okrucienstwo! Rozmawiatem o tym uczuciu z
pewnym szefem rzadu, a on mi powiedziat: ,Zawsze byto okruciehstwo. Problemem jest to, ze dzisiaj widzimy je
w telewizji, przyblizyto sie do naszego zycia”. Zawsze jednak owo okrucienstwo. Zabija¢ dla pieniedzy.
Wyzyskiwac¢ ludzi, wyzyskiwac stworzenie. Pewien niedawno wybrany szef rzgdu afrykanskiego, przychodzac
na audiencje

powiedziat mi: ,Pierwszym aktem rzgdu, jakiego dokonatem, byto ponowne zalesienie kraju, ktéry zostat
pozbawiony lasow i unicestwiony”. Nie troszczymy sie o stworzenie, a to oznacza wigcej ubdstwa, wiecej
korupciji. Ale co myslimy, gdy 80% - mniej wiecej, dobrze popatrzcie do statystyk, jesli to nie jest 80, to moze 82
lub 78 - bogactw jest w rekach mniej niz 20% osdb. ,,Ojcze, nie méw tak, jak bys byt komunistg!”. Nie, to sg
statystyki! A kto za to ptaci? Ptacg ludzie, Lud Bozy: wyzyskiwane dziewczyny, mtodzi ludzie bez pracy. We
Wioszech 40 procent oséb ponizej 25 roku zycia nie ma pracy, w Hiszpanii — 50 proc., w Chorwacji, 47 proc.
Dlaczego? Poniewaz istnieje gospodarka pieniezna, ktéra zacheca do korupcji. Opowiadat mi pewien
zgorszony, wspaniaty katolik, ktory udat sie do znajomego przedsiebiorcy: ,Pokaze ci, jak zarabiam 20 tys.
dolaréw nie ruszajgc sie z domu”. | za pomocg komputera, z Kalifornii, zrobit zakup nie wiem czego i sprzedat to
do Chin: w ciggu 20 minut, w czasie krétszym niz 20 minut, zyskat 20 tys. dolaréw. Wszystko jest ptynne! A
ludzie mtodzi nie majg kultury pracy, bo nie majg pracy! Ziemia jest martwa, poniewaz zostata niemadrze
wyzyskana. | tak idziemy dalej. Swiat sie ociepla, dlaczego? Poniewaz musimy zarobié. Zysk. ,Popadliémy w
batwochwalstwo pieniedzy”: to mi powiedziat pewien ambasador, kiedy przyszedt, by ztozy¢ listy
uwierzytelniajgce. To batwochwalstwo.

Mitosierdzie Boze jest swiadectwem, Swiadectwem wielu ludzi, wielu mezczyzn i kobiet, ludzi $wieckich,



11

miodziezy, ktdrzy dokonujg dziet: we Wioszech, na przykiad, spétdzielczos¢. Tak, sg tacy, ktérzy sg zbyt sprytni,
ale zawsze czyni sie dobro, dokonuje sie dobrych rzeczy. Nastepnie instytucje zajmujace sie troskg o chorych:
silne organizacje. Trzeba i$¢ tg droga, sprawia¢ aby coraz bardziej wzrastata ludzka godnos¢. Ale prawdg jest
to, co méwi Ksigdz Arcybiskup. Przezywamy religijny analfabetyzm, do tego stopnia, ze w niektorych
sanktuariach na $wiecie rzeczy sie mieszajg: udajemy sie, by sie modli¢, ale sg tez sklepy, gdzie mozna kupi¢
dewocjonalia, rézance, a w niektorych sprzedajg rzeczy zabobonne, bo poszukuje sie zbawienia w przesadach,
w analfabetyzmie religijinym, w owym relatywizmie, ktéry myli jedno z drugim. | do tego trzeba katechezy,
katechezy zycia, katechezy, ktéra daje nie tylko pojecia, ale towarzyszy w pielgrzymowaniu. Towarzyszenie jest
jedng z najwazniejszych postaw! Towarzyszenie wzrostowi wiary. Jest to wspaniata praca i mtodzi ludzie tego
oczekujg! Mtodzi ludzie czekaja... ,Ale jesli zaczne méwi¢, to sie znudzg!”. Alez trzeba im da¢ zadanie do
wykonania. Powiedz im, aby pojechali w czasie wakacji na 15 dni, aby pomo6c budowac skromne domy dla
ubogich, albo zrobi¢ cos innego. Niech zaczng odczuwac, ze sg przydatni. | pozwoimy, aby tutaj padio Boze
ziarno. Powoli. Ale nie mozna tego uczynic tylko stowami! Wspotczesnemu analfabetyzmowi religijinemu musimy
stawi¢ czoto za pomocg trzech jezykow: jezyka umystu, jezyka serca i jezyka rgk. Wszystkie trzy w harmonijnej
jednosci.

Nie wiem... Méwie za duzo! Sg to pomysty, ktérymi sie z wami dziele. Z waszg roztropnoscig bedziecie wiedzieli,
co robi¢. Ale zawsze Koscidt musi wychodzi¢. Kiedy$ odwazytem sie powiedziec: ze jest przeciez ten werset w
Apokalipsie ,Oto stoje u drzwi i kotacze” (3, 20); On puka do drzwi, ale zastanawiam sie, ile razy Pan puka do
drzwi od wewnatrz, abysmy Jemu otworzyli, by mogt On wyj$¢ razem z nami, zeby nies¢ Ewangelie na
zewnatrz. Nie zamknieci, ale skierowani za zewnatrz! Trzeba wychodzi¢! Dziekuje.

Bp Leszek Leszkiewicz (biskup pomocniczy diecezji tarnowskiej:

Ojcze Swiety, nasze zaangazowanie duszpasterskie opiera sie gtéwnie na tradycyjnym modelu wspdlnoty
parafialnej, w oparciu o zycie sakramentalne. Jest to model, ktéry tutaj nadal przynosi owoce. Jednak zdajemy
sobie sprawe, ze rowniez u nas warunki i okolicznosci codziennego zycia szybko sie zmieniajg i domagajg sie
od Kosciota nowych metod dziatania duszpasterskiego. Duszpasterze i wierni podobni sg troche do tych
uczniow, ktorzy stuchajg, sa bardzo zapracowani, ale nie zawsze wiedzg, jak wykorzysta¢ wewnetrzny i
zewnetrzny dynamizm misyjny wspdlnot koscielnych. Ojcze Swiety, w Evangelii gaudium méwisz o uczniach-
misjonarzach, ktérzy z entuzjazmem przynosza Dobrg Nowine dzisiejszemu $wiatu. Co nam proponujesz? Do
czego nas zachecasz, abysmy mogli budowac¢ w naszym swiecie wspoélnote Kosciota w sposéb owocny, ptodny,
z radoscig, z dynamizmem misyjnym?

Papiez Franciszek:

Dziekuje! Chciatbym podkresli¢ jedng rzecz: parafia jest ciggle aktualna! Parafia musi pozostac¢: jest struktura,
ktérej nie wolno nam wyrzuci¢ przez okno. Parafia jest wtasnie domem ludu Bozego, tym domem w ktérym on
mieszka. Problemem jest to, w jaki sposob ustawic parafie! Sg parafie z sekretarkami parafialnymi, ktére wydajg
sie ,uczennicami szatana”, straszgce ludzi! Parafie z zamknietymi drzwiami. Ale istniejg tez parafie z drzwiami
otwartymi, parafie, gdzie, kiedy ktos$ przychodzi by zapyta¢, mowi sie: ,Prosze bardzo. Proszg spoczg¢, na czym
polega problem?...”. A dana osoba jest cierpliwie wystuchana... bo troska o lud Bozy jest meczaca! Pewien
Swietny profesor uniwersytetu, jezuita, ktérego poznatem w Buenos Aires, kiedy poszedt na emeryture poprosit
prowincjata, aby mégt by¢ proboszczem w dzielnicy, aby doswiadczy¢ duszpasterstwa. Raz w tygodniu szedt na
Wydziat — byt cztonkiem tej wspodlnoty — i pewnego dnia powiedziat do mnie: ,Powiedz twojemu profesorowi
eklezjologii, ze w jego traktacie brakuje dwoch tez” — ,Jakich ?” — ,Po pierwsze Swiety Lud Bozy zasadniczo jest
meczacy. | po drugie: Swiety Lud Bozy ontologicznie robi to, co wydaje sie jemu najlepsze. A to meczy!”. Dzi$
bycie proboszczem jest meczace: prowadzenie parafii jest meczace, w tym dzisiejszym Swiecie z wieloma
problemami. A Pan nas powotat po to, abysmy sie odrobine zmeczyli, abysmy pracowali, a nie odpoczywali.
Parafia jest meczaca, kiedy jest dobrze ustawiona. Odnowa parafii jest jedna z rzeczy, ktora biskupi powinni
zawsze mie¢ na oku: jak zyje ta parafia? Co robisz? Jak wypada katecheza? Jak jej uczysz? Czy parafia jest
otwarta? Wiele rzeczy... Mysle o pewnej parafii w Buenos Aires; gdy narzeczeni przyszli mowigc: ,,Chcielibysmy
sie tutaj pobraé...” — ,Tak, powiedziata sekretarka — oto sg ceny”. Tak nie moze by¢, parafia nie moze byc¢ taka.
Jak ludzie sg przyjmowani? Jak sg wystuchiwani? Czy zawsze jest ktos w konfesjonale? W parafiach — nie tych,
ktére sg w matych miejscowosciach, ale ktére znajdujg sie w centrum miasta, na gtéwnych ulicach, jesli jest



12

konfesjonat z zapalonym Swiattem, ludzie zawsze przychodzg. Zawsze! Parafia goscinna. My biskupi musimy
pytac o to ksiezy: ,Jak dziata twoja parafia? A czy wychodzisz? Czy odwiedzasz uwiezionych, chorych,
staruszki? A co robisz z dzie¢mi? Jak ich zachecasz do zabawy i jak rozwijasz oratorium? To jedna z wielkich
instytucji parafialnych, przynajmniej we Wtoszech. Oratorium: tam dzieci sie bawig i tam otrzymujg troche stowa,
nieco katechezy. Wracajg do domu zmeczone, szczesliwe i z dobrym ziarnem. Parafia jest wazna! Niektérzy
mowig, ze parafia sie zdezaktualizowata, bo teraz jest czas ruchéw. To nieprawda! Ruchy koscielne pomagaija,
ale nie powinny by¢ alternatywg dla parafii: powinny pomagac¢ w parafii, rozwija¢ parafie, tak jak Sodalicja
Marianska, podobnie jak Akcja Katolicka i wiele innych. Poszukiwanie nowosci i zmienianie struktury parafialnej?
To, co mowie moze bedzie wydawac sie herezja, ale tak to przezywam: mysle, ze to jest co$ analogicznego do
struktury biskupiej, jest to inne, ale podobne. Parafia jest nietykalna: musi pozosta¢ jako miejsce kreatywnosci,
odniesienia, macierzynstwa i tego wszystkiego. Tam nalezy realizowa¢ wszelkg zdolnos¢ kreatywnosci; a kiedy
parafia rozwija sie w ten sposéb, to dokonuje sie to, 0 czym moéwitem o uczniach-misjonarzach — nazywam to
.parafia wychodzaca”. Mysle na przyktad o parafii — piekny przyktad, ktory byt pézniej nasladowany przez wielu —
w kraju, gdzie nie byto zwyczaju chrzci¢ dzieci, bo nie byto pieniedzy; ale odpust patronalny przygotowywany
jest 3-4 miesigce wczesniej, z odwiedzinami domoéw, a tam mozna zobaczyé, jak wiele dzieci nie jest
ochrzczonych. Przygotowuje sie rodziny i jednym z wydarzen odpustu patronalnego jest chrzest 30-40 dzieci,
ktére w przeciwnym razie pozostatyby nieochrzczone. Trzeba wymyslac takie rzeczy. Ludzie nie biorg Slubu w
kosciele. Mysle o pewnym spotkaniu ksiezy; jeden z nich wstat i powiedziat: ,Czy zastanawiates sie dlaczego?”.
| przytoczyt wiele powodow, ktére podzielamy: kultura wspotczesna, i tak dalej. Ale jest spora grupa ludzi, ktérzy
sie nie pobierajg, bo dzisiaj slub kosztuje! Kosztuje! Kosztuje przede wszystkim wesele... To fakt spoteczny. A
ten bardzo pomystowy proboszcz powiedziat: ,Czekam na tych, ktdrzy chca sie pobrac”. W Argentynie sg
bowiem dwa sluby: trzeba zawsze i$¢ do urzedu stanu cywilnego, aby zawrze¢ zwigzek cywilny, a nastepnie,
jesli chcesz, mozesz p6js¢ do swiatyni swojej religii, by zawrze¢ matzenstwo. Wielu ludzi nie zawiera
sakramentu matzenstwa, poniewaz nie majg pieniedzy, by urzadzi¢ wielkie wesele... Ale ksieza, ktdrzy majg
troche pomystowosci méwia: ,Nie, nie! Bede na ciebie czekac”. Tego dnia w urzedzie stanu cywilnego $luby sg
0 11.00-12.00-13.00-14.00: tego dnia zrezygnuje ze sjesty! Po slubie cywilnym przychodzg do kosciofa,
zawierajg sakrament i idg w pokoju. Trzeba by¢ pomystowym, poszukiwa¢, wychodzi¢, szukac ludzi, postawic
sie w trudnosciach, jakie przezywaja ludzie. Ale dzi$ parafia-biuro nie wychodzi! Ludzie nie sg bowiem
zdyscyplinowani. Macie lud zdyscyplinowany, a to jest taskg od Boga! Ale zazwyczaj nie jest zdyscyplinowany.
Mysle o mojej ojczyznie: ludzie, jesli nie bedziecie ich szukac, jesli sie do nich nie zblizycie — nie przyjda. To
wiasnie jest uczen-misjonarz, parafia wychodzaca. Wychodzi¢ i szuka¢, tak jak uczynit to Bog, ktory postat
swego Syna, aby nas szukat.

Nie wiem, czy nie jest to odpowiedz zbyt uproszczona, ale nie mam innej. Nie jestem wybitnym profesorem
teologii pastoralnej, méwie to, co mi przychodzi na mys$l.

Bp Krzysztof Zadarko (biskup pomocniczy diecezji koszalinsko-kotobrzeskiej):

Ojcze Swiety, jednym z najbardziej niepokojacych probleméw stojacych przed dzisiejszg Europg jest kwestia
uchodzcow. Jak mozemy im poméc, skoro sg tak liczni? | co mozemy zrobié, aby przezwyciezy¢ strach przed
ich inwazjg lub agresja, ktory paralizuje cate spoteczehnstwo?

Papiez Franciszek:

Dziekuje! Problem uchodzcéw... Nie we wszystkich okresach przybywato tak wielu uchodzcéw, jak obecnie.
Powiedzmy imigranci i uchodzcy, mozemy ich rozpatrywac tgcznie. Moj ojciec byt imigrantem. Opowiedziatem
prezydentowi [Polski], ze w fabryce, w ktérej pracowat moj ojciec, byto po wojnie wielu polskich emigrantow.
Bytem wtedy dzieckiem i wielu z nich poznatem. Moja ojczyzna jest krajem imigrantow, wszyscy... | nie byto
zadnych problemow; byly to naprawde inne czasy. Dlaczego jest dzisiaj tak wielka imigracja? Nie méwig o
emigracji z ojczyzny do innych krajow: jest ona spowodowana brakiem pracy. To jasne, ze udajg sie w
poszukiwaniu pracy za granica. To jest problem domu, ktéry i wy macie... Moéwie o tych, ktérzy do nas
przybywaja: uciekajg od wojny, gtodu. To wiasnie jest problemem. A dlaczego problem tkwi w tym? Bo w danym
kraju istnieje wyzysk ludzi, eksploatacja ziemi, istnieje wyzysk, by zarobi¢ wiecej pieniedzy. Gdy rozmawiatem
ze swiatowymi ekonomistami, widzgcymi ten problem, powiedzieli: musimy dokonywac¢ inwestycji w tych krajach;
jesli bedg inwestycje, to bedg mieli prace i nie bedg musieli emigrowac. Ale jest tez i wojna! Sg wojny



13

plemienne, pewne wojny ideologiczne lub sztuczne, przygotowane przez handlarzy bronig, ktérzy z tego zyja:
dajg bron tobie, ktory jestes przeciwnikiem jakichs ludzi, a rownoczesnie tym, ktorzy sg przeciw tobie. | tak sobie
zyja! Naprawde korupcja jest u zrodet imigracji. Co zrobi¢? Sadze, ze kazdy kraj musi zobaczy¢, w jaki sposob i
kiedy. Nie wszystkie kraje sg rowne; nie wszystkie kraje majg takie same mozliwosci. Majg jednak mozliwos¢, by
by¢ hojnymi! Szczodrymi jako chrzescijanie. Nie mozemy inwestowac tam, ale dla tych, ktorzy przybywaja... llu i
jak? Nie mozna da¢ odpowiedzi uniwersalnej, poniewaz goscinnos¢ zalezy od sytuacji kazdego kraju, a takze
kultury. Ale oczywiscie mozna zrobi¢ wiele rzeczy. Na przyktad, modlitwa: cotygodniowe adoracje Najswietszego
Sakramentu z modlitwg za tych, ktérzy pukajg do drzwi Europy i nie mogg wejs¢. Niektdrym sie udaje, ale innym
nie... Poza tym wkracza ktory$, i podejmuje droge, ktéra prowadzi do strachu. Mamy kraje, ktére potrafig od
wielu lat dobrze integrowac imigrantow! W innych, niestety, utworzyly sie jakby getta. Istnieje cata reforma, ktorg
nalezy podjgc¢ na poziomie globalnym, odnosnie do tego zaangazowania, przyjecia imigrantéw. Ale jest to
kwestia relatywna: absolutne jest serce otwarte na przyjecie. To jest absolutne! Z modlitwg, wstawiennictwem
uczynic to, co moge. Relatywny jest sposob, w jaki moge to uczynié: nie wszyscy mogg zrobic to w taki sam
sposob. Ale problem ma charakter globalny! Wyzysk stworzenia i wyzysk oséb. Przezywamy wydarzenie
unicestwienia cztowieka jako obrazu Boga.

I na tym chciatbym zakonczyc¢ ten aspekt, poniewaz kryjg sie tez za nim ideologie. W Europie, w Ameryce, w
Ameryce tacinskiej, w Afryce, w niektorych krajach azjatyckich istnieje prawdziwa kolonizacja ideologiczna.
Jedna z nich — mowie to jasno z ,imienia i nazwiska” — jest gendenr Dzisiaj dzieci w szkole — wlasnie dzieci! —
naucza sie w szkole: ze kazdy moze wybrac sobie pte¢. A dlaczego tego uczg? Poniewaz podreczniki narzucajg
te osoby i instytucje, ktore dajg pienigdze. Jest to kolonizacja ideologiczna, popierana rowniez przez bardzo
wptywowe kraje. | to jest straszne. Kiedy rozmawiatem z Papiezem Benedyktem, kiéry ma sie dobrze i ma jasng
my$l, powiedziat mi: ,Wasza Swigtobliwo$¢, to epoka grzechu wobec Boga Stwércy”. To madre! Bég stworzyt
mezczyzne i kobiete; Bog stworzyt Swiat, w taki to konkretny sposéb, a my czynimy cos przeciwnego. Bog
obdarzyt nas stanem ,pierwotnym?”, abysmy uczynili go kultura; a nastepnie z tg kulturg czynimy rzeczy, ktére
sprowadzajg nas do stanu ,pierwotnego”. Stowa wypowiedziane przez Benedykta XVI powinny sktoni¢ nas do
mys$lenia: ,To epoka grzechu wobec Boga Stworcy!”. Ta refleksja nam pomoze.

Ale ty, Krzysztofie powiedziesz mi: ,Co to ma wspdlnego z imigrantami?”. To jest pewien kontekst. W
odniesieniu do imigrantow powiem, ze problem tkwi tam, w ich ojczyznie. Ale jak ich przyjmiemy? Kazdy musi
zobaczy¢, jak to zrobi¢. Ale wszyscy mozemy miec otwarte serce i zastanowi¢ sie nad wprowadzeniem godziny
modlitwy w parafiach, jednej godziny tygodniowo, adoracji i modlitwy za imigrantéw. Modlitwa gory przenosi!

Byly to cztery pytania. Nie wiem... Wybaczcie, jesli mowitem zbyt wiele, ale zdradza mnie wtoska krew...

Dziekuje bardzo za przyjecie i ufajmy, ze te dni napetnig nas radoscia: radoscig, wielkg radoscig. Modimy sie tez
do Dziewicy Maryi, ktora jest Matka i zawsze trzyma nas za reke.

Salve Regina ...
| nie zapominajcie o dziadkach, ktérzy sg pamiecig ludu.
[01265-PL.01] [Testo originale: ltaliano]

Traduzione in linqua francese

Pape Francois :

Avant de commencer le dialogue, avec les questions que vous avez préparées, je voudrais accomplir une
ceuvre de miséricorde envers vous tous et en suggérer une autre. Je sais qu’en ces jours, avec les Journées de
la Jeunesse, beaucoup d’entre vous ont été trés pris et qu’ils n’ont pas pu aller aux obséques du bien-aimé Mgr
Zimowski. Enterrer les morts est une ceuvre de charité, et je voudrais que tous ensemble, maintenant, nous
fassions une priére pour Mgr Zygmund Zimowski et que cette priére soit une vraie manifestation de charité



14

fraternelle, enterrer un frére qui est mort. Pater noster... Ave Maria... Gloria Patri... Requiem aeternam...

Et puis, 'autre ceuvre de miséricorde que je voudrais suggérer. Je sais que vous en étes préoccupés: notre cher
cardinal Macharski qui est trés malade... Au moins s’approcher, parce que je crois qu’on ne pourra pas entrer la
ou il se trouve, dans le coma, mais au moins s’approcher de la clinique, de I'hépital, et toucher le mur comme
pour dire: “Frére, je te suis proche”. Visiter les malades est une autre ceuvre de miséricorde. Moi aussi, j'irai.
Merci !

Aprésent, 'un d’entre vous a préparé les questions, au moins il les fait parvenir. Je suis a [votre] disposition.
S.E. Mgr. Marek Jedraszewski :

Saint-Pére, il semble que les fidéles de I'Eglise catholique, et en général tous les chrétiens en Europe
occidentale, en viennent a se trouver toujours davantage en minorité dans le domaine d’une culture
contemporaine athée-libérale. En Pologne, nous assistons a une confrontation profonde, a une lutte
impressionnante entre la foi en Dieu d’'une part, et d’autre part une pensée et des styles de vie tendant a faire
croire que Dieu n’existait pas. A votre avis, Saint-Pére, quel genre d’actions pastorales I'Eglise catholique
devrait entreprendre dans notre pays, afin que le peuple polonais demeure fidéle a sa tradition chrétienne
désormais plus que millénaire? Merci!

Pape Francois :
Excellence, vous étes I’Evéque de...?
S.E. Mons. Marek Jedraszewski :

De Lo6dz, ou le cheminement de sainte Faustine a commenceé ; parce qu’elle entendu, la-méme, I'appel du Christ
a aller a Varsovie et a devenir moniale, a todz méme. L’histoire de sa vie a commencé dans ma ville.

Pape Francois :
Vous étes un privilégié !

C’est vrai, la déchristianisation, la sécularisation du monde moderne est forte. Elle est trés forte. Mais certains
disent: Oui, elle est forte, néanmoins on voit des phénomenes de religiosité, comme si le sens religieux se
réveillait. Et cela peut étre aussi un danger. Je crois que, dans ce monde si sécularisé, il y a aussi l'autre
danger, [celui] de la spiritualisation gnostique: cette sécularisation nous donne la possibilité de faire croitre une
vie spirituelle un peu gnostique. Souvenons-nous que ce fut la premiére hérésie de I'Eglise: I'apdtre Jean fustige
les gnostiques — et avec quelle force! -, qui ont une spiritualité subjective, sans le Christ. Le plus grave
probléme, selon moi, de cette sécularisation est la déchristianisation: enlever le Christ, enlever le Fils. Je prie, je
sens... et rien de plus. C’est le gnosticisme. Il y a une autre hérésie également a la mode, en ce moment, mais
je la laisse de c6té parce que votre question, Excellence, va dans cette direction. Il y a aussi un pélagianisme,
mais laissons cela de cote, pour en parler a un autre moment. Trouver Dieu sans le Christ: un Dieu sans le
Christ, un peuple sans Eglise. Pourquoi? Parce que I'Eglise est la Mére, celle qui te donne la vie, et le Christ est
le Frére ainé, le Fils du Pére, qui renvoie au Pére, qui est celui qui te révéle le nom du Pére. Une Eglise
orpheline: le gnosticisme d’aujourd’hui, puisqu’il est précisément une déchristianisation, sans le Christ, nous
porte & une Eglise, mieux, disons, a des chrétiens, & un peuple orphelin. Et nous avons besoin de faire sentir
cela a notre peuple.

Qu’est-ce que je conseillerais? Me vient & I'esprit — mais je crois que c’est la pratique de I'Evangile, ou il y a
I'enseignement-méme du Seigneur — la proximité. Aujourd’hui, nous, les serviteurs du Seigneur — évéques,
prétres, consacrés, laics convaincus -, nous devons étre proches du peuple de Dieu. Sans proximité, il n’y a que
parole sans chair. Pensons — j'aime penser & cela — aux deux piliers de 'Evangile. Quels sont les deux piliers de



15

I'Evangile ? Les béatitudes, et puis Matthieu 25, le “protocole” selon lequel nous serons jugés. Etre concret.
Proximité. Toucher. Les ceuvres de miséricorde, soit corporelles, soit spirituelles. “Mais vous dites ces choses
parce que c’est & la mode de parler de la miséricorde cette année...”. Non, c’est 'Evangile! L’Evangile, ceuvres
de miséricorde. Il y a cet hérétique ou mécréant samaritain qui s’émeut et qui fait ce qu’il doit faire, et il y investit
méme de I'argent! Toucher. Il y a Jésus qui était toujours parmi les gens ou avec le Péere. Ou en priére, seul a
seul avec le Pére, ou parmi les gens, |a, avec les disciples. Proximité. Toucher. C’est la vie de Jésus... Quand il
s’est ému, aux portes de la ville de Naim (cf. Lc 7, 11-17), il s’est ému, il est allé et a touché le cercueil, en
disant: “Ne pleure pas...”. Proximité. Et la proximité, c’est de toucher la chair souffrante du Christ. Et 'Eglise, la
gloire de I'Eglise, ce sont les martyrs, certainement, mais ce sont aussi tant ’hommes et de femmes qui ont tout
abandonné et qui ont passé leur vie dans les hépitaux, dans les écoles, avec les enfants, avec les malades... Je
me rappelle, en Centrafrique, une Sceur modeste, elle avait entre 83 et 84 ans, fréle, vaillante, avec un petite
fille.... Elle est venue me saluer: “Je ne suis pas d’ici, je suis de I'autre c6té du fleuve, du Congo, mais chaque
fois, une fois par semaine, je viens ici faire les emplettes parce que c’est plus avantageux”. Elle m’a dit son age:
entre 83 et 84 ans. “Depuis 23 ans, je suis ici: je suis infirmiere obstétricienne, j'ai fait naitre entre deux et trois
mille enfants...”. — “Ah... et vous venez seule?” — “Oui, oui, nous prenons un canoé...”. A 83 ans! Elle faisait
une heure de canoé et arrivait. Cette femme — tant d’autres comme elle - ont abandonné leur pays — elle est
italienne, de Brescia — elles ont laissé leur pays pour toucher la chair du Christ. Si nous allons dans ces pays de
mission, dans ’Amazonie, en Amérique Latine, nous trouvons dans les cimetiéres les tombes de nombreux
hommes et femmes religieux morts jeunes de maladies de ce pays, dont ils n’avaient pas les anticorps, et ils
mouraient jeunes. Les ceuvres de miséricorde: toucher, enseigner, consoler, “perdre du temps”. Perdre du
temps. J'aime bien ceci: une fois, un homme est allé se confesser et il était dans une situation telle qu’il ne
pouvait pas recevoir I'absolution. Il y est allé un peu craintif, parce qu’il avait parfois été renvoyé: “Non, non...
va-t'en”. Le prétre I'a écouté, lui a expliqué la situation, lui a dit: “Mais toi, tu pries. Dieu t'aime. Je te donnerai la
bénédiction, mais reviens, me le promets-tu?”. Et ce prétre “perdait du temps” pour attirer cet homme vers les
sacrements. Cela s’appelle proximité. Et en parlant de proximité aux évéques, je crois que je dois parler de la
proximité la plus importante: celle avec les prétres. L’évéque doit étre disponible pour ses prétres. Quand j'étais
en Argentine, j'ai entendu de la part de prétres... - tant, tant de fois, quand j’allais précher les Exercices
spirituels, jaimais précher les Exercices — je disais: “Parle de cela avec ton évéque...” — “Mais non, je l'ai
appelé, la secrétaire me dit: Non, il est trés, trés pris, mais il te recevra dans trois mois”. Mais ce prétre se sent
orphelin, sans pére, sans la proximité, et il commence a perdre courage. Un évéque qui voit sur la liste des
appels, le soir, a son retour, I'appel d’'un prétre, , il doit le rappeler immédiatement, soit ce soir-la méme soit le
lendemain. “Oui, je suis pris, mais est-ce urgent?” — “Non, non, mais mettons-nous d’accord...”. Que le prétre
sente qu’il a un pére. Si nous privons les prétres de paternité, nous ne pouvons pas leur demander d’étre des
peres. Et ainsi, le sens de la paternité de Dieu s’éloigne. L’ceuvre du Fils, c’est de toucher les miséres
humaines: spirituelles et corporelles. La proximité. L’ceuvre du Pére: étre péere, évéque-pere.

Puis, les jeunes — parce qu’on doit parler des jeunes ces jours-ci. Les jeunes sont “ennuyeux”! Parce qu'ils
viennent toujours dire les mémes choses, ou bien “je suis de tel avis” ou bien “I'Eglise devrait...”, et il faut de la
patience avec les jeunes. Quand j'étais enfant, j’ai connu certains prétres: c’est le temps ou le confessionnal
était plus fréquenté que maintenant, ils passaient des heures a écouter, ou bien ils recevaient dans le bureau de
la paroisse, écoutant les mémes choses... mais avec patience. Et puis, accompagner les jeunes en campagne,
en montagne... Mais pensez a saint Jean-Paul I, que faisait-il avec les universitaires? Oui, il enseignait, mais
ensuite il allait avec eux en montagne! Proximité. Il les écoutait. Il était avec les jeunes...

Et une derniere chose que je voudrais souligner, parce que je crois que le Seigneur me le demande : les
grands-parents. Vous, qui avez souffert du communisme, de I'athéisme, vous le savez: ce sont les grands-
parents, ce sont les grands-meéres qui ont sauvé et transmis la foi. Les grands-parents ont la mémoire d’'un
peuple, ils ont la mémoire de la foi, la mémoire de I'Eglise. Ne marginalisez pas les grands-parents! Dans cette
culture de rebut, qui, justement, est déchristianisée, on écarte ce qui ne sert pas, ce qui ne va pas. Non! Les
grands-parents sont la mémoire d’un peuple, ils sont la mémoire de la foi. Et mettre en lien les jeunes avec les
grands-parents: cela aussi est proximité. Etre proche et créer la proximité. Je répondrais ainsi & cette question. ||
n'y a pas de recette, mais nous devons descendre sur le terrain. Si nous attendons qu’il y ait un appel ou qu’on
frappe a la porte... Non. Nous devons sortir chercher, comme le pasteur, qui va a la recherche des égarés. Je
ne sais pas, voila ce qui me vient a I'esprit. Simplement.



16
Mgr Stawoj Leszek Gtédz (Archevéque de Gdansk) :

Cher Pape Francois, avant tout nous sommes trés reconnaissants que le Pape Francois ait approfondi
I'enseignement sur la miséricorde qu’avait initié saint Jean-Paul Il ici-méme a Cracovie. Nous savons tous que
nous vivons dans un monde dominé par l'injustice: les plus riches deviennent encore plus riches, les pauvres
deviennent misérables, il y a le terrorisme, il y a une éthique et une morale libérales, sans Dieu... Et ma
question est la suivante: comment appliquer I'enseignement sur la miséricorde, et surtout a qui? Le Saint-Pére a
promis un médicament qui s’appelle “miséricordine”, que j'ai sur moi: merci pour la promotion...

Pape Frangois :
...mais maintenant arrive la “miséricordine plus” : elle est plus forte !
S.E. Mgr. Stawoj Leszek Gtodz :

...oui, et merci pour ce “plus”. Nous avons aussi le programme “plus” promu également par le gouvernement
pour les familles nombreuses. Ce “plus” est a la mode. A qui et comment, surtout? En premier lieu, qui devrait
étre objet de notre enseignement sur la miséricorde ? Merci!

Pape Francois :

Merci! La miséricorde n’est pas une chose qui m’est venue a I'esprit, & moi. C’est un processus. A y voir de
pres, le bienheureux Paul VI avait déja fait quelques développements sur la miséricorde. Ensuite, saint Jean-
Paul Il a été le géant de la miséricorde, avec 'Encyclique Dives in misericordia, la canonisation de sainte
Faustine, et puis I'octave de Paques: il est mort la veille de ce jour-la. C’est un processus, [en cours] depuis des
années, dans 'Eglise. On voit que le Seigneur demandait de réveiller dans I'Eglise cette attitude de miséricorde
parmi les fidéles. Il est le Miséricordieux qui pardonne tout. Je suis trés touché par un chapiteau médiéval qui se
trouve dans la Basilique Sainte Marie Madeleine a Vézelay, en France, ou commence le Chemin de Saint
Jacques. Sur ce chapiteau, d’'un c6té il y a Judas pendu, les yeux ouverts, la langue dehors, et de I'autre il y a le
Bon Pasteur qui 'emmeéne avec lui. Et si nous regardons bien, attentivement, le visage du Bon Pasteur, les
levres d’un coté sont tristes, mais de I'autre c6té elles arborent un sourie. La miséricorde est un mystére, c’est
un mystére. C’est le mystére de Dieu. On m’a fait une interview, dont est issu un livre intitulé: Le nom de Dieu
est miséricorde, mais c’est une expression journalistique, je crois qu'on peut dire que Dieu est le Pére
miséricordieux. Au moins Jésus dans I'Evangile, le révéle ainsi. Il punit pour convertir. Et puis, les paraboles de
la miséricorde, et la maniére dont il a voulu nous sauver... Quand est venue la plénitude des temps, il a fait
naitre le Fils d’'une femme: avec la chair, il nous sauve avec la chair; non pas a partir de la peur, mais par la
chair. Dans ce processus de 'Eglise, nous recevons tant de graces!

Et vous voyez ce monde malade d’injustice, de manque d’amour, de corruption. Mais c’est vrai, c’est vrai.
Aujourd’hui, dans I'avion, en parlant de ce prétre de plus de 80 ans qui a été tué en France: depuis longtemps,
je dis que le monde est en guerre, que nous vivons la troisieme guerre mondiale disséminée. Pensons au
Nigéria... Des idéologies, oui, mais quelle est I'idéologie d’aujourd’hui, qui est au centre et qui est la mere des
corruptions, des guerres? L’idolatrie de I'argent. L'homme et la femme ne sont plus au sommet de la création,
on y a place l'idole argent, et tout s’achéte et se vend avec de I'argent. Au centre, I'argent. On exploite les gens.
Et la traite des personnes aujourd’hui ? Il en a toujours été ainsi : la cruauté! J’ai parlé de ce sentiment a un
Chef de gouvernement et il m’a dit: “Il y a toujours eu de la cruauté. Le probléme, c’est que nous la regardons
maintenant a la télévision, elle s’est rapprochée de notre vie”. Mais toujours cette cruauté! Tuer, pour de
I'argent. Exploiter les gens, exploiter la création. Un Chef de gouvernement africain, recemment élu, quand il est
venu en audience, m’a dit : “Le premier acte de gouvernement que j'ai posé est de reboiser le pays, qui a été
désertifié et anéanti”. Nous ne prenons pas soin de la création. Et cela signifie: davantage de pauvres,
davantage de corruption. Mais que pensons-nous quand 80% - plus ou moins, cherchez bien les statistiques et
si ce n'est pas 80, c’est 82 ou 78% — des richesses sont dans les mains de moins de 20% des gens. “Pére, ne
parlez plus ainsi; que vous étes communiste!”. Non, non, ce sont des statistiques! Et qui paie cela? Ce sont les
gens qui paient, le peuple de Dieu : les jeunes filles exploitées, les jeunes sans travail. En ltalie, parmi les



17

[jeunes] de moins de 25 ans, 40% sont sans travail; en Espagne, 50%; en Croatie, 47%. Pourquoi? Parce qu’il y
a une economie liquide, qui favorise la corruption. Scandalisé, un grand catholique, qui est allé chez un ami
entrepreneur, me racontait: “Je te ferai voir comment je gagne vingt mille dollars sans que je bouge de la
maison”. Et avec 'ordinateur, depuis la Californie, il a fait I'acquisition de je ne sais quoi et I'a vendu a la Chine:
en 20 minutes, en moins de 20 minutes, il avait gagné ces vingt mille dollars. Tout est liquide! Et les jeunes n’ont
pas la culture du travail, parce qu’ils n'ont pas de travail! La terre est morte, parce qu’elle a été exploitée en
dépit du bon sens. Et nous continuons ainsi. Le monde se réchauffe, pourquoi? Parce que nous devons gagner.
Le gain. “Nous sommes tombés dans I'idolatrie de I'argent”: cela, un Ambassadeur me I'a dit quand il est venu
pour les lettres de créance. C’est une idolatrie.

La miséricorde divine est le témoignage, le témoignage de tant de gens, de tant d’hommes et de femmes, laics,
jeunes qui font des ceuvres: en ltalie, par exemple, les associations. Oui, il y a des gens qui sont trés rusés;
mais on fait toujours du bien, on fait de bonnes choses. Et puis, les institutions pour soigner les malades: des
organisations fortes. Emprunter cette voie, faire des choses pour que la dignité humaine grandisse. Mais ce que
vous dites est vrai. Nous vivons un analphabétisme religieux, au point ou, dans certains sanctuaires du monde,
il y a confusion: on va pour prier, il y a des boutiques ou on s’achéte des objets de piété, les chapelets; mais il y
a quelques-unes qui vendent des objets de superstition, parce qu’on cherche le salut dans la superstition, dans
I'analphabétisme religieux, ce relativisme qui confond une chose avec une autre. Et I3, il faut de la catéchese,
de la catéchése de vie. La catéchése qui n’est pas seulement donner les notions, mais accompagner le
cheminement. Accompagner est I'une des attitudes les plus importantes | Accompagner la croissance de la foi.
C’est un grand travail et les jeunes attendent cela ! Les jeunes attendent... “Mais si je commence a parler, ils
s’ennuient!”. Mais donne-leur un travaila faire ! Dis-leur d’aller durant les vacances, quinze jours, aider a
construire des logements modestes pour les pauvres, ou a faire quelque chose d’autre. Qu’ils commencent a
sentir qu’ils sont utiles. Et |a, vous répandez la semence de Dieu. Lentement. Mais uniquement avec les paroles,
la chose ne marche pas ! L’analphabétisme religieux d’aujourd’hui, nous devons I'affronter avec les trois
langages, avec les trois langues : la langue de I'esprit, la langue du cceur et la langue des mains. Toutes les
trois harmonieusement.

Je ne sais pas... Je parle trop! Ce sont des idées que je vous expose. Vous, avec prudence, vous saurez quoi
faire. Mais toujours, I'Eglise en sortie. Une fois, j'ai osé dire: il y a ce verset de 'Apocalypse: “Je me tiens a la
porte et je frappe” (3, 20); il frappe a la porte, mais je me demande que de fois le Seigneur frappe de l'intérieur,
pour que nous lui ouvrions et pour qu'il puisse sortir avec nous porter 'Evangile dehors. Pas enfermés, dehors!
Sortir, sortir! Merci!

S.E. Mgr Leszek Leszkiewicz (Evéque Auxiliaire de Tarnéw) :

Saint-Pére, notre engagement pastoral se fonde en majeure partie sur le modéle traditionnel de la communauté
paroissiale, axée sur la vie sacramentelle. Un modeéle qui continue a porter du fruit. Cependant, nous nous
rendons compte que, chez nous également, les conditions et les circonstances de la vie quotidienne changent
rapidement et exigent de I'Eglise de nouvelles modalités pastorales. Pasteurs et fidéles ressemblent un peu a
ces disciples qui écoutent, s’activent beaucoup, mais ne savent pas toujours faire fructifier ce dynamisme
missionnaire intérieur et extérieur des communautés ecclésiales. Saint-Pére, dans Evangelii gaudium, vous
parlez des disciples missionnaires qui portent avec enthousiasme la Bonne Nouvelle au monde d’aujourd’hui.
Que nous suggérez-vous? En quoi nous encouragez-vous, pour que nous puissions édifier dans notre monde la
communauté de I'Eglise de maniére fructueuse, féconde, avec joie, avec dynamisme missionnaire ?

Pape Frangois :

Merci ! Je voudrais souligner une chose : la paroisse est toujours valide! La paroisse doit rester: c’est une
structure que nous ne devons pas jeter par la fenétre. La paroisse est vraiment la maison du Peuple de Dieu, la
maison ou il vit. Le probléme, c’est comment j'organise la paroisse! Il y a des paroisses avec des secrétaires
paroissiales qui ont I'air d’étre des “disciples de Satan”, qui effraient les gens! Des paroisses aux portes
fermées. Mais il y a aussi des paroisses aux portes ouvertes, des paroisses ou, quand quelqu’un vient pour une
demande, on dit: “Oui, oui... Asseyez-vous. Quel est le probleme?”. Et on écoute avec patience... parce que



18

prendre soin du peuple de Dieu est difficile, c’est difficile! Un bon professeur universitaire, un jésuite, que jai
connu a Buenos Aires, lorsqu’il est allé a la retraite, a demandé au Provincial a aller comme curé dans un
quartier pour faire cette expérience. Une fois par semaine, il venait a la Faculté — il dépendait de cette
communauté — et un jour il m’a dit: “Dis a ton professeur d’ecclésiologie qu’il manque deux thémes dans son
traité — “Lesquels” — “Le premier: Le peuple saint de Dieu est fondamentalement fatigant. Et le deuxiéme: le
peuple saint de Dieu, ontologiquement, fait ce qui lui semble mieux. Et cela fatigue”. Aujourd’hui, étre curé est
fatigant : conduire une paroisse est fatigant, dans le monde d’aujourd’hui avec tant de problémes. Et le Seigneur
nous a appelés pour que nous nous fatiguions un peu, pour travailler et non pour nous reposer. La paroisse est
fatigante lorsqu’elle est bien structurée. Le renouvellement de la paroisse est une des choses que les évéques
doivent toujours avoir a I'eeil: comment va cette paroisse? Que fais-tu? Comment va la catéchése? Comment
I'enseignes-tu? Est-elle ouverte? Tant de choses... Je pense a une paroisse a Buenos Aires; lorsque les fiancés
venaient: “Nous voudrions nous marier ici...” — “Oui, disait la Secrétaire, voila les prix”. Ca, ¢ca ne va pas, une
paroisse de ce genre ne va pas. Comme accueille-t-on les personnes? Comment les écoute-t-on? Y a-t-il
toujours quelqu’un au confessionnal? Dans les paroisses — non pas celles qui sont dans les petits quartiers,
mais dans les paroisses de centre [ville], aux abords des grandes voies — s’il y a un confessionnal avec de la
lumiére, les gens y vont toujours. Toujours! Une paroisse accueillante. Nous évéques, nous devons demander
ceci aux prétres : “Comme va ta paroisse ? Et sors-tu? Tu visites les détenus, les malades, les personnes
ageées? Et avec les enfants que fais-tu? Comment les fais-tu jouer et comment organises-tu I'oratoire? C’est
'une des grandes institutions paroissiales, au moins en ltalie. L'oratoire: les jeunes y jouent et on leur parle, [on
leur fait] un peu de catéchése.

lls reviennent fatigués a la maison, heureux et avec une bonne graine. La paroisse est importante! Certains
disent que la paroisse ne fonctionne plus, parce qu’on est a I'époque des mouvements. Ce n’est pas vrai! Les
mouvements aident, mais les mouvements ne doivent pas étre une alternative a la paroisse: ils doivent aider
dans la paroisse, promouvoir la paroisse, comme le fait la Légion de Marie, comme le fait I'Action Catholique et
tant [d’autres] réalités. Chercher la nouveauté et changer la structure paroissiale? Ce que je vous dis pourra
sembler étre une hérésie, mais c’est comme moi je le vis: je crois que c’est une chose analogue a la structure
épiscopale, c’est différent mais analogue. On ne doit pas toucher a la paroisse: elle doit rester en tant qu’un lieu
de créativité, de référence, de maternité et de toutes ces choses. Et |a, mettre en ceuvre cette capacité
inventive; et quand une paroisse va ainsi de I'avant, il se réalise ce que - jappelle — au sujet des disciples
missionnaires — une «paroisse en sortie». Par exemple, je pense a une paroisse — c’est un bel exemple qui
ensuite a été imité par beaucoup — dans un pays ou on n’avait pas I'’habitude de baptiser les enfants, parce qu'’il
n'y avait pas d’argent; mais pour la féte patronale on prépare la féte trois-quatre mois a I'avance, avec la visite
des maisons; et la on voit combien d’enfants ne sont pas baptisés. On prépare les familles et 'un des
événements de la féte patronale est le baptéme de 30-40 enfants qui, autrement, seraient restés sans baptéme.
Inventer des choses de ce genre. Les gens ne se marient pas a I'église. Je pense a une réunion de prétres; l'un
d’eux s’est levé et a dit: «Sais-tu pourquoi?» et il a exposé beaucoup de raisons que nous partagions: la culture
actuelle et ainsi de suite. Mais il y a bon nombre de personnes qui ne se marient pas parce que se marier codte!
Ca colte! Ca codlte pour tout, la féte... C’est un fait social. Et ce curé, qui était trés inventif, a dit: «Celui qui veut
se marier, je 'attends». Parce qu’en Argentine il y a deux mariages: on doit toujours aller a la mairie, et la on fait
le mariage civil, et ensuite, si tu le veux, tu vas dans le temple de ta religion pour te marier. Certains - beaucoup
— ne se marient pas parce qu’ils n’ont pas d’argent pour faire une grande féte... Mais les prétres qui ont un peu
d’idées disent: «Non! Non! Je t'attends!». Tel jour, a la mairie on marie a 11h, 12h, 13h, 14h: ce jour-la, je ne
fais pas la sieste! Aprés le mariage civil ils viennent a I'église, ils se marient et vont en paix. Inventer, chercher,
sortir, chercher les gens, partager les difficultés des gens. Mais une paroisse-bureau, aujourd’hui, ¢ga ne va pas!
Parce que les gens ne sont pas disciplinés. Vous avez un peuple discipling, et c’est une grace de Dieu! Mais en
général, les gens ne sont pas disciplinés. Je pense a mon pays: les gens, si tu ne vas pas les chercher, si tu ne
t'approches pas, ils ne viennent pas. Voila le disciple missionnaire, la paroisse en sortie. Sortir chercher, comme
a fait Dieu qui a envoyé son Fils nous chercher. Je ne sais pas si c’est une réponse simpliste, mais je n’en ai
pas d’autre. Je ne suis pas un théoricien éclairé de la pastorale, je dis ce qui me vient a I'esprit.

S.E. Mgr Krzysztof Zadarko (Evéque auxiliaire de Koszalin-Kolobrzeg) :

Saint-Pére, I'un des problemes les plus angoissants auquel I'Europe d’aujourd’hui est confrontée est la question
des réfugiés. Comment pouvons-nous les aider, étant donné qu’ils sont si nombreux? Et que pouvons-nous faire



19

pour surmonter la peur d’'une invasion ou d’une agression de leur part qui paralyse toute la société?
Pape Francgois

Mercil Le probleme des réfugiés... Les réfugiés n’ont pas toujours été ainsi. Disons que migrants et réfugiés,
nous les mettons ensemble. Mon papa était un migrant. Et je racontais au Président [de la Pologne] que dans
l'usine ou il travaillait il y avait beaucoup de migrants polonais de I'aprés-guerre; j'étais enfant et j'en ai connu
beaucoup. Mon pays est un pays d’'immigreés, tous... Et 13, il n’y avait pas de problémes; c’était une autre
époque, vraiment. Aujourd’hui, pourquoi y-a-t-il tant de migrations? Je ne parle pas des migrations de sa propre
patrie vers I'extérieur: ¢a, c’est par manque de travail. Il est clair qu’ils vont chercher du travail ailleurs. C’est un
probléme interne, que vous avez aussi un peu... Je parle de ceux qui viennent chez nous: ils fuient les guerres,
la faim. Le probléme est la. Et pourquoi le probleme est-il |a? Parce qu’il y a, dans le pays concerné, une
exploitation des gens, il y a une exploitation du pays, il y a une exploitation pour gagner plus d’argent. En parlant
avec des économistes mondiaux, qui voient ce probléme, ils disent: nous devons faire des investissements dans
ces pays; en faisant des investissements ils auront du travail et ils n’auront pas besoin de migrer. Mais il y a la
guerre! Il y a la guerre des tribus, quelques guerres idéologiques ou quelques guerres artificielles, préparées par
les trafiquants d’armes qui vivent de cela: ils te donnent les armes a toi qui es contre ceux-la, et a ceux-ci qui
sont contre toi. Et c’est ainsi qu’ils vivent, eux! En réalité, c’est la corruption qui est a l'origine de la migration.
Que faire? Je crois que chaque pays doit voir comment et quand: les pays ne sont pas tous égaux, les pays
n’ont pas tous les mémes possibilités. Oui, mais ils peuvent étre généreux! Généreux en tant que chrétiens.
Nous ne pouvons pas investir la-bas, mais pour ceux qui viennent... Combien et comment? On ne peut pas
donner une réponse universelle, car I'accueil dépend de la situation de chaque pays et aussi de la culture. Mais
on peut certainement faire beaucoup de choses. Par exemple, la priére: une fois par semaine I'adoration devant
le Saint Sacrement avec la priére pour ceux qui frappent a la porte de 'Europe et ne parviennent pas a entrer.
Certains réussissent, mais d’autres, non... Par la suite, quelgu’un entre et prend un chemin qui suscite de la
peur. Nous avons des pays qui ont bien su intégrer les migrants depuis des années. lIs ont bien su intégrer.
Dans d’autres pays, malheureusement, se sont formés comme des ghettos. Toute une réforme doit étre faite au
niveau mondial, sur cet engagement, sur I'accueil. Mais c’est un aspect relatif: ce qui est indispensable, c’est le
coeur ouvert pour accueillir. C’est ce qui est indispensable! Par la priére, par l'intercession, faire ce que je peux.
La maniére dont je peux le faireest relative : tous ne peuvent pas le faire de la méme maniere. Mais le probléme
est mondial! L’exploitation de la création, et I'exploitation des personnes. Nous sommes en train de vivre un
moment d’anéantissement de ’homme comme image de Dieu.

Et je voudrais ici conclure sur cet aspect, car derriére cela il y a les idéologies. En Europe, en Amérique, en
Amérique Latine, en Afrique, dans certains pays d’Asie, il y a de véritables colonisations idéologiques. Et 'une
d’entre elles — je le dis clairement avec “nom et prénom” — c’est le genden Aujourd’hui, a I'école, aux enfants —
aux enfants - on enseigne ceci: que chacun peut choisir son sexe. Et pourquoi enseigne-t-on cela? Parce que
les livres sont ceux des personnes et des institutions qui te donnent I'argent. Ce sont les colonisations
idéologiques, soutenues aussi par des pays trés influents. Et ¢a, c’est terrible! En parlant avec le Pape Benoit -
qui va bien et qui a une pensée claire -, il me disait: «Sainteté, c’est le temps du péché contre Dieu Créateur!».
C’est intelligent! Dieu a créé 'homme et la femme; Dieu a créé le monde ainsi, ainsi, ainsi..., et nous sommes
en train de faire le contraire. Dieu nous a donné un état «inculte», pour que nous le fassions devenir culture;
mais ensuite, par cette culture, nous faisons des choses qui nous raménent a I'état «inculte»! Ce qu’a dit le
Pape Benoit, nous devons y penser: «C’est le temps du péché contre Dieu Créateur!» Et cela nous aidera.

Mais toi, Christophe, tu me diras: «Quel est le rapport avec les migrants?» Tu sais? C’est un peu le contexte.
Par rapport aux migrants je dirai: le probleme est la-bas, dans leur pays. Mais comment les accueillons-nous?
Chacun doit voir comment. Mais nous pouvons tous avoir le cceur ouvert et penser a faire une heure dans les
paroisses, une heure par semaine d’adoration et de priere pour les migrants. La priére déplace les montagnes!

C’étaient les quatre questions. Je ne sais pas... Pardonnez-moi si j'ai trop parlé, mais le sang italien me trahit...

Merci beaucoup de I'accueil et espérons que ces journées nous rempliront de joie: de joie, de grande joie. Et
prions la Vierge, qui est Mére et qui nous tient toujours par la main.



20

Salve Regina

Et n'oubliez pas les grands parents qui sont la mémoire d’un peuple.

[01265-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Pope Francis:

Before beginning our dialogue, with the questions that you prepared, | would like to perform a work of mercy with
all of you and to suggest another. | know that these days, with World Youth Day, many of you have been busy
and so you couldn’t go to the funeral of Archbishop Zimowski. It is a work of charity to bury the dead, so | would
like us all together to say a prayer for Archbishop Zygmunt Zimowski as a genuine sign of fraternal charity, that
of burying a dead brother. Our Father... Hail Mary... Glory be... Requiem aeternam...

Then, the other work of mercy | would suggest. | know that you are concerned about this: our dear Cardinal
Macharski is very sick. At least stop by, because | think that you cannot see him, since he is unconscious. But at
least stop by the hospital and touch the walls, as if to say: “Brother, | am close to you”. Visiting the sick is
another work of mercy. | myself plan to go. Thank you.

Now, someone has prepared the questions or at least sent them to me. | am ready.

Archbishop Marek Jedraszewski (£6dZ)

Holy Father, it seems that the faithful of the Catholic Church, and more generally all Christians in Western
Europe, increasingly find themselves a minority in the midst of a modern, godless, liberal culture. In Poland, we
are witnessing a profound clash, an enormous struggle, between faith in God on the one hand, and on the other
a way of thinking and acting as if God did not exist. According to you, Holy Father, what kind of pastoral activity
should the Catholic Church in our country undertake, so that the Polish people can remain faithful to its more
than 1000-year-old Christian tradition? Thank you.

Pope Francis:

You are the Bishop of...?

Archbishop Jedraszewski:

L 6dz, where Saint Faustina began her journey, because there she heard Christ telling her to go to Warsaw to
become a nun. The story of her life began in my city.

Pope Francis:

You are very privileged!

True, the dechristianization, the secularization of the modern world is powerful, very powerful. But there are also
those who say that while it is powerful, there are also clear indications of religiosity, of a reawakening of the
religious sense. This too can be dangerous. | believe that in this highly secularized world we have also the other
danger, that of a gnostic spiritualization. Secularization makes it possible for us to indulge in a spiritual life which
is a little gnostic. We remember that this was the first heresy in the Church — the apostle John went after the
gnostics, relentlessly! — it consists in a subjective spirituality, without Christ. For me the bigger problem with
secularization is dechristianization: removing Christ, removing the Son. | pray, | feel... and that is all.



21

This is gnosticism. There is another heresy fashionable nowdays, pelagianism, but let us for the moment
disregard it and return to what | was saying [about dechristianization]. To find God without Christ. God but not
Christ, people but not Church. Why? Because the Church is a Mother, who gives you life, and Christ is our older
brother, the Son of the Father, completely oriented to the Father, who reveals the Father's name. A Church of
orphans: today’s gnosticism, inasmuch as it is a dechristianization, lacking Christ, leads to a Church, or better, to
Christians, becoming a people of orphans. We have to make our people see this.

What would | advise? | would say — but | believe it is in the Gospel, where there is precisely the Lord’s own
teaching — closeness. Today we, the Lord’s servants — bishops, priests, consecrated persons and committed
laypeople — need to be close to God’s people. Without closeness, there are only disembodied words. Let us
think — | like to reflect on this — of the two pillars of the Gospel. What are the two pillars of the Gospel? The
Beatitudes and Matthew 25, the “criteria” on which all of us will be judged. Concreteness, closeness, touching,
the corporal and spiritual works of mercy.

“But you are saying all this because it is fashionable to speak about mercy this year!” No! This is the Gospel!
The Gospel, the works of mercy. It shows us the Samaritan heretic who is moved, does what he has to do, and
even risks his money! To touch. Then there is Jesus, who was always with people, with the disciples, or alone
with the Father in prayer. Closeness. Touching. This is Jesus’s life... And when he was moved, at the gates of
the city of Nain (cf. Lk 7:11-17), he went over to touch the bier saying: “Do not weep...” Closeness. It is
closeness to touch the suffering flesh of Christ. The Church, the glory of the Church, is of course the martyrs, but
also all those men and women who left everything to spend their lives in hospitals and schools, with children and
with the sick...

| remember in Central Africa, an elderly Sister with a little girl came to greet me. “I'm not from here, but from the
other part of the river, from Congo, but once a week | come here to shop because it is easier”. She told me that
she was 83 or 84 years old. “I've been here for 23 years, I'm an obstetric nurse and | have delivered two or three
thousand babies...” “And you come here alone?” “Yes, we take the canoe...” At 83 years of age! With the canoe,
it took her about an hour to get there. This woman — and many others like her — left home (she was an Italian,
from Brescia) to touch the flesh of Christ. If we go to the mission countries in the Amazon region and Latin
America, in the cemeteries we see the tombs of so many men and women religious who died young because
they lacked antibodies for the diseases in those countries, and died young.

The works of mercy: to touch, to teach, to console, to “waste time”. To waste time. | was very pleased once: a
man who went to confession was in a situation where he couldn’t receive absolution. He had gone with a certain
apprehension, because he had been sent away several times before: “No, no, go away”. The priest listened to
him, explained the man’s situation, and told him: “But you keep praying. God loves you. | will give you my
blessing. Do you promise to come back?” This priest “wasted time” in order to draw that man towards the
sacraments. That is what closeness means.

Since | am talking to bishops about closeness, | think | have to talk about the most important kind of closeness:
your closeness to your priests. A bishop must be available to his priests. When | was in Argentina and | would
give the Exercises (I love to give the Exercises), | would say to priests: “Go talk to your bishop about this!” “But
no, | called him but his secretary tells me that he is very busy right now, but he can receive you three months
from now”. Priests treated like this feel orphaned, without a father, without closeness, and they begin to lose
heart. When a bishop sees that a priest has called him, he should call him right back, either that evening or the
next day. “Sure, | am busy, but is this important? Let’s see if we can work something out”. The priest can then
sense that he has a father. If we don’'t show our fatherhood to our priests, how can we ask them to be fathers to
others? Thus the sense of God’s fatherhood begins to fade. The work of the Son is to touch human weakness:
spiritual and corporal. Closeness. The work of the Father: to be a father, a bishop and a father.

Then too, young people. Because we have to talk about young people during these days. The young are “a
bother”! Because they always come and say the same things. “Here is what | think...” or, “the Church should do
this or that...” We need to be patient with young people. | knew a few priests when | was young. Those were the
days when people went to confession more frequently than now. Those priests spent hours listening to the



22

young, or received them in the parish office to hear the same things over and over, but they did so patiently. And
then, to take young people out into the country, to the mountains... Think of Saint John Paul Il. What did he do
with the university students? Yes, he gave them classes, but he also went with them to the mountains!
Closeness. He listened to young people, he spent time with them...

There is one last thing | would emphasize, because | believe that the Lord asks it of me: grandparents, the
elderly. You suffered under communism, atheism. You know that it was the elderly who preserved and passed
on the faith. The elderly possess the memory of a people; they preserve the memory of the faith, the memory of
the Church. Don’'t waste the elderly! In this throwaway culture, dechristianized as it is, we discard whatever is not
useful or helpful. No! The elderly are the memory of a people; they are the memory of the faith. To connect
young people with the elderly: this too is closeness. To be close and to build closeness.

That is how | would respond to the question. There are no easy answers, but we have to get our hands dirty. If
we wait for the doorbell to ring, or for people to knock on the door... No, we have to go out and seek, like the
shepherd who goes out to seek the lost sheep. Anyway, that's what | think...

Archbishop Stawoj Leszek Gt6z (Gdansk):

Dear Pope Francis, before all else we are most grateful that you have deepened the teaching of mercy
inaugurated by Saint John Paul Il right here in Krakéw. We all know that we are living in a world dominated by
injustice: the rich become richer, and the poor become poorer. There is terrorism, and godless liberal ethics and
morality... My question is this: How do we apply the teaching of mercy, and above all, to whom? The Pope has
been promoting a medicine called “misericordina”, which | have brought along with me: thanks for promoting
this...

Pope Francis:
... now there is “misericordina plus”: even stronger!
Archbishop Gl6z:

..., yes, and thank you for this “plus”. We too have a “plus” programme promoted by the Government for large
families. “Plus” is fashionable. To whom, and how above all? In the first place, to whom should our teaching on
mercy be addressed? Thanks.

Pope Francis:

Thank you. This idea of mercy is not something | came up with. It is a process. We can see that Blessed Paul VI
had spoken about mercy. Then Saint John Paul Il was the giant of mercy, with his encyclical Dives in
Misercordia, the canonization of Saint Faustina and then the Octave of Easter: he died on the eve of that day. It
is a process going on for years in the Church. It is clear that the Lord asked for a renewal in the Church of this
attitude of mercy among the faithful. He is the Merciful One who forgives everything.

| have always been struck by a medieval capital in the Basilica of Saint Mary Magdalen in Vézelay, France,
where the Camino of Saint James begins. On that capital, one side shows Judas hanged, his eyes open, his
tongue sticking out, while the other side shows the Good Shepherd who carries him. If we look carefully at the
face of the Good Shepherd, the lips on one side are sad but on the other they are smiling. Mercy is a mystery. It
is a mystery. It is the mystery of God. | did an interview that later became a book called The Name of God is
Mercy, but that is a journalistic expression. | think it can be said that God is the Father of mercy. At least Jesus,
in the Gospel, makes us see him that way. God punishes in order to convert. And then there are the parables of
mercy, and the way he chose to save us. In the fullness of time, he sent his Son to be born of a woman: in the
flesh he saves us, in the flesh. Not on the basis of fear, but in the flesh. In this process which has taken place in
the Church we receive so many graces.



23

You see this world reeling from injustice, lack of love, and corruption. True enough. Today, on the airplane,
speaking of that priest in his 80s who was killed in France... for some time | have been saying that the world is
at war, that we are in a third world war fought piecemeal. We think of Nigeria... Ideologies, yes. But what is the
central ideology of today, the one that is the mother of corruption and war? It is the idolatry of money. Men and
women are no longer at the apex of creation, replaced by the idol of money, and everything is bought and sold
for money. Money at the centre. People exploited. And the way people are being treated today? The same as
ever: with cruelty!

| was speaking about this with a government leader, and he told me: “There is always been cruelty. The problem
is that today we watch it on television; it has become part of our lives”. Cruelty. Killing for money. Exploiting
people, exploiting creation. A newly-elected government leader from Africa came to see me and told me: “My
first official act was to re-forest the country, which had been deforested and destroyed”. We don’t care for
creation! And this means more poor people, more corruption. What are we thinking, when 80% — more or less,
look up statistics and if it's not 80%, it is 82 or 75% — of the world’s wealth is in the hands of less than 20% of its
people. “Please, Father, don’t talk that way, you are talking like a communist!” Far from it, these are the
statistics! And who is paying for it? People are paying, the people of God: exploited girls, young people without
employment. In Italy, 40% of young people under 25 are unemployed; it is 50% in Spain and in Croatia 47%...
And why? Because of a liquid economy that encourages corruption. A good Catholic told me of his scandal
when he went to see a business friend of his: “I'll show you how | can earn $20,000 without leaving home”. And
with the computer, from California, he bought something or other and then sold it in China. In twenty minutes, or
even less, he had earned $20,000. Everything is liquid! Young people do not have a culture of work because
they have no jobs. The earth is dying, because it has been exploited without wisdom. And so we go on. The
world is warming, why? Because we have to make money. Profit. “We have succumbed to the idolatry of
money”: so an ambassador told me when he came to present his credentials. It is a form of idolatry.

Divine mercy is the witness, the witness of so many people, so many men and women, lay people, young
people: in ltaly, for example, cooperatives. Sure, there are always a few people too clever for their own good, but
so many good things get done. Then there are the institutions to care for the sick: solid organizations. That is
another way to do things, to foster human dignity. But what you are saying is true. We are suffering from
religious illiteracy to the point that, in some shrines around the world, things get confused: people go there to
pray. There are shops that sell objects of devotion like rosaries. But there are others that sell objects of
superstition because people seek salvation in superstition. Religious illiteracy and a relativism that confuses one
thing with another. And that is where catechesis is needed, lifelong catechesis, a catechesis that not only
imparts ideas but accompanies people on their journey. Accompaniment is one of the most important attitudes,
being ready to accompany people’s growth in faith.

This takes a lot of effort, but young people are looking for this! Young people are waiting... “If | start to talk,
they’ll be bored!” But give them some work to do. Tell them to go, during their holidays, for two weeks, to help
build modest homes for the poor or to do something else. They begin to feel that they are useful. And there let
God'’s seed fall. Slowly. With words alone, nothing happens! Today’s religious illiteracy has to be countered with
three languages, with three tongues: the language of the mind, the language of the heart and the language of
the hands. All three together, harmoniously.

Anyway... | am talking too much! These are ideas I'm offering. You, in your good judgment, will know what to do.
But we must always be a Church that goes forth. Once | dared to talk about that verse in the Book of Revelation:
“I am standing at the door, knocking” (3:20). God is knocking at our door. | asked how many times the Lord
knocks on our door from within, asking us to open it and let him go out with us, bringing the Gospel. Not staying
inside, but going out. Going out! Thank you.

Bishop Leszek Leszkiewicz (Auxiliary of Tarnow):

Holy Father, our pastoral work is based largely on the traditional model of the parish community, centred on the
sacramental life. It is model that is still effective. Nonetheless, we are aware that, in our situation too, the
circumstances of daily life are changing rapidly and challenge the Church to come up with new pastoral models.



24

Pastors and faithful are a bit like those disciples who are attentive and active, but do not always know how best

to exploit the missionary dynamism, interior and exterior, of the ecclesial communities. Holy Father, in Evangelii
Gaudium you speak of missionary disciples who enthusiastically bring the Good News to today’s world. What do
you suggest to us? Is there a specific way you can encourage us to build up the Church community in our world
fruitfully, joyfully and with a missionary spirit?

Pope Francis:

Thank you! | would like to stress one thing: the parish remains valid! The parish must remain. It is a structure
that we must not discard; it is the home of God’s People. The problem is how the parish is organized! There are
parishes with ungodly parish secretaries who scare people off. Parishes with closed doors. But there also
parishes with open doors, parishes where when someone comes to ask a question, they are told: “Come in,
make yourself at home, what can we do for you?” And someone listens to them patiently, because caring for the
people of God requires patience; it takes effort! A fine university professor, a Jesuit whom | knew in Buenos
Aires, asked the provincial when he retired to be assigned as a parish priest in a city neighbourhood, in order to
have that experience. Once a week he would come back to the university — he was a member of that community
— and one day he told me: “Tell your professor of ecclesiology that there are two things missing in his course”.
“What?” First, the holy people of God essentially wear you out. And second, the holy people of God naturally do
whatever they think best. And this wears you out! Today being a parish priest is exhausting: managing a parish
takes effort nowadays, with so many problems. The Lord has asked us to get a little tired, to work and not to
rest.

A parish is exhausting if it is well organized. The renewal of the parish has to be a constant concern of bishops.
How is this parish doing? What is it doing? What is its religious education programme like? How well is
catechesis being presented? Is the church open? So many things... | think of one parish in Buenos Aires.
Whenever an engaged couple arrived to get married, the secretary would immediately begin by saying: “Here
are the prices”. This is wrong, parishes like this are wrong. How do we greet people? How attentive are we to
them? Is someone always in the confessional? In parishes — not those in the country but in city parishes and
those on the highways - if there is a confessional with the light on, people always come. Always! A welcoming
parish. These are the questions we bishops should be asking our priests. “How is your parish doing. Do you go
out? Do you visit the imprisoned, the sick, the elderly? What about the children? Do you have a place for them to
play? What about the oratory? The oratory is one of the great parish institutions, at least in Italy. There kids play
and learn a little catechesis. They come home tired, happy, and a good seed has been sown.

So the parish is important! There are those who say that the parish is no longer relevant because this is the hour
of the movements. That is not true! The movements help, but the movements must not be an alternative to the
parish. They must help in the parish, contribute to the parish, like the confraternities, Catholic Action and so
many other groups. To want to innovate and change the parish structure? What | am saying may seem heretical,
but it is how | see things. | believe the parish structure is analogous to the episcopal structure, different but
analogous. The parish cannot be touched; it has to remain as a place of creativity, a reference point, a mother,
all these things. It is where that inventiveness has to find expression.

When a parish does all this, it becomes — with regard to missionary disciples — what | call a “parish that goes
forth”. For example, | think about one parish — a good example that was later imitated by many — in a town where
children tended not to be baptized because people didn’'t have a lot of money. But they would prepare for the
patronal feast three or four months beforehand by visiting homes and seeing how many children were
unbaptized. They would then prepare the families and as part of the patronal feast they would baptize thirty or
forty children who otherwise would not have been baptized.

Coming up with things of this kind... People don’t get married in Church. | think of a priests meeting where
someone got up and said: “Have you considered why?” And he gave all those reasons we know about: the
present culture, etc. But there are lots of people who do not get married because it is expensive! It costs money.
Everything costs money... the party... it is a big social event. And that priest, who was quite creative, said: “If
anyone wants to get married, | will wait for you”. Because in Argentina, we have two weddings: first you get



25

married civilly and then you go to your place of worship and get married. Some — many! — do not come [to the
Church] to get married because they don’t have the money for a big party... But the priests who are smart say:
“Don’t worry, I'll wait for you!” “On the days that the civil marriage office is open — from 11 to 12 and from 1-2 — |
won’t take my siesta!” So after the civil marriage the couples come to the Church, get married and leave in
peace.

To be creative, to try to go out and meet people, to put yourself in people’s shoes. Nowadays parishes that are
“offices” don’t work, because people are not disciplined. Your people are disciplined, and this is a grace of God.
But people in general are not disciplined — | think of my own country: if you don’t go out to find them, if you don’t
approach them, they do not come. This is what it means to be a missionary disciple, a parish that goes forth. To
go out and look for people, as God did, when he sent his Son to find us.

| don’t know if this is a simplistic answer, but | don’t have any other. I'm not a brilliant pastoral theologian, | just
say whatever comes to mind.

Bishop Krzysztof Zadarko (Auxilary of Koszalin-Kotobrzeg):

Holy Father, one of the most troubling problems facing Europe today is the question of refugees. How can we
help them, since they are so numerous? And what can we do to counter fears of an invasion or aggression on
their part, which would paralyze society as a whole?

Pope Francis:

Thank you! The problem of refugees... It wasn’t always like this. Let’s speak of migrants and refugees,
considering the two together. My father was a migrant. | told the President [of Poland] that in the factory where
my father worked, there were many Polish immigrants, in the period after the war. | was a child and | knew many
of them. My country is a country of immigrants, everybody... And there were no problems. Other times, really...

Why is there so much migration today? | am not talking about emigration from one's own country to another.
This is due to lack of work; it is clear that people leave to seek employment abroad. This is a domestic problem,
which you yourselves have to some extent... Here | am speaking of those who come to us, fleeing from wars,
from hunger. The problem is back there. Why is the problem there? Because in those countries people are
exploited, the earth is being exploited, there is exploitation for the sake of making more money. In talking with
world economists who see this problem, they say: “We need to invest in these countries. Investments will lead to
employment and then there will be no need to emigrate”. But there is war! There is tribal warfare, ideological
wars or other artificial wars created by arms traffickers who make a living from this. They give weapons to you,
who are against them, and to them, who are against you. That is how they make a living!

Corruption is really at the origin of migration. What can be done? | believe that every country has to look at times
and means. Not all countries are alike; not all countries have the same possibilities. But they do have the
possibility of being generous! Generous as Christians. We cannot invest there, but for those who come here...

How many and how? There is no one answer that fits every case. For acceptance depends on the situation of
each country and culture. But certainly many things can be done. For example, weekly prayer to the Blessed
Sacrament, prayer for those who knock at Europe’s door and are unable to enter. Some do, but others don't...
Then one does enter and takes a path that generates fear. We have countries that for years have done a good
job of integrating migrants. They have integrated them well. In others, unfortunately, certain ghettos have
formed. A whole reform has to take place, on a worldwide level, with regard to this commitment and acceptance.
But that is something relative: what is absolute is a welcoming heart. That is absolute! With prayer and
intercession, by doing what | can. What is relative is the way | am able to do it. Not everyone can do it the same
way. The problem is worldwide! The exploitation of creation, and the exploitation of persons. We are
experiencing a moment of the annihilation of man as the image of God.



26

| would like to conclude with this aspect, since behind all this there are ideologies. In Europe, America, Latin
America, Africa, and in some countries of Asia, there are genuine forms of ideological colonization taking place.
And one of these - | will call it clearly by its name - is [the ideology of] “gender”. Today children — children! — are
taught in school that everyone can choose his or her sex. Why are they teaching this? Because the books are
provided by the persons and institutions that give you money. These forms of ideological colonization are also
supported by influential countries. And this terrible!

In a conversation with Pope Benedict, who is in good health and very perceptive, he said to me: “Holiness, this is
the age of sin against God the Creator”. He is very perceptive. God created man and woman; God created the
world in a certain way... and we are doing the exact opposite. God gave us things in a “raw” state, so that we
could shape a culture; and then with this culture, we are shaping things that bring us back to the “raw” state!
Pope Benedict’s observation should make us think. “This is the age of sin against God the Creator”. That will
help us.

But you will say to me: “What does this have to do with migrants?” It has to do with the overall situation, no? As
for migrants, | would say: the problem is there in their native lands... But how do we welcome them? Everyone
has to determine how. But all of us can have an open heart and think of spending an hour in the parishes, an
hour of adoration and prayer for migrants. Prayer moves mountains!

These are the four questions. Anyway... Pardon me if I've talked too much, but my Italian blood betrays me...

Thank you very much for your welcome, and let us hope these days will fill us with great joy. Let us now pray to
Our Lady, who is our Mother and who always takes us by the hand.

Salve Regina...
And don’t forget the elderly, who are the memory of a people.
[01265-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

(Papst Franziskus)

Bevor wir mit dem Gesprach beginnen, mit den Fragen, die Sie vorbereitet haben, méchte ich gemeinsam mit
Ihnen allen ein Werk der Barmherzigkeit vollbringen und ein weiteres vorschlagen. Ich weil3, dass viele von
Ihnen in diesen Tagen mit dem Weltjugendtag aulderst beschaftigt waren und nicht an den Exequien fir den
lieben Bischof Zimowski teilnehmen konnten. Es ist ein Werk der Barmherzigkeit, die Toten zu begraben. So
mochte ich, dass wir jetzt alle gemeinsam ein Gebet fiir Bischof Zygmund Zimowski sprechen und dass das ein
echter Ausdruck der Bruderliebe sei, einen Bruder zu begraben, der gestorben ist. Pater noster... Ave Maria...
Gloria Patri... Requiem aeternam...

Und dann das andere Werk der Barmherzigkeit, das ich vorschlagen mdchte. Ich weil}, dass Sie darum besorgt
sind: Unser lieber Kardinal Macharski ist sehr krank... Wenigstens in seine Nahe kommen, denn ich glaube,
dass man dort, wo er bewusstlos liegt, keinen Zugang hat; aber wenigstens zur Klinik, zum Krankenhaus
kommen und die Wand beriihren, als sagte man: ,Bruder, ich bin dir nahe.“ Die Kranken zu besuchen, ist ein
weiteres Werk der Barmherzigkeit. Auch ich werde dort hingehen. Danke.

Und nun — jemand von lhnen hat Fragen vorbereitet; wenigstens sind sie mir zugeschickt worden. Ich stehe zur
Verfuigung.

(Bischof Marek Jedraszewski)



27

Heiliger Vater, es scheint, dass die Glaubigen der katholischen Kirche und allgemein alle Christen in
Westeuropa sich in dem Umfeld einer zeitgendssischen atheistisch-liberalen Kultur zunehmend in der
Minderheit befinden. In Polen erleben wir eine tiefgreifende Konfrontation, einen enormen Kampf zwischen dem
Glauben an Gott auf der einen Seite und — auf der anderen Seite — einem Denken und einem Lebensstil, als
gebe es Gott nicht. Welche Art pastoraler Aktionen muisste die katholische Kirche in unserem Land
unternehmen, damit das polnische Volk seiner bereits Uber tausendjahrigen Tradition treu bleibt? Danke.

(Papst Franziskus)
Exzellenz, Sie sind Bischof von...?
(Bischof Marek Jedraszewski)

Von tédz, wo der Weg der heiligen Faustina begonnen hat; denn gerade dort hat sie die Stimme Christi gehort,
nach Warschau zu gehen und Nonne zu werden, gerade in £6dz. Die Geschichte ihres Lebens hat in meiner
Stadt begonnen.

(Papst Franziskus)
Sie kénnen sich gliicklich schatzen!

Es stimmt, die Entchristlichung, die Sakularisierung der modernen Welt ist stark. Sie ist sehr stark. Doch
mancher sagt: Ja, sie ist stark, aber es sind Erscheinungen von Religiositat zu beobachten, die an ein Erwachen
des religidsen Empfindens denken lassen. Und das kann auch eine Gefahr sein. Ich glaube, dass wir in dieser
so sakularisierten Welt auch der anderen Gefahr gegentiberstehen: jener der gnostischen Spiritualisierung.
Diese Sakularisierung gibt uns die Méglichkeit, ein etwas gnostisches spirituelles Leben entstehen zu lassen.
Erinnern wir uns, dass dies die erste Haresie der Kirche war. Der Apostel Johannes schlagt auf die Gnostiker
ein — und wie, mit welchem Nachdruck! — Uiberall da, wo eine subjektive Spiritualitat herrscht, ohne Christus. Das
schwerwiegendste Problem dieser Sakularisierung ist meines Erachtens die Entchristlichung: Christus
ausklammern, den Sohn Gottes ausklammern. Ich bete, ich empfinde... und weiter nichts. Das ist Gnostizismus.

Es gibt noch eine andere Haresie, die ebenfalls in diesem Moment in Mode ist, aber die lasse ich beiseite, denn
Ihre Frage, Exzellenz, geht in diese Richtung. Es gibt auch einen Pelagianismus, aber das lassen wir beiseite,
um zu einem spateren Zeitpunkt dariiber zu sprechen.

Gott finden ohne Christus: ein Gott ohne Christus, ein Volk ohne Kirche. Was soll das? Denn die Kirche ist die
Mutter, die dir das Leben gibt; und Christus ist der altere Bruder, der Sohn des Vaters, der sich auf den Vater
bezieht und dir den Namen des Vaters offenbart. Eine verwaiste Kirche: Der Gnostizismus von heute ist eine
wirkliche Entchristlichung — ohne Christus — und darum fihrt er uns zu einer Kirche, besser gesagt, zu einem
Volk von Christen, die verwaist sind. Und das miissen wir unserem Volk deutlich machen.

Was ich anraten wiirde? Mir kommt in den Sinn — aber ich glaube, es ist die Praxis des Evangeliums, wo es
eigens die Lehre des Herrn ist — die Ndhe. Heute missen wir Diener des Herrn — Bischofe, Priester,
gottgeweihte Personen, Uberzeugte Laien — dem Gottesvolk nahe sein. Ohne Nahe gibt es nur fleischloses
Wort. Denken wir — und mir gefallt dieser Gedanke — an die zwei Pfeiler des Evangeliums. Welches sind die
beiden Pfeiler des Evangeliums? Die Seligpreisungen und dann Matthdus 25, das ,Protokoll, nach dem wir alle
gerichtet werden. Konkretheit. Nahe. Beriihrung. Die Werke der Barmherzigkeit, sowohl der leiblichen als auch
der geistlichen. — ,Aber Sie sagen das, weil es Mode ist, in diesem Jahr von der Barmherzigkeit zu sprechen...”
Nein, es ist das Evangelium! Das Evangelium der Werke der Barmherzigkeit. Da ist dieser héaretische oder
unglaubige Samariter, der innerlich erschittert ist und tut, was er tun muss, und sogar sein Geld riskiert!
Beriihren. Da ist Jesus, der immer unter dem Volk oder beim Vater war: entweder im Gebet allein beim Vater
oder unter dem Volk, dort, mit den Jingern. Nahe. Beriihren. Das ist das Leben Jesu... Wenn er sich innerlich
erschittern lieR... Am Stadttor von Nain war er von Mitleid gerlhrt, ging hin, berihrte die Bahre und sagte:



28

~Weine nicht!“ (vgl. Lk 7,11-17). Nahe. Und die Nahe bedeutet, den leidenden Leib Christi zu berihren. Die
Kirche, der Ruhm der Kirche sind die Martyrer, sicher, aber es sind auch viele Manner und Frauen, die alles
verlassen und ihr Leben in den Krankenhausern, in den Schulen, mit den Kindern, mit den Kranken verbracht
haben... Ich erinnere mich an eine kleine Schwester in Zentralafrika, 83/84 Jahre alt, mager, tlichtig, mit einem
kleinen Madchen... Sie kam, um mich zu begriRen: ,Ich bin nicht von hier, ich komme von jenseits des Flusses,
aus dem Kongo. Aber einmal pro Woche komme ich hierher, um einzukaufen, denn hier ist es billiger. Seit 23
Jahren bin ich hier; ich bin Krankenschwester, Hebamme; ich habe zwei- bis dreitausend Kinder zur Welt
gebracht...” — ,Ah... und Sie kommen allein hierher?“ — ,Ja, ja, wir nehmen das Kanu...“. Mit 83 Jahren! Nach
einer Stunde mit dem Kanu kam sie an. Diese Frau und viele wie sie haben ihr Land verlassen - sie ist
Italienerin, aus Brescia —, um den Leib Christi zu beriihren. Wenn wir in diese Missionslander gehen, ins
Amazonas-Gebiet, nach Lateinamerika, finden wir auf den Friedhéfen die Graber vieler Ordensfrauen und -
manner, die jung gestorben sind, weil sie flr die Krankheiten jenes Landes keine Antikdrper besalien und ihnen
dann in jungen Jahren erlagen... Die Werke der Barmherzigkeit: berthren, lehren, trosten, ,Zeit verlieren®...

Zeit verlieren. Da hat mir einmal etwas sehr gefallen: Ein Mann ging zur Beichte, befand sich aber in einer
Situation, in der er keine Absolution erhalten konnte. Er war mit einigem Bangen gekommen, denn er war schon
einige Male fortgeschickt worden: ,Nein, nein... scher dich fort!“. Der Priester hat ihm zugehért, hat ihm die
Situation erklart und ihm gesagt: ,Du aber bete! Gott liebt dich. Ich erteile dir den Segen, komm aber wieder.
Versprichst du mir das?“ Dieser Priester hat ,Zeit verloren®, um den Mann zu den Sakramenten hinzuziehen.
Das heil3t Nahe.

Und da ich zu Bischoéfen tiber Néhe spreche, glaube ich, dass ich Uber die wichtigste Nahe sprechen muss: die
Nahe zu den Priestern. Der Bischof muss fiir seine Priester verfligbar sein. Als ich in Argentinien war, habe ich,
wenn ich Exerzitien predigte — das habe ich immer gerne getan — und zu den Priestern sagte: ,Sprich dariber
mit deinem Bischof...*, viele, viele Male gehort: ,Aber nein, ich habe ihn angerufen; die Sekretarin hat mir
gesagt: Nein, er ist Uberaus beschaftigt, aber in drei Monaten wird er dich empfangen®. — So ein Priester fiihlt
sich als Waise, ohne Vater, ohne Nahe und beginnt, sich fallen zu lassen. Ein Bischof, der am Abend, wenn er
heimkommt, auf dem Blatt mit den Telefongesprachen den Anruf eines Priesters sieht, muss diesen entweder
noch am selben Abend oder am nachsten Tag sofort anrufen. ,Ja, ich bin beschaftigt, aber ist es dringend?* —
,Nein, nein, aber machen wir etwas aus...“. Damit der Priester spurt, dass er einen Vater hat. Wenn wir den
Priestern die Vaterfigur vorenthalten, kénnen wir von ihnen nicht verlangen, dass sie selbst Vaterfiguren sind.
Und so riickt das Empfinden fiir die Vaterschaft Gottes in die Ferne. Das Werk des Sohnes ist, die menschlichen
Erbarmlichkeiten — die geistlichen wie die leiblichen — zu berlhren. Die Nahe. Das Werk des Vaters ist, Vater zu
sein, ein vaterlicher Bischof.

Und dann die Jugendlichen — denn in diesen Tagen muss man von den jungen Menschen sprechen. Die
Jugendlichen sind ,lastig“! Denn sie kommen immer die gleichen Dinge zu sagen; oder: ,Ich sehe das aber
so...“ oder: ,die Kirche misste...“, und es braucht Geduld mit den jungen Leuten. Ich habe als Junge mehrere
Priester kennengelernt — es war eine Zeit, in der der Beichtstuhl haufiger aufgesucht wurde als jetzt —; sie
verbrachten Stunden um Stunden damit, zuzuhdren, oder sie empfingen einen im Pfarrbiiro, um dieselben
Dinge zu héren... aber mit Geduld. Und aulierdem, die jungen Leute aufs Land oder in die Berge mitnehmen...
Denken Sie an den heiligen Johannes Paulll.: Was machte er mit den Universitatsstudenten? Ja, er hielt die
Lektionen, aber dann ging er mit ihnen in die Berge! Nahe. Er horte ihnen zu. Er war mit den jungen Leuten
zusammen...

Und ein Letztes mdchte ich unterstreichen, denn ich glaube, dass der Herr es von mir verlangt: die GrofReltern.
Sie, die Sie unter dem Kommunismus, unter dem Atheismus gelitten haben, wissen, dass es die GroR3vater und
die Grolmiuitter waren, die den Glauben gerettet und weitergegeben haben. Die Grolieltern haben das
Gedachtnis eines Volkes, haben das Gedachtnis des Glaubens, das Gedachtnis der Kirche. Nicht die
Groleltern ,ausrangieren! In dieser Wegwerfkultur, die eben entchristlicht ist, wird ausgesondert, was nicht
nutzlich ist, was nicht funktioniert. Nein! Die Grol3eltern sind das Gedachtnis des Volkes, sie sind das
Gedéachtnis des Glaubens. Und die jungen Menschen mit den Grofeltern verbinden — auch das ist Nahe. Nahe
sein und Nahe schaffen. So wiirde ich auf diese Frage antworten. Es gibt keine Rezepte, aber wir miissen uns
auf den Kampfplatz begeben. Wenn wir warten, bis sie anrufen oder an die Tur klopfen... Nein. Wir missen
hinausgehen und suchen, wie der Hirte, der sich auf die Suche nach den Verlorenen macht. Ich weil} nicht, das



29

ist es, was mir dazu einfallt. Ganz einfach.

(Bischof Stawoj Leszek GtodZ, Erzbischof von Danzig)

Lieber Papst Franziskus, vor allem sind wir sehr dankbar, dass Papst Franziskus die Lehre von der
Barmherzigkeit vertieft hat, die der heilige Johannes Paulll. gerade hier in Krakau begonnen hatte. Wir alle
wissen, dass wir in einer von Ungerechtigkeit beherrschten Welt leben: Die Reichsten werden immer noch
reicher, die Armen verelenden, es gibt den Terrorismus, es gibt liberale Formen von Ethik und Moral, ohne
Gott... Und meine Frage lautet: Wie — und vor allem auf wen — soll man die Lehre von der Barmherzigkeit
anwenden? Der Heilige Vater hat eine Medizin propagiert, die sich ,misericordina“ nennt und die ich hier bei mir
habe: Danke fiir die Kampagne...

(Papst Franziskus)

...aber jetzt kommt die ,misericordina plus®: Die ist noch starker!

(Bischof Stawoj Leszek Gtodz)

...ja, und danke fir dieses ,Plus®. Wir haben hier das auch von der Regierung geférderte ,Plus“-Programm fir
kinderreiche Familien. Dieses ,Plus® ist in Mode. Mir geht es vor allem um das ,Fir wen?“ und das ,Wie?“. An
erster Stelle: Wer misste der Adressat unserer Lehre von der Barmherzigkeit sein? Danke.

(Papst Franziskus)

Danke. Das mit der Barmherzigkeit ist nicht etwas, das mir in den Sinn gekommen ist. Es ist ein Prozess. Wenn
wir es recht betrachten, finden wir bereits beim seligen PaulVI. einige Andeutungen Uber die Barmherzigkeit.
Dann war der heilige Johannes Paulll. ein ,Gigant* der Barmherzigkeit, mit der Enzyklika Dives in misericordia,
mit der Heiligsprechung der Schwester Faustina und dann mit dem Sonntag nach Ostern —am Vorabend jenes
Tages ist er gestorben. Es ist seit Jahren ein Prozess in der Kirche. Man sieht, dass der Herr verlangte, in der
Kirche diese Haltung der Barmherzigkeit unter den Glaubigen neu zu erwecken. Er ist der Barmherzige, der
alles verzeiht.

Mich beeindruckt sehr ein mittelalterliches Kapitell in der Basilika der heiligen Maria Magdalena zu Vézelay in
Frankreich, wo der Jakobsweg beginnt. Auf diesem Kapitell sieht man auf der einen Seite Judas, der sich
erhangt hat, mit offenen Augen und herausgestreckter Zunge, und auf der anderen Seite sieht man den Guten
Hirten, der ihn mit zu sich nimmt. Und wenn wir genau und ganz aufmerksam hinschauen, bemerken wir, dass
das Gesicht des Guten Hirten, seine Lippen auf der einen Seite einen traurigen Ausdruck haben, auf der
anderen Seite aber ein Lacheln zeigen. Die Barmherzigkeit ist ein Geheimnis, sie ist ein Geheimnis. Sie ist das
Geheimnis Gottes.

Man hat mich interviewt und daraus wurde dann ein Buch gemacht mit dem Titel ,Der Name Gottes ist
Barmherzigkeit‘. Doch das ist ein journalistischer Ausdruck; ich meine, dass man sagen kann, dass Gott der
barmherzige Vater ist. Zumindest prasentiert Jesus ihn so im Evangelium. Er straft, um zur Umkehr zu fihren.
Und auBerdem die Gleichnisse von der Barmherzigkeit und die Weise, wie er uns retten wollte... Als die Zeit
erfillt war, lie3 er seinen Sohn von einer Frau zur Welt bringen: leiblich, er rettet uns mit dem Leib; nicht
aufgrund der Angst, sondern vom Leib ausgehend. In diesem Prozess der Kirche empfangen wir so viele
Gnaden.

Und Sie sehen diese Welt, die an Ungerechtigkeit, an fehlender Liebe und an Korruption krankt. Aber das ist
wahr, das ist wahr. Heute kam im Flugzeug die Rede auf diesen Uber achtzig Jahre alten Priester, der in
Frankreich getotet wurde: Seit langem sage ich, dass die Welt im Krieg ist, dass wir den stlickweise gefihrten
dritten Weltkrieg erleben. Denken wir an Nigeria... ldeologien, ja, aber was ist die heutige ldeologie, die im
Mittelpunkt steht und die Mutter der Korruptionen und der Kriege ist? Die Vergotterung des Geldes. Nicht mehr



30

der Mensch ist die Krénung der Schopfung; an seine Stelle ist der Goétze Geld gesetzt worden, und alles wird fur
Geld gekauft und verkauft. Im Zentrum steht das Geld. Die Menschen werden ausgebeutet. Und der
Menschenhandel heute? Immer war es so: die Grausamkeit! Ich habe dartiber mit einer Regierungschefin
gesprochen und sie hat mir gesagt: ,Grausamkeit hat es immer gegeben. Das Problem ist, dass wir sie jetzt im
Fernsehen sehen; sie hat sich unserem Leben genahert.“ Aber immer diese Grausamkeit. Té6ten um des Geldes
willen. Die Menschen und die Schépfung ausbeuten. Ein kirzlich gewahlter afrikanischer Regierungschef hat
mir in der Audienz gesagt: ,Der erste Regierungsakt, den ich unternommen habe, war die Wiederaufforstung
des Landes, das entwaldet und zugrunde gerichtet war.“ Wir kimmern uns nicht um die Schépfung! Und das
bedeutet mehr Arme und mehr Korruption.

Aber was denken wir, wenn achtzig Prozent — mehr oder weniger, schauen Sie in den Statistiken nach; wenn
nicht achtzig, dann sind es zweiundachtzig oder achtundsiebzig — des Reichtums in den Handen von weniger als
zwanzig Prozent der Bevdlkerung sind? ,Pater, reden Sie nicht so, Sie sind Kommunist!“ Nein, nein, das sind
Statistiken! Und wer bezahlt das? Die Leute, das Gottesvolk: die ausgebeuteten Madchen, die arbeitslosen
Jugendlichen. In Italien sind vierzig Prozent der jungen Menschen unter finfundzwanzig Jahren arbeitslos; in
Spanien sind es flinfzig Prozent, in Kroatien siebenundvierzig. Warum? Weil es die ,liquid economy" gibt, die die
Korruption begunstigt. Ein bedeutender Katholik erzahlte mir schockiert, dass ein Freund ihm sagte: ,Ich zeige
dir, wie ich zwanzigtausend Dollar verdiene, ohne aus dem Haus zu gehen.” Und von Kalifornien aus tatigte er
mit dem Computer einen Ankauf von ich weil3 nicht was und verkaufte das Erworbene weiter nach China. In
zwanzig Minuten, in weniger als zwanzig Minuten hatte er diese zwanzigtausend Dollar verdient. Alles ist im
Fluss! Und die jungen Leute besitzen keine Kultur der Arbeit, weil sie keine Arbeit haben! Der Boden ist tot, weil
er ohne jede Klugheit ausgebeutet worden ist. Und so machen wir weiter. Die Welt erwarmt sich. Warum? Weil
wir verdienen mussen. Der Gewinn. ,Wir sind in die Vergoétterung des Geldes gefallen®, hat mir ein Botschafter
bei seiner Vorstellung gesagt. Das ist Gétzendienst.

Die gottliche Barmherzigkeit ist das Zeugnis, das Zeugnis vieler Menschen — Manner und Frauen, Jugendliche —,
die Werke tun: in Italien zum Beispiel das Genossenschaftswesen. Ja, es gibt einige, die allzu gerissen sind,
aber immer wird Gutes getan, werden gute Dinge verwirklicht. Und dann die Einrichtungen fir die Pflege der
Kranken: leistungsstarke Einrichtungen. Diesen Weg muss man einschlagen, etwas fir den Aufbau der
Menschenwdrde tun.

Doch was Sie sagen, ist wahr. Wir erleben einen religidsen Analphabetismus. Das geht so weit, dass in einigen
Heiligtimern der Welt die Dinge durcheinandergebracht werden: Man geht, um zu beten, es gibt Laden mit
Devotionalien, Rosenkranzen..., aber in einigen Geschéaften werden auch Dinge verkauft, die sich auf
Aberglauben beziehen, weil man das Heil im Aberglauben sucht, im religidsen Analphabetismus, diesem
Relativismus, der das eine mit dem anderen verwechselt. Und dort ist die Katechese gefragt, die Lebens-
Katechese. Die Katechese, die nicht nur darin besteht, Kenntnisse zu vermitteln, sondern darin, den Weg zu
begleiten. Das Begleiten ist eine der wichtigsten Haltungen! Das Wachstum des Glaubens begleiten. Es ist eine
groRRe Arbeit, und die jungen Leute erwarten das! Die jungen Leute warten... ,Aber wenn ich anfange zu reden,
langweilen sie sich!“ Aber gib ihnen etwas zu tun! Sag ihnen, sie sollen wahrend der Ferien flir zwei Wochen
beim Bau von bescheidenen Wohnungen fiir die Armen helfen oder irgendetwas anderes auf die Beine stellen!
Dass sie anfangen zu splren, dass sie nitzlich sind. Und dort lass dann den Samen Gottes fallen. Ganz
allmahlich. Doch allein mit Worten funktioniert das nicht! Den heutigen religidsen Analphabetismus, den missen
wir mit drei Formen der Sprache angehen: mit der Sprache des Verstands, der Sprache des Herzens und der
Sprache der Hande. Alle drei im Einklang miteinander.

Ich weil3 nicht... ich rede zu viel! Es sind Gedanken, die ich Ihnen vorlege. Sie werden mit lhrer Klugheit wissen,
was zu tun ist. Doch immer Kirche im Aufbruch! Einmal habe ich im Zusammenhang mit jenem Vers aus der
Offenbarung des Johannes: ,Ich stehe vor der Tir und klopfe an® (3,20) zu sagen gewagt: Er klopft an die Tdr,
aber ich frage mich, wie oft der Herr von innen an die Tur klopft, damit wir ihm 6ffnen und er zusammen mit uns
hinausgehen kann, um das Evangelium nach drauf3en zu tragen. Nicht eingeschlossen, hinaus! Hinausgehen,
hinausgehen! Danke.

(Bischof Leszek Leszkiewicz, Weihbischof von Tarndw)



31

Heiliger Vater, unser pastoraler Einsatz basiert gréf3tenteils auf dem traditionellen Modell der Pfarrgemeinde, die
auf dem sakramentalen Leben aufgebaut ist. Es ist ein Modell, das hier immer noch Friichte tragt. Dennoch wird
uns bewusst, dass sich auch bei uns die Bedingungen und die Umstande des taglichen Lebens rasch andern
und von der Kirche neue pastorale Handlungsweisen verlangen. Beide — Hirten wie Glaubige — &hneln wir ein
wenig jenen Jingern, die horen, sich sehr zu schaffen machen, aber nicht immer verstehen, die innere und
auliere missionarische Dynamik der kirchlichen Gemeinschaften fruchtbar werden zu lassen. Heiliger Vater, sie
sprechen in Ihrem Schreiben Evangelii gaudium von den missionarischen Jingern, die der Welt von heute voller
Begeisterung die Frohe Botschaft bringen. Was empfehlen Sie uns? Worin ermutigen Sie uns, damit wir in
unserer Welt die Gemeinschaft der Kirche erfolgreich, fruchtbar, freudig und mit missionarischem Schwung
aufbauen kénnen?

(Papst Franziskus)

Danke! Eines moéchte ich unterstreichen: Die Pfarrgemeinde ist nach wie vor wertvoll! Die Pfarrei muss bleiben:
Sie ist eine Struktur, die wir nicht Gber Bord werfen diirfen. Die Pfarrei ist ja gerade das Haus des Gottesvolkes,
in dem es lebt. Die Frage ist, wie ich die Pfarrei gestalte! Es gibt Pfarreien mit Pfarrsekretarinnen, die
»~Jungerinnen Satans® zu sein scheinen, die die Leute erschrecken. Pfarreien mit geschlossenen Tiren. Aber es
gibt auch Pfarreien mit offenen Tiren, Pfarreien, in denen, wenn jemand mit einer Frage kommt, gesagt wird:
»Ja, ja... bitte, nehmen Sie Platz! Was haben Sie auf dem Herzen?“ Und man hort zu, mit Geduld... Denn sich
um das Volk Gottes kiimmern ist anstrengend, ist anstrengend! Ein tiichtiger Universitatsprofessor, ein Jesuit,
den ich in Buenos Aires kennen lernte, bat im Moment seiner Pensionierung den Provinzial, als Pfarrer in ein
Stadtviertel gehen zu diirfen, um diese andere Erfahrung zu machen. Einmal pro Woche kam er in die Fakultat —
er gehorte zu jener Gemeinschaft — und eines Tages sagte er mir: ,Sag deinem Professor fiir Ekklesiologie,
dass in seinem Traktat zwei Thesen fehlen“ — ,Welche?“ — ,Erstens: Das heilige Volk Gottes ist wesentlich
ermidend. Und zweitens: Das heilige Volk Gottes tut ontologisch das, was ihm besser scheint. Und das macht
mude!“ Heute Pfarrer zu sein, ist anstrengend: In dieser heutigen Welt mit so vielen Problemen eine Pfarrei
voranzubringen, ist milhsam. Und der Herr hat uns berufen, damit wir uns ein wenig anstrengen; um zu arbeiten
und nicht um auszuruhen. Die Pfarrei ist ermiidend, wenn sie einen guten Grundansatz hat.

Die Erneuerung der Pfarrei ist eines der Dinge, die die Bischéfe immer vor Augen haben missen: Wie geht es
dieser Pfarrei? Was tust du? Wie lauft die Katechese? Wie lehrst du sie? Ist sie offen? So viele Dinge... Ich
denke an eine Pfarrei in Buenos Aires; wenn die Verlobten kamen: ,Wir mdchten hier heiraten...” — ,Ja — sagte
die Sekretarin — dies sind die Preise.“ Das geht nicht; eine solche Pfarrei ist nicht in Ordnung. Wie werden die
Menschen aufgenommen? Wie hért man ihnen zu? Ist immer jemand im Beichtstuhl? Wenn es in den
Pfarrkirchen — nicht in den kleinen Quartieren, sondern in denen, die im Zentrum, an den Hauptstral3en liegen —
einen Beichtstuhl gibt, in dem das Licht an ist, gehen die Leute immer hin. Immer. Eine einladende Pfarrei. Wir
Bischofe missen unseren Priestern diese Fragen stellen: ,Wie geht es deiner Pfarrei? Und gehst du hinaus?
Besuchst du die Gefangenen, die Kranken, die alten Frauen? Und was unternimmst du mit den Kindern? Wie
bringst du sie zum Spielen, und wie férderst du das Oratorium? Das ist eine der gro3en Einrichtungen auf
Pfarreiebene, zumindest in Italien. Das Oratorium. Dort spielen die Kinder und man vermittelt ihnen ein Wort, ein
wenig Katechese. Mide, zufrieden und mit einem guten Samen im Herzen kehren sie nach Hause zuriick. Die
Pfarrei ist wichtig! Hier und da wird gesagt, die Pfarrei tauge nichts mehr, weil jetzt die Stunde der Bewegungen
ist. Das ist nicht wahr! Die Bewegungen helfen, aber sie dirfen keine Alternative zur Pfarrei darstellen: Sie
mussen sich in der Pfarrei nitzlich machen und sie férdern, wie die Marianische Kongregation, wie die
Katholische Aktion und viele andere.

Die Neuheit suchen und die Pfarrstruktur &ndern? Was ich Ihnen sage, mag vielleicht wie eine Haresie
erscheinen, aber es ist, wie ich es erlebe: Ich glaube, dass sie etwas Ahnliches wie die bischéfliche Struktur ist,
sie ist anders, aber dhnlich. An die Pfarrei darf man nicht riihren: Sie muss bestehen bleiben als ein Ort der
Kreativitat, als Bezugspunkt, als ein mitterlicher Hort... Und dort diesen Erfindungsgeist walten lassen. Und
wenn eine Pfarrei so weitermacht, verwirklicht sich das, was ich — in Bezug auf die missionarischen Jinger —
.eine Pfarrei im Aufbruch® nenne.

So denke ich zum Beispiel an eine Pfarrei — ein schénes Vorbild, das dann von vielen nachgeahmt wurde —in
einem Dorf, in dem die Kindertaufe nicht Ublich war, weil das Geld fehlte. Aber fiir das Patronatsfest beginnt



32

man drei bis vier Monate vorher mit den Vorbereitungen, mit Hausbesuchen, und da sieht man, wie viele Kinder
nicht getauft sind. Man bereitet die Familien vor, und eine der Feiern beim Patronatsfest ist dann die Taufe von
dreildig bis vierzig Kindern, die andernfalls ungetauft geblieben waren. Solche Dinge muss man erfinden. Die
Leute heiraten nicht in der Kirche. Ich denke an eine Priesterversammlung. Einer stand auf und fragte: ,Hast du
Uberlegt, warum?“ Und er nannte viele Griinde, die wir ebenso sehen: die heutige Kultur und vieles mehr. Aber
es gibt eine ansehnliche Gruppe von Menschen, die nicht heiraten, weil das heute teuer ist! Es kostet! Alles
kostet, das Fest... Es ist ein gesellschaftliches Faktum. Und dieser Pfarrer, der sehr erfindungsreich war, sagte:
»Wenn jemand heiraten will, warte ich auf ihn!“ Denn in Argentinien gibt es zwei EheschlieBungen: Man muss
immer die zivile Trauung vornehmen und dann, wenn du willst, gehst du zum Gotteshaus deiner Religion, um zu
heiraten. Manche - viele! — kommen nicht, weil sie kein Geld fir ein groRes Fest haben... Aber die Priester, die
ein bisschen Erfindungsgeist haben, sagen: ,Nein, nein, ich warte auf dich!“ An jenem Tag werden die zivilen
Trauungen zwischen 11.00 und 14.00 Uhr vorgenommen; da mache ich keine Siesta! Nach der zivilen Trauung
kommen sie in die Kirche, heiraten und gehen in Frieden. Erfinden, suchen, hinausgehen, die Leute aufsuchen,
sich in ihre Schwierigkeiten hineinversetzen.

Doch eine ,Biro-Pfarrei* funktioniert heute nicht. Denn die Leute sind nicht diszipliniert. Sie haben ein
diszipliniertes Volk, und das ist eine Gnade Gottes! Aber im Allgemeinen sind sie nicht diszipliniert. Ich denke an
mein Land: Wenn du nicht auf die Suche nach ihnen gehst, wenn du keine Annaherung herbeiflihrst, kommen
sie nicht. Und das ist der missionarische Jiinger, die Pfarrei im Aufbruch. Hinausgehen und suchen, wie Gott es
getan hat, der seinen Sohn gesandt hat, um uns zu suchen.

Ich weil3 nicht, ob dies eine grob vereinfachende Antwort ist, aber ich habe keine andere. Ich bin kein
erleuchteter Pastoralexperte, ich sage das, was mir einfallt.

(Bischof Krzysztof Zadarko, Weihbischof von Koszalin-Kotobrzeg)

Heiliger Vater, eines der beangstigendsten Probleme, mit dem das heutige Europa sich auseinandersetzen
muss, ist die Flichtlingsfrage. Wie kdnnen wir ihnen helfen, da es so viele sind? Und was kénnen wir tun, damit
die Angst vor ihrer Invasion oder Aggression, die die ganze Gesellschaft Iahmt, Giberwunden wird?

(Papst Franziskus)

Danke! Das Fluchtlingsproblem... Nicht zu allen Zeiten waren die Flichtlinge wie jetzt. Sagen wir Migranten und
Flichtlinge; wir betrachten sie zusammen. Mein Vater war ein Migrant. Und ich habe dem Pré&sidenten [von
Polen] erzahlt, dass es in der Fabrik, in der er arbeitete, viele polnische Migranten gab, in der Nachkriegszeit.
Ich war ein Kind und habe viele von ihnen gekannt. Mein Land ist ein Land der Einwanderer, alle... Und dort gab
es keine Probleme; es waren andere Zeiten, das stimmt. Und heute, warum gibt es so viel Migration? Ich
spreche nicht von der Auswanderung aus der eigenen Heimat ins Ausland; das geschieht aufgrund des
Arbeitsmangels. Es ist klar, dass sie drau3en Arbeit suchen gehen. Das ist ein heimisches Problem, das auch
Sie ein wenig haben... Ich spreche von denen, die zu uns kommen: Sie fliehen vor den Kriegen, vor dem
Hunger. Das Problem liegt dort. Und warum liegt das Problem dort? Weil es in jenem Land eine Ausbeutung der
Menschen, eine Ausbeutung der Erde, eine Ausbeutung, um noch mehr Geld zu verdienen, gibt. Wenn man mit
Wirtschaftswissenschaftlern von Weltrang spricht, die dieses Problem sehen, sagen sie: Wir missen in diesen
Landern investieren; dadurch werden sie Arbeit bekommen und nicht mehr auswandern miissen. Aber es
herrscht Krieg! Es gibt den Stammeskrieg, einige ideologische Kriege oder einige kiinstliche Kriege, die von den
Waffenhandlern vorbereitet werden, die davon leben: Sie geben dir die Waffen, der du gegen die anderen bist,
und den anderen, die gegen dich sind. Und so leben sie! Wirklich, die Korruption steht am Ursprung der
Migration.

Was tun? Ich glaube, jedes Land muss das Wie und das Wann abwagen. Nicht alle Lander sind gleich; nicht alle
Lander haben die gleichen Mdglichkeiten. Jawohl. Aber sie haben die Mdglichkeit, grol3herzig zu sein!
GroRherzig als Christen. Wir kdnnen nicht dort investieren, aber fir diejenigen, die kommen... Wie viele und
wie? Man kann keine allgemeinglltige Antwort geben, denn die Aufnahme héngt von der Situation jedes Landes
und auch von der Kultur ab. Doch gewiss kann man vieles tun. Zum Beispiel das Gebet: Einmal in der Woche



33

die Anbetung vor dem Allerheiligsten mit einem Gebet fir die, welche an die Tir Europas klopfen und nicht
hineinkommen kénnen. Einigen gelingt es, aber anderen nicht... Dann kommt einer herein und schlagt einen
Weg ein, der Angst macht. Wir haben Lander, die es verstanden haben, die Migranten gut zu integrieren, seit
Jahren! Sie haben sie gut zu integrieren verstanden. In anderen hat sich leider eine Art von Gettos gebildet. Da
gibt es eine umfassende Reform, die auf Weltebene in Bezug auf diese Verpflichtung der Aufnahme
durchzufiihren ist. Doch das ist letztlich ein relativer Aspekt; generell notwendig ist das aufnahmebereite, offene
Herz. Das ist das Generelle! Mit dem Gebet, mit der Furbitte das tun, was ich kann. Relativ ist die Art, in der ich
es tun kann; nicht alle kdnnen es in der gleichen Weise tun. Aber das Problem besteht weltweit! Die Ausbeutung
der Schopfung, die Ausbeutung der Menschen. Wir erleben einen Moment der Vernichtung des Menschen als
Ebenbild Gottes.

Und mit diesem Aspekt mdchte ich hier schliel3en, denn hinter diesem Phanomen stehen die Ideologien. In
Europa, in Amerika, in Lateinamerika, in Afrika, in einigen Landern Asiens gibt es einen wahren ideologischen
Kolonialismus. Und einer von diesen — ich nenne ihn unverhohlen beim Namen - ist die Gender-Theorie! Heute
wird den Kindern — den Kindern! — in der Schule beigebracht, dass jeder sein Geschlecht selber wahlen kann.
Und warum wird das gelehrt? Weil die Lehrbiicher von den Personen und den Institutionen kommen, die dir das
Geld geben. Das sind die Formen von ideologischem Kolonialismus, die auch von sehr einflussreichen Landern
unterstitzt werden. Und das ist schrecklich. In einem Gesprach mit Benedikt XVI. — dem es Ubrigens gut geht
und der ein ganz klares Denken hat — sagte er mir: ,Heiligkeit, dies ist die Zeit der Stinde gegen den
Schopfergott!” Das ist klug. Gott hat Mann und Frau geschaffen; Gott hat die Welt so und so geschaffen... und
wir sind dabei, das Gegenteil zu machen. Gott hat uns einen Zustand der ,Wildnis“ anvertraut, damit wir aus ihr
Kultur machen; und dann tun wir mit dieser Kultur Dinge, die uns in den Zustand der ,Wildnis* zurlickversetzen
(vgl. Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, Wirzburg 1950, S. 95-96)! Was Benedikt XVI. da gesagt hat,
sollten wir bedenken: ,Es ist die Zeit der Siinde gegen den Schopfergott!“ Das wird uns helfen.

Aber du, Krzysztof wirst mich fragen: ,Was hat das mit den Migranten zu tun?* Es ist das ein bisschen der
Kontext, weilt du? In Bezug auf die Migranten will ich sagen: Das Problem liegt dort, in ihrem Land. Aber wie
nehmen wir sie auf? Jeder muss sehen, wie er es anstellt. Doch alle kbnnen wir ein offenes Herz haben und
daran denken, in den Pfarreien eine Stunde wéchentlich Anbetung zu halten und fir die Migranten zu beten.
Das Gebet versetzt Berge!

Das waren die vier Fragen. Ich weil3 nicht... Entschuldigen Sie, wenn ich zu viel geredet habe, aber das
italienische Blut verrat mich...

Vielen Dank fir den Empfang. Hoffen wir, dass diese Tage uns mit Freude erfiillen — mit Freude, mit groer
Freude. Und beten wir zu Maria, die Mutter ist und uns immer bei der Hand nimmt.

Salve Regina...

Und vergessen Sie die GroReltern nicht; sie sind das Gedachtnis eines Volkes!

[01265-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Papa Francisco

Antes de comenzar el didlogo con las preguntas que habéis preparado, quisiera cumplir una obra de
misericordia con todos vosotros, y sugerir otra. Sé que en estos dias, con la Jornada de la Juventud, muchos
habéis estado muy ocupados y no habéis podido asistir a las exequias del querido Mons. Zimowski. Dar
sepultura a los difuntos es una obra de caridad, y quisiera que ahora, todos juntos, rezaramos una oracién por
Mons. Zygmund Zimowski, y que esta sea una verdadera manifestacion de caridad fraterna: dar sepultura a un
hermano que ha muerto. Pater noster... Ave Maria... Gloria Patri... Requiem aeternam...



34

Y después, quisiera sugerir otra obra de misericordia. Sé que estais preocupados por esto: nuestro querido
cardenal Macharski, que esta muy enfermo... Al menos acercarse, porque creo que no se puede entrar donde
se encuentra, en estado de inconsciencia, pero al menos acercarse a la clinica, al hospital, y tocar el muro
como diciendo: «Hermano, estoy contigo». Visitar a los enfermos es otra obra de misericordia, Yo también iré.
Gracias.

Y, ahora, alguno de vosotros ha preparado las preguntas, al menos, las han hecho llegar. Estoy a vuestra
disposicion.

Mons. Marek Jedraszewski

Santo Padre, parece que los fieles de la Iglesia catdlica, y en general todos los cristianos en Europa occidental,
se van encontrando cada vez mas en minoria en el ambito de una cultura contemporanea ateo-liberal. En
Polonia asistimos a una confrontacién profunda, a una lucha enorme entre la fe en Dios, por un lado y, por el
otro, un pensamiento y unos estilos de vida como si Dios no existiera. Segun usted, Santo Padre, ¢qué
actuaciones pastorales deberia emprender la Iglesia catdlica en nuestro pais para que el pueblo polaco
permanezca fiel a su ya mas que milenaria tradicion cristiana? Gracias.

Papa Francisco
Excelencia, ¢ usted es obispo de...?
Mons. Marek Jedraszewski

De L6dz, donde ha comenzado el camino de santa Faustina, porque precisamente alli ha oido la llamada de
Cristo para ir a Varsovia y hacerse monja, justamente en £.6dz. La historia de su vida comenzé en mi ciudad.

Papa Francisco
Usted es un privilegiado.

Es verdad, la descristianizacion, la secularizacion del mundo moderno es fuerte. Muy fuerte. Pero alguno dice:
Si, es fuerte, pero se ven fendmenos de religiosidad, como si el sentido religioso se despertara. Y esto puede
ser también un peligro. Creo que nosotros, en este mundo tan secularizado, corremos también otro peligro, el
de la espiritualizacion gnostica: esta secularizacion nos da la posibilidad de hacer crecer una vida espiritual un
poco gnostica. Recordemos que ha sido la primera herejia de la Iglesia: El apdstol san Juan ataca a los
gnosticos -y jcon qué fuerzalen los que hay una espiritualidad subjetiva, sin Cristo. El problema mas grave,
para mi, de esta secularizacién es la descristianizacion: quitar a Cristo, quitar al Hijo. Yo rezo, escucho... y
nada mas. Esto es gnosticismo. Hay otra herejia también de moda en este momento, pero la dejo de lado
porque su pregunta, Excelencia, va en esta direccion. Existe también un pelagianismo, pero esta la dejamos a
parte, para hablar sobre ella en otro momento. Encontrar a Dios sin Cristo: un Dios sin Cristo, un pueblo sin
Iglesia. ¢ Por qué? Porque la Iglesia es la madre, es aquella que te da la vida, y Cristo es el hermano mayor, el
Hijo del Padre, que hace referencia al Padre, que es quien te revela el nombre del Padre. Una Iglesia huérfana:
el gnosticismo de hoy, puesto que es precisamente una descristianizacion, sin Cristo, nos lleva a una Iglesia,
mejor dicho, a unos cristianos, a un pueblo huérfano. Y no debemos hacer sentir esto a nuestro pueblo.

¢ Qué os aconsejaria yo? Me viene a la mente —pero creo que es la practica del Evangelio, donde esta
precisamente la ensefianza del Sefior- la cercania. Hoy, nosotros siervos del Sefior —obispos, sacerdotes,
consagrados, laicos convencidos—, debemos ser cercanos al Pueblo de Dios. Sin cercania hay solamente
palabra sin carne. Pensemos —a mi me gusta pensar esto- a los dos pilares del Evangelio. ;Cuales son los dos
pilares del Evangelio? Las Bienaventuranzas, y también Mateo 25, el «protocolo» con el cual todos nosotros
seremos juzgados. Concrecién. Cercania. Tocar. Las obras de misericordia, bien sean corporales o espirituales.
«Pero usted dice estas cosas porque esta de moda hablar de la misericordia este afo...». No. Es el Evangelio.



35

El Evangelio, obras de misericordia. Esta aquel herético, o ateo samaritano que se conmueve y hace lo que
debe hacer, incluso arriesgando su dinero. Tocar. Esta Jesus que estaba siempre con la gente, alli, con los
discipulos. Cercania. Tocar. Es la vida de Jesus... cuando él se conmovi6 a las puertas de la ciudad de Nain
(cf. Lc 7,11-17), se conmovio, fue y toco el ataud diciendo: «No llores...». Cercania. Y la cercania es tocar la
carne sufriente de Cristo. Y la Iglesia, la gloria de la Iglesia, son los martires, ciertamente, pero son también
muchos hombres y mujeres que han dejado todo y han pasado sus vidas en los hospitales, en las escuelas, con
los nifos, con los enfermos... Recuerdo que, en Centroafrica, una religiosa, tenia 83/84 anos, delgada, buena,
con una nifa... vino a saludarme: «Yo no soy de aqui, soy de la otra parte del rio, del Congo, pero cada vez,
una vez a la semana, vengo aqui a comprar, porque los precios son mas convenientes». Me dijo la edad: 83/84
anos. «Estoy aqui desde hace 23 anos: soy enfermera obstétrica, he ayudado a nacer dos o tres mil nifios...»
—«Ah... sy viene aqui sola»? —«Si, si, venimos en canoa...». jCon 83 anos! Con la canoa tardaba una hora y
llegaba. Esta mujer —y como ella tantas otras— han dejado su pais —es italiana, de Brescia— han dejado su pais
para tocar la carne de Cristo. Si nosotros vamos a estos paises de mision, a la Amazonia, a América Latina, en
los cementerios encontraremos las tumbas de tantos hombres y mujeres religiosos muertos jévenes, porque no
tenian los anticuerpos para las enfermedades de aquella tierra, y morian jovenes. Las obras de misericordia:
tocar, ensenar, consolar, «perder el tiempo». Perder el tiempo. Me ha gustado mucho, una vez, un sefior que
fue a confesarse y estaba en una situacion que no podia recibir la absolucién. Fue con un poco de miedo,
porque habia sido rechazado algunas veces: «No, no,... vete». El sacerdote lo escuchd, le explico la situacion y
le dijo: «Pero tu, tu reza. Dios te ama. Yo te daré la bendicidn, pero tu regresa, s me lo prometes?». Este
sacerdote, «perdia el tiempo» para atraer este hombre a los sacramentos. Esto se llama cercania. Y hablando
con los obispos de cercania, yo creo que debo hablar de la cercania mas importante: cercania con los
sacerdotes. El obispo debe estar siempre disponible para sus sacerdotes. Cuando estaba en Argentina escuché
de los sacerdotes... -muchas, muchas veces, cuando iba a darles ejercicios, a mi me gustaba dar ejercicios—, y
les decia: «Habla con tu obispo sobre esto...» —«Pero no, yo lo he llamado, la secretaria me dice: no, esta muy,
muy ocupado, pero te recibira en tres meses». Este sacerdote se siente huérfano, sin padre, sin cercania, y
comienza a venirse abajo. Un obispo que ve en el folio de las llamadas, por la tarde, cuando vuelve, la llamada
de un sacerdote, esa tarde o al dia siguiente debe llamarle inmediatamente. «Si, estoy ocupado, ¢ pero es
urgente?» —«No, no, pero pongamonos de acuerdo...». Que el sacerdote sienta que tiene un padre. Si nosotros
retiramos la paternidad a los sacerdotes, no podemos pedirles que sean padres. Asi el sentido de la paternidad
de Dios se aleja. La obra del Hijo es tocar las miserias humanas: espirituales y corporales. La cercania. La obra
del Padre: ser padre, ser obispo-padre.

Después, los jovenes, porque se debe hablar de los jovenes en estos dias. Los jévenes son «aburridos» porque
vienen a decir siempre las mismas cosas, o decir «yo lo pienso asi...», o también «la Iglesia deberia...», y se
necesita paciencia con los jovenes. Cuando yo era un muchacho, conoci algunos sacerdotes: era en un tiempo
en el que el confesionario era mas frecuentado que ahora, pasaban horas escuchando, o los recibian en el
despacho parroquial, para escuchar las mismas cosas... pero con paciencia. Y después, llevar a los jovenes al
campo, a la montafa... Pero pensad en san Juan Pabilo I, ; qué hacia él con los universitarios? Si, ensefiaba,
pero después se iba con ellos a la montafia. Cercania. Los escuchaba. Estaba con los jovenes...

Y una ultima cosa quisiera subrayar, porque creo que el Sefior me lo pide: los abuelos. Vosotros, que habéis
sufrido el comunismo, el ateismo, lo sabéis: han sido los abuelos, las abuelas quienes han salvado y transmitido
la fe. Los abuelos tienen la memoria de un pueblo, tienen la memoria de la fe, la memoria de la Iglesia. No
descartéis a los abuelos. En esta cultura del descarte, que precisamente esta descristianizada, se descarta lo
gue no sirve, lo que no funciona. No, los abuelos son la memoria del pueblo, son la memoria de la fe. Y poner
en relacién a los jévenes con los abuelos: también esto es cercania. Ser cercanos y crear cercania.
Responderia asi a esta pregunta. No existen recetas, pero tenemos que bajar a la realidad. Si esperamos que
suene la llamada o que llamen a la puerta... No. Debemos salir a buscar, como el pastor que va a buscar a los
descarriados. No sé, me viene esto. Simplemente.

Mons. Stawoj Leszek Gtddz (Arzobispo de Gdansk)

Querido Papa Francisco, nos sentimos especialmente agradecidos de que el Papa Francisco haya profundizado
la ensefanza sobre la misericordia que san Juan Pablo Il inicié aqui en Cracovia. Todos sabemos que vivimos
en un mundo dominado por la injusticia: los mas ricos se hacen aun mas ricos, y los pobres, mas pobres; hay



36

terrorismo, hay una ética y una moralidad liberales, sin Dios... Mi pregunta es: 4 Como aplicar la ensefianza
sobre la misericordia y, sobre todo, a quién? El Santo Padre ha promovido una medicina que se llama
«misericordinax, que he adquirido: gracias por haberla promovido...

Papa Francisco
...Pero ahora viene la «misericordina plus»: es mas fuerte.
Mons. Stawoj Leszek Gtédz

Si, gracias por ese «plus». Nosotros tenemos el programa «plus», promovido también por el gobierno en favor
de las familias numerosas. Este «plus» esta de moda, ¢ para quién y sobre todo, como? 4 Quién tendria que ser
en primer lugar objeto de nuestra ensefianza sobre la misericordia? Gracias.

Papa Francisco

Gracias. Esto de la misericordia no es algo que se me haya ocurrido a mi. Es un proceso. Si nos fijamos, ya el
beato Pablo VI se refiri6 a la misericordia. Luego, san Juan Pablo Il ha sido el gigante de la misericordia con la
Enciclica Dives in misericordia, la canonizacion de santa Faustina y, después, la octava de Pascua; murio la
vigilia de ese dia. Es un proceso que lleva afios en la Iglesia. Se ve que el Sefior pedia un despertar en la
Iglesia de esa actitud de misericordia entre los fieles. El es el Misericordioso que todo perdona. Me llama mucho
la atencion un capitel medieval que se encuentra en la Basilica de santa Maria Magdalena de Vézelay, en
Francia, dénde inicia el Camino de Santiago. En ese capitel esta, en una parte, Judas ahorcado, con los ojos
abiertos y la lengua fuera; y, en la otra, el Buen Pastor que lo lleva consigo. Y, si nos fijamos con atencion,
vemos en el rostro del Buen Pastor que sus labios estan tristes en una parte, mientras que en la otra, sonrien.
La misericordia es un misterio, es un misterio. Es el misterio de Dios. Me hicieron una entrevista, de la que
después salio un libro titulado EI nombre de Dios es misericordia, pero es una expresion periodistica; creo que
se podria decir que Dios es el Padre misericordioso. Al menos, Jesus nos lo muestra asi en el Evangelio.
Castiga para convertir. Y luego, estan las parabolas de la misericordia y el modo en que él quiso salvarnos...
Cuando lleg6 la plenitud de los tiempos, hizo que el Hijo naciera de una mujer: nos salva con la carne, no a
partir del miedo, sino de la carne. En este proceso de la Iglesia recibimos muchas gracias.

Y usted ve este mundo enfermo de injusticia, de falta de amor, de corrupcién. Esto es verdad, es verdad. Hoy,
en el avion, hablando de ese sacerdote octogenario que fue asesinado en Francia, sefialaba como desde hace
tiempo estoy diciendo que el mundo esta en guerra, que estamos viviendo la tercera guerra mundial a trozos.
Pensemos en Nigeria... Ideologias si, pero, ¢,cual es la ideologia de hoy, la que esta justo en el centro y es
madre de las corrupciones, de las guerras? La idolatria del dinero. EI hombre y la mujer ya no estan en la cima
de la creacion, alli se ha puesto el idolo dinero; todo se compra y se vende por dinero. En el centro, el dinero.
Se explota a la gente. )Y la trata de personas hoy? Ha sido siempre asi, la crueldad. Hablé de este sentimiento
a un Jefe de gobierno, y me dijo: «La crueldad ha existido siempre. El problema es que ahora la vemos en
television, se ha acercado a nuestra vida». Pero es siempre esa crueldad. Matar por dinero. Explotar a la gente,
exprimir la creacion. Un Jefe de gobierno africano, elegido hace poco, me dijo en una audiencia conmigo: «Lo
primero que hice en el gobierno fue reforestar el pais, que habia sido deforestado y arrasado». No cuidamos la
creacion. Y eso significa mas pobres, mas corrupcion. Y qué decir cuando el 80% —mas o0 menos, mirad bien las
estadisticas, y si no es el 80, sera el 82 o el 78— de las riqguezas esta en manos del 20% de la gente. «Padre no
hable asi, que usted es comunista». No, no, son estadisticas. Y quién paga eso? Lo paga la gente, el Pueblo
de Dios: las muchachas explotadas, los jévenes sin trabajo. En Italia, de los 25 afos para abajo, el 40% no
tiene trabajo; en Espafa, el 50%; en Croacia, el 47%. ¢Y por qué? Porque hay una economia liquida, que
favorece la corrupcion. Me comentaba escandalizado un buen catdlico, que habia ido donde un amigo
empresario que le dijo: «Te voy a ensefiar como gano veinte mil délares sin moverme de mi casa». Con el
ordenador, desde California, compro no sé qué cosa, y se la vendio a China. En veinte minutos, en menos de
veinte minutos, habia ganado esos veinte mil dolares. Todo es liquido. Los jovenes no tienen la cultura del
trabajo, porque no tienen trabajo. La tierra estd muerta porque ha sido explotada sin sabiduria. Y asi vamos.

¢, Por qué se sobrecalienta el mundo? Porque tenemos que ganar. La ganancia. «Hemos caido en la idolatria



37

del dinero». Me lo dijo un Embajador cuando vino a presentar las Credenciales. Es una idolatria.

La Divina Misericordia es el testimonio, el testimonio de mucha gente, de muchos hombres y mujeres, laicos,
jévenes, que se ponen manos a la obra. En Italia, por ejemplo, el cooperativismo. Si, hay algunos que se pasan
de listos; pero se hace siempre el bien, se hacen cosas buenas. Luego, las instituciones para curar a los
enfermos, organizaciones fuertes y dinamicas. Ir por ese camino, trabajar para que la dignidad humana crezca.
Pero es cierto lo que usted dice. Vivimos un analfabetismo religioso, hasta el punto de que en algunos
santuarios del mundo las cosas se confunden: se va para rezar, hay tiendas donde se compran articulos de
piedad, rosarios, y algunas venden objetos de supersticion, porque se busca la salvacion en la supersticion, en
el analfabetismo religioso, en ese relativismo que confunde una cosa con otra. Y es ahi donde se necesita la
catequesis, la catequesis de vida. Catequesis que no consiste sélo en dar nociones, sino en acompanar en el
camino. Acompanar es una de las actitudes mas importantes. Acompanar el crecimiento de la fe. Es un trabajo
grande, y los jovenes esperan esto. Los jovenes lo esperan. «Si, pero si yo comienzo a hablar, se aburren».
Entonces, ponles una tarea. Diles que durante sus vacaciones vayan 15 dias a ayudar a construir casas
sencillas para los pobres, o a hacer cualquier otra cosa. Que comiencen a sentirse utiles. Y deja caer ahi la
semilla de Dios. Lentamente. Sélo con palabras, la cosa no funciona. El analfabetismo religioso actual hemos
de afrontarlo con tres lenguajes, con tres lenguas: la lengua de la mente, la lengua del corazon y la lengua de
las manos. Las tres de modo arménico.

No sé... estoy hablando demasiado. Son ideas que les doy. Ustedes, con su prudencia, sabran qué hacer. Pero
siempre con una Iglesia en salida. Una vez me atrevi a decir que en el Apocalipsis esta aquel versiculo que dice
«Estoy de pie a la puerta y llamo» (3,20); el Sefior llama a la puerta, pero me pregunto cuantas veces llama él a
la puerta, pero desde dentro, para que le abramos y pueda salir con nosotros a llevar el Evangelio afuera. No
encerrados, sino afuera. Salir, salir. Gracias.

Mons. Leszek Leskkiewicz (Obispo auxiliar de Tarnéw)

Santo Padre, nuestra labor pastoral se basa sobre todo en el modelo tradicional de comunidad parroquial,
configurada por la vida sacramental. Un modelo que aqui sigue dando frutos. Sin embargo, nos damos cuenta
de que también aqui, entre nosotros, las condiciones y las circunstancias de la vida cotidiana cambian
rapidamente y exigen de la Iglesia nuevas formas pastorales. Los Pastores y los fieles se parecen un poco a
aquellos discipulos que, escuchando, hacen muchas cosas, pero que no siempre saben aprovechar el
dinamismo misionero interior y exterior de las comunidades eclesiales. Santo Padre, usted, en la Evangelii
gaudium, habla de discipulos misioneros que llevan con entusiasmo la Buena Noticia al mundo de hoy. ¢ En qué
nos anima? ¢ En qué nos anima para que podamos construir de manera fructifera, fecunda, gozosa y con
dinamismo misionero la comunidad de la Iglesia en nuestro mundo?

Papa Francisco

Gracias. Quisiera subrayar una cosa: la parroquia es siempre valida. La parroquia debe permanecer: es una
estructura que no debemos tirar por la borda. La parroquia es precisamente la casa del Pueblo de Dios, esa
donde vive. El problema esta en como la oriento. Hay parroquias con secretarias parroquiales que parecen
«discipulas de satanas», que espantan a la gente. Parroquias con las puertas cerradas. Pero hay también
parroquias con las puertas abiertas, parroquias donde, cuando viene alguien a preguntar, se dice: «Si, si..., se
acomode. 4 Cual es el problema?». Y se escucha con paciencia, porque cuidar del Pueblo de Dios es fatigoso,
es fatigoso. Un buen profesor universitario, un jesuita que conoci en Buenos Aires, cuando se jubilo pidio al
Provincial ir como parroco a un barrio para realizar esta otra experiencia. Una vez a la semana venia a la
Facultad —dependia de esa comunidad— y un dia me dice: «Di a tu profesor de eclesiologia que en su tratado
faltan dos tesis» —; cuales?— «La primera: el Pueblo santo de Dios es esencialmente cargante. Y la segunda:
el Pueblo santo de Dios, ontolégicamente, hace lo que le parece mejor. Y esto cansa». Hoy, ser parroco es
fatigoso: llevar adelante una parroquia es cansado, en este mundo de hoy con tantos problemas. El Sefior nos
ha llamado para que nos cansemos un poquito, para trabajar y no para descansar. La parroquia cansa cuando
esta bien planteada. La renovacion de la parroquia es una de las cosas que los obispos deben vigilar siempre:
¢, Como funciona esta parroquia? ¢ Qué haces? ;Como va la catequesis? ; Como la ensenas? 4 Esta abierta? Y



38

asi muchas cosas. Pienso en una parroquia en Buenos Aires; cuando los novios llegaban: «Nosotros
quisiéramos casarnos aqui». «Si, —decia la secretaria—, estos son los precios». Esto no funciona, asi una
parroquia no funciona. ; Como se acogen a las personas? ; Como se las escucha? ;Hay alguien siempre en el
confesionario? En las parroquias —no las de barrios pequenos, sino las que estan en el centro, en las grandes
avenidas—, si hay un confesionario con la luz encendida, la gente va siempre. Siempre. Una parroquia
acogedora. Nosotros, obispos, debemos preguntar esto a los sacerdotes: «;Como va tu parroquia? Y tu,

¢ sales? ¢ Visitas a los encarcelados, a los enfermos, a las ancianas? Y ;qué haces con los nifios? ;Como los
haces jugar y como llevas adelante el oratorio? Es una de las grandes instituciones parroquiales, al menos en
Italia. El oratorio: alli los jévenes juegan y se habla con ellos, se da un poco de catequesis. Regresan a casa
cansados, contentos y con una semilla buena. La parroquia es importante. Alguien dice que la parroquia ya no
sirve, porque hoy es la hora de los movimientos. Esto no es verdad. Los movimientos ayudan, pero los
movimientos no deben ser una alternativa a la parroquia: deben ayudar en la parroquia, llevar adelante la
parroquia, como existe la Congregacion Mariana, la Accidon Catdlica y tantas realidades. ¢ Buscar la novedad y
cambiar la estructura parroquial? Lo que os digo podra parecer quizas una herejia, pero es como lo vivo: creo
gue sea una cosa analoga a la estructura episcopal, es diferente, pero analoga. La parroquia no se toca: debe
permanecer como un puesto de creatividad, de referencia, de maternidad y todas esas cosas. Y actuar en ella
esa capacidad inventiva; cuando una parroquia va adelante asi se realiza lo que —a propdsito de los discipulos
misioneros— llamo «parroquia en salida». Por ejemplo, pienso en una parroquia —un ejemplo bonito que
después ha sido imitado por muchos— en un pais que no habia la costumbre de bautizar a los nifios, porque no
se tenia dinero; pero ante la fiesta patronal, se inician los preparativos 3 0 4 meses antes, con la visita a las
casas y alli se comprueba cuantos nifios no estan bautizados. Se prepara a las familias y uno de los actos de la
fiesta patronal es el bautizo de 30-40 nifios que, de otro modo, habrian quedado sin bautizar. Inventar cosas
semejantes. La gente no se casa por la Iglesia. Estoy pensando en una reunién de sacerdotes; uno se levanto y
dijo: «¢Has pensado porqué? Dio muchas razones que nosotros compartimos: la cultura actual, y asi
sucesivamente. Pero hay un buen grupo de gente que no se casa porque hoy casarse cuesta. Cuesta. Cuesta
por todo, la fiesta... Es un acto social. Y este parroco, que era muy ingenioso, dijo: «Quién quiera casarse, yo lo
espero». Porque en Argentina hay dos matrimonios: se debe ir siempre al civil y alli se hace el matrimonio civil,
y después si se quiere se va al templo de tu religion para casarte. Alguno —muchos— no vienen para casarse
porque no tienen dinero para hacer una fiesta grande. Pero los sacerdotes que tienen un poco de ingenio,
dicen: «No, no. Yo te espero». En ese dia, en el civil se casa a las 11:00-12:00-13:00-14:00: ese dia no echo la
siesta. Después del matrimonio civil vienen a la iglesia, se casan y van en paz. Inventar, buscar, salir, buscar a
la gente, ponerse en las dificultades de la gente. Pero una parroquia-oficina hoy no funciona. La gente no es
disciplinada. Vosotros tenéis un pueblo disciplinado, y esta es una gracia de Dios. Pero en general no es
disciplinada. Pienso en mi tierra: la gente, si no vas a buscarla, si no te acercas, no viene. Esto es el discipulo
misionero, la parroquia en salida. Salir para buscar, como ha hecho Dios, que ha enviado a su Hijo para
buscarnos.

No sé si es una respuesta simplista, pero no tengo otra. No soy un pastoralista iluminado, digo lo que me viene.
Mons. Krzysztof Zadarko (Obispo auxiliar de Koszalin-Kolobrzeg):

Santo Padre, uno de los problemas mas angustiosos que afronta la Europa de hoy es la cuestion de los
refugiados. ¢ Como podemos ayudarlos, dado que son muy numerosos? Y ;qué podemos hacer para superar el
miedo de una invasion o agresion, que paraliza a toda la sociedad?

Papa Francisco

Gracias. El problema de los refugiados. No en todos los tiempos los refugiados eran como hoy. Decimos
emigrantes y refugiados, los consideramos conjuntamente. Mi papa es un emigrante. Yo decia al Presidente [de
Polonia] que, en la empresa donde él trabajaba, habia muchos emigrantes polacos, en la postguerra, cuando yo
era nifo y conoci a muchos. Mi tierra es una tierra de emigrantes, todos. Alli no habia problemas; eran
ciertamente otros tiempos. Hoy, ¢ por qué hay tanta emigracién? No hablo de la emigracion de la propia patria
hacia el extranjero: esta es por falta de trabajo. Esta claro que van a buscar trabajo fuera. Esto es un problema
de casa, que también vosotros tenéis un poco. Hablo de los que vienen a nosotros: huyen de guerras, del
hambre. El problema esta alli. Y ¢ por qué el problema esta alli? Porque en esa tierra hay una explotacion de la



39

gente, hay una explotacién de la tierra, hay una explotacion para ganar mas dinero. Hablando con economistas
mundiales, que ven este problema, dicen: debemos invertir en esos paises; haciendo inversiones tendran
trabajo y no tendran necesidad de emigrar. Pero también hay guerras. La guerra de las tribus, algunas guerras
ideoldgicas o algunas guerras artificiales, preparadas por los traficantes de armas, que viven de esto: te dan las
armas a ti, que estas contra aquellos; y a aquellos que estan contra ti. Asi viven ellos. La corrupcién es
verdaderamente el origen de la emigracion. ¢ Qué hacer? Creo que cada pais debe ver como y cuando: no
todos los paises son iguales; no todos los paises tienen las mismas posibilidades. Pero si tienen la posibilidad
de ser generosos. Generosos como cristianos. No podemos invertir alli, pero para los que vienen... Cuantos y
cémo? No se puede dar una respuesta universal, porque la acogida depende de la situacion de cada Pais y
también de la cultura. Pero ciertamente se pueden hacer muchas cosas. Por ejemplo la oracion: una vez por
semana, la oracion ante el Santisimo Sacramento con una oracién para quienes llaman a la puerta de Europa y
no logran entrar. Algunos lo logran, pero otros no. Después entra uno y emprende un camino que genera
miedo. Hay paises que han sabido integrar bien a los emigrantes desde hace afios. Han sabido integrarlos bien.
En otros, desgraciadamente, se han formado como guetos. Se debe hacer toda una reforma, a nivel mundial,
sobre este compromiso, sobre la acogida. De todos modos, es un aspecto relativo: absoluto es el corazén
abierto para acoger. Esto es lo absoluto. Con la oracion, la intercesion, hacer lo que puedo. Relativo es el modo
como lo puedo hacer: no todos lo pueden hacer de la misma manera. Pero el problema es mundial. La
explotacién de la creacion, y la explotacion de las personas. Estamos viviendo un momento de aniquilacion del
hombre como imagen de Dios.

Quisiera concluir aqui con este aspecto, porque detras de esto hay ideologias. En Europa, América, América
Latina, Africa, en algunos paises de Asia, hay verdaderas colonizaciones ideoldgicas. Y una de estas —lo digo
claramente con «nombre y apellido»— es el gender. Hoy a los nifios —a los niflos— en la escuela se ensefa
esto: que cada uno puede elegir el sexo. j,Por qué ensefian esto? Porque los libros son los de las personas y
de las instituciones que dan el dinero. Son las colonizaciones ideoldgicas, sostenidas también por paises muy
influyentes. Y esto es terrible. Hablando con Papa Benedicto, que esta bien y tiene un pensamiento claro, me
decia: «Santidad, esta es la época del pecado contra Dios creador». Es inteligente. Dios ha creado al hombre y
a la mujer; Dios ha creado al mundo asi, asi, y nosotros estamos haciendo lo contrario. Dios nos dio un estado
«inculto» para que nosotros lo transformaramos en cultura; y después, con esta cultura, hacemos cosas que
nos devuelven al estado «inculto». Lo que ha dicho el Papa Benedicto tenemos que pensarlo: «Es la época del
pecado contra Dios creador». Esto nos ayudara.

Pero tu, Krzysztof, me diras: «¢Qué tiene que ver esto con los emigrantes?». Esta un poco en el contexto.
Sobre los emigrantes diré: el problema esta alli, en su tierra. Pero, ¢ cdmo los acogemos? Cada uno debe ver
coémo. Pero todos podemos tener el corazon abierto y pensar en hacer una hora en las parroquias, una hora a
la semana, de adoracion y de oracion por los emigrantes. La oracion mueve montafas.

Estas eran las cuatro preguntas. No sé. Perdonadme si he hablado mucho, pero la sangre italiana me traiciona.

Muchas gracias por la acogida y esperemos que estos dias nos llenen de alegria: de alegria, de gran alegria. Y
rezamos a la Virgen, que es Madre y que nos lleva siempre de la mano.

Salve Regina...
Y no olvidar: los abuelos son la memoria de un pueblo.
[01265-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Papa Francisco:

Antes de comecgar o dialogo — a partir das perguntas que preparastes — quero, juntamente convosco, praticar



40

uma obra de misericordia e depois sugerir-vos outra. Sei que, nestes dias, muitos de vés estavam ocupados
com a Jornada da Juventude e ndo puderam ir ao funeral do amado D. Zymowski (€ uma obra de caridade
enterrar os mortos) e gostaria que agora, todos juntos, fizéssemos uma oragao por D. Zygmund Zymowski e
gue esta seja uma verdadeira manifestacao do amor fraterno: enterrar um irmao que morreu. Pater noster... Ave
Maria... Gloria Patri... Requiem aeternam...

E a outra obra de misericérdia que gostaria de sugerir tem a ver com o nosso amado Cardeal Macharski que
esta muito doente. Sei que estais preocupados... Penso que nao se pode entrar onde ele esta, inconsciente,
mas pelo menos chegar perto dele, aproximar-se da clinica, do hospital, e tocar a parede como que dizendo:
«Irmao, estou contigoy. Visitar os doentes é outra obra de misericordia. Eu também irei. Obrigado.

Um de vos preparou as perguntas; pelo menos fizeram-mas chegar. Agora estou ao vosso dispor.
D. Marek Jedraszewski:

Santo Padre, parece que os fiéis da Igreja Catodlica e, em geral, todos os cristdos na Europa ocidental se
encontram cada vez mais em minoria no seio duma cultura contemporanea ateia-liberal. Na Polonia, assistimos
a um conflito profundo, a uma luta enorme entre fé em Deus, dum lado, e, do outro, um pensamento e estilos de
vida como se Deus néo existisse. Na sua opinido, Santo Padre, que tipo de agao pastoral deveria empreender a
Igreja Catolica no nosso pais para que o povo polaco permaneca fiel a sua mais que milenaria tradigao crista?
Obrigado.

Papa Francisco:
O senhor ¢ bispo de...?
D. Marek Jedraszewski:

...de Lodz, onde teve inicio o caminho de Santa Faustina; pois foi la que ouviu a voz de Cristo dizendo-lhe para
ir a Varsovia e fazer-se monja... precisamente em £odz. A historia da sua vida comegou na minha cidade.

Papa Francisco:

O senhor é um privilegiado. E verdade. A descristianizacdo, a secularizagdo do mundo moderno é intensa; é
muito grande. Mas ha quem diga: Sim, é grande, mas veem-se fendmenos de religiosidade que parecem indicar
um despertar do sentido religioso. E isto poderia ser também um perigo. Penso que, neste mundo tao
secularizado, temos ainda outro perigo: a espiritualidade gnéstica. Esta secularizagao torna possivel fazer
crescer uma vida espiritual um pouco gnéstica. Lembremos que foi a primeira heresia da Igreja: o apdstolo Joao
malha nos gnosticos — e como..., com que forga! —, com a sua espiritualidade subjetiva, sem Cristo. A meu ver,
o problema mais grave desta secularizagdo é a descristianizagao: tirar Cristo, tirar o Filho. Eu rezo, sinto... e
nada mais: isto € gnosticismo. (E ha ainda o pelagianismo, outra heresia que também esta na moda hoje, mas
nao quero falar dela agora, porque a sua pergunta requer que fale do primeiro; falaremos do pelagianismo
noutro momento). Encontrar Deus sem Cristo: um Deus sem Cristo, um povo sem Igreja. E porqué? Porque a
Igreja € a Mae, aquela que te da a vida, e Cristo € o Irm&o mais velho, o Filho do Pai, que faz pensar no Pai, é
aquele que te revela o nome do Pai. Uma Igreja 6rfa: o gnosticismo de hoje, como descristianizagao que é,
deixa-nos sem Cristo, leva-nos a uma Igreja, melhor dizendo, a cristdos, a um povo 6rfao. E nés devemos
ajudar o nosso povo a perceber isto.

Que vos recomendaria eu? Vem-me ao pensamento — mas € a recomendagéo do Evangelho, onde temos
precisamente o ensinamento do Senhor — a proximidade. Hoje nds, servidores do Senhor (bispos, sacerdotes,
consagrados, leigos convictos), devemos estar préoximo do povo de Deus. Sem proximidade, existe apenas
palavra sem carne. Pensemos — faz-me bem pensar nisto — nos dois pilares do Evangelho. Quais sao os dois
pilares do Evangelho? As Bem-aventurangas e, depois, Mateus 25, o «protocolo» segundo o qual todos



41

seremos julgados. Descer ao concreto. Proximidade. Tocar. As obras de misericordia, tanto corporais como
espirituais. «Mas o senhor diz estas coisas porque a moda este ano é falar da misericordia!» N&o; é o
Evangelho! O Evangelho, com as obras de misericérdia. Temos la aquele herege ou descrente de samaritano
gue se comove e faz o que deve fazer, desembolsando mesmo dinheiro! Tocar. No Evangelho, temos Jesus
que estava sempre no meio do povo ou com o Pai: ou em oracgdo, a sés com o Pai, ou entre a multiddo com os
seus discipulos. Proximidade. Tocar. E a vida de Jesus... Quando Ele Se comoveu as portas da cidade de Naim
(cf. Lc 7, 11-17), comoveu-se, foi e tocou no caixao, enquanto dizia a mae em lagrimas: «Nao chores».

Proximidade... E a proximidade € tocar a carne sofredora de Cristo. E a Igreja, a gloria da Igreja, sao os
martires — sem duvida —, mas sdo-no também tantos homens e mulheres que deixaram tudo e passaram a sua
vida nos hospitais, nas escolas, com as criangas, com os doentes... Lembro-me duma freirinha, na Africa
Central: tinha 83/84 anos, magra, corajosa, com uma menina... Veio saudar-me: «Eu ndo sou daqui; sou do
outro lado do rio, do Congo, mas de vez em quando, uma vez por semana, venho aqui fazer compras, porque
sd0 mais acessiveisy». Disse-me a idade: 83/84 anos. «Ha 23 anos que estou ca; sou enfermeira obstétrica, fiz
nascer duas/trés mil criancas» - «Ah! E vem aqui sozinha?» - «Sim, sim; tomamos a canoa». A idade de 83
anos, fazia uma hora de canoa e chegava. Esta mulher e muitas como ela deixaram o seu pais — ela € italiana,
de Bréscia —, deixaram o seu pais para tocar a carne de Cristo. Se formos aos paises de missdo, na Amazonia,
na América Latina, nos cemitérios, encontramos as sepulturas de muitos homens e mulheres consagrados
mortos jovens, porque, ndo tendo os anticorpos para as doengas daquelas terras, morriam jovens. As obras de
misericordia: tocar, ensinar, consolar, «perder tempoy». Perder tempo. Recordo com muito prazer um senhor
que foi confessar-se, mas vivia numa situagao tal que nao podia receber a absolvigdo. Aproximou-se um pouco
a medo, porque tinha ja sido mandado embora algumas vezes: «Nao, e ndo. Vai emboral» Mas desta teve mais
sorte. O padre ouviu-0, explicou-lhe a situagao e terminou dizendo-lhe: «Tu nunca deixes de rezar. Deus ama-
te. Dar-te-ei a béncgao, mas tu volta. Prometes-me?» E este padre «perdia tempoy, para atrair este homem aos
sacramentos. Isto chama-se proximidade.

E, falando a Bispos de proximidade, penso que devo referir-lhes a proximidade mais importante: a proximidade
aos sacerdotes. O bispo deve estar disponivel para os seus sacerdotes. Quando estava na Argentina, ouvi
muitas e muitas vezes da boca de sacerdotes, quando Ihes dava Retiro — eu gostava de dar Retiros — e
aconselhava: «Fala com o bispo sobre isso». Respondiam-me: «N&o consigo; chamei-o e a secretaria disse-me
que nao pode («esta muito, muito ocupado, mas recebe-te dentro de trés meses!»). Assim este padre sente-se
orfao, sem pai, sem a proximidade e comeca a desanimar. Um bispo que a noite, quando regressa, vé no
elenco das chamadas a dum sacerdote, imediatamente naquela mesma noite ou no dia seguinte deve chama-
lo. «Sim, estou ocupado! Mas € urgente?» - «Nao importa; acertemos uma data». Que o sacerdote sinta que
tem um pai. Se nos tiramos aos sacerdotes a paternidade, ndo podemos pedir-lhes que sejam pais. E, assim, o
sentido da paternidade de Deus esmorece. A obra do Filho é tocar as misérias humanas: espirituais e corporais.
A proximidade. A obra do Pai: ser pai, bispo-pai.

Depois, os jovens..., porque ndo podemos deixar de falar dos jovens nestes dias. Os jovens sdo «chatos»!
Porque vém dizer sempre as mesmas coisas, ou «eu penso assim», ou entdo «a Igreja deveria...», € € preciso
paciéncia com os jovens. Na minha juventude — era uma época em que o confessionario era mais frequentado
do que hoje — conheci alguns sacerdotes que passavam horas ouvindo-os no confessionario, ou recebiam-nos
no escritério paroquial para ouvir as mesmas coisas... mas com paciéncia. E, depois, levar os jovens em
excursdo pelo campo, pelas montanhas. Pensai em Sao Jodo Paulo Il: que fazia com os universitarios? Sim,
dava os tempos de aula, mas depois ia com eles para a montanha. Proximidade. Escutava-os. Estava com os
jovens.

E quero sublinhar uma ultima coisa, porque creio que o Senhor mo pede: os avos. Vos que sofrestes o
comunismo, o ateismo, sabeis isto: foram os av0s, foram as avds que salvaram e transmitiram a fé. Os avods
tém a memoria dum povo, tém a memoria da fé, a memodria da Igreja. Nao descarteis os avos! Nesta cultura do
descarte — precisamente porque esta descristianizada —, descarta-se aquilo que nao € util, que nao produz. Nao
os descarteis. Os avos sao a memoria do povo, sdo a memoria da fé. E é preciso fazer com que se encontrem
0S jovens com o0s avos: também isto € proximidade.

Estar préximo e criar proximidade: responderia assim a esta pergunta. Nao ha receitas, mas devemos entrar em



42

campo. Nao esperar que chamem ao telefone ou batam a porta... Devemos sair a procura, como o pastor que
vai procurar a ovelha extraviada. Nao sei [se respondi]; isto foi simplesmente o que me veio ao pensamento.

D. Stawoj Leszek Gtdédz (Arcebispo de Gdansk):

Querido Papa Francisco, sentimo-nos muito gratos sobretudo porque o Papa Francisco aprofundou o
ensinamento sobre a misericérdia que Sao Jodo Paulo Il tinha comegado precisamente aqui em Cracdvia. E
sabido que vivemos num mundo dominado pela injusti¢a: os mais ricos tornam-se ainda mais ricos, os pobres
tornam-se miseraveis; ha o terrorismo, temos a ética e a moralidade liberal sem Deus... A minha pergunta é
esta: Como aplicar o ensinamento da misericordia e sobretudo a quem? O Santo Padre promoveu um
medicamento que se chama «misericordina», que tenho comigo. Obrigado pela promogao!

Papa Francisco:
...mas agora vem a «misericordina plus». E mais forte!
D. Slawoj Leszek Glédz:

Everdade; obrigado por este «plus». Temos também o programa «plus» promovido, inclusivamente pelo
governo, para as familias numerosas. Este «plus» esta na moda. A quem... e sobretudo como? Em primeiro
lugar, quem deveria ser objeto do nosso ensinamento da misericordia? Obrigado.

Papa Francisco:

Obrigado. Este ponto da misericérdia ndo é algo que me veio ao pensamento a mim. E um processo. Se virmos
o Beato Paulo VI, ja tinha qualquer alusdo a misericordia. Depois, Sdo Joao Paulo Il foi o gigante da
misericérdia, com a Enciclica Dives in misericordia, a canonizagao de Santa Faustina e ainda a oitava de
Pascoa [como o domingo da Divina Misericérdia]; morreria na vigilia deste domingo. E um processo que dura,
ha anos, na Igreja. Vé-se que o Senhor pedia a Igreja para despertar esta atitude de misericérdia entre os fiéis.
Ele é o Misericordioso que perdoa tudo. Impressiona-me imenso um capitel medieval que esta na Basilica de
Santa Maria Madalena em Vézelay, na Franga, onde comega o Caminho de Santiago. Naquele capitel, de um
lado, tem Judas enforcado, com os olhos abertos, a lingua de fora... e, do outro, tem o Bom Pastor que o leva
consigo. E se olharmos bem, com atencao, a face do Bom Pastor, os labios de um lado estéo tristes, mas do
outro fazem um sorriso. A misericérdia & um mistério, € um mistério. E o mistério de Deus. Fizeram-me uma
entrevista, da qual em seguida nasceu um livro intitulado O nome de Deus é misericordia, mas é uma
expressao jornalistica; creio que se possa dizer que Deus é o Pai misericordioso; pelo menos € assim que
Jesus no-Lo faz ver no Evangelho. Mesmo quando pune, € para converter. Depois as parabolas da misericordia
e... o modo como Ele nos quis salvar. Quando chegou a plenitude do tempo, fez nascer o Filho de uma mulher:
com a carne... salva-nos com a carne; ndo a partir do medo, mas da carne. Neste processo da Igreja,
recebemos muitas gragas.

E o senhor vé este mundo doente de injusti¢a, de falta de amor, de corrupgao. E verdade, isto é verdade. Como
referia hoje no avido, ao falar daquele sacerdote octogenario que foi morto em Franga, ha tempos que venho
dizendo que o mundo esta em guerra, que estamos a viver uma lll Guerra Mundial aos pedagos. Pensemos na
Nigéria... Ideologias, sim! Mas qual é a ideologia central de hoje, que € a mae das corrupgdes, das guerras? A
idolatria do dinheiro. O homem e a mulher ja ndo estdo no vértice da criagao; |a puseram o idolo-dinheiro e, por
dinheiro, tudo se compra e vende. No centro, o dinheiro. Explora-se o povo. E o trafico de pessoas atual?
Sempre foi assim: a crueldade! Ao falar deste sentimento com um chefe de governo, este disse-me: «Sempre
houve a crueldade. O problema é que agora vemo-la pela televisdo, aproximou-se da nossa vida». Mas sempre
houve crueldade. Matar por dinheiro. Explorar as pessoas, explorar a criagdo. Um chefe de governo africano,
eleito recentemente, quando me visitou disse-me: «O primeiro ato de governo que fiz foi reflorestar o pais, que
fora desflorestado e aniquilado». Nao cuidamos da criagao! E isto significa mais pobres, mais corrupgao. Mas
que havemos de pensar, quando 80% — mais ou menos, verificai bem as estatisticas e, se nao for 80, é 82 ou
78 — das riquezas esta nas maos de menos de 20% da populagdo? «Padre, ndo fale assim, que chamam-lhe



43

comunista!» Ndo é comunismo; séo estatisticas. E quem paga isto? Pagam as pessoas, o povo de Deus: as
jovens exploradas, os jovens sem trabalho. Na Italia, dos 25 anos para baixo, 40% esta desempregado; na
Espanha, 50%; na Croacia, 47%. E porqué? Porque ha uma economia liquida, que favorece a corrupgao.
Contava-me, escandalizado, um grande catdlico, que foi ter com um amigo empresario: «Vou mostrar-te como
ganho 20.000 ddlares sem sair de casa». E da Califérnia, através do computador, fez uma compra de algo que
vendeu a China; em 20 minutos, em menos de 20 minutos, ganhara estes 20.000 ddlares. Tudo € liquido! E os
jovens nao possuem a cultura do trabalho, porque nao tém trabalho. A terra esta morta, porque desfrutada
insensatamente. E assim se continua... O mundo aquece, porqué? Porque temos de ganhar. O lucro. «Caimos
na idolatria do dinheiro»: isto foi-me dito por um Embaixador ao apresentar as Credenciais. E uma idolatria.

A Divina Misericordia é o testemunho, o testemunho de tantas pessoas, tantos homens e mulheres, leigos,
jovens que praticam obras [de misericérdia]: na Italia, por exemplo, o cooperativismo. Sim, ha alguns que séo
demasiado astutos, mas sempre se faz o bem, fazem-se coisas boas. E depois temos as instituigdes,
organizacgoes fortes, para cuidar dos doentes. Devemos seguir por esta estrada, trabalhar para que a dignidade
humana cresga. Mas é verdade o que o senhor diz. Vivemos um analfabetismo religioso tal, que, nalguns
santuarios do mundo, se confundem as coisas: vai-se rezar, existem lojas onde se compram os objetos de
devogao, os tergos, mas ha também algumas que vendem coisas de supersti¢ao, porque se procura a salvagao
na supersticdo, no analfabetismo religioso, naquele relativismo que confunde uma coisa com a outra. E, nestes
casos, é preciso a catequese, a catequese de vida. A catequese, que ndo € apenas dar nogcdes, mas
acompanhar o caminho. Acompanhar é uma das atitudes mais importantes! Acompanhar o crescimento da fé. E
um longo trabalho, e os jovens esperam isto. Os jovens esperam... «mas, se comego a falar-lhes, ndo tardam a
mostrar-se enjoados». E tu da-lhes um trabalho para fazer. Diz-lhes para irem quinze dias, durante as férias,
ajudar a construir casas modestas para os pobres, ou fazer qualquer outra coisa. Importante € que eles
comecem a sentir que sao uteis. E, ao longo dessas iniciativas, deixa cair a semente de Deus. Lentamente.
Mas s6 com as palavras... nao resulta! O analfabetismo religioso atual, devemos enfrenta-lo com trés
linguagens: a linguagem da mente, a linguagem do coragao e a linguagem das méaos. E todas trés
harmoniosamente.

Nao sei [se respondi]! Estou a falar demais? ... Sao ideias que vos deixo. Com a vossa prudéncia, sabereis o
que fazer. Mas a Igreja sempre em saida. Uma vez atrevi-me a dizer: temos aquele versiculo do Apocalipse
«Eu estou a porta e bato» (3, 20); Ele bate a porta, mas pergunto-me quantas vezes o Senhor bate a porta a
partir de dentro, para que nés Lhe abramos e Ele possa sair connosco para levar o Evangelho fora. Nao
fechados, sair para fora! Sair, sair! Obrigado.

D. Leszek Leszkiewicz (bispo auxiliar de Tarnow):

Santo Padre, o nosso servigo pastoral esta baseado principalmente no modelo tradicional da comunidade
paroquial, organizada sobre a vida sacramental. Um modelo que, aqui, continua a dar frutos. Todavia damo-nos
conta também de que as condi¢des e circunstancias da vida diaria mudam rapidamente e pedem a Igreja novas
modalidades pastorais. Pastores e fiéis parecem-se um pouco como aqueles discipulos que ouvem, trabalham
muito, mas nem sempre sabem aproveitar o dinamismo missionario interior e exterior das comunidades
eclesiais. O Santo Padre, na Evangelii gaudium, fala dos discipulos missionarios que levam, com entusiasmo, a
Boa Nova ao mundo atual. Que nos sugere? A que nos encoraja para podermos construir no nosso mundo a
comunidade da Igreja de modo frutuoso, fecundo, com alegria, com dinamismo missionario?

Papa Francisco:

Obrigado. Quero sublinhar uma coisa: a paréquia € sempre valida! A paréquia deve permanecer: € uma
estrutura que nao devemos jogar fora da janela. A pardquia é precisamente a casa do Povo de Deus, a casa
onde vive. O problema esta no modo como organizo a pardquia. Ha paréquias com secretarias paroquiais que
parecem «discipulas de satanas»: assustam as pessoas. Paréquias com as portas fechadas. Mas existem
também pardquias com as portas abertas, paréquias onde, quando chega alguém com uma questao, Ihe dizem:
«Sim, sim... Sente-se. Qual € o problema?» E escuta-se com paciéncia... porque cuidar do Povo de Deus é
cansativo, € cansativo! Um bom professor universitario, um jesuita, que conheci em Buenos Aires, quando se



44

aposentou, pediu ao Provincial para ir como paroco para um bairro a fim de fazer esta nova experiéncia. Uma
vez por semana, vinha a Faculdade — dependia daquela comunidade — e um dia disse-me: «Diz ao teu
professor de eclesiologia que, no seu tratado, faltam duas teses». - «Quais?» - «Primeira: O Povo Santo de
Deus ¢ essencialmente cansativo. E a segunda: o Povo Santo de Deus ontologicamente faz aquilo que lhe
parece melhor. E isto cansal» Hoje ser paroco € cansativo: guiar uma paroquia é cansativo, neste mundo com
tantos problemas. Mas o Senhor chamou-nos para que nos cansassemos um pouco: para trabalhar e ndo para
descansar.

A paroquia é cansativa, quando esta bem organizada. A renovagao da paréquia € uma das coisas que os
bispos devem ter sempre sob os olhos: Como esta esta paréquia? Que faz? Como esta a catequese? Como é
ensinada? E aberta? Tantas coisas... Penso numa pardquia de Buenos Aires; quando os noivos chegavam:
«Queremos casar-nos aqui». «Esta bem — dizia a secretaria —; estes sdo os precos». Isto esta errado, uma
pardéquia assim nao serve. Como se acolhem as pessoas? Como se escutam? Ha sempre alguém no
confessionario? Nas paréquias — ndo digo naquelas que estao em bairros pequenos, mas nas paroéquias que
estdo no centro, nas grandes avenidas —, se houver um confessionario com a luz acesa, ha sempre pessoas
que vao. Sempre! Uma paréquia acolhedora. E nés, bispos, devemos interpelar os padres sobre isto: «Como
esta a tua paréquia? E tu sais? Visitas os presos, os doentes, as velhinhas? E, com as criangas, que fazes? Fa-
las jogar, e como organizas o oratério? E uma das grandes instituicdes paroquiais, pelo menos na Italia. No
oratério, os adolescentes jogam e da-se-lhes uma palavra boa, um pouco de catequese. Regressam a casa
cansados, felizes e com uma semente boa.

A paroquia é importante. Alguns dizem que a paroquia esta ultrapassada; agora € o tempo dos movimentos.
Isto ndo é verdade! Os movimentos ajudam, mas nao devem colocar-se como alternativa a paréquia: devem
ajudar na paroquia, fazer caminhar a paréquia, como faz a Congregacao Mariana, como faz a A¢ao Catdlica e
muitas outras realidades. Correr atras de novidades, por de lado a estrutura paroquial? Aquilo que vos digo
talvez possa parecer uma heresia, mas € assim como eu a vivo: creio que € uma realidade analoga a estrutura
episcopal; diferente, mas analoga. Na pardquia, nao se toca: deve permanecer como um local de criatividade,
referéncia, maternidade e o mais que seja; e, dentro disto, exercitar a capacidade inventiva. E quando uma
paréquia procede assim, realiza-se aquilo a que chamei — isto a propésito dos discipulos missionarios que
perguntava — a «paroquia em saida».

Estou a pensar, por exemplo, numa paroquia — uma iniciativa bela, que depois foi imitada por muitos — numa
terra onde nao era costume batizar criangas, porque nao havia dinheiro para o batizado; entretanto aproxima-se
o dia do Padroeiro, e a sua festa comecga a preparar-se 3/4 meses antes com a visita as casas, vendo-se entao
o elevado numero de criancas que nao estdo batizadas. Preparam-se as familias e um dos atos da Festa do
Padroeiro € o Batismo de 30/40 criangas que, de outro modo, ficariam sem Batismo. Ha que inventar coisas
assim. O problema das pessoas ndo se casarem na Igreja. Recordo uma reunido de sacerdotes... levantou-se
um e disse: «Tu ja pensaste porqué?» E deu varias razdes que compartilhamos: a cultura atual, etc. Mas a
realidade é que um bom grupo de pessoas ndo se casa, porque hoje casar-se fica muito caro! E muito caro!
Tudo se paga..., para haver a festa. E um facto social. E este paroco, que possuia uma grande criatividade,
disse: «Quem quiser casar-se, saiba que eu estou a sua esperal» Porque, na Argentina, ha dois casamentos: €
obrigatorio sempre ir ao civil e |a faz-se o casamento civil; e, depois se o casal quiser, vai casar-se ao templo da
sua propria religido. Ha alguns — muitos! — que ndo vém casar-se, porque nao tém dinheiro para fazer uma festa
grande... Mas os padres com um pouco de criatividade dizem: N&o € preciso nada! Fico a espera deles. E,
naquele dia, casam-se no civil pelas 11, 12, 13, 14 horas... e eu, naquele dia, ndo fago a sesta! Depois do
casamento civil, vém a Igreja, casam-se e vao em paz.

Epreciso inventar, procurar, sair; procurar as pessoas, penetrar nas dificuldades das pessoas. Hoje, uma
paréquia-escritério ndo serve, porque as pessoas nao sao disciplinadas. Vés tendes um povo disciplinado, e
isto € uma graca de Deus. Mas geralmente o povo ndo é disciplinado. Penso na minha terra: se ndo vais a
procura das pessoas, se nao te aproximas, elas ndo vém. E isto € o discipulo missionario, paréquia em saida.
Sair a procurar, como fez Deus que enviou o seu Filho a nossa procura.

Nao sei se € uma resposta simplista, mas nao tenho outra. Nao sou um pastoralista iluminado, digo aquilo que
me vem ao pensamento.



45

D. Krzysztof Zadarko (Bispo Auxiliar de Koszalin-Kotobrzeg):

Santo Padre, um dos problemas mais angustiantes que enfrenta atualmente a Europa é a questédo dos
refugiados. Como podemos ajuda-los, dado que sado tdo numerosos? E que podemos fazer para superar este
medo duma invasao ou agressao que paralisa a sociedade inteira?

Papa Francisco:

Obrigado! O problema dos refugiados... Nem sempre os refugiados foram como agora; digamos que, migrantes
e refugiados, consideramo-los juntos. O meu pai € um migrante. E contava ao Presidente [da Polonia] que, na
fabrica onde ele trabalhava, havia muitos migrantes polacos depois da guerra; eu era crianga e conheci muitos.
A minha patria é uma terra de imigrantes, todos... E |4 ndo havia problemas; verdadeiramente eram outros
tempos. Hoje, porque ha tanta migragdo? Nao falo da emigragéo da prépria patria para o estrangeiro: esta € por
falta de trabalho. E claro que vao fora procurar trabalho. Este € um problema em casa, que também vos sentis
um pouco... Falo daqueles que vém ter connosco: fogem das guerras, da fome. O problema esta la. E porque
esta la o problema? Porque, naquela terra, ha exploracado do povo, ha exploracio da terra, ha exploragao para
ganhar mais dinheiro. Economistas mundiais, que veem este problema, dizem: deve-se fazer investimentos
naqueles paises; investindo, terdo trabalho e nao precisarao de emigrar. Mas ha a guerra! Ha a guerra das
tribos, algumas guerras ideologicas ou algumas guerras artificiais, preparadas pelos traficantes de armas que
vivem disso: dao as armas a uns que estido contra outros, e também a estes que sdo contra aqueles. E assim
vivem eles Na verdade a corrupgao esta na origem da migragao.

Como fazer? Penso que cada pais deve ver como e quando: nem todos os paises sao iguais; nem todos os
paises tém as mesmas possibilidades. E verdade, mas todos podem ser generosos; generosos como cristaos.
Nao podemos investir Ia, mas a favor daqueles que vém... Quantos e como? Nao se pode dar uma resposta
universal, porque o acolhimento depende da situacédo de cada pais e também da cultura. Mas é certo que se
podem fazer tantas coisas. Por exemplo, a oragdo: uma vez na semana, adoragédo ao Santissimo Sacramento
com preces por aqueles que batem a porta da Europa e ndo conseguem entrar. Alguns conseguem, mas outros
nao... Ou entdo entra um que toma uma estrada que gera medo. Temos paises que souberam, desde ha anos,
integrar bem os migrantes. Estes tém conseguido integrar-se bem. Noutros, infelizmente, formaram-se como
que guetos. Ha toda uma reforma que se deve fazer, a nivel mundial, sobre este compromisso, sobre o
acolhimento. Mas trata-se, em todo o caso, dum aspeto relativo; absoluto € o coragao aberto ao acolhimento.
Absoluto é isto! Com a oragao, a intercessao, fazer aquilo que posso. Relativo € o modo como o posso fazer:
nem todos o podem fazer da mesma maneira. Mas o problema € mundial. A exploracao de criagao, e a
exploragao das pessoas. Estamos a viver um momento de aniquilagdo do homem como imagem de Deus.

E aqui gostaria de concluir com um aspeto concreto, porque por detras dele estdo as ideologias. Na Europa,
nos Estados Unidos, na América Latina, na Africa, nalguns paises da Asia, existem verdadeiras colonizagdes
ideoldgicas. E uma delas — digo-a claramente por «<nome e apelido» - € o gender Hoje as criangas — as
criancas! —, na escola, ensina-se isto: o sexo, cada um pode escolhé-lo. E porque ensinam isto? Porque os
livros sdo os das pessoas e instituicdes que te dao dinheiro. S&o as colonizagdes ideoldgicas, apoiadas mesmo
por paises muito influentes. E isto é terrivel. Em conversa com o Papa Bento — que esta bem e tem um
pensamento claro — dizia-me ele: «Santidade, esta é a época do pecado contra Deus Criador». E inteligente!
Deus criou 0 homem e a mulher; Deus criou 0 mundo assim, assim e assim; € nés estamos a fazer o contrario.
Deus deu-nos um estado «inculto» para que o fizéssemos tornar-se cultura; e depois, com esta cultura,
fazemos as coisas que nos levam ao estado «inculto»! Devemos pensar naquilo que disse o Papa Bento: «E a
época do pecado contra Deus Criador»! E isto ajudar-nos-a.

Mas tu, Cristovao, dir-me-as: «E isto que tem a ver com os migrantes?» Trata-se um pouco do contexto, sabes?
Quanto aos migrantes, diria: o problema esta Ia, na terra deles. Mas como os acolhemos? Cada qual deve ver
como. Mas todos podemos ter o coracao aberto e pensar em fazer uma hora nas paroquias, uma hora por
semana, de adoragao e oragao pelos migrantes. A oragao move montanhas!

Estas eram as quatro perguntas. Nao sei [se respondi]. Desculpai se falei demasiado, mas o sangue italiano



46

atraicoa-me... Muito obrigado pelo acolhimento e esperemos que estes dias nos encham de alegria: alegria,
muita alegria. E rezemos a Nossa Senhora, que € Mae e sempre nos leva pela mao: «Salve Regina...»

E ndo vos esquecais dos avos, que sdo a memoria dum povo.
[01265-P0O.01] [Texto original: Italiano]

[B0568-XX.02]



