2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0474
Sabato 25.06.2016

Viaggio Apostolico di Sua Santita Francesco in Armenia (24-26 giugno 2016) - Visita alle
Cattedrali Armeno-Apostolica e Cattolica di Gyumri e Incontro Ecumenico e Preghiera per la Pace
a Yerevan

Visita alla Cattedrale Armeno-Apostolica di Gyumri

Visita alla Cattedrale Cattolica di Gyumri

Incontro Ecumenico e Preghiera per la Pace, nella Piazza della Repubblica a Yerevan

Visita alla Cattedrale Armena Apostolica di Gyumri

Alle ore 16.30 di questo pomeriggio, preso congedo dal Convento “Nostra Signora dell’Armenia”, il Santo Padre
Francesco si € trasferito in auto alla Cattedrale Armeno-Apostolica “Yot Verk” di Gyumri nella Piazza Vartanants.

Accolto dal Catholicos, il Papa € entrato processionalmente con lui in Cattedrale dove erano presenti alcuni
Vescovi Armeno-Apostolici e un piccolo gruppo di disabili e di rifugiati siriani. Il Santo Padre Francesco e Sua
Santita Karekin Il si sono soffermati in silenziosa preghiera davanti all'lcona mariana delle sette piaghe, quindi
hanno venerato il Crocifisso. Infine il Papa ha impartito la benedizione.

All'uscita il Santo Padre ha ricevuto un dono da una benefattrice argentina e ha raggiunto la Cattedrale Armeno-
Cattolica di Gyumri, sempre in Piazza Vartenants.

[01085-IT.01]

Visita alla Cattedrale Cattolica di Gyumri

Alle ore 17.15, il Santo Padre e il Catholicos di tutti gli Armeni si sono recati in visita alla Cattedrale Armeno-



Cattolica dei Santi Martiri di Gyumri nella Piazza Vartanants.

All'ingresso principale della Cattedrale sono stati accolti dall’Ordinario per gli Armeni Cattolici del’Europa
Orientale, I'’Arcivescovo Raphael Frangois Minassian, e dal Parroco. Erano presenti all'interno della Cattedrale
alcuni benefattori della Chiesa Armeno-Cattolica. Dopo I'ingresso in processione e la preghiera del Papa, il
Catholicos ha impartito la benedizione.

Papa Francesco si € trasferito quindi in auto all’aeroporto di Gyumri da dove, alle ore 18, & decollato — a bordo di
un A321 dell’Alitalia — per rientrare a Yerevan. Sul volo papale si trovava anche il Catholicos con alcuni dignitari
di Etchmiadzin.

All'arrivo a Yerevan il Santo Padre si € trasferito in auto a Piazza della Repubblica per I'lncontro Ecumenico e la
preghiera per la pace.

[01092-1T.01]

Incontro Ecumenico e Preghiera per la Pace, nella Piazza della Repubblica a Yerevan

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua armena

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in linqua francese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua portoghese

Alle ore 19 di oggi, nella Piazza della Repubblica a Yerevan, ha avuto luogo I'lncontro Ecumenico con la
Preghiera per la Pace, al quale hanno preso parte oltre 50mila persone. Era presente il Presidente della
Repubblica.

Nel corso della celebrazione che si € svolta in armeno e in italiano, dopo la recita del “Padre Nostro” (ognuno
nella propria lingua) e le letture, Sua Santita Karekin |l ha pronunciato un discorso a cui ha fatto seguito quello
del Santo Padre Francesco.

Pubblichiamo di seguito il discorso di Papa Francesco:

Discorso del Santo Padre

Venerato e carissimo Fratello, Supremo Patriarca e Catholicos di Tutti gli Armeni,
Signor Presidente,
cari fratelli e sorelle,

la benedizione e la pace di Dio siano con tutti voi!

Ho tanto desiderato visitare questa terra amata, il vostro Paese che per primo abbraccio la fede cristiana. E una
grazia per me trovarmi su queste alture, dove, sotto lo sguardo del monte Ararat, anche il silenzio sembra
parlarci; dove i khatchkar - le croci di pietra — raccontano una storia unica, intrisa di fede rocciosa e di



3

sofferenza immane, una storia ricca di magnifici testimoni del Vangelo, di cui voi siete gli eredi. Sono venuto
pellegrino da Roma per incontrarvi e per esprimervi un sentimento che sale dalle profondita del cuore: & I'affetto
del vostro fratello, & I'abbraccio fraterno della Chiesa Cattolica intera, che vi vuole bene e vi & vicina.

Negli anni scorsi le visite e gli incontri tra le nostre Chiese, sempre tanto cordiali e spesso memorabili, si sono,
grazie a Dio, intensificati; la Provvidenza vuole che, proprio nel giorno in cui qui si ricordano i santi Apostoli di
Cristo, siamo nuovamente insieme per rinforzare la comunione apostolica fra di noi. Sono molto grato a Dio per
la «reale ed intima unita» fra le nostre Chiese (cfr Giovanni Paolo Il, Celebrazione ecumenica, Yerevan, 26
settembre 2001: Insegnamenti XXIV, 2 [2001], 466) e vi ringrazio per la vostra fedelta al Vangelo, spesso eroica,
che & un dono inestimabile per tutti i cristiani. Il nostro ritrovarci non € uno scambio di idee, & uno scambio di
doni (cfr Id., Lett. enc. Ut unum sint, 28): raccogliamo quello che lo Spirito ha seminato in noi, come un dono per
ciascuno (cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 246). Condividiamo con grande gioia i tanti passi di un cammino
comune gia molto avanzato, e guardiamo davvero con fiducia al giorno in cui, con l'aiuto di Dio, saremo uniti
presso l'altare del sacrificio di Cristo, nella pienezza della comunione eucaristica. Verso quella meta tanto
desiderata «siamo pellegrini, e peregriniamo insieme [...] affidando il cuore al compagno di strada senza
sospetti, senza diffidenze» (ibid., 244).

In questo tragitto ci precedono e accompagnano molti testimoni, in particolare i tanti martiri che hanno sigillato
col sangue la comune fede in Cristo: sono le nostre stelle in cielo, che risplendono su di noi e indicano il
cammino che ci resta da percorrere in terra, verso la comunione piena. Tra i grandi Padri, vorrei riferirmi al santo
Catholicos Nerses Shnorhali. Egli nutriva un amore grande e straordinario nei confronti del suo popolo e delle
sue tradizioni, ed era al contempo proteso verso le altre Chiese, instancabile nella ricerca dell’'unita, desideroso
di attuare la volonta di Cristo: che i credenti «siano una sola cosa» (Gv 17,21). L’unita non & infatti un vantaggio
strategico da ricercare per mutuo interesse, ma quello che Gesu ci chiede e che sta a noi adempiere con la
buona volonta e con tutte le forze, per realizzare la nostra missione: donare al mondo, con coerenza, il Vangelo.

Per realizzare la necessaria unita non basta, secondo san Nerses, la buona volonta di qualcuno nella Chiesa: &
indispensabile la preghiera di tutti. E bello essere qui radunati per pregare gli uni per gli altri, gli uni con gli altri.
Ed € anzitutto il dono della preghiera che io sono venuto stasera a domandarvi. Da parte mia, vi assicuro che,
nell’offrire il Pane e il Calice all’altare, non manco di presentare al Signore la Chiesa di Armenia e il vostro caro
popolo.

San Nerses avvertiva il bisogno di accrescere I'amore reciproco, perché solo la carita € in grado di sanare la
memoria e guarire le ferite del passato: solo 'amore cancella i pregiudizi e permette di riconoscere che
I'apertura al fratello purifica e migliora le proprie convinzioni. Per quel santo Catholicos, nel cammino verso
l'unita & essenziale imitare lo stile delllamore di Cristo, che «da ricco che era» (2 Cor 8,9), «umilid sé stesso»
(Fil2,8). Sul suo esempio, siamo chiamati ad avere il coraggio di lasciare i convincimenti rigidi e gli interessi
propri, in nome dell’amore che si abbassa e si dona, in nome dell’amore umile: esso € I'olio benedetto della vita
cristiana, 'unguento spirituale prezioso che risana, fortifica e santifica. «Alle mancanze suppliamo con carita
unanime», scriveva san Nerses (Lettere del signore Nerses Shnorhali, Catholicos degli Armeni, VVenezia 1873,
316), e persino — faceva intendere — con una particolare dolcezza d’amore, che ammorbidisca la durezza dei
cuori dei cristiani, anch’essi non di rado ripiegati su sé stessi e sui propri tornaconti. Non i calcoli e i vantaggi,
ma I'amore umile e generoso attira la misericordia del Padre, la benedizione di Cristo e 'abbondanza dello
Spirito Santo. Pregando e «amandoci intensamente, di vero cuore, gli uni gli altri» (cfr 7 Pt 1,22), con umilta e
apertura d’animo disponiamoci a ricevere il dono divino dell’'unita. Proseguiamo il nostro cammino con
determinazione, anzi corriamo verso la piena comunione tra noi!

«Vi do la mia pace. Non come la da il mondo, io la do a voi» (Gv 14,27). Abbiamo ascoltato queste parole del
Vangelo, che ci dispongono a implorare da Dio quella pace che il mondo tanto fatica a trovare. Quanto sono
grandi oggi gli ostacoli sulla via della pace, e quanto tragiche le conseguenze delle guerre! Penso alle
popolazioni costrette ad abbandonare tutto, in particolare in Medio Oriente, dove tanti nostri fratelli e sorelle
soffrono violenza e persecuzione, a causa dell’'odio e di conflitti sempre fomentati dalla piaga della proliferazione
e del commercio di armi, dalla tentazione di ricorrere alla forza e dalla mancanza di rispetto per la persona
umana, specialmente per i deboli, per i poveri e per coloro che chiedono solo una vita dignitosa.



4

Non riesco a non pensare alle prove terribili che il vostro popolo ha sperimentato: un secolo € appena passato
dal “Grande Male” che si & abbattuto sopra di voi. Questo «immane e folle sterminio» (Saluto all'inizio della
Santa Messa per i fedeli di rito armeno, 12 aprile 2015), questo tragico mistero di iniquita che il vostro popolo ha
provato nella sua carne, rimane impresso nella memoria e brucia nel cuore. Voglio ribadire che le vostre
sofferenze ci appartengono: «sono le sofferenze delle membra del Corpo mistico di Cristo» (Giovanni Paolo I,
Lettera Apostolica in occasione del 1700° anniversario del Battesimo del Popolo armeno: Insegnamenti XXIV, 1
[2001], 275); ricordarle non & solo opportuno, & doveroso: siano un monito in ogni tempo, perché il mondo non
ricada mai piu nella spirale di simili orrori!

Desidero, al tempo stesso, ricordare con ammirazione come la fede cristiana, «anche nei momenti piu tragici
della storia armena, & stata la molla propulsiva che ha segnato l'inizio della rinascita del popolo provato» (ibid.,
276). Essa € la vostra vera forza, che permette di aprirsi alla via misteriosa e salvifica della Pasqua: le ferite
rimaste aperte e causate dall’'odio feroce e insensato, possono in qualche modo conformarsi a quelle di Cristo
risorto, a quelle ferite che gli furono inferte e che porta ancora impresse nella sua carne. Egli le mostro gloriose
ai discepoli la sera di Pasqua (cfr Gv 20,20): quelle terribili piaghe di dolore patite sulla croce, trasfigurate
dall’'amore, sono divenute sorgenti di perdono e di pace. Cosi, anche il dolore piu grande, trasformato dalla
potenza salvifica della Croce, di cui gli Armeni sono araldi e testimoni, pud diventare un seme di pace per il
futuro.

La memoria, attraversata dall’amore, diventa infatti capace di incamminarsi per sentieri nuovi e sorprendenti,
dove le trame di odio si volgono in progetti di riconciliazione, dove si pud sperare in un avvenire migliore per
tutti, dove sono «beati gli operatori di pace» (Mt 5,9). Fara bene a tutti impegnarsi per porre le basi di un futuro
che non si lasci assorbire dalla forza ingannatrice della vendetta; un futuro, dove non ci si stanchi mai di creare
le condizioni per la pace: un lavoro dignitoso per tutti, la cura dei piu bisognosi e la lotta senza tregua alla
corruzione, che va estirpata.

Cari giovani, questo futuro vi appartiene, ma facendo tesoro della grande saggezza dei vostri anziani. Ambite a
diventare costruttori di pace: non notai dello status quo, ma promotori attivi di una cultura dell’incontro e della
riconciliazione. Dio benedica il vostro avvenire e «conceda che si riprenda il cammino di riconciliazione tra il
popolo armeno e quello turco, e la pace sorga anche nel Nagorno Karabakh» (Messaggio agli Armeni, 12 aprile
2015).

In quest’ottica vorrei infine evocare un altro grande testimone e artefice della pace di Cristo, san Gregorio di
Narek, che ho proclamato Dottore della Chiesa. Egli potrebbe essere definito anche “Dottore della pace”. Cosi
ha scritto in quello straordinario Libro che mi piace pensare come la “costituzione spirituale del popolo armeno”:
«Ricordati, [Signore,...] di quelli che nella stirpe umana sono nostri nemici, ma per il loro bene: compi in loro
perdono e misericordia. [...] Non sterminare coloro che mi mordono: trasformali! Estirpa la viziosa condotta
terrena e radica quella buona in me e in loro» (Libro delle Lamentazioni, 83,1-2). Narek, «partecipe
profondamente consapevole di ogni necessita» (ibid., 3,2), ha voluto persino identificarsi con i deboli e i
peccatori di ogni tempo e luogo, per intercedere a favore di tutti (cfr ibid., 31,3; 32,1; 47,2): si & fatto
«l'offripreghiera di tutto il mondo» (ibid., 28,2). Questa sua solidarieta universale con 'umanita & un grande
messaggio cristiano di pace, un grido accorato che implora misericordia per tutti. Gli Armeni, presenti in tanti
Paesi e che desidero da qui abbracciare fraternamente, siano messaggeri di questo anelito di comunione. Il
mondo intero ha bisogno di questo vostro annuncio, ha bisogno della vostra presenza, ha bisogno della vostra
testimonianza piu pura. Pace a voil

[01067-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua armena

Ukdwpgn' b ho'yyd upplyh Bypuyp, Owypugn'yyi Numppupf b UidkGwy Zuyng Yupoghlng,
Nupn'l Lwpuquh,
Uhply b’ bypugpGlp b fogpkp,



[a\Illl nnp ll.l.ll.llél’l UlthHLpJHLGE no ]Ul].ll’[llll’lnLIdJI’lLﬁE lllﬁl}ﬁ éll]q l’ll]lﬂ.

Cuwwn bp pupugnud wyghy by wyu uppby i Eplhpp, akp Ucpowphp, np wnwohl6 plhynGkg fppunnbwlwl hojwnp: PGa hundwp
wnubdfwelnphnpynl  qubdly wyu pupaniGfGiph Jpu, npuky bpopon (Enwb hwyogfh GEpfn GogGhuly jnopynibp dkq onundb k
pynud. pwsfupkpp dkq quadnod k6 wilplGkp dp gundnopynd wipulnm hwjuwnnd b unoljug b wonogwf Gkpny hynoadws, §p
wundnipynch’ hupniun Uabnwpwlh ufwlskp hubkpn], npnlg dunwbqbpb bf gouf: Swghe bS Zondhg nipnun]np’ akq hkw
hwlnhykpne bk upwnp unpfhg plonn hd qqugnudp wpmwhwynkpne. wyl dkp Eypoap ukpl kE, Eppuypuljub gpluunbnedb b wdpnne
Ywpnyhlik Ghknkgny, np akq uhpnud £ b dbp hogfht k:

U.Ggywy wwphbkphb dkp Eyknkghbkph dhole dhow cwwn hwpquihg bk hnyd hhowpdwb wyghkp6 ne hwlghygnudGipp Uundn cGnphh
ubpnugul. Culpwlfwinpym Gp judknud E, np hklg wyu opp, Epp wyumby Pphuwnup unipp Unwfyog Gkpp hhowwnwly6 b Godnd, hplihG
Ghwupl pGEGE wipuybglyn wnwfl)wlwl hugnpgoipyodip dkp dholi: Cun kpupumwyupn E§ bunsdnib dkp kykgkghGhpph «puljuluwt Lo
GhpfhG Shnipyul hwdwp» (ZOLZULOEU NN R, «ZudwihnpbGulwl Shuwluwnwpnipni», Bplowb, 26 ukyukipkph 2001p.,
«nLunLgnuiﬁ]:p ]"[]‘)), 2 [2001], 466) " cﬁnphm].lml ) dl:q Uﬂ]hmmpmﬁhﬁ cunn mﬁqmli hkpnumhmﬁ l’lllll.]l]llﬂl]lllljnLl’aJU.lE }ll.l.lljl.l.lll, nn
mﬁq[iulhmmlzlb Ll.]lll]]qll I: pnpnp fpl’lumnﬁ]mﬁhpb }ll]llil]l]l: lﬂ;p hmﬁqbulnujﬂ ((qmqmlllmpﬁhph llmluulﬁmllnui >|:, Eﬁ&ulﬁl:pl‘l llmlumﬁmhnui l:))
(hidwn. Unyl, Cpowpbpuljub Guiwl «Qp kyhghl dp», 28). 26aL6F wyl, hGs Znghl k dkp dke guliky, npybu jnipufwlsynphl Gfkp
(hddwn. Unwfljwluwb hopgnp «Ubnwpuboljwl gGsnpyni», 246): Uks nipwpnipyudp Jhunud BGf shwupb jupus wpgbl cun
hwnwowgud fwbwyuphh pugnud fuy bpp e, hpnf, (hwhnge Goynod BGf wyl opbphb, Epp buwndn oglinipyudp dhugus § hGEGE
Pphunnup gnhwubnubh enipe’ hugnpgnipyul wipngowljul dhoipyudp: Fhyh wyy puqiunkls Gyunulp €oJunwdopilp BGf, L
fwdhnpynud [...] 66F dhwep6 dkp upnbpp wiluolws oo wijwpob Junwhlyn] ngklghe» ( Loyt 244):

l]ujl], ﬁlllﬁlllll]lll]ll'lllﬁ li]:q ﬁlll]lllllll'l,llLli ll Eﬁl.]l]]'lllll{gﬂlli ]_'nﬁ FllqulLli l.][llll[i]]]l, l'lllllﬂ[lllllll]ﬁll lllllqlilllplll] ﬁlllllllllﬂlll].]ﬁ]]]lﬂ, np lllI]Jlllli]l l]ﬁfhgl'lﬁ
hwuwpuluwg hwduwnp b Pphonne. Gpubf dkp wongbpl BG EpliGfnud, np doogpnod G dkp g owdbplenud I Gonod B6 wlwwwphp, np dkq
liEHLli ]: lllﬂl'll]l mju l.].lC}Ullll’l]'ll’lLli I}l]ll.ll'l l.].llipl’ll’[gllll]lllﬁ hmr[npl}m.mruﬁ. U‘h& lel.][lhl'lll Cm[l{llﬁ HLqI’lLlj l]li l].ll.lﬁlllll].ll]l unipp (llh[lll]]ll Cﬁnllhmlh
LliknkghGlphG, whnbs dhnpyub dbwmpuoncfh6 Pphumnup judfp ppulwiugbln guhugn], npykugh hujunugngblpp «dky (pGEG»
(Z.m[h., 17,21): Uppuple, dhoepynilip nuqiu]wpuljul wna]bpnpynd sk hnfowgupé cwhbph plGwpuncfog, wyp wyl, hbs Zpuniup
}UEI’H’[HLJ I: lihqﬁl'lg, l]_ nn lil]q ]: liﬁl’ll.li I'llllllql'll’léhl Illlll'll'l I.ll.l.lliflll.l lL ponpnp I'lLdl]I’lIll.l‘ l'l[ll.l.llllll[illlqﬁ]]ll’lL l'lllllillll’l lil][l l]lnl]lfhlanJl’lLﬁ[l.

U.Ehpm(ﬂ]cm Lil'lnlpjnlﬁﬂ I'llll]lllﬂlﬁmgﬁklnl hmﬁmp, Ellm lll'lll'lll (Lh[luhull, lll]ll]ﬂl]lmp >]: HlllL]: lihlll'l lll]llll'l llﬂlli{ﬂ bl{l}l’lkgl’lllj, mﬁhpmdl}cm ]:
llllll'l[]l'l lllI'lll[ﬂf[l: q‘l}ql}gl‘ll{ l: mJumhr[ ]llll]_llllfl]lllé LI'l[ilTl[l‘ lilil.lll li]rlllll'l l'll]llilll]'l, lih]_]ll liJl’lLlll'l lllill'l lllI'llll?I]LI]l: bl] hl]lm].llllllll]u l]lqupfb El]h]’lﬁ l:,
np ik Bd wyu Epkln akqlhg plgpkinc Pd Gngdhg Junwhkglnod B, np Zwugh ne Fudwlp unipp ukqubh Jpo pGswybpu skd qupupnud
Gkpluyuglly Shpnop Zwy Bliknkgnil kv alip uhplih dnqnfpghh:

Unipp Uhpubup qqnud kp Gwl dinpugupé ukpp plGwgunlpne wihpudbemnpyndGp, npndhknl dhuy6 ubkpl E popfwlj qupdwihn
hhennnupynclip kb poudbpne whgyuyh Epfkpp. dhugyh ubph £ obonud Gwpwywewpnudbpp I pouyp wwphu plgneGky, np Egpop hwlngby pug
1hGEpp dwfpnud b pupynfmud E ubhwlwb hadngnodGipp: Uy anipp Yapoghlnup hodwp gbgh dhnpywl fwboguphhb boljot k
plinophGulkp Pphumnup uppn nfip’ «Gw, np hwpnoon Ep» (R Ynp. 8-9), «Junlwphkgpkg hGEG ppk6» (®hy. 2, 8): Pp ophliwlny’
Lulsqud EGf fuonipyni Gl niGkGwn dkppuqundbpm fupuguws hudngnudbkphg b ubpulwl cuhbphg’ hwbnoG uppn, np pnGwphdood kL
Gppynud, hwlnh onlwph uhpn. wyb fphunnbbulwb Hwbfh ophlyw jnigh k, hnglinp publupdbf pujwuwblp, np wnngewgbnud k,
qnpmgﬁnui o uppulgﬁnuj: ((ﬁ‘hanpJnLﬁﬁhpE 6m6hhﬁf ﬁl‘mluﬁmhul[i ubpnll» (‘l;l:pul:u Cﬁnphmlb llmpnr[]ﬂlnu Zlang, (((l,mlimhf)),

Y kGkwnply, 1873, 316). I Gnybhuly hwuljuglnud kp uppn joupuhwandy fuggpoopyudp, np hahlugnad | upnp jupdpoopynlp Gulo
fppunnbGywlkph, np cwn hwhwp buwlEGnpnb b ubpoljwl cwhbpp hbnlpg G pGlws: Ny pk hwepGkpp b ognunp, wyy fonGwph o
whdbmpug ubpp Znp pupkqpuipyniGh b cwpdnud, Pphuwnnup ophbnipynibp b Unipp Zngne wnwwnmpynibp? Unnplyny b €upnwbg hpup
prnl uppknyd» (hﬁlim. Nkw. 1, 22), fonbmphmpymdp b hngm puglwdfn] mpudwgp]E6f vinwbwyne dhmpyjul won]wdmghb phéwh:
Yhnwluwlnpyudp cupnbulbGf dkp phpugfp, wikihl, Juqkif ykyh dkp dhele wipngowljul hungnpynipynibp:

«Qkq ki poylincd pf pwqungnipyniGp: Ny pGsybu wepwphl § wwypu, ku dbq bS wwghu» (Zogh. 14, 27): Lubgh6f Uybnwpubh wye
Jonufbipp, npnGf dkq wpudugpood 6 Uundnig qunqunkyne wyl puqugnepyniGp, npl weppuphl wygfwl gdupubn E qubk: Npfwb §6s
kG wyuop puqupnipywl Gwlwguphpl jubqbwd nsphgnnbpp, b npfwl ngpkpquljwl’ gounkpuqiGkph hbnlowbfGEpp: Tnwdnod b wyb
dnnnympybbph dwupl, npnbf vnpydus E6 pngly wiks hbs, honlwgbu Uhohl Uplkfoud, npuby puqduphy Eqpuypllp b fogpkp
EGpupldnud G pnbnpyul b hwpudwbfp’ wabnpyub b holofupunpynGGbph gunbwnn], npn6f cwpniGwl hpuhpnod 6 qkGEh
wwpuddul b Juhwnfh pupubh, nudp ghdkne gnpénpywb b dwpgne honlogbe whopGkph, ugfunbbph b Gpubg, mfkp plgpood kG



QU fwpnnubindd sfnwdky wyl unuljugp hopanipynGGlpp dwupl, npnlg Shond whgky k akp dngnidnpyp. plgudkGp dp qup | wigk; UkS
Gyknlhg, np akq yunnthwukg: Uyu €unuljuh ke okjwqup owpgp» (ﬂuﬂ:lld Unipp Nunwpugh uljqphlf hwywdbu hojunwgyw) Gkph, 12
wyphih 2015p.), wyu whwppupnipywl nnpbpquljwl pophnopgp, np abp dngndnepnp p dwpdGh Jpu Gpkg, dhew wyudnpfws k dGned
hhicnynipyub dkg b wypnud £ uppupd Mignod B chemby, np dbp munwgubfGhpp dkq 56 gunlwbnod, «Pphoane] onphgogdnp dwpdGh
whgudGlph wwnwywifibpt 56 (204205060 NNUNU R, «Unwfljwlwl Guiwl huy dngnipgh Ulponpbut 1700-wdkwlp
mnbpml)), ((nLunLgnujﬁl:p I"}'», 1 [2001], 275), r}llmﬁf h[lc]:“} ns ljl'll].ljﬁ u.]mmhh ]:, l.HJl].L‘ u.lmpmmllnanpJnLE. pnpnp dmﬁmﬁmhﬁhph
hulli“ll'l pnn lllc[l}ulll l}mnﬁlﬂﬁ, ﬂpulhuql'l 1]1()]1]111]‘1}1[1 lllJllLll ]:l'll]l:f éE[iI_]ﬁl-l l.llJl}ll]l‘lul] ll]llllllﬁh]‘ll‘l hnl‘ldmﬁfb ]jl:g:

Swhlwbnd ki dhududwbuly hhugdn 6fGny hheky, pk hGsybu fphunnbbulwb hojuwnp, €GogGhuly hwuyng gundn pyub
wikbunnplpquljwl yuhbpht, dqps quuubul E qgupaky, npp wpdwbugply E nonwgyoy dngndpph JkwdnGnyp (Vogl, 276): Uy | akp
huljwljwh nudp, np pogpwnpnad B Qunlh pophpgudop b iplopop Guboguphhb pugdbne. pog dugusd b junugh ne wipdwun
l.l.lln]]lnL[aJlllE l.l.]l.].ll.nﬁl.l.lnl.]lllé ].ll]pthlE I.ll.l.lpl’lr[ I]E npnc ll]jllll.lnll l’lulanng.l.ll ‘P‘l]lluulnul’l ].lhrlfhllllﬁ }lllllﬂiljlllml.llil, mJE llhllfhpbﬁ, nnp EI[U]E
l].]lllmﬁulnl]gllﬁ lL np l],hn l}llIlCljllUlé I]ﬁ [il]l]l Ijul]‘lliﬁl’l ]_]l]]]l: (l)m lllllll‘llllllnlllllllb gnirjg ml]kg l]pmﬁf mcmlllipmﬁ]]lll'l[i‘ 9“11“'.111 ]]phllnjl‘lﬁ (hlilim.
Znh. 20, 20). push Jpuw hpwd gudbph wyy vwpewhbyp JEpflpp uppoig gonpulbpyjus qupakp Ep6 Gkpoudh b pwqugnpyub
uljqpbunpynopGhip: Uyguhund, GogGhul] wikGudks gudp” pwsh iphugnpd qonpnipyniihg ginpulbpyws, app doclGkapl6 o juikpG kG
huwykpp, ljupng £ puqugnepyul skpd gonbog wepwquyh hodwp:

ZI’ICHI]HLI@JHLEE‘ lllll'lIng Ekllpl.llllllllﬁgl.llllb, l].lllI}lll[llL ﬁnll lL qllllllilllﬁllllll mpmhhmﬁhpm.l qﬁl.l.llllL HLE]].I[] I: I}U.IIIEHLIT, I'll'llﬂhll ll.ll.n]]ll'll.]?.]lllﬁ I}llll.]l]llE
ll'lll}UHllll]]’ll].lllIllLi I]ﬁ l'llllClﬂIleJlllﬁ 6]11]1(?“1]]]11’1, nip I_]LﬂIlhll'l ]: ]'ll’lllllll[ llllL]llqulLJﬁ mujuqgu PHLHI’II’I ]'ll]lLiU]Il, nip «hl’l]_llﬁl'l ]Ullll’ll]lllﬂl]lm[lﬁh[lllﬁ»
(Up. 5, 9). Fl’lll’l[]l'l l'lllllil.ll]l llllll ].”J'l[ill lll?lllllgl?l lﬂllllﬂquJII lllllif]]]lﬂ l}ﬁhlnl, lllJﬁllllTLl, np pniyp >lﬂ[1].“'1 ll]'ll?d’ll hlmp]ﬁlﬂl{lﬂﬁ IlLC}l'l[i Ehpbbl_lhlﬂl
i wywuqu, npabkny kppbf shnglGEG vnkndkpne puqugnpyul wuydwbGEp" popnph hodwp wpdwbwuyl) wepunubf, wiwky
lwphfunpblphl pbudwnwpnpyn b whlnby wwyfwp jucunwlkpnpywb ghd, npp wknf £ opdonofoh) wlb):

Ulll’lhlll‘ l]lll'llﬂl.l.llllll]’ll}ﬁl]p, l.l.lJl.l ll.lll]l].lqlll[i dhq I: l.l.lllllﬂlllllﬁl’lLli. 9[][1 lil]éhlll’l I'llill.llllﬂl’le.]llLﬁﬁ llllillllll’ll]ll’lll‘ llllll]'lllll'll]llll]lllﬁhll l}l].lllﬁlllll’ll.
l’l[iull’llllL]HllIleJHLﬁE l]{ HLGEEHLLL l’lé [Dh lemml’llll'flll’ljl’l ﬁnmmpﬁkp, llljl hmﬁr}hu{ﬁmﬁ Il hmcanmmﬁ liClllllIlLJl’Hll I'H'lllllllllﬁ qll]]&ll}ﬁkl’l:
Ui ophGh dkp wymqué b wyupglh, np hwy b poupf dnqudnupgGph hwewnipymt nughG YplhG aknf wnbdh, b pugugnueynGp
upph Lwpupugnud» ('nlumquuf hugkpht, 12 wuypph 2015|a.)1

Uju wbuwllynibhg hguwblwbugh Epowybu hpcky Pphunnu) puquygnpyub §6& JYughl b gnpdsh6’ unipp $phgnp Cupkljugndl, nphb
Glbnkgm Ywppuybn hnswlkgh: Cu fupng bp houpnopopll) el <boqugnpyw oppogbo»: G wyegbe E qplp wyg wpowundnp
Ol‘pfnuj, nn ubpnuj Ed mﬁllmﬁl:l npu_lku ((hmJ dnqnl]pr}l’l hnqhnp umhljmﬁmqpnqajnlﬁ». «Zbc]]'p, [S]:p,...] Epmﬁg, m.lf]:p ljmpr}].lmjllﬁ g]:qnui
ikp peludhlkpl kG, vwlub Gpubg puphfh hudwp. Gpubg dke hpugnpdhp Ghpnud b ngopdnipyod [...] Up' Jkpuglhp Gpulg, ndfkp hGa
hdnwnnud k6. Yhpyupwbufinpp'p: Updwnwfh) wpe weppuphhly wpnwnp ppugfp b wllhp puppb pd b Gpubg dke» («Uwnymb
nnphpgnipyu», 83, 1-2): Lwpklughl, «npuybu ghnwlhg dwubwlhg wikt juppfh (Tgyb, 3, 2), uikgu] dhish wikh dwdwbwlh
b whquGfp wlhwuplkph & Skqunplipp hkn GogGoboy, Shelnpylm hwdwp popaph oqupb ( oyl 31,3; 32,1; 47,2). (w qupéuw]
Cuiipnye wefpuphp wynpuiwnnygp» (Lnyf, 28,2): Lpw wyuyhup phghwlpuljul qgnpulgmpynbp Supglnpyub hbn fpponn koo
IS yuwnqud E puquynipywl, Ghppuchuly s, np popnph hwdwp ngopdnpym G E hwygnod: Swppbp kplypGkpnod Gepljo hwykpp, npnbg
tnpuypupup gplnud k8 wjunbnhg, wye hugnpgoepyub a6 (hGkG gunguiwpkpllp: Nqg weppuphp dbp wyu fupngnipyub jupht G,
abp Gbpljuynpyub Juphf mGh, dbp wikbuehlbs Jluynpyub fuphff nmbh: Mugugnpn i wikGkgn 6

[01067-AA.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua inglese

Venerable and Dear Brother, Supreme Patriarch-Catholicos of All Armenians,
Mr President,
Dear Brothers and Sisters,

God’s blessing and peace be with all of you!

| have greatly desired to visit this beloved land, your country, the first to embrace the Christian faith. It is a grace



7

for me to find myself here on these heights where, beneath the gaze of Mount Ararat, the very silence seems to
speak. Here the khatchkar — the stone crosses — recount a singular history bound up with rugged faith and
immense suffering, a history replete with magnificent testimonies to the Gospel, to which you are heir. | have
come as a pilgrim from Rome to be with you and to express my heartfelt affection: the affection of your brother
and the fraternal embrace of the whole Catholic Church, which esteems you and is close to you.

In recent years the visits and meetings between our Churches, always cordial and often memorable, have, thank
God, increased. Providence has willed that on this day commemorating the Holy Apostles of Christ we meet
once again to confirm the apostolic communion between us. | am most grateful to God for the “real and profound
unity” between our Churches (cf. JOHN PAUL I, Ecumenical Celebration, Yerevan, 26 September 2001:
Insegnamenti XX1V/2 [2001], 466), and | thank you for your often heroic fidelity to the Gospel, which is a
priceless gift for all Christians. Our presence here is not an exchange of ideas, but of gifts (cf. ID., Ut Unum Sint,
28): we are reaping what the Spirit has sown in us as a gift for each (cf. Evangelii Gaudium, 246). With great joy,
we are walking together on a journey that has already taken us far, and we look confidently towards the day
when by God'’s help we shall be united around the altar of Christ’s sacrifice in the fullness of Eucharistic
communion. As we pursue that greatly desired goal, we are joined in a common pilgrimage; we walk with one
another with “sincere trust in our fellow pilgrims, putting aside all suspicion and mistrust” (ibid., 244).

On this journey, we have been preceded by, and walk with, many witnesses, particularly all those martyrs who
sealed our common faith in Christ by their blood. They are our stars in heaven, shining upon us here below and
pointing out the path towards full communion. Among the great Fathers, | would mention the saintly Catholicos
Nerses Shnorhali. He showed great and extraordinary love for his people and their traditions, as well as a lively
concern for other Churches. Tireless in seeking unity, he sought to achieve Christ’s will that those who believe
“may all be one” (Jn 17:21). Unity does not have to do with strategic advantages sought out of mutual self-
interest. Rather, it is what Jesus requires of us and what we ourselves must strive to attain with good will,
constant effort and consistent witness, in the fulfilment of our mission of bringing the Gospel to the world.

To realize this necessary unity, Saint Nerses tells us that in the Church more is required than the good will of a
few: everyone’s prayer is needed. It is beautiful that we have gathered here to pray for one another and with one
another. It is above all the gift of prayer that | come this evening to ask of you. For my part, | assure you that, in
offering the bread and cup at the altar, | will not fail to present to the Lord the Church of Armenia and your dear
people.

Saint Nerses spoke of the need to grow in mutual love, since charity alone can heal memories and bind up past
wounds. Memory alone erases prejudices and makes us see that openness to our brothers and sisters can
purify and elevate our own convictions. For the sainted Catholicos, the journey towards unity necessarily
involves imitating the love of Christ, who, “though he was rich” (2 Cor 8:9), “humbled himself” (Phil 2:8).
Following Christ’'s example, we are called to find the courage needed to abandon rigid opinions and personal
interests in the name of the love that bends low and bestows itself, in the name of the humble love that is the
blessed oil of the Christian life, the precious spiritual balm that heals, strengthens and sanctifies. “Let us make
up for our shortcomings in harmony and charity”, wrote Saint Nerses (Lettere del Signore Nerses Shnorhali,
Catholicos degli Armeni, Venice, 1873, 316), and even — he suggested — with a particular gentleness of love
capable of softening the hardness of the heart of Christians, for they too are often concerned only with
themselves and their own advantage. Humble and generous love, not the calculation of benefits, attracts the
mercy of the Father, the blessing of Christ and the outpouring of the Holy Spirit. By praying and “loving one
another deeply from the heart” (cf. 7 Pet 1:22), in humility and openness of spirit, we prepare ourselves to
receive God'’s gift of unity. Let us pursue our journey with determination; indeed, let us race towards our full
communion!

“Peace | give to you. Not as the world gives it, do | give it to you” (Jn 14:27). We have heard these words of the
Gospel, which invite us to implore from God that peace that the world struggles to achieve. How many obstacles
are found today along the path of peace, and how tragic the consequences of wars! | think of all those forced to
leave everything behind, particularly in the Middle East, where so many of our brothers and sisters suffer
violence and persecution on account of hatred and interminable conflicts. Those conflicts are fueled by the
proliferation of weapons and by the arms trade, by the temptation to resort to force and by lack of respect for the



human person, especially for the weak, the poor and those who seek only a dignified life.

Nor can | fail to think of the terrible trials that your own people experienced. A century has just passed from the
“Great Evil” unleashed upon you. This “immense and senseless slaughter” (Greeting, Mass for Faithful of the
Armenian Rite, 12 April 2015), this tragic mystery of iniquity that your people experienced in the flesh, remains
impressed in our memory and burns in our hearts. Here | would again state that your sufferings are our own:
“they are the sufferings of the members of Christ’'s Mystical Body” (JOHN PAUL I, Apostolic Letter on the
1700th Anniversary of the Baptism of the Armenian People, 4: Insegnamenti XXIV/1 [2001], 275). Not to forget
them is not only right, it is a duty. May they be a perennial warning lest the world fall back into the maelstrom of
similar horrors!

At the same time, | recall with admiration how the Christian faith, “even at the most tragic moments of Armenian
history, was the driving force that marked the beginning of your suffering people’s rebirth” (ibid., 276). That is
your true strength, which enables you to be open to the mysterious and saving path of Easter. Wounds still
open, caused by fierce and senseless hatred, can in some way be configured to the wounds of the risen Christ,
those wounds that were inflicted upon him and that he bears even now impressed on his flesh. He showed those
glorious wounds to the disciples on the evening of Easter (cf. Jn 20:20). Those terrible, painful wounds suffered
on the cross, transfigured by love, have become a wellspring of forgiveness and peace. Even the greatest pain,
transformed by the saving power of the cross, of which Armenians are heralds and witnesses, can become a
seed of peace for the future.

Memory, infused with love, becomes capable of setting out on new and unexpected paths, where designs of
hatred become projects of reconciliation, where hope arises for a better future for everyone, where “blessed are
the peacemakers” (Mt 5:9). We would all benefit from efforts to lay the foundations of a future that will resist
being caught up in the illusory power of vengeance, a future of constant efforts to create the conditions for
peace: dignified employment for all, care for those in greatest need, and the unending battle to eliminate
corruption.

Dear young people, this future belongs to you, but cherish the great wisdom of your elders and strive to be
peacemakers: not content with the status quo, but actively engaged in building the culture of encounter and
reconciliation. May God bless your future and “grant that the people of Armenia and Turkey take up again the
path of reconciliation, and may peace also spring forth in Nagorno Karabakh (Message to the Armenians, 12
April 2015).

In this perspective, | would like lastly to mention another great witness and builder of Christ’s peace, Saint
Gregory of Narek, whom | have proclaimed a Doctor of the Church. He could also be defined as a “Doctor of
Peace”. Thus he wrote in the extraordinary Book that | like to consider the “spiritual constitution of the Armenian
people”: “Remember [Lord,] those of the human race who are our enemies as well, and for their benefit accord
them pardon and mercy... Do not destroy those who persecute me, but reform them; root out the vile ways of
this world, and plant the good in me and them” (Book of Lamentations, 83, 1-2). Narek, “profoundly conscious of
sharing in every need” (ibid., 3, 2), sought also to identify with the weak and sinners of every time and place in
order to intercede on behalf of all (cf. ibid., 31, 3; 32, 1; 47, 2). He became “the intercessor of the whole world”
(ibid., 28, 2). This, his universal solidarity with humanity, is a great Christian message of peace, a heartfelt plea
of mercy for all. Armenians are present in so many countries of the world; from here, | wish fraternally to
embrace everyone. | encourage all of you, everywhere, to give voice to this desire for fellowship. The whole
world needs this message, it needs your presence, it needs your purest witness. Peace to you!

[01067-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua spagnola

Venerado y querido hermano, Patriarca supremo y Catholicés de todos los armenios,
Sefor Presidente,
Queridos hermanos y hermanas



La bendicion y la paz de Dios estén con todos vosotros.

Mucho he deseado visitar esta querida tierra, vuestro Pais que fue el primero en abrazar la fe cristiana. Es una
gracia para mi encontrarme en estas montafas, donde, bajo la mirada del monte Ararat, también el silencio
parece que nos habla; donde los khatchkar —las cruces de piedra— narran una historia Unica, impregnada de
fe solida y sufrimiento enorme, una historia rica de grandes testigos del Evangelio, de los que sois herederos.
He venido como peregrino desde Roma para encontrarme con vosotros y para manifestaros un sentimiento que
brota desde la profundidad del corazén: es el afecto de vuestro hermano, es el abrazo fraterno de toda la Iglesia
Catolica, que os quiere y que esta cerca de vosotros.

En los afos pasados, se han intensificado, gracias a Dios, las visitas y los encuentros entre nuestras Iglesias,
siendo siempre muy cordiales y con frecuencia memorables. La Providencia ha querido que, en el mismo dia en
el que se recuerdan los santos Apoéstoles de Cristo, estemos juntos nuevamente para reforzar la comunion
apostolica entre nosotros. Estoy muy agradecido a Dios por la «real e intima unidad» entre nuestras Iglesias (cf.
Juan Pablo Il, Celebracion ecuménica, Erevan, 26 septiembre 2001) y os agradezco vuestra fidelidad al
Evangelio, frecuentemente heroica, que es un don inestimable para todos los cristianos. Nuestro reencuentro no
es un intercambio de ideas, sino un intercambio de dones (cf. Id., Carta enc. Ut unum sint, 28): recojamos lo
que el Espiritu ha sembrado en nosotros, como un don para cada uno (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 246).
Compartamos con gran alegria los muchos pasos de un camino comun que ya esta muy avanzado, y miremos
verdaderamente con confianza al dia en que, con la ayuda de Dios, estaremos unidos junto al altar del sacrificio
de Cristo, en la plenitud de la comunion eucaristica. Hacia esa meta tan deseada «somos peregrinos, y
peregrinamos juntos [...] hay que confiar el corazén al compariero de camino sin recelos, sin desconfianzas»
(ibid., 244).

En este trayecto nos preceden y acompafan muchos testigos, de modo particular tantos martires que han
sellado con la sangre la fe comun en Cristo: son nuestras estrellas en el cielo, que resplandecen sobre nosotros
e indican el camino que nos falta por recorrer en la tierra hacia la comunion plena. Entre los grandes Padres,
deseo mencionar al santo Catholicés Nerses Shnorhali. El manifestaba un amor grande y extraordinario por su
pueblo y sus tradiciones, y, al mismo tiempo, estaba abierto a las otras Iglesias, incansable en la busqueda de
la unidad, deseoso de realizar la voluntad de Cristo: que los creyentes «sean uno» (Jn 17,21). En efecto, la
unidad no es un beneficio estratégico para buscar mutuos intereses, sino lo que Jesus nos pide y que depende
de nosotros cumplir con buena voluntad y con todas las fuerzas, para realizar nuestra mision: ofrecer al mundo,
con coherencia, el Evangelio.

Para lograr la unidad necesaria no basta, segun san Nerses, la buena voluntad de alguien en la Iglesia: es
indispensable la oracion de todos. Es hermoso estar aqui reunidos para rezar unos por otros, unos con otros. Y
es sobre todo el don de la oracién que he venido a pediros esta tarde. Por mi parte, os aseguro que, al ofrecer
el Pan y el Caliz en el altar, no dejo de presentar al Sefior a la Iglesia de Armenia y a vuestro querido pueblo.

San Nerses advertia la necesidad de acrecentar el amor reciproco, porque solo la caridad es capaz de sanar la
memoria y curar las heridas del pasado: sélo el amor borra los prejuicios y permite reconocer que la apertura al
hermano purifica y mejora las propias convicciones. Para el santo Catholicds, es esencial imitar en el camino
hacia la unidad el estilo del amor de Cristo, que «siendo rico» (2 Co 8,9), «se humillo a si mismo» (Fip 2,8).
Siguiendo su ejemplo, estamos llamados a tener la valentia de dejar las convicciones rigidas y los intereses
propios, en nombre del amor que se abaja y se da, en nombre del amor humilde: este es el aceite bendecido de
la vida cristiana, el ungiiento espiritual precioso que cura, fortifica y santifica. «Suplimos las faltas con caridad
unanimey, escribia san Nerses (Cartas de Nerses Shnorhali, Catholicds de los Armenios, Venecia 1873, 316), e
incluso —hacia entender— con una particular dulzura de amor, que ablande la dureza de los corazones de los
cristianos, también de los que a veces estan replegados en si mismos y en sus propios beneficios. No los
calculos ni los intereses, sino el amor humilde y generoso atrae la misericordia del Padre, la bendicidon de Cristo
y la abundancia del Espiritu Santo. Rezando y «xamandonos intensamente unos a otros con corazén puroy» (cf. 1
P 1, 22), con humildad y apertura de animo, dispongamonos a recibir el don de la unidad. Sigamos nuestro
camino con determinacién, mas aun corramos hacia la plena comunion entre nosotros.



10

«La paz os dejo, mi paz os doy; no os la doy yo como la da el mundo» (Jn 14,27). Hemos escuchado estas
palabras del Evangelio, que nos disponen a implorar de Dios esa paz que el mundo tanto se esfuerza por
encontrar. jQué grandes son hoy los obstaculos en el camino de la paz y qué tragicas las consecuencias de las
guerras! Pienso en las poblaciones forzadas a abandonar todo, de modo particular en Oriente Medio, donde
muchos de nuestros hermanos y hermanas sufren violencia y persecucion a causa del odio y de conflictos,
fomentados siempre por la plaga de la proliferacion y del comercio de armas, por la tentacion de recurrir a la
fuerza y por la falta de respeto a la persona humana, especialmente a los débiles, a los pobres y a los que
piden sélo una vida digna.

No dejo de pensar en las pruebas terribles que vuestro pueblo ha experimentado: Apenas ha pasado un siglo
del “Gran Mal” que se abatio sobre vosotros. Ese «exterminio terrible y sin sentido» (Saludo al comienzo de la
Santa Misa para los fieles de rito armenio, 12 abril 2015), este tragico misterio de iniquidad que vuestro pueblo
ha experimentado en su carne, permanece impreso en la memoria y arde en el corazon. Quiero reiterar que
vuestros sufrimientos nos pertenecen: «son los sufrimientos de los miembros del Cuerpo mistico de Cristo»
(Juan Pablo I, Carta apostdlica en ocasion del XVII centenario del bautismo del pueblo armenio, 7); recordarlos
no es so6lo oportuno, sino necesario: que sean una advertencia en todo momento, para que el mundo no caiga
jamas en la espiral de horrores semejantes.

Al mismo tiempo, deseo recordar con admiracién como la fe cristiana, «incluso en los momentos mas tragicos
de la historia armenia, ha sido el estimulo que ha marcado el inicio del renacimiento del pueblo probado» (ibid.,
276). Esta es vuestra verdadera fuerza, que permite abrirse a la via misteriosa e salvifica de la Pascua: las
heridas que permanecen abiertas y que han sido producidas por el odio feroz e insensato, pueden en cierto
modo conformarse a las de Cristo resucitado, a esas heridas que le fueron infligidas y que tiene impresas
todavia en su carne. El las mostré gloriosas a los discipulos la noche de Pascua (cf. Jn 20,20): esas heridas
terribles de dolor padecidas en la cruz, transfiguradas por el amor, son fuente de perdén y de paz. Del mismo
modo, también el dolor mas grande, transformado por el poder salvifico de la cruz, de la cual los Armenios son
heraldos y testigos, puede ser una semilla de paz para el futuro.

La memoria, traspasada por el amor, es capaz de adentrarse por senderos nuevos y sorprendentes, donde las
tramas del odio se transforman en proyectos de reconciliacion, donde se puede esperar en un futuro mejor para
todos, donde son «dichosos los que trabajan por la paz» (Mt 5,9). Hara bien a todos comprometerse para poner
las bases de un futuro que no se deje absorber por la fuerza engafiosa de la venganza; un futuro, donde no nos
cansemos jamas de crear las condiciones por la paz: un trabajo digno para todos, el cuidado de los mas
necesitados y la lucha sin tregua contra la corrupcion, que tiene que ser erradicada.

Queridos jovenes, este futuro os pertenece, pero sabiendo aprovechar la gran sabiduria de vuestros ancianos.
Desead ser constructores de paz, no notarios del status quo, sino promotores activos de una cultura del
encuentro y de la reconciliacion. Que Dios bendiga vuestro futuro y «haga que se retome el camino de
reconciliacion entre el pueblo armenio y el pueblo turco, y que la paz brote también en el Nagorno Karabaj»
(Mensaje a los Armenios, 12 abril 2015).

Por ultimo, quiero evocar en esta perspectiva a otro gran testigo y artifice de la paz de Cristo, san Gregorio de
Narek, que he proclamado Doctor de la Iglesia. Podria ser definido también «Doctor de la paz». Asi escribia en
ese extraordinario Libro que me gusta considerar como la «constitucién espiritual del pueblo armenio»:
«Recuérdate, [Sefior, ...] de los que en la estirpe humana son nuestros enemigos, pero por el bien de ellos:
concede a ellos perdon y misericordia. [...] No extermines a los que me muerden, transformalos. Extirpa la
viciosa conducta terrena y planta la buena en mi y en ellos» (Libro de las Lamentaciones, 83, 1-2). Narek,
«participe profundamente consciente de toda necesidad» (ibid., 3,2), ha querido identificarse incluso con los
débiles y los pecadores de todo tiempo y lugar, para interceder en favor de todos (cf. ibid., 31,3; 32,1; 47,2): se
ha hecho «“ofrenda de oracion” de todo el mundo» (ibid., 28,2). Su solidaridad universal con la humanidad es
un gran mensaje cristiano de paz, un grito vehemente que implora misericordia para todos. Los armenios,
presentes en muchos paises y a quienes deseo abrazar fraternalmente desde aqui, son mensajeros de este
deseo de comunién. Todo el mundo necesita de vuestro mensaje, necesita de vuestra presencia, necesita de
vuestro testimonio mas puro. Que la paz esté con vosotros.



11
[01067-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Vénérable et cher Frére, Patriarche Supréme et Catholicos de tous les Arméniens,
Monsieur le Président,
Chers fréres et sceurs,

La bénédiction et la paix de Dieu soient avec voustous !

J’ai tant désiré visiter cette terre aimée, votre pays qui le premier a embrassé la foi chrétienne. C’est une grace
pour moi de me trouver sur ces hauteurs, ou, sous le regard du mont Ararat, méme le silence semble nous
parler; ou les khatchkar — les croix de pierre — racontent une histoire unique, imprégnée d’une foi solide comme
le roc et d’une souffrance effroyable, une histoire riche en magnifiques témoignages de I'Evangile, dont vous
étes les héritiers. Je suis venu de Rome en pélerin pour vous rencontrer et pour vous exprimer un sentiment qui
jaillit des profondeurs du cceur: c’est I'affection de votre frére, c’est I'accolade fraternelle de I'Eglise catholique
entiere, qui vous aime et qui vous est proche.

Au cours des années écoulées les visites et les rencontres entre nos Eglises, toujours si cordiales et souvent
mémorables, se sont, grace a Dieu, intensifiées; la Providence veut que, exactement le jour ou I'on célébre ici
les saints Apétres du Christ, nous soyons de nouveau ensemble pour renforcer la communion apostolique entre
nous. Je suis trés reconnaissant a Dieu pour I'«unité réelle et intime» entre nos Eglises (cf. Jean-Paul Il
Homeélie a I'occasion de la célébration cecuménique, Yerevan, 26 septembre 2001: Insegnamenti XXIV, 2
[2001], p. 466) et je vous remercie pour votre fidélité & I'Evangile, souvent héroique, qui est un don inestimable
pour tous les chrétiens. Le fait de nous retrouver n’est pas un échange d’idées, c’est un échange de dons (cf.
Id., Lett. enc. Ut unum sint, n. 28): nous recueillons ce que I'Esprit a semé en nous comme un don pour chacun
(cf. Exhort. Ap. Evangelii gaudium, n. 246). Nous partageons avec grande joie les nombreux pas d’'un
cheminement commun déja trés avancé, et nous regardons vraiment avec confiance vers le jour ou, avec l'aide
de Dieu, nous serons unis a 'autel du sacrifice du Christ, dans la plénitude de la communion eucharistique. Vers
ce but tant désiré «nous sommes pélerins, et [...] nous pérégrinons ensemble. Pour cela il faut confier son coeur
au compagnon de route sans soupgons, sans méfiance » (ibid., n. 244).

Sur ce parcours nous précedent et nous accompagnent beaucoup de témoins, en particulier les nombreux
martyrs qui ont scellé par le sang la foi commune dans le Christ: ils sont nos étoiles au ciel, qui resplendissent
sur nous et indiquent le chemin qu’il nous reste a parcourir sur la terre, vers la pleine communion. Parmi les
Péres importants, je voudrais me référer au saint Catholicos Nersés Shnorhali. Il nourrissait un grand amour
extraordinaire envers son peuple et envers ses traditions, et il était en méme temps porté vers les autres
Eglises, inlassable dans la recherche de l'unité, désireux d’accomplir la volonté du Christ: que les croyants
«soient un» (Jn 17, 21). L'unité n’est pas, en effet, un avantage stratégique a rechercher pour un intérét mutuel,
mais ce que Jésus nous demande et qu'il nous revient d’accomplir avec notre bonne volonté et de toutes nos
forces, pour réaliser notre mission: donner au monde, avec cohérence, 'Evangile.

Pour réaliser I'unité nécessaire, selon saint Nersés, la bonne volonté d’une personne dans I'Eglise ne suffit pas:
la priére de tous est indispensable. Il est beau d’étre ici rassemblés pour prier les uns pour les autres, les uns
avec les autres. Et c’est avant tout le don de la priére que je suis venu vous demander ce soir. Pour ma part, je
vous assure que, en offrant le Pain et le Calice & l'autel, je ne manque pas de présenter au Seigneur I'Eglise
d’Arménie et votre cher peuple.

Saint Nersés sentait le besoin de faire grandir I'amour réciproque, car seule la charité est en mesure d’assainir
la mémoire et de guérir les blessures du passé: seul I'amour efface les préjugés et permet de reconnaitre que
I'ouverture au frére purifie et rend meilleures les convictions personnelles. Pour ce saint Catholicos, sur le
chemin vers 'unité il est essentiel d’imiter le style de I'amour du Christ, lui qui «est riche» (2 Co 8, 9) «s’est
abaissé» (Ph 2, 8). A son exemple, nous sommes appelés a avoir le courage de laisser les convictions rigides et
les intéréts particuliers, au nom de I'amour qui s’abaisse et se donne, au nom de I'amour humble: voila I'huile



12

bénie de la vie chrétienne, le précieux onguent spirituel qui guérit, fortifie et sanctifie. «Suppléons aux
manquements par la charité unanimey, écrivait saint Nerses (Lettere del signor Nersés Shnorhali, Catholicos
degli Armeni, Venise 1873, p. 316), et méme - faisait-il comprendre — avec une douceur particuliére d’amour, qui
adoucit la dureté des cceurs des chrétiens, eux aussi souvent repliés sur eux-mémes et sur leurs propres
intéréts. Ce ne sont pas les calculs ni les avantages, mais c’est 'amour humble et généreux qui attire la
miséricorde du Pére, la bénédiction du Christ et 'abondance de I'Esprit Saint. En priant et «en nous aimant
intensément, d’'un coeur pur, les uns les autres» (cf.7 P 1, 22), avec humilité et ouverture d’esprit, disposons-
nous a recevoir le don divin de I'unité. Poursuivons notre chemin avec détermination, et méme courrons vers la
pleine communion entre nous!

«Je vous donne ma paix; ce n'est pas a la maniére du mondeque je vous la donne » (Jn 14, 27). Nous avons
écouté ces paroles de I'Evangile, qui nous prédisposent a implorer de Dieu cette paix que le monde peine tant &
trouver. Combien grands sont aujourd’hui les obstacles sur la voie de la paix, et que les conséquences des
guerres sont tragiques! Je pense aux populations contraintes a tout abandonner, en particulier au Moyen Orient,
ou beaucoup de nos fréres et sceurs souffrent violence et persécution, a cause de la haine et de conflits toujours
fomentés par le fléau de la prolifération et du commerce des armes, par la tentation de recourir a la force et par
le manque de respect envers la personne humaine, spécialement envers les faibles, envers les pauvres et ceux
qui ne demandent qu’une vie digne.

Je n'arrive pas a ne pas penser aux épreuves terribles dont votre peuple a fait I'expérience: a peine un siecle
s’est-il écoulé depuis le “Grand Mal” qui s’est abattu sur vous! Cette «effroyable et folle extermination» (Salut au
commencement de la Sainte Messe pour les fidéles de rite arménien, 12 avril 2015), ce tragique mystére
d’iniquité que votre peuple a vécu dans sa chair, demeure imprimé dans la mémoire et brlle dans le cceur. Je
veux réaffirmer que vos souffrances nous appartiennent: « ce sontles blessures douloureuses infligées au Corps
du Christ qui souffre » (Jean-Paul ll, Lettre apostolique a I'occasion du 1700éme anniversaire du Baptéme du
peuple arménien: Insegnamenti XXIV, 1 [2001], p. 275); le rappeler n’est pas seulement opportun, c’est un
devoir: qu’elles soient un avertissement en tout temps, pour que le monde ne retombe plus jamais dans la
spirale de pareilles horreurs!

Je voudrais, en méme temps, rappeler avec admiration comment la foi chrétienne «méme lors des moments les
plus tragiques de l'histoire arménienne, a été le moteur qui a marqué le début de la renaissance de ce peuple
éprouvé» (ibid., p. 276). Elle est votre vraie force, qui permet de s’ouvrir a la voie mystérieuse et salvatrice de la
Paques: les blessures restées ouvertes et causées par la haine féroce et insensée, peuvent d’'une certaine
maniére se configurer a celles du Christ ressuscité, a ces blessures qui lui ont été infligées et qu’il porte encore
imprimées dans sa chair. Il les a montrées glorieuses a ses disciples le soir de Paques (cf. Jn 20, 20): ces
terribles plaies de souffrance subie sur la croix, transfigurées par 'amour, sont devenues sources de pardon et
de paix. Ainsi, méme la douleur la plus grande, transformée par la puissance salvifique de la Croix, dont les
Arméniens sont des hérauts et des témoins, peut devenir une semence de paix pour I'avenir.

La mémoire, imprégnée d’amour, devient en effet capable d’emprunter des sentiers nouveaux et surprenants,
ou les trames de haine se transforment en projets de réconciliation, ou on peut espérer un avenir meilleur pour
tous, ou sont «heureux les artisans de paix» (Mt 5, 9). S’engager a poser les bases d’un avenir qui ne se laisse
pas absorber par la force trompeuse de la vengeance fera du bien a tous; un avenir ou on ne se lasse jamais de
créer les conditions pour la paix: un travail digne pour tous, le soin de ceux qui sont le plus dans le besoin et la
lutte sans tréve contre la corruption, qui doit étre extirpée.

Chers jeunes, cet avenir vous appartient, mais en tirant profit de la grande sagesse de vos personnes agées.
Ayez I'ambition de devenir des constructeurs de paix: non pas des notaires du status quo, mais des promoteurs
actifs d’'une culture de la rencontre et de la réconciliation. Que Dieu bénisse votre avenir et vous «accorde que
soit repris le chemin de la réconciliation entre le peuple arménien et le peuple turc, et que la paix advienne aussi
au Nagorno Karabakh» (Message aux Arméniens, 12 avril 2015).

Dans cette optique, je voudrais enfin évoquer un autre grand témoin et artisan de la paix du Christ, saint
Grégoire de Narek, que j'ai proclamé Docteur de I'Eglise. Il pourrait étre aussi qualifié de “Docteur de la paix”.



13

Ainsi, il a écrit dans ce Livre extraordinaire que j'aime a considérer comme la “constitution spirituelle du peuple
arménien”: «Souviens-Toi [Seigneur] de ceux aussi qui, parmi la race humaine, sont nos ennemis, mais pour
leur faire du bien: accorde-leur pardon et miséricorde [...] N'extermine pas ceux qui me mordent, mais change-
les; arrache-leur la mauvaise conduite terrestre, enracine la bonne en moi et en eux » (Livre de priéres, 83, 1-2).
Narek «par une connaissance profonde participe aux faiblesses de chacun» (ibid., 3, 2), il a méme voulu
s’identifier avec les faibles et les pécheurs de chaque époque et lieu, pour intercéder en faveur de tous (cf. ibid.,
31, 3; 32, 1; 47, 2): il s’est fait un «délégué pour offrir la priere du monde entier» (ibid., 28, 2). Sa solidarité
universelle avec 'humanité est un grand message chrétien de paix, un cri plein de tristesse qui implore
miséricorde pour tous. Que les Arméniens, présents dans de nombreux pays et que je voudrais d’ici embrasser
fraternellement, soient des messagers de ce désir de communion. Le monde entier a besoin de votre annonce, |l
a besoin de votre présence, il a besoin de votre plus pur témoignage. Paix a vous!

[01067-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua tedesca

Verehrter, lieber Bruder, Oberster Patriarch und Katholikos aller Armenier,
Herr Prasident,
liebe Briider und Schwestern,

der Segen und der Friede Gottes seien mit euch allen!

Ich habe mir so sehr gewlinscht, dieses geschétzte Land zu besuchen, euer Land, das als erstes den
christlichen Glauben annahm. Es ist eine Gnade flir mich, hier auf diesen Hohenzligen zu sein, wo unter dem
Blick des Berges Ararat auch das Schweigen zu uns zu sprechen scheint; wo die Chatschkar — die steinernen
Kreuze — eine einzigartige Geschichte erzahlen, durchdrungen von felsenfestem Glauben und ungeheurem
Leiden, eine Geschichte, reich an groRartigen Zeugen des Evangeliums, deren Erben ihr seid. Ich bin als Pilger
von Rom gekommen, um euch zu begegnen und um euch eine Empfindung kundzutun, die aus der Tiefe
meines Herzens aufsteigt: Es ist die Liebe eures Bruders, es ist die briderliche Umarmung der ganzen
katholischen Kirche, die euch liebt und euch nahe ist.

In den vergangenen Jahren haben sich die immer sehr herzlichen und oft denkwtirdigen Besuche und
Begegnungen zwischen unseren Kirchen, Gott sei Dank, intensiviert; die Vorsehung will, dass wir gerade an
dem Tag, an dem hier der heiligen Apostel Christi gedacht wird, erneut beisammen sind, um die apostolische
Gemeinschaft unter uns zu stérken. Ich bin Gott sehr dankbar fur die »wahre und enge Einheit« zwischen
unseren Kirchen (vgl. Johannes Paul Il., Okumenisches Gebetstreffen [Jerewan, 26. September 2001], 3:
L’Osservatore Romano [dt.] Jg. 31, Nr. 41 [12. Oktober 2001], S. 7) und ich danke euch fir eure oft heldenhafte
Treue zum Evangelium; sie ist ein unschatzbares Geschenk fir alle Christen. Unser Zusammenkommen ist kein
Gedankenaustausch, sondern ein Austausch von Gaben (vgl. Ders., Enzyklika Ut unum sint, 28): Wir ernten,
was der Geist in uns gesat hat, als ein Geschenk fiir jeden (vgl. Apost. Schreiben Evangelii gaudium, 246). Mit
groRer Freude teilen wir miteinander die vielen Schritte eines schon weit vorangekommenen gemeinsamen
Weges und schauen wirklich zuversichtlich auf den Tag, an dem wir mit Gottes Hilfe am Altar des Opfers Christi
vereint sein werden, in der Fllle der eucharistischen Gemeinschaft. Zu diesem so ersehnten Ziel sind wir als
Pilger unterwegs, und wir pilgern gemeinsam, indem wir »das Herz ohne Angstlichkeit dem Weggefahrten
anvertrauen, ohne Misstrauen« (ebd., 244).

Auf diesem Weg gehen uns viele Zeugen voran und begleiten uns, besonders die vielen Martyrer, die den
gemeinsamen Glauben an Christus mit ihrem Blut besiegelt haben: Sie sind unsere Sterne am Himmel, die tber
uns leuchten und uns den Weg zur vollen Gemeinschaft weisen, der auf Erden noch zurtickzulegen ist. Unter
den grofRen Vatern méchte ich mich auf den heiligen Katholikos Nerses Shnorhali beziehen. Er hatte eine grolRe
und aulierordentliche Liebe zu seinem Volk und seinen Traditionen und streckte sich zugleich in unermudlicher
Suche nach der Einheit den anderen Kirchen entgegen, in dem Wunsch, Christi Willen zu erflllen, dass die
Glaubigen »alle eins sein« sollten (Joh 17,21). Die Einheit ist ja nicht ein strategischer Vorteil, der aus
gegenseitigem Interesse anzustreben ist, sondern sie ist das, was Jesus von uns verlangt und was wir mit



14

gutem Willen und mit aller Kraft erfiillen sollen, um unsere Mission zu verwirklichen: der Welt durch unsere
Koharenz das Evangelium nahezubringen.

Um die notwendige Einheit zu verwirklichen, gentigt nach dem heiligen Nerses nicht der gute Wille von
irgendjemandem in der Kirche: Unerlasslich ist das Gebet aller. Es ist schon, hier versammelt zu sein, um
fureinander und miteinander zu beten. Und es ist vor allem das Geschenk des Gebetes, das ich heute Abend
von euch erbitten méchte; dazu bin ich gekommen. Meinerseits versichere ich euch, dass ich bei der
Darbringung von Brot und Wein am Altar nicht versdume, dem Herrn die Kirche Armeniens und euer geliebtes
Volk vor Augen zu stellen.

Der heilige Nerses splrte die Notwendigkeit, die gegenseitige Liebe zu mehren, denn nur die Nachstenliebe ist
imstande, das Gedachtnis zu heilen und die Wunden der Vergangenheit ausheilen zu lassen: Nur die Liebe tilgt
die Vorurteile und erméglicht zu erkennen, dass die Offnung fiir den Mitmenschen die eigenen Uberzeugungen
lautert und bessert. Fir jenen heiligen Katholikos ist es auf dem Weg zur Einheit wesentlich, den Stil der Liebe
Jesu nachzuahmen: Er, »der reich war« (2Kor 8,9), »erniedrigte sich« (Phil 2,8). Nach seinem Beispiel sind wir
aufgerufen, den Mut zu haben, die starren Uberzeugungen und die Eigeninteressen loszulassen, im Namen der
Liebe, die sich erniedrigt und sich verschenkt, im Namen der demiitigen Liebe: Sie ist das heilige Ol des
christlichen Lebens, das kostbare geistliche Salbdl, das heilt, starkt und heiligt. »Die Mangel ersetzen wir mit
einmutiger Liebe«, schrieb der heilige Nerses (Lettere del signore Nerses Shnorhali, Catholicos degli Armeni,
Venedig 1873, 316) und das sogar — wie er zu verstehen gab — mit einer besonderen Zartlichkeit der Liebe,
welche die Herzensharte der Christen aufweichen soll; denn auch sie sind nicht selten auf sich selbst und ihren
Vorteil fixiert. Nicht die Kalkille und die Vorteile, sondern die demiitige und gro3herzige Liebe ist das, was die
Barmherzigkeit des Vaters, den Segen Christi und den Uberfluss des Heiligen Geistes anzieht. Indem wir beten
und »einander von Herzen lieben« (1Petr 1,22), bereiten wir uns demditig und innerlich offen darauf vor, das
gottliche Geschenk der Einheit zu empfangen. Setzen wir unseren Weg mit Entschlossenheit fort, ja, eilen wir
der vollen Gemeinschaft unter uns entgegen!

»Meinen Frieden gebe ich euch; nicht einen Frieden, wie die Welt ihn gibt, gebe ich euch« (Joh 14,27). Wir
haben diese Worte des Evangeliums gehort, die uns darauf einstimmen, von Gott jenen Frieden zu erflehen,
den zu finden die Welt solche Miihe hat. Wie grof? sind heute die Hindernisse auf dem Weg des Friedens und
wie tragisch die Folgen der Kriege! Ich denke an die Bevdlkerungen, die gezwungen sind, alles zu verlassen,
besonders im Nahen Osten, wo so viele unserer Brider und Schwestern unter Gewalt und Verfolgung leiden.
Und der Grund dafiir sind der Hass und die Konflikte, die stdndig geschirt werden durch die Plage der
Verbreitung und des Handels von Waffen, durch die Versuchung, Gewalt anzuwenden, und durch den Mangel
an Achtung gegeniiber der Person, speziell gegeniiber den Schwachen, den Armen und denen, die nur ein
wurdiges Leben verlangen.

Es ist mir unméglich, nicht an die schrecklichen Prifungen zu denken, die euer Volk erlebt hat: gerade ein
Jahrhundert ist vergangen seit dem ,GroRen Ubel*, das (iber euch hereingebrochen ist. Diese »ungeheure und
wahnsinnige Vernichtung« (GruBwort zu Beginn der Eucharistiefeier fir die Glaubigen des armenischen Ritus
[12. April 2015]: L‘Osservatore Romano [dt.] Jg. 45, Nr. 16 [17. April 2015], S. 3), dieses tragische Geheimnis
der Bosheit, das euer Volk am eigenen Leib erfahren hat, bleibt ins Gedachtnis eingepragt und brennt im
Herzen. Ich méchte bekraftigen, dass eure Leiden die unseren sind: »Sie sind Leiden der Glieder des
mystischen Leibes Christi« (Johannes Paul Il., Apostolisches Schreiben zur 1700-Jahr-Feier der Taufe des
armenischen Volkes [2. Februar 2001], 4: L’'Osservatore Romano [dt.] Jg. 31, Nr. 10 [9. Marz 2001], S. 10). An
sie zu erinnern, ist nicht nur angebracht, sondern es ist eine Pflicht: Sie sollen zu allen Zeiten eine Mahnung
sein, damit die Welt nie mehr in die Spirale solcher Grauel gerat!

Zugleich méchte ich mit Bewunderung daran erinnern, wie der christliche Glaube »auch in den dramatischsten
Augenblicken der armenischen Geschichte die Triebkraft [war], die den Anfang zur Wiedergeburt des
leidgepriften Volkes setzte« (ebd.). Er ist eure wirkliche Starke, die ermdglicht, sich dem geheimnisvollen und
rettenden Weg des Pascha-Mysteriums zu 6ffnen: Die offen gebliebenen, vom grausamen und unsinnigen Hass
verursachten Wunden kénnen in gewisser Weise denen des auferstandenen Christus ahnlich werden, jenen
Wunden, die ihm zugefligt wurden und die er immer noch in sein Fleisch eingepragt tragt. In verherrlichter Form
zeigte er sie am Abend des Ostertages seinen Jiingern (vgl. Joh 20,20): Diese schrecklichen Wundmale des am



15

Kreuz erlittenen Schmerzes sind, verklart durch die Liebe, zu Quellen von Vergebung und Frieden geworden. So
kann auch der gréf3te Schmerz, verwandelt von der rettenden Macht des Kreuzes — deren Boten und Zeugen die
Armenier sind —, ein Same des Friedens fir die Zukunft werden.

Wenn namlich das Gedachtnis von der Liebe durchzogen ist, wird es fahig, neue und tberraschende Wege
einzuschlagen, auf denen die Machenschaften des Hasses sich in Plane der Versdhnung verwandeln, wo man
auf eine bessere Zukunft fiir alle hoffen kann, wo »selig [sind], die Frieden stiften« (Mt 5,9). Es wird fir alle gut
sein, sich zu engagieren, um die Fundamente fir eine Zukunft zu legen, die sich nicht von der triigerischen Kraft
der Rache vereinnahmen lasst; eine Zukunft, in der man nie mide wird, die Bedingungen fiir den Frieden zu
schaffen: eine wiirdige Arbeit fiir alle, die Sorge fiir die Armsten und den ununterbrochenen Kampf gegen die
Korruption, die ausgerottet werden muss.

Liebe junge Freunde, diese Zukunft gehort euch, aber indem ihr euch die groRe Weisheit eurer alten Menschen
zunutze macht. Strebt danach, Friedenstifter zu werden: nicht Notare des Status quo, sondern aktive Férderer
einer Kultur der Begegnung und der Verséhnung. Gott segne eure Zukunft und »gewahre, dass der Weg der
Vers6hnung zwischen dem armenischen und dem tirkischen Volk wiederaufgenommen werde und der Frieden
auch im Bergkarabach entstehen mbge« (Botschaft an die Armenier [12. April 2015]: L‘Osservatore Romano
[dt.] Jg. 45, Nr. 17 [24. April 2015], S. 8).

Unter diesem Gesichtspunkt méchte ich am Schluss an einen anderen grol3en Zeugen und Stifter des Friedens
Christi erinnern, den heiligen Gregor von Narek, den ich zum ,Kirchenlehrer erhoben habe. Er kdnnte auch als
.Friedenslehrer” bezeichnet werden. So hat er in jenem aufltergewohnlichen Buch, das ich mir gerne als die
»geistliche Konstitution des armenischen Volkes" vorstelle, geschrieben: »Gedenke derer, [Herr, ...] die im
Menschengeschlecht unsere Feinde sind, doch zu ihrem Wohl: Vollbringe du in ihnen Vergebung und
Barmherzigkeit. [...] Vernichte nicht, die mich angreifen, sondern verwandle sie! Vernichte das lasterhafte
irdische Verhalten und verwurzele in mir und in ihnen das gute Betragen!« (Buch der Klagen, 83,1-2). Narek, der
sich »seines Anteils an jeder Notlage zutiefst bewusst war« (ebd., 3,4), hat sich sogar mit den Schwachen und
den Sindern aller Zeiten und Orte identifiziert, um flr alle betend einzutreten (vgl. ebd., 31,3; 32,1; 47,2): Er
machte sich zum »Frbitter fir die ganze Welt« (ebd., 28,2). Diese seine universale Solidaritat mit der
Menschheit ist eine bedeutende christliche Friedensbotschaft, ein herzzerreiRender Ruf, der Erbarmen fiir alle
erfleht. Mégen die Armenier, die in vielen Landern prasent sind und die ich von hier aus briiderlich umarmen
mdchte, Boten dieser Sehnsucht nach Gemeinschaft sein. Die ganze Welt braucht diese eure Verkiindigung, sie
braucht eure Gegenwart, sie braucht euer lauterstes Zeugnis. Friede sei mit euch!

[01067-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua portoghese

Venerado e carissimo Irmao, Patriarca Supremo e Catholicos de Todos os Arménios,
Senhor Presidente,
Queridos irmaos e irmas!

A béncgao e a paz de Deus estejam com todos vos!

Desejei ardentemente visitar esta amada terra, o vosso pais, o primeiro que abragou a fé crista. E uma graga
para mim poder encontrar-me nestas alturas, onde, sob a vista do Monte Ararat, o proprio siléncio parece falar-
nos; onde os khatchkar — as cruzes de pedra — narram uma historia Unica, permeada de fé rochosa e de
sofrimento imenso; uma historia rica de magnificas testemunhas do Evangelho, de quem vos sois os herdeiros.
Vim peregrino de Roma para vos encontrar e exprimir um sentimento que me vem do fundo do coragao: € o
afeto do vosso irmao, é o abracgo fraterno da Igreja Catdlica inteira, que vos ama e esta solidaria convosco.

Nos anos passados, gragas a Deus, foram-se intensificando as visitas e os encontros entre as nossas Igrejas,
sempre muito cordiais e frequentemente memoraveis; quis a Providéncia que, precisamente no dia em que aqui
se recordam os santos Apostolos de Cristo, estejamos de novo juntos para reforgar a comunhao apostolica



16

entre n6s. Estou muito grato a Deus pela «real e intima unidade» entre as nossas Igrejas [cf. Jodo Paulo I,
Homilia na Celebragao Ecuménica, lerevan, 26 de setembro de 2001: Insegnamenti, XXIV/2 (2001), 466) e
agradeco-vos pela vossa fidelidade ao Evangelho, muitas vezes heroica, que € um dom inestimavel para todos
os cristdos. Ao encontrarmo-nos, ndo temos uma troca de ideias, mas uma troca de dons (cf. Idem, Carta enc.
Ut unum sint, 28): recolhemos aquilo que o Espirito semeou em nés, como um dom para cada um (cf.
Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 246). Partiihamos com grande alegria os numerosos passos dum
caminho comum ja muito adiantado, e olhamos verdadeiramente com confianga para o dia em que, com a ajuda
de Deus, estaremos unidos junto do altar do sacrificio de Cristo, na plenitude da comunh&o eucaristica. Rumo a
esta meta tdo desejada «somos peregrinos, e peregrinamos juntos (...) abrindo o coragdo ao companheiro de
estrada sem medos, nem desconfiangas» (ibid., 244).

Neste trajeto, precedem-nos e acompanham-nos muitas testemunhas, nomeadamente tantos martires que
selaram com o sangue a fé comum em Cristo: sdo as nossas estrelas no céu, que brilham sobre noés e indicam
o caminho que nos falta percorrer na terra, rumo a plena comunhao. Dentre os grandes Padres, gostaria de
referir o santo Catholicos Nerses Shnorhali. Nutria um amor grande e extraordinario pelo seu povo e as suas
tradigdes e, ao mesmo tempo, sentia-se inclinado para as outras Igrejas, incansavel na busca da unidade,
desejoso de atuar a vontade de Cristo: que os crentes «sejam um sé» (Jo 17, 21). Realmente a unidade nao é
uma espécie de vantagem estratégica que se deve procurar por interesse matuo, mas aquilo que Jesus nos
pede, sendo nossa obrigagdo cumpri-lo com boa vontade e todas as nossas forgas para se realizar a nossa
missao: oferecer ao mundo, com coeréncia, o Evangelho.

Para realizar a unidade necessaria, ndo basta, segundo S&do Nerses, a boa vontade de alguém na Igreja: é
indispensavel a oracdo de todos. E bom estar aqui reunidos para rezarmos uns pelos outros, uns com os
outros. E o que vim pedir-vos nesta tarde €, antes de tudo, o dom da oragao. Pela minha parte, asseguro-vos
que, ao oferecer o Pao e o Calice no altar, ndo deixo de apresentar ao Senhor a Igreja da Arménia e o0 vosso
querido povo.

Sao Nerses sentia a necessidade de aumentar o amor mutuo, porque s6 a caridade é capaz de sanar a
memoria e curar as feridas do passado: s6 0 amor cancela os preconceitos e permite reconhecer que a
abertura ao irmao purifica e melhora as convicgdes préprias. Para este santo Catholicos, no caminho rumo a
unidade, é essencial imitar o estilo do amor de Cristo, que, «sendo rico» (2 Cor 8, 9), «humilhou-Se a Si
préprio» (Flp 2, 8). Seguindo o seu exemplo, somos chamados a ter a coragem de deixar as convicgdes rigidas
e os interesses proprios, em nome do amor que se humilha e entrega, em nome do amor humilde: este € o 6leo
abencgoado da vida cristd, o unguento espiritual precioso que cura, fortalece e santifica. «As faltas, suprimos
com uma caridade unanime», escrevia Sao Nerses (Cartas do senhor Nerses Shnorhali, Catholicos dos
Arménios, Veneza 1873, 316), e mesmo — dava a entender — com uma particular dogura de amor, que abranda
a dureza dos coragdes dos cristdos, também eles nao raro fechados sobre si mesmos e os seus proprios
interesses. Nao sao os calculos nem as vantagens mas o amor humilde e generoso que atrai a misericordia do
Pai, a béngao de Cristo e a abundancia do Espirito Santo. Rezando e «kamando-nos intensamente uns aos
outros do fundo do coragao» (cf. 1 Ped 1, 22), com humildade e abertura de espirito, disponhamo-nos a receber
o dom divino da unidade. Continuemos, decididos, o nosso caminho, ou melhor, corramos para a plena
comunhao entre noés!

«Dou-vos a minha paz. Nao é como a da o mundo que Eu vo-la dou» (Jo 14, 27). Ouvimos estas palavras do
Evangelho, que nos predispdem a implorar de Deus aquela paz que o mundo sente tanta dificuldade em
encontrar. Como s&o grandes, hoje, os obstaculos no caminho da paz, e tragicas as consequéncias das
guerras! Penso nas populagdes forgadas a abandonar tudo, especialmente no Médio Oriente onde muitos dos
nossos irmaos e irmas sofrem violéncias e persegui¢ao por causa do odio e de conflitos sempre fomentados
pelo flagelo da proliferagdo e do comércio de armas, pela tentagao de recorrer a forga e pela falta de respeito
pela pessoa humana, especialmente os vulneraveis, os pobres e aqueles que pedem apenas uma vida digna.

N&o consigo deixar de pensar nas provagodes terriveis que o vosso povo experimentou: completou-se ha pouco
um século do «Grande Mal» que se abateu sobre vés. Este «enorme e louco exterminio» (Francisco, Saudagao
no inicio da Santa Missa para os fiéis de rito arménio, 12 de abril de 2015), este tragico mistério de iniquidade
gque 0 VOSSO pOovO provou ha propria carne, permanece impresso na memoria e queima no coragao. Quero



17

reiterar que os vossos sofrimentos sdo nossos: «sao os sofrimentos dos membros do Corpo mistico de Cristo»
(Jodo Paulo Il, Carta Apostdlica por ocasidao do 1700° aniversario do Batismo do povo arménio, 4.
Insegnamenti, XXIV/1 (2001), 275); recorda-los € nao s6 oportuno, mas também forgoso: sdo uma adverténcia
em todo o tempo, para que o mundo nao volte jamais a cair na espiral de tais horrores.

Ao mesmo tempo desejo lembrar, com admiragao, como a fé crista, «também nos momentos mais tragicos da
histéria arménia, foi a mola propulsora que assinalou o inicio do renascimento do povo provado» (ibid., 276). A
fé é a vossa verdadeira forca, que permite abrir-se a via misteriosa e salvifica da Pascoa: as feridas ainda
abertas, causadas pelo odio feroz e insensato, podem de algum modo assemelhar-se as de Cristo ressuscitado,
as feridas que Lhe foram infligidas e que traz ainda impressas na sua carne. Mostrou-as, gloriosas, aos
discipulos na tarde de Pascoa (cf. Jo 20, 20): aquelas chagas terrivelmente dolorosas recebidas na cruz,
transfiguradas pelo amor, tornaram-se fontes de perdao e paz. Assim, mesmo a dor maior, transformada pela
forga salvifica da Cruz de que os Arménios sao arautos e testemunhas, pode tornar-se uma semente da paz
para o futuro.

Realmente a memoria, permeada pelo amor, torna-se capaz de encaminhar-se por sendas novas e
surpreendentes, onde as tramas de 6dio se transformam em projetos de reconciliagdo, onde se pode esperar
num futuro melhor para todos, onde sao «felizes os obreiros da paz» (Mt 5, 9). Fara bem a todos comprometer-
se por colocar as bases dum futuro que nao se deixe absorver pela forga ilusoria da vinganga; um futuro, onde
nunca nos cansemos de criar as condi¢des para a paz: um trabalho digno para todos, a solicitude pelos mais
necessitados e a luta sem tréguas contra a corrupgao que deve ser extirpada.

Queridos jovens, este futuro pertence-vos, mas valorizando a grande sabedoria dos vossos idosos. Aspirai a
tornar-vos construtores de paz: nao notarios do status quo, mas ativos promotores duma cultura do encontro e
da reconciliagdo. Deus abengoe o vosso futuro e «conceda que se retome o caminho de reconciliagdo entre o
povo arménio e o povo turco, e possa a paz surgir também no Nagorno Karabakh» (Mensagem aos Arménios,
12 de abril de 2015).

Nesta perspetiva, gostaria enfim de evocar outra grande testemunha e artifice da paz de Cristo, Sao Gregorio
de Narek, que proclamei Doutor da Igreja. E poderia ser chamado também «Doutor da paz». Assim escrevia ele
naquele Livro extraordinario, que me apraz pensar como a «constituicao espiritual do povo arménio»:
«Recordai-Vos [Senhor] daqueles que, na estirpe humana, sdo nossos inimigos, mas para seu bem: cumpri
neles perdao e misericordia. (...) Nao extermineis aqueles que me mordem: transformai-os! Extirpai a conduta
terrena viciosa, e enraizai a boa em mim e neles» (Livro das Lamentagées, 83, 1-2). Narek, «fazendo-se
participante profundamente consciente de cada necessidade» (ibid., 3, 2), quis mesmo identificar-se com os
vulneraveis e os pecadores de todo o tempo e lugar, para interceder em favor de todos (cf. ibid., 31, 3; 32, 1;
47, 2): fez-se «o “oferece-oragao” de todo o mundo» (ibid., 28, 2). Esta sua solidariedade universal com a
humanidade é uma grande mensagem cristd de paz, um grito ardente que implora misericordia para todos. Os
arménios, presentes em muitos paises e que daqui desejo abracgar fraternalmente, sejam mensageiros deste
anseio de comunhao. O mundo inteiro precisa deste vosso anuncio, precisa desta vossa presencga, precisa do
vosso testemunho mais puro. A paz esteja convosco!

[01067-PO.01] [Texto original: Italiano]

Al termine della cerimonia, alcuni giovani discendenti di rifugiati armeni dispersi nel mondo hanno presentato
delle anfore contenenti terra ed acqua dei loro Paesi. La terra € stata versata attorno alle radici di una piccola
pianta, posta in una riproduzione dell’Arca di Noé. Quindi Papa Francesco e il Catholicos Karekin Il hanno
innaffiato con 'acqua questa piccola pianta.

Concluso 'incontro ecumenico, il Santo Padre e il Catholicos sono rientrati in auto ad Etchmiadzin.

[B0474-XX.02]



18



