2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0472
Sabato 25.06.2016

Viaggio Apostolico di Sua Santita Francesco in Armenia (24-26 giugno 2016) — Visita al
Complesso del Memoriale di Tzitzernakaberd e Santa Messa a Gyumri

Visita al Complesso del Memoriale di Tzitzernakaberd

Santa Messa nella Piazza Vartanants di Gyumri

Sosta al Convento “Nostra Signora dell’Armenia” a Gyumri

Visita al Complesso del Memoriale di Tzitzernakaberd

Questa mattina il Santo Padre Francesco ha lasciato il Palazzo Apostolico di Etchmiadzin e si € trasferito in auto
a Tzitzernakaberd per la visita al Complesso dedicato alla memoria delle vittime del Metz Yeghérn, il massacro
del popolo armeno sotto I'impero ottomano del 1915.

Alle ore 8.40, il Santo Padre e il Catholicos Karekin Il che lo accompagnava sono stati accolti dal Presidente
della Repubblica Serzh Sargsyan, e insieme hanno percorso a piedi I'ultimo tratto del viale che porta al
Memoriale, tra due ali di bambini e giovani che mostravano ricordi e immagini dei martiri del 1915. All'esterno
del monumento il Papa ha deposto una corona di fiori, soffermandosi in raccoglimento.

Nella camera della fiamma perenne, il Santo Padre ha deposto una rosa bianca e pregato in silenzio, quindi tutti
i presenti hanno recitato il Padre Nostro ognuno nella propria lingua. Il Papa e il Catholicos hanno benedetto
'incenso mentre il coro cantava I’Hrashapar. Dopo alcune letture bibliche il Santo Padre ha pronunciato una
preghiera di intercessione.

Papa Francesco, il Catholicos e il Presidente si sono quindi trasferiti alla terrazza del Museo. Lungo il percorso
del giardino il Papa ha benedetto e innaffiato un albero posto a memoria della visita. Sulla terrazza erano
presenti alcuni discendenti di perseguitati armeni che furono messi in salvo e ospitati a suo tempo a Castel
Gandolfo da Papa Benedetto XV e poi da Papa Pio XI.

Prima di congedarsi il Santo Padre ha firmato il Libro d’Onore del Memoriale, apponendo le seguenti parole:



Parole scritte da Papa Francesco sul Libro d’'Onore

“Qui prego, col dolore nel cuore, perché mai pit vi siano tragedie come questa, perché I'umanita non
dimentichi e sappia vincere con il bene il male; Dio conceda all'amato popolo armeno e al mondo intero
pace e consolazione.

Dio custodisca la memoria del popolo armeno. La memoria non va annacquata né dimenticata; la
memoria e fonte di pace e di futuro."

[01084-IT.01]

Lasciato il Complesso del Memoriale, il Papa si é trasferito poi in auto all'aeroporto di Yerevan da dove alle ore
10 & decollato - a bordo di un A321 dell’Alitalia - alla volta di Gyumri.

Santa Messa nella Piazza Vartanants di Gyumri

Omelia del Santo Padre e parole al termine della celebrazione

Traduzione in lingua armena

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua portoghese

Verso le 10.30 di questa mattina, il Santo Padre Francesco € giunto all’'aeroporto Internazionale “Shirak” di
Gyumri, accolto dal Sindaco della citta, dall’Arcivescovo Ordinario per gli Armeni Cattolici del’Europa Orientale e
dal Vescovo Armeno-Apostolico del luogo. A salutare I'arrivo del Papa anche un gruppo di bambini orfani, con
un coro.

Il Papa si € trasferito quindi in piazza Vartanants dove, alle ore 11, ha celebrato la Santa Messa votiva della
Misericordia di Dio, secondo il rito latino.

Era presente il Catholicos Karekin I, che in apertura di celebrazione ha rivolto un saluto al Santo Padre. Al
termine della Santa Messa € stato S.E. Mons. Raphael Francgois Minassian, Arcivescovo titolare di Cesarea di
Cappadocia degli Armeni e Ordinario per gli Armeni Cattolici del’Europa Orientale, con sede a Gyumri, a
rivolgere al Papa un indirizzo di saluto.

Di seguito riportiamo il testo del’'omelia che Papa Francesco ha pronunciato dopo la proclamazione del Santo
Vangelo e le parole da lui rivolte ai fedeli al termine della Celebrazione Eucaristica:

Omelia del Santo Padre e parole al termine della celebrazione

«Riedificheranno le rovine antiche, restaureranno le citta desolate» (/s 61,4). In questi luoghi, cari fratelli e
sorelle, possiamo dire che si sono realizzate le parole del profeta Isaia che abbiamo ascoltato. Dopo le terribili



devastazioni del terremoto, ci troviamo oggi qui a rendere grazie a Dio per tutto quanto € stato ricostruito.

Potremmo perd anche domandarci: che cosa il Signore ci invita a costruire oggi nella vita, e soprattutto: su che
cosa ci chiama a costruire la nostra vita? Vorrei proporvi, nel cercare di rispondere a questa domanda, tre basi
stabili cu cui possiamo edificare e riedificare la vita cristiana, senza stancarci.

Il primo fondamento € la memoria. Una grazia da chiedere € quella di saper recuperare la memoria, la memoria
di quello che il Signore ha compiuto in noi e per noi: richiamare alla mente che, come dice il Vangelo odierno,
Egli non ci ha dimenticato, ma «si & ricordato» (Lc 1,72) di noi: ci ha scelti, amati, chiamati e perdonati; ci sono
stati grandi avvenimenti nella nostra personale storia di amore con Lui, che vanno ravvivati con la mente e con il
cuore. Ma c’é anche un’altra memoria da custodire: la memoria del popolo. | popoli hanno infatti una memoria,
come le persone. E la memoria del vostro popolo &€ molto antica e preziosa. Nelle vostre voci risuonano quelle
dei sapienti santi del passato; nelle vostre parole c’é I'eco di chi ha creato il vostro alfabeto allo scopo di
annunciare la Parola di Dio; nei vostri canti si fondono i gemiti e le gioie della vostra storia. Pensando a tutto
questo potete riconoscere certamente la presenza di Dio: Egli non vi ha lasciati soli. Anche fra tremende
avversita, potremmo dire con il Vangelo di oggi, il Signore ha visitato il vostro popolo (cfr Lc 1,68): si € ricordato
della vostra fedelta al Vangelo, della primizia della vostra fede, di tutti coloro che hanno testimoniato, anche a
costo del sangue, che 'amore di Dio vale piu della vita (cfr Sal 63,4). E bello per voi poter ricordare con
gratitudine che la fede cristiana € diventata il respiro del vostro popolo e il cuore della sua memoria.

La fede € anche la speranza per il vostro avvenire, la luce nel cammino della vita, ed € il secondo fondamento di
cui vorrei parlarvi. C’€ sempre un pericolo, che puo far sbiadire la luce della fede: & la tentazione di ridurla a
qualcosa del passato, a qualcosa di importante ma che appartiene ad altri tempi, come se la fede fosse un bel
libro di miniature da conservare in un museo. Tuttavia, se rinchiusa negli archivi della storia, la fede perde la sua
forza trasformante, la sua bellezza vivace, la sua positiva apertura verso tutti. La fede, invece, nasce e rinasce
dall’incontro vivificante con Gesu, dall’esperienza della sua misericordia che da luce a tutte le situazioni della
vita. Ci fara bene ravvivare ogni giorno questo incontro vivo con il Signore. Ci fara bene leggere la Parola di Dio
e aprirci nella preghiera silenziosa al suo amore. Ci fara bene lasciare che I'incontro con la tenerezza del
Signore accenda la gioia nel cuore: una gioia piu grande della tristezza, una gioia che resiste anche di fronte al
dolore, trasformandosi in pace. Tutto questo rinnova la vita, la rende libera e docile alle sorprese, pronta e
disponibile per il Signore e per gli altri. Puo succedere anche che Gesu chiami a seguirlo piu da vicino, a donare
la vita a Lui e ai fratelli: quando invita, specialmente voi giovani, non abbiate paura, ditegli di “si”! Egli ci
conosce, ci ama davvero, e desidera liberare il cuore dai pesi del timore e dell’'orgoglio. Facendo spazio a Lui,
diventiamo capaci di irradiare amore. Potrete in questo modo dar seguito alla vostra grande storia di
evangelizzazione, di cui la Chiesa e il mondo hanno bisogno in questi tempi tribolati, che sono pero anche i
tempi della misericordia.

Il terzo fondamento, dopo la memoria e la fede, € proprio I'amore misericordioso: € su questa roccia, sulla roccia
dell’amore ricevuto da Dio e offerto al prossimo, che si basa la vita del discepolo di Gesu. Ed € vivendo la carita
che il volto della Chiesa ringiovanisce e diventa attraente. L’amore concreto ¢ il biglietto da visita del cristiano:
altri modi di presentarsi possono essere fuorvianti e persino inutili, perché da questo tutti sapranno che siamo
suoi discepoli: se abbiamo amore gli uni per gli altri (cfr Gv 13,35). Siamo chiamati anzitutto a costruire e
ricostruire vie di comunione, senza mai stancarci, a edificare ponti di unione e a superare le barriere di
separazione. Che i credenti diano sempre I'esempio, collaborando tra di loro nel rispetto reciproco e nel dialogo,
sapendo che «l'unica competizione possibile tra i discepoli del Signore & quella di verificare chi & in grado di
offrire 'amore piu grande!» (Giovanni Paolo Il, Omelia, 27 settembre 2001: Insegnamenti XXIV,2 [2001], 478).

Il profeta Isaia, nella prima lettura, ci ha ricordato che lo spirito del Signore &€ sempre con chi porta il lieto
annuncio ai miseri, fascia le piaghe dei cuori spezzati e consola gli afflitti (cfr 61,1-2). Dio dimora nel cuore di chi
ama; Dio abita dove si ama, specialmente dove ci si prende cura, con coraggio e compassione, dei deboli e dei
poveri. C’é tanto bisogno di questo: c’e bisogno di cristiani che non si lascino abbattere dalle fatiche e non si
scoraggino per le avversita, ma siano disponibili e aperti, pronti a servire; c¢’é bisogno di uomini di buona volonta,
che di fatto e non solo a parole aiutino i fratelli e le sorelle in difficolta; c’é bisogno di societa piu giuste, nelle
quali ciascuno possa avere una vita dignitosa e in primo luogo un lavoro equamente retribuito.



4

Potremmo pero chiederci: come si puo diventare misericordiosi, con tutti i difetti e le miserie che ciascuno vede
dentro di sé e attorno a sé? Vorrei ispirarmi a un esempio concreto, ad un grande araldo della misericordia
divina, che ho voluto proporre all’attenzione di tutti annoverandolo tra i Dottori della Chiesa universale: san
Gregorio di Narek, parola e voce dell’Armenia. E difficile trovare qualcuno pari a lui nello scandagliare le abissali
miserie che si possono annidare nel cuore delluomo. Egli, perd, ha sempre posto in dialogo le miserie umane e
la misericordia di Dio, elevando un’accorata supplica fatta di lacrime e fiducia al Signore, «datore dei doni, bonta
per natura [...], voce di consolazione, notizia di conforto, slancio di gioia, [...] tenerezza impareggiabile,
misericordia traboccante, [...] bacio salvifico» (Libro delle lamentazioni, 3,1), nella certezza che «mai &
adombrata dalle tenebre della rabbia la luce della [sua] misericordia» (ibid., 16,1). Gregorio di Narek & un
maestro di vita, perché ci insegna che € anzitutto importante riconoscerci bisognosi di misericordia e poi, di
fronte alle miserie e alle ferite che percepiamo, non chiuderci in noi stessi, ma aprirci con sincerita e fiducia al
Signore, «Dio vicino, tenerezza di bonta» (ibid., 17,2), «pieno d’amore per 'uomo, [...] fuoco che consuma la
sterpaglia del peccato» (ibid., 16,2).

Con le sue parole vorrei infine invocare la misericordia divina e il dono di non stancarci mai di amare: Spirito
Santo, «potente protettore, intercessore e pacificatore, noi ti rivolgiamo le nostre suppliche [...] Accordaci la
grazia di incoraggiarci alla carita e alle opere buone [...] Spirito di dolcezza, di compassione, di amore per
'uomo e di misericordia, [...] Tu che non sei altro che misericordia, [...] abbi pieta di noi, Signore nostro Dio,
secondo la tua grande misericordia» (/nno di Pentecoste).

Saluto alla fine della Messa

Al termine di questa Celebrazione desidero esprimere viva gratitudine al Catholicos Karekin Il e all’Arcivescovo
Minassian per le cortesi parole che mi hanno rivolto, come pure al Patriarca Ghabroyan e ai Vescovi presenti, ai
sacerdoti e alle Autorita che ci hanno accolto.

Ringrazio tutti voi che avete partecipato, giungendo a Gyumri anche da diverse regioni e dalla vicina Georgia.
Vorrei in particolare salutare chi, con tanta generosita e amore concreto, aiuta quanti si trovano nel bisogno.
Penso soprattutto all’ospedale di Ashotsk, inaugurato venticinque anni fa e conosciuto come I'*Ospedale del
Papa”: nato dal cuore di san Giovanni Paolo I, &€ ancora una presenza tanto importante e vicina a chi soffre;
penso alle opere portate avanti dalla comunita cattolica locale, dalle Suore Armene dell'Immacolata Concezione
e delle Missionarie della Carita della beata Madre Teresa di Calcutta.

La Vergine Maria, nostra Madre, vi accompagni sempre e guidi i passi di tutti sulla via della fraternita e della
pace.

[01065-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua armena

«llﬂ l]]]]ll]l].llll]]l‘ng]]ﬁ l‘ll‘lﬁ ulllzpmhﬁhp]}, llE l.]h]‘llllﬁl‘ll‘lllqh[i luﬁpﬁull] flur[mfﬁl:pg» (bu 61 ,4): U.Ju l]lll“lh]lnlli, lll'lll]]ll‘l I]I]]llllj]‘lﬁ]]]‘l 1 fnjplip,
ppulubugk) kG buulI]Il dupqupkh poufbpp np (ukghbf: U.ﬁuluumuuanphulﬁ Epljup wwphbkph hngbinp npdwbnudk G nf, pljpucwpdh
uwpuuthbkpp ﬁl’n.pmllmﬁ mthméan]’lLﬁﬁhphg jEwnny, wyuop qmﬁmui EGf mJumhql U.um?mj cﬁnphml]mlan]uﬁ Jl.l.lJlﬂﬁl]lllL hwiwnp rpnuuﬁl:[m_
wquunnipbwh kv wmwnmwabnbnipbul hodwp, np puqnud dupgljubg oqlikg kpuljubqhbint hwdwp hpkbg hrubfp, huljuymlmb
ndniwpniphiblikpny hwhnkpa: Unjﬁ YEpwshbnkwb Gowbbkphg nignud ki jhckglky ucngﬂl hhrwligubingp, 25 wuph wnwye ki hwlwsnwmd
npyku «(nulu][l hprwlgublingp»: Ohws unLpp gnqhulﬁﬁtu (nor[nu F"Il upunhg, np upnubg huwhwfud kp, cupnibwlned E dGwyp npyhu cun
lupkinp ko anruulql:mlﬁl:phﬁ liumhll ﬁhp].llanLphLﬁ, uhpn) licw, nn mhr[mllluﬁ ljupnnhlik llmumpmllm_[ohmﬁ [ [lpoﬁml_npmllmﬁ
Uhlupmﬁanluﬁﬁhph [wwnupus qgnpdmbkmppibbbpp hkn dhwupb, gkpmqubgopkl mumgnquljub k:

Upupbe, ukp £ Dundnig unwgud ke pllikpne phdwyniwd ukpl b — hlsyku Jhuynud b ophlwlh hudwp Y jupugh bpubb e Uwgp
[kpkqub -, dwynp’ nph Jpuy Jupnigly ke Jkpulupngl) dkp wgugqub: Ugo hpdfh Jpuy E, op huenwonows E huniup wewlkpnp
hbwhfp. uppny dhongny k, np Glknkgne ghdfp Ephnwuwppubnod ke hdwghs b ogunboud? Spunwn b pubdpugbug ukpp fphunnGbugh
wygkfwpnb k. GhpljoywGwyne wyp Ghpykp Gupng E ckghs B GnyGhuly whognun 1h6EG, npnhknke — 8huntu wundd | - €upulhg pnpnpp
pdwlnud kG, np p§ wewlkpnGhph b, kpk uppkf ppup» (84 13,35): Unsmws kG dhem funmghim b kpulunnglyn



5

hwnnpyoepheGp, wnwlyg Eppkf hogllng, udnogpeGlp vupfing ns pk wuphugGip fud pudwbupup genGleblp: Zuy dogonipgp dhew
uikh dhugud 1hbh huwminh kv uhpny dky, Er hmwnmgkwy Gkpp jmimgnyb ophbwlp hupnqubwb nwy, hufwgnpdwlgkin] hpup hkwn,
finppugupd yupqubifo] ke kpljount plwdp, piwwn] np «dpwl dpgnypp np hGwpuinp § Shpne wewljkpnGkph dhoki’ umnighy G k pk o'y
b JpBulh E wnoky 668 ukpp Gochplpoeoy (S8A4ZULOEU MOVNU R, Pupng, 27 wkyubipkp 2001, Meunigndlkp B, 2 [2001],
478):

Uwnniws phulpncd E uppngh dke. bunniwd plwlind  npuky uhpnud E6 ppup, junljugbe npoky wlwpGiphl b agfwnGbphb G
Jofuninud: Lw dhow ophlnud bt yuewwubnud £ Gpwb n «puphp pnoph £ wwbnod penuwnbbphG, fnnpnuwd upubph Jkpfbpb b guuonad b
ipppupnid k Jonugusbbphi» (hidn. 1-2 hwfwplbpp): Cwn quppf6 nGkGf upwb. juoppf ncGEGE fphunnGbublph, np jnglinphihg
spnpuulmk ke syniuwg fockl finfougupd wlhwulugngnippGGbphg, wy pugnikG Uuwdny uhpny Spughpbkppl. puph judfn] dwupglubg
Luphfp Juy, np qgnpdbwljwbhb e ng pk poufbpny oqlhkh ndniwpnipbwh dko qublining Enpuypbkphb Ev foypkphb. Juphfp fuy wekh
wpnup huwumpulnipbwl, npnky popofwbshipp upnquboy wpdwbuuyky okt Jupk; B wppopepkl hminnigning weppmmnwbf:

Gl B npybu nowwinp wyu ophGbwy Eplhpp. hubghykin akq hkwn, op dudwbl Bf wwppkp epowbGlphg b domwluy Y puumwbhg,
wkulinud kd np Bunmws dkq dkbwly sh pogly. Vw wyglkyws E abp dngnpghl (hddw. 74 (1,68): Vunmuws jhckg dkp hummmpinpheGp
Uibwwpubh6, dbp hwownp whppubloopbwl, hpdGnwd Unwfkw) Gkph fupngnipbub puy, npnlg jhemnulil Ef wolinud wyuop: Ugyu hngl
Ypuy, hovaly, dkp unipplphg b Juppuybnbliphg ndwbf wnkndkghl wypnipkbp dognypygh hwdwp b dngnoepgp Unbnwpubh gungudp
fupngbg, popnpp Shwufpb Jhuykyng, Goybhul wpkwb b Swbp opamGhilph glng, np «Uundng ukpp fEabfhg wikp wpdk» (hidun. Uy
63,4): ‘Pphumnibuljul huwnp wyugke gupaw hay dognipgh endisp b Gpo qundn pkwb appop: U6 dkp mguqughb g6k Gok:

UulyuryG, dhom wnluy & dapanephibp’ huvwng Jkpudbyne whgbugh wwnlutng ghgbghl dh puGh, hupdbu ek ufubsk b
ljlll[i]llllﬁ].]lll]ll]Llllb lil'l ljllllﬂl?lllﬁ, l’/]lll[iqllllllllﬁllLIi llllllh]]ll'lf: Ullll.]lllJﬁ, hp]: ll]llllﬂliHLp]ﬁlll[i l],l]llllﬁ[i]]l'lnlli ll]lll]ll'llll, hlllLllllIlE l{npgﬁnui I:
hunnppulgulwb nydp, §EGunibwly ke thnpwlkpyng hp gknkglniphibp, popnph hwlgky bp gpuljub pugniwstfp: Uhbsghn, huiwnp
6ELHLIT hl. Lll]llllléﬁLI’lLlj I: SI’][]I’[S, Bl'llll'll.lll'l l'lhlll l.l]]ﬁll.lllﬁl’l l'll]][il}l'll].ll’lllil’lg, lll’l llll'llll’ll’l l]L ll]]lll[ifll ponpnp l].lllll'llllqll]ﬁh]ll’ll.li |nruunpnn
qpulupmnlpkmﬁ ll'll’ll'l(‘lulnl'llphllllil]: qullllll]l[l ]: l]lli]:ﬁ on llkpmﬁnpnqkl mju l’llllﬁIl,I'lU.]HLLiE, l]\l.lll’l&llj ]\loufh Eﬁpkpgnuiml hL lllI'[Up{Hll
llngHLIELIlll lll'l Lllll'llll[i, np l]]lglllﬁ[lllel'lLﬁﬁ ]: ll[ilngI]lli: I—\ll]_] l?l]]l 81’1].111[11 ]_llllﬁél'l lll?lﬂl?thI]l l‘l]’lhﬁ, Jlllll'l]_]lllll]l:ll Iil'lll éhq‘ lT[lllll'lllllllll]lI}[ilT[]lll]
hpuwchph, " wwnwdubf fwoniphudp wuwunwupwlbn Gpub €wyn'»: Vu dkq Gwbwsnd E, dkq puljogbe uppoad B, Bnggnod B wquinky
lll'llll.llE l.ll].llUI'l l]L ]’ll].lllll'lllll’ll.l’dhlllﬁ 6mﬁ[lﬂlpl’lLEEhIlllg: (lllll].lﬁ lﬂhl’[ lﬂl].lll]l.], ].lllllll'lll ]]E{ lll:ll ﬁlll[lll]qlll‘]l'dhl ]]L l]ﬂ.hlﬂl.l.l]’llllﬁﬂ fllll'lllth: l]\JUU.]I:U
l{mpnqmﬁmlnL ]:{ ﬁl]ll l]lLI]mllllll]lﬁIlIl Lihb lL]l]lll’lliHLl’Hl]Ulﬁ lllll'lql] nup, IlIll'lE blll]l’lkgl’l[i I]L lllClUlllI'l]'l[l llllll’ll'l{[i HLE]]G mju ﬁkqnlphmﬁ
C}lllljlllﬁllll.]ﬁ]ﬁl‘lllﬁ, nnp lil'lllldllllilll[illlll [illlhl Hrlﬂ]llinlp]]lllﬁ C}llllilllﬁl]lll[il?[l ]Iﬁ:

Zklg whgws wupniwl Vwnniwdwghl Ngonpdncpkwl Yhpulh opnowb Shuwljuwnwpnpluwdp, nphl dwufwlgkg hd uhpkp bgpuypp’
Gupbiqhlp, nphl chnphwlupnphed B jupnbnud h6a wqbnopkG phgniGkpin hwdwp e pp Gkplpuynpbudp ke poufnd dkq wunnikg,
nigligh popnph nicwngpnopbwb jubablp Sphgnp Cupbljugne fEpyupp, pghubpolub Ghkgkgn Ywppugbn: Cu jupuybn b dwpqupks
Ep wumniwdugh 6 npnpdnpbwb: Fovwp b qubly npkk dkhG, np hoowuaph Gpub, f66Em whybpughb pentummpheG6kpp, np jupny EG
twpnljughf vpnnud wbunpniky. vwljuogl Gw JEpudnad E gpulg wunniwdwyh6 vhpny whpugpndd, wpnwuniw b ke Juinwh gququnwfh,
hwuwnwnkpng np onnows €qupgbGhph pucpnnl £, pnpbudp puph [...], dpppupnpbwl dwyb, fuewgkpubfp pnop, nopupmplwb
pfst, [-..] whhwibdwmly p f6fenppil, jnppunwn agopdnpped, [...] hplupop hadpnyp» (FVwnbwl ngpkpgnpkat, 3,1),
yuynupuplym| np kpphf puplmpkwb puoephg shdpuf il Gpo ngopdnpbwb npup» (G4, 16,1): Cupklughl ny fhuyl Jupyugbn
E munigiul, wy junbwyku hEwbfh, npnhknke unnpkglnad E, pk hhsfwb qupkip b fwbwsk) SEGf dkq npnpifnipkal jwpowm, ke dkp
pontunniphiGGlph b kpfliph wnwe, pugnik; Shpno, «Uumniwd dhpawinp, pupnipbwl guplinupp6» (Gnyh, 17,2), «uppny |h
fwpyljulg Gundwdp, [...] hnop np dknfh onjeb E ogqunncd» (Gny6 16,2): Ugu wnpp fub dupqupkwpup GipljoyugGnd | akp
dnqnypghl, np yundnpbwb plpwugfoud dklGwpubl) L ewn wiqud ngpkpgquljul ukhwljwl ghyflpp" Gpo gpoophcGGhph poyup wwl: Gw,
wwljuy G, phghwbpulwl Ghkpkgm Yuppugbn b wpgkb. akp uppbpp dogndnopgp ko, wanogbpm fuswnkgbal B Supm pbub
qopnipkundp, jupnqubuy hwiwnh oy b Juwppogbn (hGE dkq papnphu:

Uunniwduwiop pupkjvountpbudp, @ugnihp ke «ghdnippil dbp wunwybuy phnpbwb» (Cwpmlling, Uokndwl ulnb), pigpnud kd,
unipp GSphgnph poufbpm] fuly, wunnmwduwghb ngnpdnphilp ke uppbynig bpphf synglkyne qupgbop. Unipp Zngh €hqop wuwewwub,
pupbjvou kv puwqupupup, fkq EGf nupqoud Skp wquswGfGepp: [...] Mupgbipp dkq clinphp’ uppny b puph qnpdkph fwow) bpdwb [...]
Zngh fungpmpbwb, qpmpkul, Swppuuppnpbwb b ognpdmpbw, [...] oqopdbu’ dkq, Skp Gunnuws dbp, pun dEh ngnpdnepkwb food»
(Cwpulwli NeGnkhnumkp):



ll-Jll 6l'llllllllll.llﬂll.ll'lllL[DIIlllﬁ l.].ll.l.l.llll.llllﬁ I'qullLli hli llli l'UI'l]ll’l[i Cﬁllll]’lllll.llllll’lLIdl’lLﬁE Jul.]lﬂﬁl]l q‘mllhqllﬁ P‘ l‘]l].l]al’llll’ll]llllllﬁ hl. Ullﬁllll.lhlllﬁ
l]ul’lfl]ll]l’lllllﬂll]l’lllllﬁ, lllqﬁl’lL IUOLI{)EI'III }lllllil]lll, np l’lﬁﬁ Iqul’ll]gl’lﬁ, hﬁéuﬂ:u ﬁlllhl r],mulpnkmﬁ (nlllllllll'lllll]{:l'lﬁ I_TL ﬁkl’ll]ulj l:u]hul{nulnuﬁlzpl'lﬁ,
flllhlllﬁlll[i]]]‘lllﬁ ITL ll_]]]ll'lllll_]l]][i lllJ]'lli[]l‘lﬁ nn Lihq hblp]}ﬁhlﬂlhgl‘lﬁ.

Clnphwluw) ki akq poynpphy np dwubwlgkghf, Shudph hwubkpn] Gok woppkp quuunbbphg b domwluy Y puunwbhg: Yudknd k
yunluyku ngonciky Gpwlg, nfkp JES wnwnwabnbnpkwdp kv enowhkh uhpny, oglinud kG wphfwinplbphb: Vnwdnid B juwnluybu
fuwlhplq wuph wnwe pugniws Uengfh hprwlgubngp dwupl b op fwlwsmws E npyke « Nugp hpowbgubogp», unogpp Sndhw bk

MNonnu F-h upnpg Sbnws, wn wyuop ynyd fupkinp b dowply Ghpljuyniphel k, Gpwb hwdwp np wonwgnd b duwdnod B nbqolwb
lwpnyhlil hwvwpalnpbub qgnpdnGkmpbub dwuhb, UGopon Sympkub foypkphg dhask Yy jupuyh kpubkh Uoyp @Epkquyh Uppn
Usnwfbwy GkphG:

UI]L[]]! llllh]ll U‘Ill[]llllllil}, lil?]l UIHJIIE, ljllClﬂ él]_'nq Eﬁ].]h]llll[illl] l?l llllllllg[illlll}ll ]1[1[11]111 flllJl]EllE ]ETIPIIIJ[]HLPIEH]E IEL IllllllllllIlIlLlle_'nlll[i llLIlllllll:

[01065-AA.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in linqua inglese

“They shall build up the ancient ruins... they shall repair the ruined cities” (/s 61:4). In this place, dear brothers
and sisters, we can say that the words of the Prophet Isaiah have come to pass. After the terrible devastation of
the earthquake, we gather today to give thanks to God for all that has been rebuilt.

Yet we might also wonder: what is the Lord asking us to build foday in our lives, and even more importantly,
upon what is he calling us to build our lives? In seeking an answer to this question, | would like to suggest three
stable foundations upon which we can tirelessly build and rebuild the Christian life.

The first foundation is memory. One grace we can implore is that of being able to remember: to recall what the
Lord has done in and for us, and to remind ourselves that, as today’s Gospel says, he has not forgotten us but
‘remembered” us (Lk 1:72). God has chosen us, loved us, called us and forgiven us. Great things have
happened in our personal love story with him, and these must be treasured in our minds and hearts. Yet there is
another memory we need to preserve: it is the memory of a people. Peoples, like individuals, have a memory.
Your own people’s memory is ancient and precious. Your voices echo those of past sages and saints; your
words evoke those who created your alphabet in order to proclaim God’s word; your songs blend the afflictions
and the joys of your history. As you ponder these things, you can clearly recognize God’s presence. He has not
abandoned you. Even in the face of tremendous adversity, we can say in the words of today’s Gospel that the
Lord has visited your people (cf. Lk 1:68). He has remembered your faithfulness to the Gospel, the first-fruits of
your faith, and all those who testified, even at the price of their blood, that God’s love is more precious than life
itself (cf. Ps 63:4). It is good to recall with gratitude how the Christian faith became your people’s life breath and
the heart of their historical memory.

Faith is also hope for your future and a light for life’s journey. Faith is the second foundation | would like to
mention. There is always a danger that can dim the light of faith, and that is the temptation to reduce it to
something from the past, something important but belonging to another age, as if the faith were a beautiful
illuminated book to be kept in a museum. Once it is locked up in the archives of history, faith loses its power to
transform, its living beauty, its positive openness to all. Faith, however, is born and reborn from a life-giving
encounter with Jesus, from experiencing how his mercy illumines every situation in our lives. We would do well
to renew this living encounter with the Lord each day. We would do well to read the word of God and in silent
prayer to open our hearts to his love. We would do well to let our encounter with the Lord’s tenderness enkindle
joy in our hearts: a joy greater than sadness, a joy that even withstands pain and in turn becomes peace. All of
this renews our life, makes us free and open to surprises, ready and available for the Lord and for others.

It can happen too that Jesus calls us to follow him more closely, to give our lives to him and to our brothers and
sisters. When he calls — and | say this especially to you young people — do not be afraid; tell him “Yes!” He
knows us, he really loves us, and he wants to free our hearts from the burden of fear and pride. By making room
for him, we become capable of radiating his love. Thus you will be able to carry on your great history of



7

evangelization. This is something the Church and the world need in these troubled times, which are also a time
of mercy.

The third foundation, after memory and faith, is merciful love: on this rock, the rock of the love we receive from
God and offer to our neighbour, the life of a disciple of Jesus is based. In the exercise of charity, the Church’s
face is rejuvenated and made beautiful. Concrete love is the Christian’s visiting card; any other way of
presenting ourselves could be misleading and even unhelpful, for it is by our love for one another that everyone
will know that we are his disciples (cf. Jn 13:35). We are called above all to build and rebuild paths of
communion, tirelessly creating bridges of unity and working to overcome our divisions. May believers always set
an example, cooperating with one another in mutual respect and a spirit of dialogue, knowing that “the only
rivalry possible among the Lord’s disciples is to see who can offer the greater love!” (JOHN PAUL Il, Homily, 27
September 2001: Insegnamenti XXIV/2 [2001], 478).

In today’s first reading, the prophet Isaiah reminds us that the Spirit of the Lord is always with those who carry
glad tidings to the poor, who bind up the brokenhearted and console the afflicted (cf. 61:1-2). God dwells in the
hearts of those who love him. God dwells wherever there is love, shown especially by courageous and
compassionate care for the weak and the poor. How much we need this! We need Christians who do not allow
themselves to be overcome by weariness or discouraged by adversity, but instead are available, open and ready
to serve. We need men and women of good will, who help their brothers and sisters in need, with actions and
not merely words. We need societies of greater justice, where each individual can lead a dignified life and,
above all, be fairly remunerated for his or her work.

All the same, we might ask ourselves: how can we become merciful, with all the faults and failings that we see
within ourselves and all about us? | would like to appeal to one concrete example, a great herald of divine
mercy, one to whom | wished to draw greater attention by making him a Doctor of the Universal Church: Saint
Gregory of Narek, word and voice of Armenia. It is hard to find his equal in the ability to plumb the depths of
misery lodged in the human heart. Yet he always balanced human weakness with God’'s mercy, lifting up a
heartfelt and tearful prayer of trust in the Lord who is “giver of gifts, root of goodness... voice of consolation,
news of comfort, joyful impulse... unparalleled compassion, inexhaustible mercy... the kiss of salvation” (Book of
Lamentations, 3, 1). He was certain that “the light of God’s mercy is never clouded by the shadow of indignation”
(ibid., 16, 1). Gregory of Narek is a master of life, for he teaches us that the most important thing is to recognize
that we are in need of mercy. Despite our own failings and the injuries done to us, we must not become self-
centred but open our hearts in sincerity and trust to the Lord, to “the God who is ever near, loving and good”
[ibid., 17, 2), “filled with love for mankind ... a fire consuming the chaff of sin (ibid., 16, 2).

In the words of Saint Gregory, | would like now to invoke God’s mercy and his gift of unfailing love: Holy Spirit,
“powerful protector, intercessor and peace-maker, we lift up our prayers to you... Grant us the grace to support
one another in charity and good works... Spirit of sweetness, compassion, loving kindness and mercy... You
who are mercy itself... Have mercy on us, Lord our God, in accordance with your great mercy” (Hymn of
Pentecost).

Greeting at the end of the Mass

At the conclusion of this celebration, | wish to express my deep gratitude to Catholicos Karekin Il and to
Archbishop Minassian for their gracious words. | also thank Patriarch Ghabroyan and the Bishops present, as
well as the priests and the Authorities who have warmly welcomed us.

| thank all of you here present, who have come to Gyumri from different regions and from nearby Georgia. |
especially greet all those who with such generosity and practical charity are helping our brothers and sisters in
need. | think in particular of the hospital in Ashotsk, opened twenty-five years ago and known as “the Pope’s
Hospital”. It was born of the heart of Saint John Paul I, and it continues to be an important presence close to
those who are suffering. | think too of the charitable works of the local Catholic community, and those of the
Armenian Sisters of the Immaculate Conception and the Missionaries of Charity of Blessed Mother Teresa of
Calcutta.



May the Virgin Mary, our Mother, accompany you always and guide your steps in the way of fraternity and
peace.

[01065-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua spagnola

«Reconstruiran sobre ruinas antiguas [...] renovaran ciudades devastadas» (/s 61,4). En estos lugares, queridos
hermanos y hermanas, podemos decir que se han cumplido las palabras del profeta Isaias que hemos
escuchado. Después de la terrible devastacion del terremoto, estamos hoy aqui para dar gracias a Dios por
todo lo que ha sido reconstruido.

Pero también podriamos preguntarnos: Qué es lo que el Senor quiere que construyamos hoy en la vida?, y
ante todo: ¢ Sobre qué cimiento quiere que construyamos nuestras vidas? Quisiera responder a estas preguntas
proponiendo fres bases estables sobre las que edificar y reconstruir incansablemente la vida cristiana.

La primera base es la memoria. Una gracia que tenemos que pedir es la de saber recuperar la memoria, la
memoria de lo que el Sefor ha hecho en nosotros y por nosotros: recordar que, como dice el Evangelio de hoy,
€l no nos ha olvidado, sino que se «acuerday (cf. Lc 1,72) de nosotros: nos ha elegido, amado, llamado y
perdonado; hay momentos importantes de nuestra historia personal de amor con él que debemos reavivar con
la mente y el corazén. Pero hay también otra memoria que se ha de custodiar: la memoria del pueblo. Los
pueblos, en efecto, tienen una memoria, como las personas. Y la memoria de vuestro pueblo es muy antigua y
valiosa. En vuestras voces resuenan la de los santos sabios del pasado; en vuestras palabras se oye el eco del
que ha creado vuestro alfabeto con el fin de anunciar la Palabra de Dios; en vuestros cantos se mezclan los
llantos y las alegrias de vuestra historia. Pensando en todo esto, podéis reconocer sin duda la presencia de
Dios: él no os ha dejado solos. Incluso en medio de tremendas dificultades, podriamos decir con el Evangelio
de hoy que el Sefor ha visitado a su pueblo (cf. Lc 1,68): se ha acordado de vuestra fidelidad al Evangelio, de
las primicias de vuestra fe, de todos los que han dado testimonio, aun a costa de la sangre, de que el amor de
Dios vale mas que la vida (cf. Sal 63,4). Qué bueno es recordar con gratitud que la fe cristiana se ha convertido
en el aliento de vuestro pueblo y el corazon de su memoria.

La fe es también la esperanza para vuestro futuro, la luz en el camino de la vida, y es la segunda base de la
que quisiera hablaros. Existe siempre un peligro que puede ensombrecer la luz de la fe: es la tentacion de
considerarla como algo del pasado, como algo importante, pero perteneciente a otra época, como si la fe fuera
un libro miniado para conservar en un museo. Sin embargo, si se la relega a los anales de la historia, la fe
pierde su fuerza transformadora, su intensa belleza, su apertura positiva a todos. La fe, en cambio, nace y
renace en el encuentro vivificante con Jesus, en la experiencia de su misericordia que ilumina todas las
situaciones de la vida. Es bueno que revivamos todos los dias este encuentro vivo con el Sefior. Nos vendra
bien leer la Palabra de Dios y abrirnos a su amor en el silencio de la oracion. Nos vendra bien dejar que el
encuentro con la ternura del Sefor ilumine el corazén de alegria: una alegria mas fuerte que la tristeza, una
alegria que resiste incluso ante el dolor, transformandose en paz. Todo esto renueva la vida, que se vuelva libre
y docil a las sorpresas, lista y disponible para el Sefior y para los demas. También puede suceder que Jesus
llame para seguirlo mas de cerca, para entregar la vida por él y por los hermanos: cuando os invite,
especialmente a vosotros jovenes, no tengais miedo, dadle vuestro «si». El nos conoce, nos ama de verdad, y
desea liberar nuestro corazon del peso del miedo y del orgullo. Dejandole entrar, seremos capaces de irradiar
amor. De esta manera, podréis dar continuacion a vuestra gran historia de evangelizacién, que la Iglesia y el
mundo necesitan en esta época dificil, pero que es también tiempo de misericordia.

La tercera base, después de la memoria y de la fe, es el amor misericordioso: la vida del discipulo de Jesus se
basa en esta roca, la roca del amor recibido de Dios y ofrecido al préjimo. El rostro de la Iglesia se rejuvenece y
se vuelve atractivo viviendo la caridad. El amor concreto es la tarjeta de visita del cristiano: otras formas de
presentarse son engafiosas e incluso inutiles, porque todos conoceran que somos sus discipulos si nos
amamos unos a otros (cf. Jn 13,35). Estamos llamados ante todo a construir y reconstruir, sin desfallecer,
caminos de comunidn, a construir puentes de unién y superar las barreras que separan. Que los creyentes den



siempre ejemplo, colaborando entre ellos con respeto mutuo y con didlogo, a sabiendas de que «la unica
competicion posible entre los discipulos del Sefior es buscar quién es capaz de ofrecer el amor mas grande»
(Juan Pablo I, Homilia, 27 septiembre 2001).

El profeta Isaias, en la primera lectura, nos ha recordado que el espiritu del Sefior esta siempre con el que lleva
la buena noticia a los pobres, cura los corazones desgarrados y consuela a los afligidos (cf. 61,1-2). Dios habita
en el corazén del que ama; Dios habita donde se ama, especialmente donde se atiende, con fuerza y
compasion, a los débiles y a los pobres. Hay mucha necesidad de esto: se necesitan cristianos que no se dejen
abatir por el cansancio y no se desanimen ante la adversidad, sino que estén disponibles y abiertos, dispuestos
a servir; se necesitan hombres de buena voluntad, que con hechos y no sélo con palabras ayuden a los
hermanos y hermanas en dificultad; se necesitan sociedades mas justas, en las que cada uno tenga una vida
digna y ante todo un trabajo justamente retribuido.

Tal vez podriamos preguntarnos: ; Como se puede ser misericordiosos con todos los defectos y miserias que
cada uno ve dentro de si y a su alrededor? Quiero fijarme en el ejemplo concreto de un gran heraldo de la
misericordia divina, cuya figura he querido resaltar declarandolo Doctor de la Iglesia universal: san Gregorio de
Narek, palabra y voz de Armenia. Nadie como él ha sabido penetrar en el abismo de miseria que puede anidar
en el corazén humano. Sin embargo, él ha puesto siempre en relacion las miserias humanas con la misericordia
de Dios, elevando una suplica insistente hecha de lagrimas y confianza en el Sefior, «dador de los dones,
bondad por naturaleza [...], voz de consolacién, noticia de consuelo, impulso de gozo, [...] ternura inigualable,
misericordia desbordante, [...] beso salvifico» (Libro de las Lamentaciones, 3,1), con la seguridad de que «la luz
de [su] misericordia nunca sera oscurecida por las tinieblas de la rabia» (ibid., 16,1). Gregorio de Narek es un
maestro de vida, porque nos ensena que lo mas importante es reconocerse necesitados de misericordia'y
después, frente a la miseria y las heridas que vemos, no encerrarnos en nosotros mismos, sino abrirnos con
sinceridad y confianza al Sefor, «Dios cercano, ternura de bondad» (ibid., 17,2), «lleno de amor por el hombre,
[...] fuego que consume los abrojos del pecado» (ibid., 16,2).

Por ultimo, me gustaria invocar con sus palabras la misericordia divina y el don de no cansarse nunca de amar:
Espiritu Santo, «poderoso protector, intercesor y pacificador, te dirigimos nuestras suplicas [...] Concédenos la
gracia de animarnos a la caridad y a las buenas obras [...] Espiritu de mansedumbre, de compasién, de amor al
hombre y de misericordia, [...] tU que eres todo misericordia, [...] ten piedad de nosotros, Sefior Dios nuestro,
segun tu gran misericordia» (Himno de Pentecostés).

Saludo al final de la misa

Al final de esta celebracién, deseo expresar vivo agradecimiento al Catholicés Karekin 1l y al Arzobispo
Minassian por las amables palabras que me han dirigido, asi como al Patriarca Ghabroyan y a los obispos
presentes, a los sacerdotes y a las autoridades que nos han recibido.

Doy las gracias a todos los que habéis participado, viniendo a Gyumri incluso de diferentes regiones y de la
vecina Georgia. Quisiera saludar en particular a los que con tanta generosidad y amor concreto ayudan a los
necesitados. Pienso especialmente en el hospital de Ashotsk, inaugurado hace veinticinco afios, y conocido
como el «Hospital del Papa»: nacido del corazén de san Juan Pablo I, sigue siendo una presencia muy
importante y cercana a los que sufren; pienso en las obras que llevan a cabo la comunidad catdlica local, las
Hermanas Armenias de la Inmaculada Concepcién y las Misioneras de la Caridad de la beata Madre Teresa de
Calcuta.

Que la Virgen Maria, nuestra Madre, os acompane siempre y guie los pasos de todos en el camino de la
fraternidad y de la paz.

[01065-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua francese




10

«lIs rebatiront les ruines antiques, ils releveront les demeures dévastées» (/s 61, 4). En ces lieux, chers freres et
sceurs, nous pouvons dire que se sont réalisées les paroles du prophéte Isaie que nous venons d’écouter.
Apres les terribles destructions du tremblement de terre, nous nous trouvons ici aujourd’hui pour rendre grace a
Dieu pour tout ce qui a été reconstruit.

Nous pourrions cependant nous demander aussi: qu’est-ce que le Seigneur nous invite a construire aujourd’hui
dans la vie, et surtout: sur quoi nous appelle-t-il a construire notre vie? Je voudrais vous proposer, en cherchant
a répondre a cette question, frois fondements stables sur lesquels nous pouvons édifier et réédifier notre vie
chrétienne, sans nous lasser.

Le premier fondement est la mémoire. Une grace a demander est celle de savoir récupérer la mémoire, la
mémoire de ce que le Seigneur a accompli en nous et pour nous: se rappeler que, comme dit 'Evangile
d’aujourd’hui, lui ne nous pas oubliés, mais qu’il «s’est souvenu» (Lc 1, 72) de nous: il nous a choisis, aimés,
appelés et pardonnés; il y a eu de grands événements dans notre histoire personnelle d’amour avec lui, qui
doivent étre ravivés par I'esprit et par le coeur. Mais il y a aussi une autre mémoire a garder: la mémoire du
peuple. Les peuples ont en effet une mémoire, comme les personnes. Et la mémoire de votre peuple est trés
ancienne et précieuse. Dans vos voix résonnent celles des saints sages du passé; dans vos paroles il y a I'écho
de celui qui a créé votre alphabet en vue d’annoncer la parole de Dieu; dans vos chants fusionnent les
gémissements et les joies de votre histoire. En pensant a tout cela, vous pouvez reconnaitre certainement la
présence de Dieu: il ne vous a pas laissés seuls. Méme dans les adversités redoutables, nous pourrions dire
avec 'Evangile d’aujourd’hui, le Seigneur a visité votre peuple (cf. Lc 1, 68): il s’est souvenu de votre fidélité a
I'Evangile, de la primeur de votre foi, de tous ceux qui ont témoigné, méme au prix du sang, que 'amour de Dieu
vaut plus que la vie (cf. Ps 63, 4). Il est beau pour vous de pouvoir vous souvenir avec gratitude que la foi
chrétienne est devenue la respiration de votre peuple et le coeur de sa mémoire.

La foi est aussi I'espérance pour votre avenir, la lumiere sur le chemin de la vie et c’est le deuxiéme fondement
dont je voudrais vous parler. Il y a toujours un danger, qui peut faire palir la lumiére de la foi: c’est la tentation de
la réduire a quelque chose du passé, a quelque chose d’'important mais qui appartient a d’autres temps, comme
si la foi était un beau livre de miniatures a conserver dans un musée. Or, enfermée dans les archives de
I'histoire, la foi perd sa force transformatrice, sa beauté vivante, son ouverture positive envers tous. La foi, au
contraire, nait et renait de la rencontre vivifiante avec Jésus, de I'expérience de sa miséricorde qui éclaire toutes
les situations de la vie. Raviver chaque jour cette rencontre vivante avec le Seigneur nous fera du bien. Lire la
parole de Dieu et nous ouvrir a son amour dans la priére silencieuse nous fera du bien. Permettre a la rencontre
avec la tendresse du Seigneur d’allumer la joie dans notre cceur nous fera du bien: une joie plus grande que la
tristesse, une joie qui résiste méme face a la souffrance, en se transformant en paix. Tout cela renouvelle la vie,
la rend libre et docile aux surprises, préte et disponible au Seigneur et aux autres. |l peut également arriver que
Jésus appelle a le suivre de plus pres, a lui consacrer la vie ainsi qu’aux fréres: quand il invite, surtout vous les
jeunes, n‘ayez pas peur, dites-lui “oui”! Il nous connait, il nous aime vraiment, et il désire libérer le coeur du
poids de la crainte et de I'orgueil. En lui faisant place, nous devenons capables de rayonner d’amour. Vous
pourrez ainsi donner une suite & votre grande histoire d’évangélisation, dont I'Eglise et le monde ont besoin en
ces temps difficiles, qui cependant sont aussi les temps de la miséricorde.

Le troisieme fondement, aprés la mémoire et la foi, est justement I'amour miséricordieux: c’est sur ce roc, sur le
roc de I'amour regu de Dieu et offert au prochain, que se fonde la vie du disciple de Jésus. Et c’est en vivant la
charité que le visage de I'Eglise rajeunit et devient attrayant. L’amour concret est la carte de visite du chrétien:
d’autres maniéres de se présenter peuvent étre trompeuses, voire inutiles, parce que c’est a cela que tous
sauront que nous sommes ses disciples: si nous nous aimons les uns les autres (cf. Jn 13, 35). Nous sommes
appelés avant tout a construire et reconstruire des voies de communion, sans jamais nous lasser, a édifier des
ponts d’'union et a surmonter les barriéres de séparation. Que les croyants donnent toujours I'exemple, en
collaborant entre eux dans le respect réciproque et dans le dialogue, en sachant que « I'unique concurrence
possible entre les disciples du Seigneur est celle de voir qui est en mesure d'offrir 'amour le plus grand!» (Jean-
Paul Il, Homélie, 27 septembre 2001: Insegnamenti XXIV, 2 [2001], p. 478).

Le prophéte Isaie, dans la premiéere lecture, nous a rappelé que I'esprit du Seigneur est toujours avec celui qui
porte la bonne nouvelle aux humbles, qui guérit les plaies des coeurs brisés et console les affligés (cf. 61, 1-2).



11

Dieu demeure dans le cceur de celui qui aime; Dieu habite Ia ou on aime, surtout Ia ou on prend soin, avec
courage et compassion, des faibles et des pauvres. On en a tant besoin: on a besoin de chrétiens qui ne se
laissent pas abattre par les fatigues et ne se découragent pas a cause des adversités, mais qui soient
disponibles et ouverts, préts a servir; il faut des hommes de bonne volonté, qui de fait et non seulement par les
paroles aident les freres et les sceurs en difficulté; il faut des sociétés plus justes, ou chacun puisse avoir une
vie digne et en premier lieu un travail équitablement rémunéré.

Nous pourrions cependant nous demander: comment peut-on devenir miséricordieux, avec tous les défauts et
les miséres que chacun voit en soi et autour de soi? Je voudrais m’inspirer d’'un exemple concret, d’'un grand
héraut de la miséricorde divine, que j'ai voulu proposer a I'attention de tous en le comptant parmi les Docteurs
de I'Eglise universelle: saint Grégoire de Narek, parole et voix de '’Arménie. Il est difficile de trouver quelqu’un
qui soit son égal lorsqu’il s’agit de sonder les miséres abyssales qui peuvent se nicher dans le cceur de
’homme. Lui, cependant, a toujours mis en dialogue les miséres humaines et la miséricorde de Dieu, en élevant
une supplication pleine de tristesse, faite de larmes et de confiance, vers le Seigneur « dispensateur, dont
'essence est d’étre bon [...], voix consolante, annonce apaisante, message d’allégresse, [...] compassion qui
n’a pas de pareil, miséricorde débordante, [...] baiser sauveur » (Livre de prieres, 3, 1), avec la certitude que
«jamais les ténebres de la colére n'obscurcissent la lumiére de [sa] miséricorde» (ibid., 16, 1). Grégoire de
Narek est un maitre de vie, parce qu’il nous enseigne qu’il est avant tout important de reconnaitre que nous
avons besoin de miséricorde et puis, face aux miséres et aux blessures que nous percevons, de ne pas nous
replier sur nous-mémes, mais de nous ouvrir avec sinceérité et confiance au Seigneur «Dieu miséricordieux et
proche» (ibid., 17, 2), xami des hommes, [...] feu qui dévore[...] les broussailles des péchés» (ibid., 16, 2).

Avec ses paroles, je voudrais enfin invoquer la miséricorde divine et le don de ne jamais nous lasser d’aimer:
Esprit Saint, «puissant protecteur, intercesseur et pacificateur, nous t'adressons nos suppliques [...]. Accorde-
nous la grace de nous exhorter a la charité et aux ceuvres bonnes [...]. Esprit de douceur, de compassion,
d’amour pour 'homme et de miséricorde, [...] Toi qui n’es que miséricorde [...] prends-nous en pitié, Seigneur
notre Dieu, selon ta grande miséricorde» (Hymne de Pentecdte).

Salutation a la fin de la messe

Au terme de cette célébration, je voudrais exprimer ma vive gratitude au Catholicos Karekin Il et a I'Archevéque
Minassian pour les aimables paroles qu’ils m’ont adressées, ainsi qu’au Patriarche Ghabroyan et aux Evéques
présents, aux prétres, ainsi qu’aux Autorités qui nous ont accueillis.

Je vous remercie vous tous qui avez participé [a cette célébration], venus a Gyumri également de diverses
régions et de la Géorgie voisine. Je voudrais, en particulier, saluer les personnes qui, avec beaucoup de
générosité et d'amour concret, aident ceux qui se trouvent dans le besoin. Je pense surtout a I'hépital d’Ashotsk,
inauguré il y a vingt-cing ans et connu comme I'“Hoépital du Pape”: né du coeur de saint Jean-Paul Il, il est
encore une présence si importante et proche de quiconque souffre; je pense aux ceuvres promues par la
communauté catholique locale, par les Sceurs arméniennes de I'lmmaculée Conception et par les Missionnaires
de la Charité de la bienheureuse Mére Teresa de Calcutta.

Que la Vierge Marie, notre Mére, vous accompagne toujours et guide les pas de tous sur la voie de la fraternité
et de la paix.

[01065-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua tedesca

»Dann bauen sie die uralten Trimmerstatten wieder auf [...] Die ver6deten Stadte erbauen sie neu« (Jes 61,4).
An diesen Orten, liebe Briider und Schwestern, kdnnen wir sagen, dass sich die Worte des Propheten Jesaja,
die wir eben horten, verwirklicht haben. Nach den schrecklichen Zerstérungen des Erdbebens sind wir heute
hier, um Gott Dank zu sagen fir alles, was wieder aufgebaut worden ist.



12

Wir kénnten uns aber auch fragen: Wozu fordert der Herr uns auf; was sollen wir heute in unserem Leben
aufbauen? Und vor allem: Worauf sollen wir unser Leben aufbauen? Im Versuch, auf diese Frage zu antworten,
mochte ich euch drei tragfeste Fundamente vorschlagen, auf denen wir das christliche Leben aufbauen und
immer wieder neu errichten kdnnen.

Das erste Fundament ist das Gedéchtnis. Eine Gnade, die man erbitten muss, ist die Fahigkeit, das Gedachtnis
aufzufrischen, die Erinnerung an das, was der Herr in und fur uns vollbracht hat. Sich ins Gedachtnis rufen, dass
— wie das heutige Evangelium sagt — er uns nicht vergessen hat, dass er an uns »gedacht« hat (Lk 1,72): Er hat
uns erwahlt, geliebt, berufen und uns vergeben; es hat groRe Ereignisse gegeben in unserer personlichen
Liebesgeschichte mit ihm, die im Geist und im Herzen neu mit Leben erfiillt werden miissen. Doch es gibt auch
ein anderes Gedéachtnis, das gehitet werden muss: das Gedéachtnis des Volkes. Die Vélker haben namlich
ebenso ein Gedachtnis wie die einzelnen Menschen. Und das Gedachtnis eures Volkes reicht in ferne Zeiten
zurlick und ist kostbar. In euren Stimmen klingen die der heiligen Weisen der Vergangenheit nach; in euren
Worten liegt der Widerhall derer, die euer Alphabet geschaffen haben, um das Wort Gottes zu verkiinden; in
euren Liedern verschmelzen die Seufzer und die Freuden eurer Geschichte miteinander. Wenn ihr an all das
denkt, kdnnt ihr sicher die Gegenwart Gottes erkennen: Er hat euch nicht alleingelassen. Auch unter
schrecklichen Widerwartigkeiten — kdnnten wir mit dem heutigen Evangelium sagen — hat der Herr euer Volk
besucht (vgl. Lk 1,68): Er hat an eure Treue zum Evangelium gedacht, an die Erstlingsfrucht eures Glaubens, an
alle, die — auch um den Preis des eigenen Blutes — bezeugt haben, dass die Liebe Gottes besser ist als das
Leben (vgl. Ps 63,4). Es ist schon flr euch, dass ihr euch dankbar daran erinnern kénnt, dass der christliche
Glaube zum Atem eures Volkes und zum eigentlichen Kern seines Gedachtnisses geworden ist.

Der Glaube ist auch die Hoffnung fiir eure Zukunft, das Licht auf dem Lebensweg, und er ist das zweite
Fundament, Gber das ich zu euch sprechen mdchte. Es gibt immer eine Gefahr, die das Licht des Glaubens
verblassen lassen kann, und das ist die Versuchung, ihn auf etwas aus der Vergangenheit zu reduzieren, auf
etwas Wichtiges, das aber anderen Zeiten angehért, als sei der Glaube ein schénes Buch mit Miniaturen, das in
einem Museum aufbewahrt werden muss. Wenn aber der Glaube in die Archive der Geschichte eingeschlossen
wird, verliert er seine verwandelnde Kraft, seine lebendige Schénheit und seine positive Offenheit allen
gegenuber. Dagegen entspringt der Glaube und erbliiht immer neu aus der lebendigen Begegnung mit Jesus,
aus der Erfahrung seiner Barmherzigkeit, die Licht in alle Lebenssituationen tragt. Es wird uns gut tun, jeden
Tag diese lebendige Begegnung mit dem Herrn wieder aufleben zu lassen. Es wird uns gut tun, das Wort Gottes
zu lesen und uns im schweigenden Beten seiner Liebe zu 6ffnen. Es wird uns gut tun zuzulassen, dass die
Begegnung mit der Zartlichkeit des Herrn die Freude im Herzen entziindet — eine Freude, die grofer ist als die
Traurigkeit, eine Freude, die sogar dem Schmerz standhélt, indem sie sich in Frieden verwandelt. All das
erneuert das Leben, macht es frei und gefiigig angesichts von Uberraschungen, bereit und verfiigbar fiir den
Herrn und fir die anderen. Es kann auch geschehen, dass Jesus jemanden in die engere Nachfolge ruft, dazu,
das eigene Leben ihm und den Briidern und Schwestern zu schenken: Wenn er — speziell euch junge Freunde -
dazu einladt, dann habt keine Angst, sagt ihm: ,Ja“! Er kennt uns, er liebt uns wirklich und méchte das Herz von
den Lasten der Furcht und des Stolzes befreien. Wenn wir ihm Platz machen, werden wir fahig, Liebe
auszustrahlen. Auf diese Weise kénnt ihr an eure groRe Geschichte der Evangelisierung anknipfen — die Kirche
und die Welt brauchen sie in diesen geplagten Zeiten, die aber auch Zeiten der Barmherzigkeit sind.

Das dritte Fundament — nach dem Gedéachtnis und dem Glauben - ist gerade die barmherzige Liebe: Auf diesen
Fels, den Fels der von Gott empfangenen und dem Nachsten geschenkten Liebe, griindet sich das Leben des
Jiingers Jesu. Und wenn die Nachstenliebe gelebt wird, dann verjlingt sich das Antlitz der Kirche und wird
anziehend. Die konkrete Liebe ist die Visitenkarte des Christen: Andere Arten, sich zu prasentieren, kdnnen
irreflhrend oder sogar nutzlos sein, denn daran werden alle erkennen, dass wir seine Jiinger sind: wenn wir
einander lieben (vgl. Joh 13,35). Vor allem sind wir berufen, stets unermiidlich Wege der Gemeinschaft zu
schaffen und wieder gangbar zu machen, Verbindungsbriicken zu bauen und trennende Barrieren zu
Uberwinden. Mogen die Glaubigen darin immer beispielhaft sein, indem sie in gegenseitiger Achtung und im
Dialog zusammenarbeiten, da sie wissen: »Der einzig mogliche Wettstreit zwischen den Jingern des Herrn
besteht darin, festzustellen, welcher von ihnen die grofite Liebe zu geben vermag!« (Johannes Paul Il., Homilie
[27. September 2001]: L’'Osservatore Romano [dt.] Jg. 31, Nr. 43 [26. Oktober 2001], S. 12).

Der Prophet Jesaja hat uns in der ersten Lesung daran erinnert, dass der Geist des Herrn immer auf dem ruht,



13

der den Armen eine frohe Botschaft bringt, alle heilt, deren Herz zerbrochen ist, und die Trauernden trostet (vgl.
61,1-2). Gott halt sich im Herzen dessen auf, der liebt; Gott wohnt, wo Liebe herrscht, besonders da, wo man
sich mutig und mitfiihlend der Schwachen und der Armen annimmt. Darin besteht ein so groRer Bedarf: Es
braucht Christen, die sich durch die Mihen nicht deprimieren lassen und wegen der Widrigkeiten nicht den Mut
verlieren, sondern offen, verfiigbar und dienstbereit sind; es braucht Menschen guten Willens, die den Bridern
und Schwestern, die sich in Schwierigkeiten befinden, in der Tat und nicht blof3 mit Worten helfen; es braucht
gerechtere Gesellschaften, in denen jeder ein wiirdiges Leben flihren und in erster Linie eine gerecht bezahlte
Arbeit haben kann.

Wir kénnten uns aber fragen: Wie kann man barmherzig werden mit all den Fehlern und Erbarmlichkeiten, die
jeder in und um sich herum sieht? Ich méchte mich an einem konkreten Beispiel orientieren, an einem grof3en
Boten der géttlichen Barmherzigkeit, auf den ich alle aufmerksam machen wollte, indem ich ihn unter die
Kirchenlehrer einreihte: Es ist der heilige Gregor von Narek, Wort und Stimme Armeniens. Es ist schwer,
jemanden zu finden, der wie er fahig war, die abgrundtiefen Erbarmlichkeiten auszuloten, die sich im Herzen des
Menschen einnisten kénnen. Doch er hat die menschlichen Erbarmlichkeiten immer in Dialog mit der géttlichen
Barmherzigkeit gebracht, indem er ein herzzerreiRendes Bittgebet aus Tranen und Vertrauen an den Herrn
richtete, den er als »Geber der Gaben, Glite von Natur aus [...], trostreiche Stimme, aufmunternde Botschaft,
Aufschwung der Freude, [...] heilbringenden Kuss« anrief (Buch der Klagen, 3,1), in der Gewissheit, dass »das
Licht [seiner] Barmherzigkeit niemals von der Finsternis des Zorns verdunkelt ist« (ebd., 16,1). Gregor von
Narek ist ein Lehrmeister des Lebens, weil er uns lehrt, dass es vor allem wichtig ist zu erkennen, dass wir der
Barmherzigkeit bediirfen und dass wir uns dann angesichts der Erbarmlichkeiten und Verwundungen, die wir
bemerken, nicht in uns selbst verschlielten, sondern uns aufrichtig und vertrauensvoll dem Herrn 6ffnen, dem
»nahen Gott, der Gute voll Zartlichkeit « (ebd., 17,2), »voller Liebe zum Menschen, [...] Feuer, das das Gestripp
der Siinde verzehrt« (ebd., 16,2).

Mit seinen Worten mdchte ich am Schluss die géttliche Barmherzigkeit anrufen und die Gabe erbitten, dass wir
nie mide werden zu lieben: Heiliger Geist, »machtiger Beschitzer, Flrsprecher und Friedenstifter, an dich
richten wir unser Flehen [...] Gewéhre uns die Gnade, uns zur Liebe und zu guten Werken zu ermutigen [...]
Geist der Freundlichkeit, des Mitgefiihls, der Menschenliebe und des Erbarmens, [...] der du nichts anderes bist
als Barmherzigkeit, [...] erbarme dich, Herr, unser Gott, in deiner groRen Barmherzigkeit« (Pfingsthymnus).

Gruss am Ende der Messe

Zum Abschluss dieser Feier mdchte ich dem Katholikos Karekin Il. und Erzbischof Minassian meinen herzlichen
Dank aussprechen fir die freundlichen Worte, die sie an mich gerichtet haben, wie auch dem Patriarchen
Ghabroyan und den hier anwesenden Bischoéfen, den Priestern und den Vertretern des 6ffentlichen Lebens, die
uns empfangen haben.

Ich danke euch allen, die ihr teilgenommen habt und sogar aus verschiedenen Regionen des benachbarten
Georgien nach Gjumri gekommen seid. Im Besonderen méchte ich diejenigen grifien, die mit viel GroRmut und
konkreter Liebe allen helfen, die in Not sind. Ich denke vor allem an das Krankenhaus von Ashotsk, das vor
finfundzwanzig Jahren eréffnet wurde und als das ,Krankenhaus des Papstes” bekannt ist: Aus dem Herzen
des heiligen Johannes Paul Il. geboren, ist es immer noch eine sehr wichtige Einrichtung, die den Leidenden
nahe ist. Ich denke an die Werke, die von der értlichen katholischen Gemeinschaft, von den Armenischen
Schwestern der Unbefleckten Empfangnis und von den Missionarinnen der Liebe der seligen Mutter Theresa
von Kalkutta vorangebracht werden.

Die Jungfrau Maria, unsere Mutter, begleite euch immer und leite die Schritte aller auf dem Weg der
Bruderlichkeit und des Friedens.

[01065-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua portoghese




14

«Levantar&o os antigos escombros, restaurardo as cidades destruidas» (/s 61, 4). Nestes lugares, amados
irmaos e irmas, podemos dizer que se realizaram as palavras do profeta Isaias, que ouvimos. Depois das
devastagoes terriveis do terremoto, estamos aqui hoje para dar gragas a Deus por tudo o que foi reconstruido.

Mas poderiamos também questionar-nos: Que nos convida o Senhor a construir hoje na vida? E sobretudo:
Sobre que alicerce nos chama a construir a nossa vida? Procurando responder a esta pergunta, gostaria de
propor-vos trés alicerces estaveis sobre os quais podemos, incansavelmente, edificar e reedificar a vida crista.

O primeiro alicerce € a memdria. Uma graga que devemos pedir é a de saber recuperar a memoria, a memoria
daquilo que o Senhor realizou em nds e por nés: trazer a mente que Ele, como diz o Evangelho de hoje, ndo
nos esqueceu, mas «recordou-Se» (Lc 1, 72) de nés: escolheu-nos, amou-nos, chamou-nos e perdoou-nos; na
nossa historia pessoal de amor com ele, houve grandes acontecimentos que se devem reavivar com a mente e
0 coragao. Mas ha também outra memaria a salvaguardar: a memoria do povo. De facto, os povos tém uma
memoaria, como as pessoas. E a memoéria do vosso povo é muito antiga e preciosa. Nas vossas vozes, ressoam
as dos Santos sabios do passado; nas vossas palavras, ha o eco de quem criou o vosso alfabeto, com a
finalidade de anunciar a Palavra de Deus; nos vossos canticos, misturam-se os gemidos e as alegrias da vossa
histéria. Pensando em tudo isto, certamente podereis reconhecer a presenca de Deus: Ele ndo vos deixou
sozinhos. Mesmo no meio de adversidades tremendas, poderemos dizer, com o Evangelho de hoje, que o
Senhor visitou o vosso povo (cf. Lc 1, 68): recordou-Se da vossa fidelidade ao Evangelho, das primicias da
vossa fé, de todos aqueles que testemunharam, mesmo a custa do sangue, que o amor de Deus vale mais que
a vida (cf. Sal 63, 4). E bom para vés poderdes lembrar, com gratiddo, que a fé crista se tornou a respiragéo do
VOSSO povo e 0 coragao da sua memoria.

E a fé constitui também a esperanga para o vosso futuro, a luz no caminho da vida, sendo ela o segundo
alicerce de que gostaria de vos falar. Ha sempre um perigo que pode fazer esmorecer a luz da fé: é a tentagao
de a reduzir a algo do passado, algo importante mas préprio de outros tempos, como se a fé fosse um belo livro
de miniaturas que se deve conservar num museu. Mas ela, se for encerrada nos arquivos da historia, perde a
sua forca transformadora, a sua vivacidade, a sua abertura positiva aos outros. Ao contrario, a fé nasce e
renasce do encontro vivificante com Jesus, da experiéncia da sua misericordia que ilumina todas as situagoes
da vida. Far-nos-a bem reavivar cada dia este encontro vivo com o Senhor. Far-nos-a bem ler a Palavra de
Deus e abrir-nos, em silenciosa oragao, ao seu amor. Far-nos-a bem deixar que o encontro com a ternura do
Senhor acenda a alegria no coragao: uma alegria maior do que a tristeza, uma alegria que perdura mesmo no
meio da dor, transformando-se em paz. Tudo isto renova a vida, torna-a livre e docil as surpresas, pronta e
disponivel para o Senhor e para os outros. E pode acontecer também que Jesus nos chame a segui-Lo mais de
perto, a entregar a vida a Ele e aos irmaos: se vos convidar, especialmente a vos jovens, ndo tenhais medo,
dizei-Lhe «sim». Ele conhece-nos, ama-nos de verdade, e deseja libertar o coragédo dos fardos do medo e do
orgulho. Abrindo espacgo a Ele, tornamo-nos capazes de irradiar amor. Desta forma, podereis dar continuidade a
vossa grande historia de evangelizagao, de que a Igreja e o mundo precisam nestes tempos conturbados, mas
gue sao também os tempos da misericordia.

O terceiro alicerce, depois da memoria e da fé, é precisamente o amor misericordioso: € sobre esta rocha, a
rocha do amor recebido de Deus e oferecido ao préximo, que se baseia a vida do discipulo de Jesus. E é
vivendo a caridade que rejuvenesce e se torna atraente o rosto da Igreja. O amor concreto é o cartdo-de-visita
do cristdo: outras maneiras de se apresentar podem ser enganadoras e até inuteis, pois todos saberao que
somos seus discipulos por isto: se nos amarmos uns aos outros (cf. Jo 13, 35). Somos chamados, antes de
mais nada, a construir e reconstruir incansavelmente vias de comunhao, a edificar pontes de unido e a superar
as barreiras de separacéo. Que os crentes deem sempre o exemplo, colaborando entre si no respeito reciproco
e no dialogo, sabendo que «a unica competigdo possivel entre os discipulos do Senhor é a de verificar quem &
capaz de oferecer o amor maior» [Jodo Paulo Il, Homilia, 27 de setembro de 2001: Insegnamenti, XXIV/2
(2001), 478].

Na primeira leitura, o profeta Isaias recordou-nos que o espirito do Senhor repousa sobre quem leva a boa-
nova aos miseraveis, cura as chagas dos coragdes despedagados e consola os aflitos (cf. 61, 1-2). Deus habita
no coragao de quem ama; Deus habita onde se ama, especialmente onde se cuida, com coragem e compaixao,
dos frageis e dos pobres. Ha tanta necessidade disto: ha necessidade de cristdos que nao se deixem abater



15

pelas fadigas nem desanimem com as adversidades, mas estejam disponiveis e abertos, prontos a servir; ha
necessidade de homens de boa vontade que efetivamente, e ndo apenas em palavras, ajudem os irmaos e as
irmas em dificuldade; ha necessidade de sociedades mais justas, onde cada um possa gozar de vida digna a
comecgar por um trabalho justamente remunerado.

Entretanto poderiamos questionar-nos: Como é possivel tornar-se misericordioso, com todos os defeitos e
misérias que cada um vé dentro de si e ao seu redor? Gostaria aqui de me inspirar num exemplo concreto, num
grande arauto da misericordia divina, que propus a atengao de todos ao inclui-lo entre os Doutores da Igreja
universal: Sdo Gregoério de Narek, palavra e voz da Arménia. E dificil encontrar alguém como ele, capaz de
medir as misérias abissais que se podem esconder no coragao do ser humano. Mas ele sempre colocou em
dialogo as misérias humanas e a misericérdia de Deus, elevando uma ardente suplica feita de lagrimas e
confianga no Senhor, «dador dos dons, a bondade por natureza (...), voz de consolagéo, anuncio de conforto,
impulso de alegria, (...) ternura incomparavel, misericordia transbordante, (...) beijo de salvagao» (Livro das
lamentacées, 3,1), na certeza de que «jamais é ofuscada pelas trevas da ira a luz da [sua] misericordia» (ibid.,
16, 1). Gregdrio de Narek é um mestre de vida, porque nos ensina que é importante, em primeiro lugar,
reconhecermo-nos necessitados de misericordia e depois, perante as misérias e as feridas que individuarmos,
nao nos fecharmos em nds mesmos mas abrir-nos, com sinceridade e confianga, ao Senhor, «Deus vizinho,
ternura de Bondade» (ibid., 17, 2), «cheio de amor pelo homem, (...) fogo que queima o restolho do pecado»
(ibid., 16, 2).

Por fim gostaria de invocar, com as suas palavras, a misericordia divina e o dom de nunca nos cansarmos de
amar: Espirito Santo, «poderoso protetor, intercessor e pacificador, nés Vos dirigimos as nossas suplicas (...).
Concedei-nos a graga de nos estimularmos a caridade e as boas obras (...). Espirito de dogura, de compaixao,
de amor pelo ser humano e de misericordia, (...) VOs que nada mais sois sendo misericordia, (...) tende piedade
de nés, Senhor nosso Deus, segundo a vossa grande misericordia» (Hino de Pentecostes).

Saudacéio no final da Missa

No final desta Celebracgao, desejo expressar viva gratidao ao Catholicos Karekin Il e ao Arcebispo Minassian
pelas amaveis palavras que me dirigiram, bem como ao Patriarca Ghabroyan e aos Bispos presentes, aos
sacerdotes e as Autoridades que nos acolheram.

Agradeco a todos voOs que viestes participar, chegando a Gyumri de diferentes regides e mesmo da vizinha
Georgia. Quero, de modo particular, saudar aqueles que, com tanta generosidade e amor concreto, ajudam os
necessitados. Penso sobretudo no hospital de Ashotsk, inaugurado ha vinte e cinco anos e conhecido como o
«Hospital do Papa»: nascido do coragéo de Sdo Jodo Paulo Il, é ainda uma presencga muito importante e
proxima de quem sofre; penso nas obras animadas pela comunidade catolica local, pelas Irmas Arménias da
Imaculada Conceigao e pelas Missionarias da Caridade da Beata Madre Teresa de Calcuta.

Que a Virgem Maria, nossa Mae, sempre vos acompanhe e guie 0s passos de todos pelo caminho da
fraternidade e da paz.

[01065-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Sosta al Convento “Nostra Signora dell’Armenia” a Gyumri

Al termine della Messa, il Santo Padre ha compiuto un lungo giro in papamobile — assieme al Catholicos - nella
Piazza Vartanants per salutare i fedeli presenti, quindi ha raggiunto il Convento “Nostra Signora dell’Armenia”,
delle Suore Armene delllImmacolata Concezione.

Dopo il pranzo in privato, il Papa ha salutato le religiose, gli orfani che le suore curano nel “Boghossian
Educational Centre” annesso al convento e gli studenti della Scuola Professionale “Diramayr” gestita dalla
Congregazione.



[01066-IT.01]

[B0472-XX.02]

16



