2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0454
Sabato 18.06.2016

Visita di Papa Francesco alla Comunita di “Villa Nazareth” in Roma

Commento del Santo Padre

Dialogo del Santo Padre

Alle ore 17 di oggi, Papa Francesco si € recato in visita alla Comunita di “Villa Nazareth” in Roma. L'istituzione,
gestita attualmente dalla “Fondazione Comunita Domenico Tardini” e presieduta dal Cardinale Achille Silvestrini,
compie 70 anni di vita.

Al suo arrivo, il Santo Padre & stato accolto prima dai bambini, poi nella Cappella ha incontrato gli studenti a cui
ha rivolto un commento sul brano del Vangelo del Buon Samaritano (Lc 10,25-37).

Nel campo di calcio, il Papa ha incontrato tutta la comunita, in cui ha avuto un colloquio di domande e risposte
con i giovani e gli amici ed altri membri della comunita.

Pubblichiamo di seguito il testo del commento e del dialogo che il Santo Padre ha tenuto con i giovani e membri
della comunita nel corso dei vari incontri:

Commento del Santo Padre

Ci sono tante persone coinvolte in questo brano del Vangelo: quello che fa la domanda “chi & il mio prossimo?”;
GesuU; e poi, nella parabola, i briganti, il povero che era mezzo morto sulla strada, poi il sacerdote, poi il dottore
della legge, forse avvocato [il “levita”]; poi il locandiere, I'albergatore.

Nella parabola, forse né il sacerdote né il dottore della legge né il samaritano né I'albergatore sapevano
rispondere alla domanda “chi € il prossimo?”; forse neppure conoscevano com’era “il prossimo”, chi era “il
prossimo”. Il sacerdote era di fretta, come tutti i preti, perché ha guardato I'orologio: “Devo dire la Messa”, o,
tante volte: “Ho lasciato la chiesa aperta, devo chiuderla, perché I'orario € quello e non posso rimanere qui”. Il
dottore della legge, uomo pratico, ha detto: “Se io mi immischio in questo, domani devo andare in tribunale, fare
il testimone, dire quello che ho fatto, perdo due, tre giorni di lavoro... No, no, meglio...”. Viva Ponzio Pilato, e se



2

n’é andato. Invece, quellaltro [il samaritano] peccatore, straniero che non era proprio del popolo di Dio, si &
commosso: “ebbe compassione”, e si fermo. Tutti e tre — il sacerdote, I'avvocato e il samaritano — sapevano
bene, conoscevano bene cosa si doveva fare. E ciascuno di loro ha preso la propria decisione. Ma a me piace
pensare all’albergatore: & 'anonimo. Lui ha guardato tutto questo, ha visto e non ha capito nulla. “Ma questo &
pazzo! Un samaritano che aiuta un ebreo! E’ pazzo! E poi, con le sue mani gli guarisce le ferite e lo porta qui
all'albergo e mi dice: ‘“Tu prenditi cura di lui, io ti paghero se c’€ qualcosa in piu...”. lo non ho mai visto una cosa
simile, questo & un pazzo!”. E quelluomo ha ricevuto la Parola di Dio: nella testimonianza. Di chi? Del
sacerdote, no, perché neppure lo aveva visto; dell’avvocato, lo stesso. Del peccatore, un peccatore che ha
compassione. “Ah, hai sentito quella cosa? Un peccatore, si, non era fedele al popolo di Dio, ma ha avuto
compassione”. E non capiva niente, € rimasto con il dubbio, forse con la curiosita: “Ma che cosa & successo qui,
strano...”. Con I'inquietudine dentro; e questo € cid che fa la testimonianza. La testimonianza di questo
peccatore ha seminato inquietudine nel cuore di questo locandiere; e cosa € successo di lui, il Vangelo non lo
dice, neppure il nome. Ma sicuramente quest'uomo... — di sicuro, perché lo Spirito Santo quando semina, fa
crescere — di sicuro € cresciuta la sua curiosita, la sua inquietudine, I'ha lasciata crescere nel suo cuore e ha
ricevuto il messaggio della testimonianza. Poi, giorni dopo, & passato un'altra volta da quelle parti il samaritano;
sicuramente ha pagato qualcosa. Oppure [I'albergatore gli ha detto]: “No, lascia, lascia: questo va sul mio
conto”. Forse questa ¢ stata la sua prima reazione alla testimonianza.

E perché io mi soffermo, oggi, su questo personaggio, su questa persona? Perché la nostra testimonianza non
si pud contabilizzare — non so come si dice —. La testimonianza & vivere in modo tale che gli altri “vedano le
opere vostre e glorifichino il Padre che € nei Cieli” (cfr Mt 5,16), cioé che incontrino il Padre, che vadano a Lui...
Sono parole di Gesu.

lo, su Villa Nazareth ho sentito delle notizie: “C’e questa Opera...”, ma non conoscevo bene. Poi Mons. Celli mi
ha detto qualche cosa... E’ un’Opera, un lavoro dove si favorisce la testimonianza. Qui si viene non per
“arrampicarsi”’, né per guadagnare soldi, no, ma per seguire le tracce di Gesu e dare testimonianza di Gesu,
seminare testimonianza. Nel silenzio, senza spiegazioni, con i gesti... Riprendere il linguaggio dei gesti. E
sicuramente questo albergatore € in cielo, di sicuro!, perché quel seme, di sicuro, € cresciuto, € germogliato. Ha
visto una cosa che mai, mai avrebbe pensato di vedere. E questa ¢ la testimonianza. La testimonianza passa e
se ne va. Tu la lasci li e vai. Solo il Signore la custodisce, la fa crescere, come fa crescere il seme: mentre |l
padrone dorme, cresce la pianta.

Mi auguro che quest’Opera continui ad essere un’Opera di testimonianza, una casa di testimonianza; di
testimonianza a tutti, a tutti. Di testimonianza per la gente che si avvicina, o che ne sente parlare... una
testimonianza. Mi auguro questo. E che il Signore ci liberi dai briganti — ce ne sono tanti! —, ci liberi dai sacerdoti
di fretta o che vanno in fretta, sempre, non hanno tempo di ascoltare, di vedere, devono fare le loro cose...; Ci
liberi dai dottori che vogliono presentare la fede di Gesu Cristo con una rigidita matematica; e ci insegni a
fermarci e ci insegni quella saggezza del Vangelo: “sporcarsi le mani”. Che il Signore ci dia questa grazia.
Grazie.

[01040-1T.01] [Testo originale: Italiano]

Dialogo del Santo Padre

Il coraggio della scelta - Valentina Piras

Santo Padre,

prima di maestri, noi giovani abbiamo bisogno di testimoni credibili. Sovente abbiamo la consapevolezza di
abitare una realta complessa nella quale non ci sono punti di riferimento costanti e dove vengono proposte
esperienze senza sostanza. A volte siamo ragazzi e adulti ‘parcheggiati’ nella vita, preda dell’illusione del
successo e del culto del proprio ego, incapaci di donarci agli altri. Santo Padre, noi vorremmo che Lei ci desse
una parola che ci aiuti a far luce sulle tenebre che sovrastano i nostri cuori. Come possiamo ridestare la
grandezza e il coraggio di scelte di ampio respiro, di slanci del cuore per affrontare sfide educative e affettive?



Papa Francesco:

Grazie. Una parola-chiave é: “Noi giovani abbiamo bisogno di testimoni credibili”. E questa & proprio la logica del
Vangelo: dare testimonianza. Con la propria vita, il modo di vivere, le scelte fatte... Ma testimonianza di che? Di
diverse cose. Testimonianza, noi cristiani, di Gesu Cristo che € vivo, ci ha accompagnato: ci ha accompagnato
nel dolore, &€ morto per noi, ma € vivo. Detto cosi, sembra troppo clericale. Ma io capisco qual € la testimonianza
che i giovani cercano: € la testimonianza dello “schiaffo”. Lo schiaffo € una bella testimonianza quotidiana!
Quella che ti sveglia, ti dice: “Guarda, non farti illusioni con le idee, con le promesse...”. Anche illusioni piu vicine
a noi. L'illusione del successo: “No, io vado per questa strada e avro successo”. Del culto del proprio ego. Oggi,
tutti lo sappiamo, lo specchio & di moda! Guardarsi. Il proprio ego, quel narcisismo che ci offre la cultura di oggi.
E quando non abbiamo testimonianze, forse la vita ci va bene, guadagniamo bene, abbiamo una professione,
c’é un bel posto di lavoro, una famiglia..., ma tu hai detto una parola molto forte: “Siamo uomini e donne
parcheggiati nella vita”, cioé che non camminano, che non vanno. Come i conformisti: tutto & abitudine,
un’abitudine che ci lascia tranquilli, abbiamo il necessario, non manca niente, grazie a Dio... “Come possiamo
ridestare la grandezza e il coraggio di scelte di ampio respiro, di slanci del cuore per affrontare sfide educative e
affettive?”. La parola I'ho detta tante volte: rischia! Rischia. Chi non rischia non cammina. “Ma se sbaglio?”.
Benedetto il Signore! Sbaglierai di piu se tu rimani fermo, ferma: quello € lo sbaglio, lo sbaglio brutto, la
chiusura. Rischia. Rischia su ideali nobili, rischia sporcandoti le mani, rischia come ha rischiato quel samaritano
della parabola. Quando noi nella vita siamo piu 0 meno tranquilli, c’é sempre la tentazione della paralisi. Non
rischiare: stare tranquilli, quieti... “Come possiamo ridestare la grandezza e il coraggio di scelte di ampio
respiro”, hai domandato, “di slanci del cuore per affrontare sfide educative e affettive?”. Avvicinati ai problemi,
esci da te stesso e rischia, rischia. Altrimenti la tua vita lentamente diventera una vita paralitica; felice, contenta,
con la famiglia, ma li, parcheggiata — per usare la tua parola. E’ molto triste vedere vite parcheggiate; & molto
triste vedere persone che sembrano pit mummie da museo che esseri viventi. Rischia! Rischia. E se sbagli,
benedetto il Signore. Rischia. Avanti! Non so, questo mi viene di dirti.

La fatica della fede nel mondo di oggi — Gabriele Giuliano
Caro Papa Francesco,

sui giornali spesso troviamo notizie drammatiche relative alla tragedia che sta colpendo le comunita cristiane
sparse nel mondo: questi eventi ci inducono ad una profonda riflessione su quanto possa essere testimoniata e
vissuta la propria fede, addirittura fino alla morte. Questo coraggio della fede autentica ci mette tutti davvero in
discussione. Come possiamo essere testimoni credibili del Vangelo, come annunciare il messaggio di Cristo al
mondo? Molti di noi, con tutte le mancanze e i limiti intrinseci all’essere umano, ci provano, ma si scoraggiano
facilmente. A Lei succede? Si & mai trovato in crisi con la sua fede? Dove e come ha trovato il modo di
riprendersi, non stancarsi, e continuare nel suo mandato, da laico prima, da consacrato poi?

Papa Francesco:

Ma, tu hai fatto una domanda troppo personale! E io devo fare la scelta... O rispondo la verita, o faccio una
telenovela che sia bella e via... La tragedia delle comunita cristiane sparse nel mondo: questo € vero. Ma ¢ il
destino dei cristiani: la testimonianza - riprendo la parola testimonianza - fino a situazioni difficili. A me non
piace, e voglio dirlo chiaramente, a me non piace quando si parla di un genocidio dei cristiani, per esempio nel
Medio Oriente: questo & un riduzionismo, € un riduzionismo. La verita € una persecuzione che porta i cristiani
alla fedelta, alla coerenza nella propria fede. Non facciamo un riduzionismo sociologico di quello che & un
mistero della fede: il martirio. Quei 13 — credo che fossero uomini egiziani cristiani copti, santi oggi, canonizzati
dalla Chiesa Copta — sgozzati sulle spiagge della Libia: tutti sono morti dicendo: “Gesu, aiutami!”. Gesu. Ma io
sono sicuro che la maggioranza di loro non sapesse nemmeno leggere. Non erano dottori in teologia, no, no.
Era gente, come si dice, ignorante, ma erano dottori di coerenza cristiana, cioé erano testimoni di fede. E la fede
ci fa testimoniare tante cose difficili nella vita; anche con la vita testimoniamo la fede. Ma non inganniamoci: il
martirio cruento non € I'unico modo di testimoniare Gesu Cristo. E’ il massimo, diciamo, eroico. E’ anche vero
che oggi ci sono piu martiri che non nei primi secoli della Chiesa, € vero. Ma c’e il martirio di tutti i giorni: il
martirio dell’'onesta, il martirio della pazienza, nel’educazione dei figli; il martirio della fedelta allamore, quando



4

€ piu facile prendere un’altra strada, piu nascosta: il martirio dell’onesta, in questo mondo che si pud chiamare
anche “il paradiso delle tangenti”, &€ tanto facile: “Lei dica questo e avra questo’, dove manca il coraggio di
buttare in faccia i soldi sporchi, in un mondo dove tanti genitori danno da mangiare ai figli il pane sporcato dalle
tangenti, quel pane che loro comprano con le tangenti che guadagnano... Li € la testimonianza cristiana, li € il
martirio: “No, io non voglio questo!” — “Se tu non vuoi, non avrai quel posto, non potrai salire piu in alto”. Il
martirio del silenzio davanti alla tentazione delle chiacchiere. Per un cristiano — lo dice Gesu — non ¢ lecito
chiacchierare. Gesu dice che quello che dice “stupido” al fratello deve andarsene all'inferno. Voi sapete che le
chiacchiere sono come la bomba di un terrorista, di un kamikaze — non di un kamikaze, di un terrorista, almeno il
kamikaze ha il coraggio di morire anche lui — no, le chiacchiere sono quando io butto la “bomba”, distruggo
quello, e io rimango felice. Ma la testimonianza cristiana € il martirio di ogni giorno, il martirio silenzioso, e noi
dobbiamo parlare cosi. “Ma noi siamo uomini e donne martirizzati, dobbiamo avere la faccia triste, una faccia...
col muso lungo”. No. C’¢ la gioia della parola Gesu, come quelli della spiaggia della Libia.

E ci vuole coraggio, e il coraggio &€ un dono dello Spirito Santo. Il martirio, la vita cristiana martiriale, la
testimonianza cristiana non si pud vivere senza il coraggio della vita cristiana. San Paolo usa due parole, per
indicare la vita martiriale cristiana, la vita di ogni giorno: coraggio e pazienza. Due parole. |l coraggio di andare
avanti e non vergognarti di essere cristiano e farti vedere come cristiano, e la pazienza di portare sulle spalle il
peso di ogni giorno, anche i dolori, anche i propri peccati, le proprie incoerenze. “Ma, si pud essere cristiano con
i peccati?”. Si. Tutti siamo peccatori, tutti. Il cristiano non € un uomo o una donna che ha I'asepsi dei laboratori,
non € come l'acqua distillata! Il cristiano € un uomo, una donna capace di tradire il proprio ideale con il peccato,
€ un uomo e una donna debole. Ma noi dobbiamo riconciliarci con la nostra debolezza. E cosi il naso [I'aspetto]
diventa un po’ piu umile. Piu umile.

La verita non € nelle apparenze. “lo non sono peccatore”, come quel fariseo che pregava davanti al Signore: “Ti
ringrazio perché non sono come questo, come quello, come quellaltro”; sporcava tutti, ma lui era pulito. Si
pavoneggiava. Permettetemi, € un po’... non € troppo corretto, no, non € proprio lecito quello che io dird adesso,
ma I'immagine ci aiutera. La coerenza cristiana della verita & sentirsi peccatori e bisognosi di perdono; invece
quello che si pavoneggia di essere cristiano perfetto, € come il pavone: ma che bello il pavone!, si vede, € una
realta bella... Scusatemi, ma girate di dietro: anche quella & la verita del pavone! E il messaggio di Cristo al
mondo € cosi: siamo peccatori, e Gesu ci ha amato, ci ha guarito, o siamo in via di guarigione, sempre. E ci
ama. E questi limiti intrinseci a noi e anche limiti estrinseci che noi vediamo, per esempio, l'ipocrisia nella
Chiesa, I'ipocrisia dei cristiani; questi limiti ci scoraggiano, e cosi la fede entra in crisi. E qui la domanda
sfacciata: “Si & mai trovato in crisi con la sua fede?”. Questa & una domanda che fate al Papa! Avete coraggio!
“Dove e come ha trovato il modo di riprendersi, non stancarsi e continuare nel suo mandato, da laico, prima, da
consacrato, poi?”. Tante volte io mi trovo in crisi con la fede e alcune volte anche ho avuto la sfacciataggine di
rimproverare Gesu: “Ma perché Tu permetti questo?”, e anche dubitare: “Ma questa sara la verita, o sara un
sogno?”. E questo da ragazzo, da seminarista, da prete, da religioso, da vescovo e da Papa. “Ma come mai il
mondo € cosi, se Tu hai dato la Tua vita? Ma non sara, questa, un’illusione, un alibi per consolarci?”. Un
cristiano che non abbia sentito questo, qualche volta, la cui fede non sia entrata in crisi, gli manca qualcosa: &
un cristiano che si accontenta con un po’ di mondanita e cosi va avanti nella vita. Mi hanno detto — perché io non
conosco il cinese, con le lingue ho tanta difficolta, vedete... - non conosco il cinese, ma mi hanno detto che la
parola crisi, in cinese, si fa con due ideogrammi: uno € I'ideogramma rischio e I'altro 'ideogramma opportunita.
E’ vero. Quando uno entra in crisi — come quando Gesu disse a Pietro che il diavolo lo avrebbe messo in crisi
[“vagliato”] come si fa con il grano, e tante volte il diavolo, la vita, il prossimo, tante persone ci fanno “saltare”
come il grano, ci mettono in crisi — ¢’€ sempre un pericolo, un rischio, un rischio in senso non buono, e
un’opportunita. Il cristiano — questo I'ho imparato — non deve avere paura di entrare in crisi: € un segno che va
avanti, che non €& ancorato alla riva del fiume o del mare, che ha preso il largo e va avanti. E li ci sono i
problemi, le crisi, le incoerenze, e la crisi del proprio peccato, che ci fa tanto vergognare. E come non stancarsi?
E’ una grazia. Chiedila al Signore: “Signore, che non mi stanchi. Dammi la grazia della pazienza, di andare
avanti, di aspettare che venga la pace”. Non so: cosi mi sembra di rispondere.

La vocazione professionale e affettiva — Giacomo Guarini

Santo Padre,



oggi tutto si dirige verso I'affermazione dell’individuo e sembra smarrirsi la persona come essere capace di
donarsi e di ricevere amore. L’amore non € piu inteso come movimento verso il bene dell’altro ma come mezzo
di una gratificazione individuale; in modo particolare, non nascondiamo le difficolta che riguardano noi giovani
laureati, spesso avviliti dalla mancanza di prospettive concrete per il nostro futuro e impossibilitati a dare
compimento alla vocazione professionale e affettiva che, grazie a Villa Nazareth, abbiamo scoperto. Pertanto,
come fare del lavoro un luogo di vocazione, in un mondo governato da uno sfrenato individualismo? Come
vivere le relazioni quali specchio dell’amore di Dio, anche nel fidanzamento, in un contesto in cui ogni desiderio
di gratuita sembra venire meno?

Papa Francesco:

Tu hai detto una parola che a me piace tanto: la gratuita. Noi dimentichiamo spesso questo senso della gratuita,
e dimentichiamo che la gratuita ¢ il linguaggio di Dio. Lui ci ha creato gratuitamente; Lui ci ha ricreato in Gesu
gratuitamente; e lo stesso Gesu ci ammonisce: “Quello che voi avete ricevuto gratuitamente, datelo
gratuitamente”. La gratuita. In questa civilta del “do ut des”, io ti do questo e questo, tutto si negozia, la gratuita
corre il pericolo di sparire. E alle volte, o tante volte — credo che sia una delle abitudini piu comuni — il

cristianesimo diventa pelagiano: tutto si compra. “lo faccio questo e sono piu santo”, “io faccio questo e sono piu
perfetto”, “io faccio questo e sono piu cristiano”, “non faccio questo e il mio cristianesimo non...”. Anche con Dio
abbiamo questo atteggiamento del “do ut des”. Ma il Signore, gia nell’Antico Testamento ci diceva: “lo non ho
bisogno dei vostri sacrifici. Guardate vicino a voi, e aiutate gli altri. Siate giusti nello stipendio”. E questo che tu
chiami “I'affermazione dell'individuo”, questo individualismo ci porta a gravissime ingiustizie. Ingiustizie umane.
Non direi “sociali”, perché qualcuno puo dire: “Ma questo prete € socialista”. No, no: umane! E’ un po’ la
gratificazione individuale che non ha niente a che fare con la gratuita che ci propone Gesu Cristo, che ci insegna
Dio, che & proprio il linguaggio di Dio: gratuita. Dobbiamo metterci su questa lunghezza d’onda, della gratuita. Le
gratificazioni individuali, I'edonismo: questa anche € una cultura dell’edonismo. Si cerca la soddisfazione
personale. E oggi dobbiamo fare tanto lavoro anche per distinguere i santi da quelli che si truccano per apparire
come santi! Tanti cristiani truccati che non sono cristiani, perché non sanno di gratuita. Vivono altrimenti.

“Come fare del lavoro un luogo di vocazione?”. Andare verso la prima chiamata, la chiamata che ognuno di noi
riceve e che € la stessa che ha ricevuto 'umanita in Adamo: andate, coltivate la Terra, moltiplicatevi,
assoggettatevi la terra, lavorate... “Come fare del lavoro un luogo di vocazione?”. Forse la parola piu forte qui &
lavoro. Una cosa € lavorare e un’altra € fare cose per profittare e anche per approfittarsi degli altri. La cultura del
lavoro. In tanti Paesi sottosviluppati c’e la cultura del sussidio: si aiuta, ma non si insegna a lavorare. A me fa
tanto bene pensare a Don Bosco, alla fine dell’Ottocento, in quella Torino massonica, mangiapreti, povera, dove
i ragazzi erano per la strada... Cosa ha fatto, lui? E’ andato con I'acqua benedetta? No. Ha fatto educazione di
emergenza, ha fatto studiare per imparare mestieri semplici, e cosi entrare nella cultura del lavoro. Ha visto in
quel rischio una opportunita, in quella crisi religiosa una opportunita; e ha aperto un orizzonte umano e religioso,
a quelle persone. Lavoro. Che non ¢ la stessa cosa che “fare cose”. La vocazione del lavoro, lavoro creativo. Il
lavoro ci rende simili a Dio, che & Creatore, ed & anche un Artigiano. E il lavoro & un luogo di vocazione, non &
un luogo di stallo, di parcheggio. La mia vocazione mi porta ad andare avanti nel lavoro, nella creativita.

E anche nel fidanzamento. Nel fidanzamento c’é la gratuita, c’@ anche un impegno di andare insieme, capirsi,
sentirsi, superare le difficolta, mantenere la fedelta; € anche un impegno gratuito. La gratuita si impara nel
fidanzamento. Ma io, qui, vorrei fare una riflessione. Tante volte il lavoro, nel senso di “fare cose”, fa si che
venga meno la famiglia, venga meno il matrimonio. lo mi entusiasmo, per esempio con la politica, e vado di qua
e di la e di la e poi non mi curo della moglie o del marito o dei figli. o ho I'abitudine, nella Confessione, quando
un uomo o una donna sposati mi dicono che hanno dei bambini e che forse perdono la pazienza..., io faccio una
domanda: “Ma quanti bambini hai?”. Tante volte loro si spaventano: ma quale sara la prossima domanda? E la
seconda domanda &: “E dimmi: tu giochi con loro? Tu prendi tempo per giocare con i tuoi figli, per ascoltarli, per
avere uno spazio di comunicazione con loro?” — “Ma, Padre — una risposta — quando io esco per lavorare la
mattina, i bambini dormono, e quando torno, dormono”. Questo lavoro schiavizzante che non permette di vivere
la gratuita del dono dell’amore, del dono di Dio, forse non € colpa di quest'uomo o di questa donna: € colpa della
situazione, € colpa dell'ingiustizia, dell'ingiustizia morale che noi viviamo in questa societa. Ma dico questo:
curate la famiglia, curate il marito, curate la moglie, curate i bambini; € mi permetto una cosa che io ho molto a
cuore: curate i nonni! Curate i nonni. Loro sono la nostra memoria! In questa cultura dello scarto, € tanto facile



6

scartare i nonni: 0 a casa loro, o nella casa di riposo, e non andare a trovarli. Adesso &€ cambiato un po’ perché
siccome non c’e tanto lavoro e loro hanno la pensione, allora andiamo dai nonni! Curate i nonni. Mi tocca |l
cuore quella profezia del profeta Gioele, nel capitolo Ill: “| nonni sogneranno”, e sara proprio il sogno, la capacita
di sognare cose grandi, quello che fara andare avanti i ragazzi, i giovani.

Mi fermo qui, perché non finisco piu.
Le nuove poverta — Maria Elena Tagliaboschi
Santo Padre,

la crisi economica, i rilevanti flussi migratori, i cambiamenti demografici, I'incompatibilita dei tempi di lavoro con
quelli della cura dei figli, sono solo alcuni dei fenomeni che stanno fortemente incidendo sullo sviluppo della
societa nei paesi industrializzati. Tutto cid sta favorendo la nascita di nuove poverta: anziani soli; disoccupati e
precari in forte crescita che non trovano lo spazio loro dovuto nel mercato del lavoro; giovani coppie soffocate da
spese ingenti per la gestione familiare. Questi cambiamenti ci fanno sentire smarriti e sempre piu poveri, prima
che economicamente, nella speranza, nei desideri, nelle passioni. Con quale spirito, noi giovani e adulti
possiamo affrontare queste situazioni che molte volte ci coinvolgono?

Papa Francesco:

Scusatemi, mi sono allungato troppo. Riguardo a questa domanda, per la maggior parte ho risposto a tante
cose. Ma io andro forse al centro del problema. Quello che dobbiamo rivedere & lo stile del’economia di oggi.
Oggi — e questo lo dico perché I'ho scritto nella Evangelii gaudium — ¢’€ un’economia che uccide. Nel mondo,
nell’economia mondiale, al centro non c’e 'uomo, la donna: c’¢e il dio denaro. E questo ci uccide. Tu puoi trovare
una mattina d’inverno un senzatetto morto di freddo in piazza Risorgimento, o tanti bambini che non hanno da
mangiare per la strada, o anche drogati... Questo non fa notizia, non fa notizia. Ma se i punti delle borse di
Tokyo, Londra, Francoforte, New York calano di due o tre, grande tragedia internazionale! Noi siamo schiavi di
questo sistema economico che uccide, schiavi e vittime. Oggi € comune lavorare in nero, perché se tu non lavori
in nero, non hai lavoro. E’ comune. Oggi € comune che ti facciano il contratto di lavoro da settembre a giugno, e
poi luglio e agosto? Mangia un po’ d’aria! E poi ti danno un altro contratto da settembre. Senza assistenza
sanitaria, senza possibilita di pensione. Questo si chiama “lavoro schiavo”, e la maggioranza di noi vive in
questo sistema di lavoro schiavo.

| flussi migratori: in parte fuggono per la fame, perché il loro Paese € stato sfruttato e hanno fame. E in parte
fuggono dalla guerra, che & proprio I'affare in questo momento che rende piu soldi: i trafficanti d’armi. E lo
stesso che vende, che traffica le armi a questo Paese che € in guerra con quello, € lo stesso che vende a quello
che € in guerra con questo! Anche per fare arrivare gli aiuti umanitari in Paesi di guerra o di guerriglia, € una
difficolta: tante volte la Croce Rossa non € riuscita. Ma le armi arrivano sempre, non c’€ dogana che le fermino!
Perché? Perché & proprio I'affare che rende di piu. Il dio denaro. Noi siamo schiavi. Raccontava una ragazza,
I'anno scorso, giovane: ha visto sul giornale, &€ andata, e li c’era una coda di gente che era andata per questi
lavori. E I'impiegato ha visto il suo curriculum e le ha detto: “Si, si, questo pud andare, si, lei pud andare. Il suo
lavoro sara 10-11 ore al giorno, piu 0 meno, piu di 11 no, lo stipendio 650 euro al mese”. E la ragazza ha detto:
“Ma, questo non & giusto!” — “Ma, se ti piace, lo prendi; se non ti piace, guarda dietro di te la coda che c’é...
Arrivederci!”. E questo € il pane nostro di ogni giorno, e da queste ingiustizia vengono tante nuove poverta, tante
nuove poverta. Una volta io sono andato in una baraccopoli di Buenos Aires, e c’era gente nuova. Sono andato
a visitarli in quella casetta un po’ di legno, un po’ di latta che loro avevano fatto, ma i mobili erano buoni. E io ho
avuto il coraggio di domandare: “Ma come mai, non capisco...”. E lui mi ha detto: “Padre, fino al mese scorso
noi potevamo pagare I'affitto; adesso no”. E cosi crescono le baraccopoli. E’ la grande ingiustizia. E dobbiamo
parlare chiaro: questo € peccato mortale. E a me da indignazione, mi fa male, quando — per esempio, una cosa
che é di attualita — vengono per battezzare un bambino e ti portano uno [come padrino], e gli viene detto: “Ma lei
non & sposato in chiesa, no, lei non pud essere padrino, perché il matrimonio, sposarsi in chiesa & importante”.
Ma poi ti portano un altro che & un truffatore, uno sfruttatore di gente, un trafficante di bambini, ma & un “bravo
cattolico”, da elemosina alla Chiesa... “Ah, si, tu puoi essere padrino”. Ma noi abbiamo capovolto i valori! |l



mondo economico, oggi, come € sistemato nel mondo, € immorale. Sto parlando in genere, ma ci sono
eccezioni. C’é gente buona, ci sono Paesi che cercano di cambiare questo, ci sono istituzioni che lavorano
contro questo. Ma I'atmosfera mondiale &€ che 'uomo e la donna sono stati spostati dal centro dell’economia, e |i
c’¢ il dio denaro. Credo che con questo ho risposto alla tua domanda.

Dal centro alle periferie — Tonino Casamassimi
Santo Padre,

il confronto con i valori fondanti di questa Comunita deve portare a interrogarci continuamente sulla serieta del
nostro impegno nel mondo e del nostro servizio al prossimo. Una realta come Villa Nazareth si riempie di senso
proprio nella misura in cui riesce a far fruttificare i talenti trafficati ben al di fuori delle proprie mura, non solo
quelle fisiche. Da qui il tentativo di aprirci sempre piu - nel nostro piccolo e fra diverse difficolta — allimpegno
nella vita civile e sociale, ad una presenza attiva non confinata a questo luogo fisico ma estesa a tutti i territori in
cui vivono ed operano i membri della nostra Comunita, ad una riflessione e ad una concreta progettualita di
accoglienza del prossimo che viene da terre lontane. In quali modi e con quale spirito possiamo rafforzare |l
nostro impegno nel mondo, per vivere seriamente quell'incontro con le periferie dell’esistenza al quale Lei
esorta, e che trova radice profonda nel messaggio evangelico?

Papa Francesco:

Far fruttificare i talenti. Noi saremo giudicati su questo: cosa ho fatto con i miei talenti, con quello che ho
ricevuto, con quello che il Signore gratuitamente mi ha dato? E’ una domanda che dobbiamo farci. Posso fare di
piu? Posso dare di piu? Posso condividere di piu? | talenti, non solo i soldi, i talenti! E qual € uno dei talenti piu
importanti del cristianesimo, e anche uno dei grandi talenti di Villa Nazareth dal momento della fondazione? Lei
ha detto la parola: I'accoglienza. Noi stiamo vivendo una civilta di porte chiuse, di cuori chiusi. Ci difendiamo, ci
difendiamo I'uno dall’altro: “Questo € mio; questo € mio”. Paura di accogliere. Paura di accogliere. E non parlo
soltanto dell’accoglienza ai migranti, che questo & un grande problema, &€ anche un problema politico mondiale.
Ma anche 'accoglienza quotidiana, I'accoglienza di quello che mi cerca per annoiarmi con le sue lamentele, con
i suoi problemi, e cerca da me una parola di conforto e anche la possibilita di spalancare una “finestrina” per
uscirne fuori. A me fa male, fa male quando vedo le chiese con le porte chiuse, fa male. Ci saranno alcuni motivi
giustificabili, ma una chiesa a porte chiuse significa che quella comunita cristiana ha il cuore chiuso, € rinchiusa
in sé stessa. E noi dobbiamo riprendere il senso dell’accoglienza, essere accolti. E questo € molto semplice, &
quotidiano, quello che succede a Roma: credo che € uno dei lavori, o se voi volete chiamarlo in termini di
apostolato, cio di cui noi abbiamo piu bisogno & I'apostolato dell'orecchio. Noi non abbiamo tempo per ascoltare,
abbiamo perso questa capacita: “lo no, non ho tempo di andare ad ascoltare queste lamentele, no, mi fanno
male, meglio se faccio un’altra cosa piu utile, non perdere tempo...”. Se non facciamo questo non accogliamo gli
altri. E se non accogliamo non siamo cristiani € non saremo accolti nel Regno dei Cieli. E' matematico. E’ cosi,
questa ¢ la logica del Vangelo. E’ cosi. E voi che avete avuto I'esperienza dell’accoglienza qui, in questa Casa,
avete una grande responsabilita sociale ed ecclesiale: insegnare, far capire che questa & la porta della strada
cristiana. Quando noi siamo stati battezzati, siamo stati accolti dalla comunita cristiana. Una bella cerimonia
liturgica dove il parroco spiegava bene le cose, tutto... Ma questa accoglienza sacramentale, con il segno della
Trinita, io sono capace di portarla avanti nel mio modo di vivere la fede? O preferisco guardare da un’altra
parte? Meglio dire: “non ho capito”, “non ho sentito”, “non sapevo”... E invece questo [I'accoglienza] da frutto, da
frutto. Accoglienza che fa fruttificare i talenti. C’é la grande accoglienza di quelli che vengono da terre lontane, e
c’é la piccola accoglienza, quando tu — papa 0 mamma — torni dal lavoro e c’e tuo figlio o tua figlia adolescente
che ¢ in difficolta e ha voglia di dirti qualcosa o ha bisogno almeno che tu ascolti qualcosa... “Sono troppo
occupato, facciamo domani...”. Questo € il momento della grazia: accogliere. “Ma, Padre, questa & una tortura!”.
No, &€ una mortificazione, &€ una mortificazione. E’ la croce di ogni giorno. Gesu ci ha detto: “Colui che vuol venire
dietro di me, prenda la propria croce”, non ha detto “prenda la propria morfina per addormentarsi bene”; “prenda
la propria croce e mi segua”. E I'accoglienza € una croce, ma una croce bella, perché ci fa ricordare
I'accoglienza che il Buon Dio ha avuto e ha con noi, ogni volta che noi andiamo da Lui per riconciliarci, per
chiedere consiglio, per chiedere perdono... Accoglienza.



Le sfide della famiglia — Massimo Moretti con la moglie Giorgia Lagattola
Santo Padre,

la famiglia oggi € sollecitata dalla cultura del provvisorio. La coppia &€ minata dalla tentazione di ricercare la
maggiore felicita possibile in una dimensione che, nonostante il matrimonio, rischia di rimanere individuale.
Sappiamo di poter contare sulla grazia indissolubile del sacramento, ma non sempre abbiamo la forza e la
costanza di attingere a questo tesoro. Come possiamo mantenere viva la fiamma del nostro amore e quale
valore ha per il mondo di oggi la promessa di eternita che ci siamo scambiati?

Papa Francesco:

Ho detto qualche cosa sulle famiglie, oggi, ma prendero una o due parole tue. Quella sulla cultura del
provvisorio: questo io lo ripeto sempre. Una parte della gente che si sposa non sa cosa fa. Si sposa... “Ma tu sai
che questo € un sacramento?” — “Si, si, e per questo io dovrd confessarmi prima, si, si, lo faro, e faro la
comunione, pure” — “E tu sai che questo € per tutta la vita?” - “Si, si, lo so, lo so”. Ma non lo sanno, perché
questa cultura del provvisorio penetra tanto in noi, nei nostri valori, nei nostri giudizi, che poi significa — per
parlare cosi, semplicemente — significa: “Si, si, io mi sposo finché I'amore dura, e quando I'amore non dura, &
finito il matrimonio”. Non si dice, ma la cultura del provvisorio ti porta a questo. E credo che la Chiesa debba
lavorare molto su questo punto con la preparazione al matrimonio. Nella Amoris laetitia ¢’ un capitolo, un
capitolo dedicato a questo. Una signora — questo I'ho detto a San Giovanni in Laterano l'altro sera —, una signora
una volta mi ha detto: “Voi preti siete furbi: per diventare prete studiate otto anni, poi andate bene; e se la cosa
non va e tu trovi una ragazza che ti piace e non te la senti piu, dopo un po’ fai una procedura, vai alla Santa
Sede e ti danno la dispensa, ti sposi e formi una famiglia. E noi, che riceviamo un sacramento che &
indissolubile e per tutta al vita, € il mistero di Cristo e della Chiesa e dura per tutta la vita, ci preparano con tre o
quattro conferenze?”. E’ vero: la preparazione al matrimonio. E’ meglio non sposarsi, non ricevere il sacramento
se tu non sei sicuro del fatto che li ¢’€ un mistero sacramentale, c’e li I'abbraccio proprio di Cristo con la Chiesa;
se non sei ben preparato.

Poi c’¢ la dimensione culturale e sociale. E’ vero, sposarsi € un fatto sociale, € sempre stato un fatto sociale,
sempre, perché ¢ bello sposarsi, in tutte le culture: ci sono tanti riti belli, belli, nelle culture... quando il ragazzo
va a prendere la ragazza e la porta... tante cose belle, che indicano questa bellezza del matrimonio. Ma questo
aspetto sociale, nella cultura del consumismo, della mondanita, alle volte favorisce la provvisorieta e non ti aiuta
a prendere sul serio [il matrimonio]. Ho raccontato 'altra sera che avevo chiamato un ragazzo che io conoscevo;
gli ho telefonato, perché la mamma mi aveva detto che si sposava, e io 'avevo conosciuto quando andavo a
dire la Messa qui a Ciampino. Gli dico: “Mi hanno detto che ti sposi...” - “Si, si” — “Lo farai in quella chiesa?” —
“Ma, veramente non sappiamo, perché dipende dal vestito della mia ragazza, che sia intonato con la chiesa, per
la bellezza...” — “Ah, che bello, che bello... E quando?” — “Entro qualche settimana” — “Ah, va bene, va bene. Vi
state preparando bene?” — “Si, si, adesso andiamo, stiamo cercando un ristorante che non sia troppo lontano, e
anche le bomboniere, e questo e quello, e quell’altro...”. Che senso ha questo matrimonio? E’ puramente un
fatto sociale, un fatto sociale. lo mi domando: questi fidanzati — bravi — sono liberi da questa cultura mondana
consumistica edonistica, o il fatto sociale fa si che cadano in questa mancanza di liberta? Perché il sacramento
del matrimonio si puo ricevere soltanto con liberta. Se tu non sei libero, non lo ricevi.

E poi, c’é una cosa che dobbiamo curare. A me piace incontrare, sia nelle Messe a Santa Marta sia nelle
udienze generali, i coniugi che fanno il 50° e il 60°, perché sempre parlo con loro, mi dicono le cose... sono
felici. Una volta ho sentito dire da una di queste coppie quello che tutti volevano dire, ma quelli sono riusciti a
dirlo. [lo ho chiesto loro:] “60 anni. Chi ha avuto piu pazienza?” — “Eh, tutti e due!” — dicono sempre la stessa
cosa — E poi: “Avete litigato?” — “Quasi tutti i giorni. Ma non ¢’é€ problema” — “Siete contenti?”, e io mi sono
commosso, perché si sono guardati negli occhi: “Padre, siamo innamorati”’. Questo € grande! Dopo 60 anni,
questo € grande. E questo € uno dei frutti del sacramento del matrimonio: questo lo fa la grazia. Magari tutti
potessero capire questo! E c’€ un’altra cosa che io vorrei dire. Che nel matrimonio si litiga, tutti lo sappiamo; a
volte volano i piatti; sono cose di tutti i giorni. Ma il consiglio che io sempre do & questo: mai finire la giornata
senza fare la pace, perché io ho paura della “guerra fredda” del giorno dopo. Si, & pericolosissima! Quando tu ti



9

arrabbi e finisci arrabbiato e non fai la pace quel giorno, diventa peggio, peggiora, peggiora. “Ma come faccio la
pace, Padre? Devo fare un discorso, inginocchiarmi?” — “No, fa’ cosi [fa il gesto di una carezza] e basta”. E’ un
gesto, ¢ il linguaggio del gesto. E fra i gesti — per favore — non dimenticatevi di accarezzarvi: la carezza € uno
dei linguaggi piu sacri nel matrimonio. Le carezze: ti amo tanto... Le carezze... Sposi che sono capaci di
accarezzarsi, di volersi cosi, ma anche con il corpo, con tutto, sempre... Le carezze... Credo che con questo si
potra mantenere quella forza del sacramento, perché anche il Signore accarezza con tanta tenerezza la sua
sposa, la Chiesa. Andiamo avanti cosi.

Una comunita e la sua missione — Luca Monteferrante

Santo Padre,

siamo una comunita che vuole restare fedele allo speciale carisma ricevuto dal fondatore e alla missione
affidatale dalla Chiesa come Associazione di fedeli laici chiamata a custodirlo, a diffonderlo e a farlo fruttificare.
Sentiamo forte il desiderio di chiederLe aiuto nel discernimento sui segni del tempo presente e sulle possibili
strade da percorrere insieme. Sono segni di crisi che esibiscono le fatiche e le ferite del nostro vivere ma che
dischiudono, al contempo, potenzialita e semi di novita, spronandoci ad aprire strade nuove nel deserto delle
nostre vite, come esercizio di una creativita di pensiero e di vita ispirata dallo Spirito. Le chiediamo dunque, in
qguesta speciale ricorrenza, di aiutarci a comprendere il senso dell’'invito di Gesu rivolto a Nicodemo a “rinascere
dall’'alto”, come comunita che si interroga di fronte alla svalutazione della cultura quale strumento di promozione
dell'uomo; alla organizzazione del lavoro che mette in pericolo gli spazi di vita personale e familiare; al mondo
delle professioni che chiede di rinunciare a quote di liberta personale per accedere a ruoli di responsabilita; alla
crisi della dimensione comunitaria e del valore della fraternita causata da ritmi di vita incompatibili con la
partecipazione ad esperienze condivise.

Papa Francesco:

Ma, la risposta mi viene da quella parola che ha detto san Paolo quando era in mezzo alla tempesta, prima di
arrivare a Malta: “O ci salviamo tutti, o nessuno”. Questo € 'aspetto comunitario, questo siete anche voi, il vostro
carisma, la vostra associazione: o si salva tutta o non si salva. O tutti, o nessuno. Non dovete permettervi
divisioni tra voi. E se ci sono alcune divisioni, incontratevi, litigate, ditevi la verita, arrabbiatevi, ma da li uscira
sempre piu forte 'unita. Salvate sempre 'unita. Non abbiate paura di litigare, di discutere..., ma per salvare
I'unita. Sempre dentro, sempre dentro. E questo &€ uno strumento importante per salvare I'unita: o ci salviamo
tutti, o non si salva nessuno. | particolarismi, qui, sono brutti, brutti.

Ci sono [nella domanda] il “discernimento dei segno dei tempi”, “semi di novita”, come “rinunciare a quote di
liberta per accedere a ruoli di responsabilita”... Tre cose: la prima I'ho detta, o tutti o nessuno. Seconda: formate
figli, formate discepoli con questa “mistica” [atteggiamento interiore], e lasciate a loro la fiaccola, che la portino
avanti. Non ci sono dirigenti eterni: I'unico eterno € I'Eterno Padre. Tutti noi dobbiamo passare la fiaccola ai figli
perché la portino avanti. Fare discepoli, formare discepoli € una rinuncia, ma € una rinuncia di saggezza. Fare
un passo “da parte” perché il figlio possa portare avanti le cose. Aiutarlo, custodirlo, ma non iper-proteggerlo:
lasciarlo libero. E Colui che fa tutto questo lavoro di mantenere I'unita, la creativita, le nuove sfide, i nuovi figli &
lo Spirito Santo. E’ la preghiera allo Spirito Santo. Bisogna chiedere a Lui, perché Lui € quello che ci consola
nelle difficolta, € Colui che ¢ la gioia: lo Spirito Santo € la gioia della Chiesa. E’ Colui che ci aiuta, ci da la gioia.
Lo Spirito Santo e I'armonia, & Colui che delle diversita, che Lui stesso crea, fa 'armonia di tutta la Chiesa. Lo
Spirito Santo ¢ la bellezza. Ricordiamo quella volta che Paolo & andato in una comunita cristiana nuova e ha
chiesto loro: “Avete ricevuto lo Spirito Santo?” — “Ma noi neppure sappiamo che ci sia uno Spirito Santo” (cfr At
19,2). E quante istituzioni finiscono male, o perdono il carisma proprio delle origini, perché hanno dimenticato lo
Spirito Santo, che & consolatore nelle difficolta, € la gioia, & 'armonia, ¢ la bellezza?

E cosi, ringrazio voi per la pazienza che avete avuto nell’ascoltare questo “sermone di Quaresima”, che erano
sette: come i “sermoni delle sette parole”, che in Argentina duravano tre ore! Grazie tante. Grazie per quello che
fate, grazie della testimonianza. E, per favore, vi chiedo di pregare per me, perché questo lavoro non & facile.
Pregate per me. Grazie.



[01047-1T.01] [Testo originale: Italiano]

[B0454-XX.02]

10



