2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0396
Giovedi 02.06.2016

Sommario:

¢ Esercizi proposti dal Santo Padre Francesco in occasione del Giubileo dei sacerdoti e dei
seminaristi — Terza meditazione (Basilica di San Paolo fuori le Mura)

¢ Esercizi proposti dal Santo Padre Francesco in occasione del Giubileo dei sacerdoti e dei
seminaristi — Terza meditazione (Basilica di San Paolo fuori le Mura)

Meditazione del Santo Padre

Traduzione in linqua francese

Traduzione in linqua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in linqgua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Nella Basilica di San Paolo fuori le Mura, il Santo Padre Francesco ha tenuto questo pomeriggio alle ore 16 la
terza meditazione degli esercizi per i sacerdoti e i seminaristi presenti a Roma per il giubileo. Tutto il ritiro
predicato oggi dal Papa ¢ stato seguito in videoconferenza anche dai sacerdoti raccolti nelle Basiliche di San
Giovanni in Laterano e di Santa Maria Maggiore.



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 2

Questo il testo dell'ultima meditazione dettata da Papa Francesco:

Meditazione del Santo Padre

Terza meditazione: il buon odore di Cristo
e la luce della sua misericordia

Speriamo che il Signore ci conceda quello che abbiamo chiesto nella preghiera: imitare I'esempio della pazienza
di Gesu e con la pazienza superare le difficolta.

Questa terza meditazione ha come titolo: “Il buon odore di Cristo e la luce della sua misericordia”.

In questo terzo incontro vi propongo di meditare sulle opere di misericordia, sia prendendone qualcuna, che
sentiamo piu legata al nostro carisma, sia contemplandole tutte insieme, vedendole con gli occhi misericordiosi
della Madonna, che ci fanno scoprire “il vino che manca” e ci incoraggiano a “fare tutto quello che Gesu ci dira”
(cfr Gv 2,1-12), affinché la sua misericordia compia i miracoli di cui il nostro popolo ha bisogno.

Le opere di misericordia sono molto legate ai “sensi spirituali”. Pregando chiediamo la grazia di “sentire e
gustare” il Vangelo in modo tale che ci renda sensibili per la vita. Mossi dallo Spirito, guidati da Gesu possiamo
vedere gia da lontano, con occhi di misericordia, chi giace a terra al bordo della strada, possiamo ascoltare le
grida di Bartimeo, possiamo sentire come sente il Signore sul bordo del suo mantello il tocco timido ma deciso
dell’emorroissa, possiamo chiedere la grazia di gustare con Lui sulla croce il sapore amaro del fiele di tutti i
crocifissi, per sentire cosi I'odore forte della miseria — in ospedali da campo, in treni e barconi pieni di gente —;
quell’odore che I'olio della misericordia non copre, ma che ungendolo fa si che si risvegli una speranza.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica, parlando delle opere di misericordia, racconta che santa Rosa da Lima, il
giorno in cui sua madre la rimprovero di accogliere in casa poveri e infermi, santa Rosa da Lima senza esitare le
disse: «Quando serviamo i poveri e i malati, siamo buon odore di Cristo» (n. 2449). Questo buon odore di Cristo
— la cura dei poveri — € caratteristico della Chiesa, sempre lo & stato. Paolo centrd qui il suo incontro con “le
colonne”, come lui le chiama, con Pietro, Giacomo e Giovanni. Essi «ci pregarono soltanto di ricordarci dei
poveri» (Gal 2,10). Questo mi ricorda un fatto, che ho detto alcune volte: appena eletto Papa, mentre
continuavano lo scrutinio, si € avvicinato a me un fratello Cardinale, mi ha abbracciato e mi ha detto: “Non
dimenticarti dei poveri”. Il primo messaggio che il Signore mi ha fatto arrivare in quel momento. Il Catechismo
dice anche, in maniera suggestiva, che «gli oppressi dalla miseria sono oggetto di un amore di preferenza da
parte della Chiesa, la quale, fin dalle origini, malgrado I'infedelta di molti dei suoi membri, non ha cessato di
impegnarsi, a difenderli e a liberarli» (n. 2448). E questo senza ideologie, soltanto con la forza del Vangelo.

Nella Chiesa abbiamo avuto e abbiamo molte cose non tanto buone, e molti peccati, ma in questo di servire i
poveri con opere di misericordia, come Chiesa abbiamo sempre seguito lo Spirito, e i nostri santi lo hanno fatto
in modo molto creativo ed efficace. L’amore per i poveri € stato il segno, la luce che fa si che la gente glorifichi il
Padre. La nostra gente apprezza questo, il prete che si prende cura dei poveri, dei malati, che perdona i
peccatori, che insegna e corregge con pazienza... Il nostro popolo perdona molti difetti ai preti, salvo quello di
essere attaccati al denaro. Il popolo non lo perdona. E non € tanto per la ricchezza in sé, ma perché il denaro ci
fa perdere la ricchezza della misericordia. Il nostro popolo riconosce “a fiuto” quali peccati sono gravi per il
pastore, quali uccidono il suo ministero perché lo fanno diventare un funzionario, o peggio un mercenario, e
quali invece sono, non direi peccati secondari - perché non so se teologicamente si puo dire questo -, ma
peccati che si possono sopportare, caricare come una croce, finché il Signore alla fine li purifichera, come fara
con la zizzania. Invece cid che attenta contro la misericordia € una contraddizione principale. Attenta contro il
dinamismo della salvezza, contro Cristo che “si & fatto povero per arricchirci con la sua poverta” (cfr 2 Cor 8,9).
E questo & cosi perché la misericordia cura “perdendo qualcosa di s€”: un brandello di cuore rimane con la
persona ferita; un tempo della nostra vita, in cui avevamo voglia di fare qualcosa, lo perdiamo quando lo
regaliamo all’altro, in un’opera di misericordia.

Percio non & questione che Dio mi usi misericordia in qualche mancanza, come se nel resto io fossi
autosufficiente, o che ogni tanto io compia qualche atto particolare di misericordia verso un bisognoso. La grazia



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 3

che chiediamo in questa preghiera & quella di lasciarci usare misericordia da Dio in tutti gli aspetti della nostra
vita e di essere misericordiosi con gli altri in tutto il nostro agire. Per noi sacerdoti e vescovi, che lavoriamo con i
Sacramenti, battezzando, confessando, celebrando I'Eucaristia..., la misericordia € il modo di trasformare tutta
la vita del popolo di Dio in “sacramento”. Essere misericordioso non & solo un modo di essere, ma il modo di
essere. Non c’é altra possibilita di essere sacerdote. Il Cura Brochero diceva: «ll sacerdote che non prova molta
compassione dei peccatori & un mezzo sacerdote. Questi stracci benedetti che porto addosso non sono essi che
mi fanno sacerdote; se non porto nel mio petto la carita, non sono nemmeno cristiano».

Vedere quello che manca per porre rimedio immediatamente, e meglio ancora prevederlo, € proprio dello
sguardo di un padre. Questo sguardo sacerdotale — di chi fa le veci del padre nel seno della Chiesa Madre — che
ci porta a vedere le persone nell’'ottica della misericordia, & quello che si deve insegnare a coltivare a partire dal
seminario e deve alimentare tutti i piani pastorali. Desideriamo e chiediamo al Signore uno sguardo che impari a
discernere i segni dei tempi nella prospettiva di “quali opere di misericordia sono necessarie oggi per la nostra
gente” per poter sentire e gustare il Dio della storia che cammina in mezzo a loro. Perché, come dice il
Documento di Aparecida, citando sant’Alberto Hurtado, «nelle nostre opere, il nostro popolo sa che
comprendiamo il suo dolore» (n. 386).

La prova di questa comprensione del nostro popolo € che nelle nostre opere di misericordia siamo sempre
benedetti da Dio e troviamo aiuto e collaborazione nella nostra gente. Non cosi per altri tipi di progetti, che a
volte vanno bene e altre no, e alcuni non si rendono conto del perché non funziona e si rompono la testa
cercando un nuovo, ennesimo piano pastorale, quando si potrebbe semplicemente dire: non funziona perché gli
manca misericordia, senza bisogno di entrare in particolari. Se non & benedetto & perché gli manca misericordia.
Manca quella misericordia che appartiene piu a un ospedale da campo che a una clinica di lusso, quella
misericordia che, apprezzando qualcosa di buono, prepara il terreno ad un futuro incontro della persona con Dio
invece di allontanarla con una critica puntuale...

Vi propongo una preghiera con la peccatrice perdonata (cfr Gv 8,3-11), per chiedere la grazia di essere
misericordiosi nella Confessione, e un’altra sulla dimensione sociale delle opere di misericordia.

Mi commuove sempre il passo del Signore con la donna adultera, come, quando non la condannd, il Signore
“manco” rispetto alla legge; in quel punto sul quale gli chiedevano di pronunciarsi — “bisogna lapidarla o no?” —
non si pronuncio, non applico la legge. Fece finta di non capire — anche in questo il Signore € un maestro per
tutti noi - e, in quel momento, tird fuori un’altra cosa. Inizid cosi un processo nel cuore della donna che aveva
bisogno di queste parole: «Neanch’io ti condanno». Tendendole la mano la fece alzare e questo le permise di
incontrarsi con uno sguardo pieno di dolcezza che le cambio il cuore. Il Signore tende la mano alla figlia di
Giairo: “Datele da mangiare”. Al ragazzo morto, a Nain: “Alzati”, e lo da alla sua mamma. E a questa peccatrice:
“Alzati”. Il Signore ci rimette proprio come Dio ha voluto che 'uomo stia: in piedi, alzato, mai per terra. A volte mi
da un misto di pena e di indignazione quando qualcuno si premura di spiegare I'ultima raccomandazione, il «<non
peccare piu». E utilizza questa frase per “difendere” Gesu e che non rimanga il fatto che si € scavalcata la
legge. Penso che le parole che usa il Signore sono tutt'uno con le sue azioni. |l fatto di chinarsi a scrivere per
terra due volte, creando una pausa prima di cid che dice a quelli che vogliono lapidare la donna e, prima di cio
che dice a lei, ci parla di un tempo che il Signore si prende per giudicare e perdonare. Un tempo che rimanda
ciascuno alla propria interiorita e fa si che quelli che giudicano si ritirino.

Nel suo dialogo con la donna il Signore apre altri spazi: uno € lo spazio della non condanna. Il Vangelo insiste
su questo spazio che é rimasto libero. Ci colloca nello sguardo di Gesu e ci dice che “non vede nessuno intorno
ma solo la donna”. E poi Gesu stesso fa guardare intorno la donna con la domanda: “Dove sono quelli che ti
classificavano?” (la parola &€ importante, perché dice di cid che tanto rifiutiamo come il fatto che ci etichettino e ci
facciano una caricatura...). Una volta che la fa guardare quello spazio libero dal giudizio altrui, le dice che
nemmeno lui lo invade con le sue pietre: «Neanch’io ti condanno». E in quel momento stesso le apre un altro
spazio libero: «Va’' e d’ora in poi non peccare piu». Il comandamento si da per I'avvenire, per aiutare ad andare,
per “camminare nell’amore”. Questa ¢ la delicatezza della misericordia che guarda con pieta il passato e
incoraggia per il futuro. Questo «non peccare piu» non € qualcosa di ovvio. Il Signore lo dice “insieme con lei”, la
aiuta ad esprimere in parole cid che lei stessa sente, quel “no” libero al peccato che & come il “si” di Maria alla
grazia. Il “no” viene detto in relazione alla radice del peccato di ciascuno. Nella donna si trattava di un peccato



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 4

sociale, del peccato di qualcuno a cui la gente si avvicinava o per stare con lei o per lapidarla. Non c’era un altro
tipo di vicinanza con questa donna. Percio il Signore non solo le sgombra la strada ma la pone in cammino,
perché smetta di essere “oggetto” dello sguardo altrui, perché sia protagonista. Il “non peccare” non si riferisce
solo all’aspetto morale, io credo, ma a un tipo di peccato che non la lascia fare la sua vita. Anche al paralitico di
Betzata Gesu dice: «Non peccare piu» (Gv 5,14); ma costui, che si giustificava per le cose tristi che gli
succedevano, che aveva una psicologia da vittima - la donna no -, lo punge un po’ con quel «perché non ti
accada qualcosa di peggio». Il Signore approfitta del suo modo di pensare, di cid che lui teme, per farlo uscire
dalla sua paralisi. Lo smuove con la paura, diciamo. Cosi, ognuno di noi deve ascoltare questo «non peccare
piu» in maniera intima e personale.

Questa immagine del Signore che mette in cammino le persone & molto appropriata: Egli € il Dio che si mette a
camminare con il suo popolo, che manda avanti e accompagna la nostra storia. Percio, I'oggetto a cui si dirige la
misericordia € ben preciso: si rivolge a cid che fa si che un uomo e una donna non camminino nel loro posto,
con i loro cari, con il proprio ritmo, verso la meta a cui Dio li invita ad andare. La pena, cido che commuove, € che
uno si perda, o che resti indietro, o che sbagli per presunzione; che sia fuori posto, diciamo; che non sia pronto
per il Signore, disponibile per il compito che Lui vuole affidargli; che uno non cammini umilmente alla presenza
del Signore (cfr Mi 6,8), che non cammini nella carita (cfr Ef5,2).

Lo spazio del confessionale, dove la verita ci fa liberi

Adesso passiamo allo spazio del confessionale, dove la verita ci fa liberi.

E, parlando di spazio, andiamo a quello del confessionale. Il Catechismo della Chiesa Cattolica ci fa vedere il
confessionale come un luogo in cui la verita ci rende liberi per un incontro. Dice cosi: «Celebrando il sacramento
della Penitenza, il sacerdote compie il ministero del buon pastore che cerca la pecora perduta, quello del buon
Samaritano che medica le ferite, del padre che attende il figlio prodigo e lo accoglie al suo ritorno, del giusto
giudice che non fa distinzione di persone e il cui giudizio &€ ad un tempo giusto e misericordioso. Insomma, il
sacerdote ¢ il segno e lo strumento dell'amore misericordioso di Dio verso il peccatore» (n. 1465). E ci ricorda
che «il confessore non ¢ il padrone, ma il servitore del perdono di Dio. Il ministro di questo sacramento deve
unirsi all'intenzione e alla carita di Cristo» (n. 1466).

Segno e strumento di un incontro. Questo siamo. Attrazione efficace per un incontro. Segno vuol dire che
dobbiamo attrarre, come quando uno fa dei segni per richiamare I'attenzione. Un segno dev’essere coerente e
chiaro, ma soprattutto comprensibile. Perché ci sono segni che sono chiari solo per gli specialisti, e questi non
servono. Segno e strumento. Lo strumento si gioca la vita nella sua efficacia -serve o non serve? -, nell’essere
disponibile e incidere nella realta in modo preciso, adeguato. Siamo strumento se veramente la gente si incontra
con il Dio misericordioso. A noi spetta “far si che si incontrino”, che si trovino faccia a faccia. Quello che poi
faranno € cosa loro. C’e un figlio prodigo nel porcile e un padre che tutte le sere sale in terrazza per vedere se
arriva; c’é una pecora perduta e un pastore che & andato a cercarla; c’e un ferito abbandonato al bordo della
strada e un samaritano che ha il cuore buono. Qual &, dunque, il nostro ministero? Essere segni e strumenti
perché questi si incontrino. Teniamo ben chiaro che noi non siamo né il padre, né il pastore, né il samaritano.
Piuttosto siamo accanto agli altri tre, in quanto peccatori. Il nostro ministero dev’essere segno e strumento di
tale incontro. Percio ci poniamo nell’ambito del mistero dello Spirito Santo, che & Colui che crea la Chiesa, Colui
che fa l'unita, Colui che ravviva ogni volta I'incontro.

L’altra cosa propria di un segno e di uno strumento & di non essere autoreferenziale, per dirlo in maniera difficile.
Nessuno si ferma al segno una volta che ha compreso la cosa; nessuno si ferma a guardare il cacciavite o il
martello, ma guarda il quadro che ¢ stato ben fissato. Siamo servi inutili. Ecco, strumenti e segni che furono
molto utili per altri due che si unirono in un abbraccio, come il padre col figlio.

La terza caratteristica propria del segno e dello strumento € la loro disponibilita. Che sia pronto all’'uso lo
strumento, che sia visibile il segno. L’'essenza del segno e dello strumento & di essere mediatori, disponibili.
Forse qui si trova la chiave della nostra missione in questo incontro della misericordia di Dio con 'uomo.
Probabilmente € piu chiaro usare un termine negativo. Sant’lgnazio parlava di “non essere impedimento”. Un



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 S

buon mediatore € colui che facilita le cose e non pone impedimenti. Nella mia terra c’era un grande confessore,
il padre Cullen, che si sedeva nel confessionale e, quando non c’era gente, faceva due cose: una era aggiustare
palloni di cuoio per i ragazzi che giocavano a calcio, I'altra era leggere un grande dizionario di cinese. Era stato
tanto tempo in Cina, e voleva conservare la lingua. Diceva lui che quando la gente lo vedeva in attivita cosi
inutili, come aggiustare vecchi palloni, e cosi a lungo termine, come leggere un dizionario di cinese, pensava:
“Posso avvicinarmi a parlare un po’ con questo prete perché si vede che non ha niente da fare”. Era disponibile
per I'essenziale. Lui aveva un orario per il confessionale, ma era li. Evitava I'impedimento di avere sempre
I'aspetto di uno molto occupato. E’ qui il problema. La gente non si avvicina quando vede il suo pastore molto,
molto occupato, sempre impegnato.

Ognuno di noi ha conosciuto buoni confessori. Bisogna imparare dai nostri buoni confessori, di quelli ai quali la
gente si avvicina, quelli che non la spaventano e sanno parlare finché I'altro racconta quello che € successo,
come Gesu con Nicodemo. E’ importante capire il linguaggio dei gesti; non chiedere cose che sono evidenti per i
gesti. Se uno si avvicina al confessionale & perché € pentito, c’e€ gia pentimento. E se si avvicina & perché ha il
desiderio di cambiare. O almeno desidera il desiderio, e se la situazione gli sembra impossibile (ad impossibilia
nemo tenetur, come dice il brocardo, nessuno & obbligato a fare I'impossibile). Il linguaggio dei gesti. Ho letto
nella vita di un santo recente di questi tempi che, poveretto, soffriva nella guerra. C’era un soldato che stava per
essere fucilato e lui ando a confessarlo. E si vede che quel tale era un po’ libertino, faceva tante feste con le
donne... “Ma tu sei pentito di questo?” - “No, era tanto bello, padre”. E questo santo non sapeva come uscirne.
C’eral li il plotone per fucilarlo, e allora gli disse: “Di’ almeno: ti rammarichi di non essere pentito?” - “Questo si” -
“Ah, va bene!”. Il confessore cerca sempre la strada, e il linguaggio dei gesti € il linguaggio delle possibilita per
arrivare al punto.

Bisogna imparare dai buoni confessori, quelli che hanno delicatezza con i peccatori e ai quali basta mezza
parola per capire tutto, come Gesu con I'emorroissa, e proprio in quel momento esce da loro la forza del
perdono. lo sono rimasto tanto edificato da uno dei Cardinali della Curia, che a priori io pensavo che fosse molto
rigido. E lui, quando c’era un penitente che aveva un peccato in modo che gli dava vergogna a dirlo e
incominciava con una parola o due, subito capiva di che cosa si trattava e diceva: “Vada avanti, ho capito, ho
capito!”. E lo fermava, perché aveva capito. Questa & delicatezza. Ma quei confessori — perdonatemi — che
domandano e domandano...: “Ma dimmi, per favore...”. Tu hai bisogno di tanti dettagli per perdonare oppure “ti
stai facendo il film”? Quel cardinale mi ha edificato tanto. La completezza della confessione non & una questione
matematica - quante volte? Come? dove?... -. A volte la vergogna si nasconde piu davanti al numero che
davanti al peccato stesso. Ma per questo bisogna lasciarsi commuovere dinanzi alla situazione della gente, che
a volte € un miscuglio di cose, di malattia, di peccato e, di condizionamenti impossibili da superare, come Gesu
che si commuoveva vedendo la gente, lo sentiva nelle viscere, nelle budella e percid guariva e guariva anche se
I'altro “non lo chiedeva bene”, come quel lebbroso, o girava intorno, come la Samaritana, che era come la
pavoncella: faceva il verso da una parte ma aveva il nido dall’altra. Gesu era paziente.

Bisogna imparare dai confessori che sanno fare in modo che il penitente senta la correzione facendo un piccolo
passo avanti, come Gesu, che dava una penitenza che bastava, e sapeva apprezzare chi ritornava a
ringraziare, chi poteva ancora migliorare. Gesu faceva prendere il lettuccio al paralitico, o si faceva pregare un
po’ dai ciechi o dalla donna sirofenicia. Non gli importava se dopo non badavano piu a Lui, come il paralitico alla
piscina di Betzata, o se raccontavano cose che aveva detto loro di non raccontare e poi sembrava che |l
lebbroso fosse Lui, perché non poteva entrare nei villaggi o i suoi nemici trovavano motivi per condannarlo. Lui
guariva, perdonava, dava sollievo, riposo, faceva respirare alla gente un alito dello Spirito consolatore.

Questo che dird adesso I'ho detto tante volte, forse qualcuno di voi lo ha sentito. Ho conosciuto, a Buenos Aires,
un frate cappuccino - vive ancora -, poco piu giovane di me, che € un grande confessore. Davanti al
confessionale ha sempre la fila, tanta gente - tutti: gente umile, gente benestante, preti, suore, una fila -, un
susseguirsi di persone, tutto il giorno a confessare. E lui &€ un grande perdonatore. Sempre trova la strada per
perdonare e per far fare un passo avanti. E’ un dono dello Spirito. Ma, a volte, gli viene lo scrupolo di aver
perdonato troppo. E allora una volta parlando mi ha detto: “A volte ho questo scrupolo”. E io gli ho chiesto: “E
cosa fai quando hai questo scrupolo?”. “Vado davanti al tabernacolo, guardo il Signore, e gli dico: Signore,
perdonami, oggi ho perdonato molto. Ma che sia chiaro: la colpa € tua perché sei stato tu a darmi il cattivo
esempio! Cioé la misericordia la migliorava con piu misericordia.



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 6

Infine, su questo tema della Confessione, due consigli. Uno, non abbiate mai lo sguardo del funzionario, di
quello che vede solo “casi” e se li scrolla di dosso. La misericordia ci libera dall’essere un prete giudice-
funzionario, diciamo, che a forza di giudicare “casi” perde la sensibilita per le persone e per i volti. lo ricordo
qguando ero in Il Teologia, sono andato con i miei compagni a sentire 'esame di “audiendas”, che si faceva al lll
Teologia, prima dell'ordinazione. Andammo per imparare un po’, sempre si imparava. E una volta, ricordo che
ad un compagno hanno fatto una domanda, era sulla giustizia, de iure, ma tanto intricata, tanto artificiale... E
quel compagno disse con molta umilta: “Ma padre, questo non si trova nella vita” - “Ma si trova nei libri!”. Quella
morale “dei libri”, senza esperienza. La regola di Gesu & “giudicare come vogliamo essere giudicati”. In quella
misura intima che si ha per giudicare se si viene trattati con dignita, se si viene ignorati o maltrattati, se si & stati
aiutati a mettersi in piedi.... Questa & la chiave per giudicare gli altri. Facciamo attenzione che il Signore ha
fiducia in questa misura che € cosi soggettivamente personale. Non tanto perché tale misura sia “la migliore”,
ma perché e sincera e, a partire da essa, si pud costruire una buona relazione. L’altro consiglio: non siate curiosi
nel confessionale. L’ho gia accennato. Racconta santa Teresina che, quando riceveva le confidenze delle sue
novizie, si guardava bene dal chiedere come erano andate poi le cose. Non curiosava nell’anima delle persone
(cfr Storia di un’anima, Manoscritto C, Alla madre Gonzaga, c. X| 32r). E’ proprio della misericordia “coprire con
il suo manto”, coprire il peccato per non ferire la dignita. E’ bello quel passo dei due figli di Noé che coprirono
con il mantello la nudita del padre che si era ubriacato (cfr Gen 9,23).

La dimensione sociale delle opere di misericordia
Adesso passiamo a dire due parole sulla dimensione sociale delle opere di misericordia.

Alla fine degli Esercizi, sant’lgnazio pone la “Contemplazione per giungere allamore”, che congiunga cio che si
e vissuto nella preghiera con la vita quotidiana. E ci fa riflettere su come I'amore va posto piu nelle opere che
nelle parole. Tali opere sono le opere di misericordia, quelle che il Padre «ha preparato perché in esse
camminassimo» (Ef2,10), quelle che lo Spirito ispira a ciascuno per il bene comune (cfr 7 Cor 12,7). Mentre
ringraziamo il Signore per tanti benefici ricevuto dalla sua bonta, chiediamo la grazia di portare a tutti gli uomini
la misericordia che ha salvato noi.

Vi propongo, in questa dimensione sociale, di meditare su alcuni dei passi conclusivi dei Vangeli. Li, il Signore
stesso stabilisce tale connessione tra cio che abbiamo ricevuto e cid che dobbiamo dare. Possiamo leggere
queste conclusioni in chiave di “opere di misericordia”, che pongono in atto il tempo della Chiesa nel quale Gesu
risorto vive, accompagna, invia e attira la nostra liberta, che trova in Lui la sua realizzazione concreta e
rinnovata ogni giorno.

La conclusione del Vangelo di Matteo, ci dice che il Signore invia gli apostoli e dice loro: “Insegnate a osservare
tutto cid che vi ho comandato” (cfr 28,20). Questo “insegnare a chi non sa” & in sé stessa una delle opere di
misericordia. E si rifrange come la luce nelle altre opere: in quelle di Matteo 25, che consistono piuttosto nelle

opere cosiddette corporali, e in tutti i comandamenti e consigli evangelici, di “perdonare”, “correggere
fraternamente”, consolare chi € triste, sopportare le persecuzioni, e cosi via.

Marco termina con I'immagine del Signore che “collabora” con gli apostoli e “conferma la Parola con i segni che
la accompagnano” (cfr 16,20). Questi “segni” hanno la caratteristica delle opere di misericordia. Marco parla, tra
I'altro, di guarire i malati e scacciare gli spiriti cattivi (cfr 16,17-18).

Luca continua il suo Vangelo con il Libro degli “Atti” — praxeis — degli Apostoli, narrando il loro modo di procedere
e le opere che compiono, guidati dallo Spirito.

Giovanni termina parlando delle «molte altre cose» (21,25) o «segni» (20,30) che Gesu fece. Gli atti del Signore,
le sue opere, non sono meri fatti ma sono segni nei quali, in modo personale e unico per ciascuno, si mostrano il
suo amore e la sua misericordia.

Possiamo contemplare il Signore che ci invia a questo lavoro con I'immagine di Gesu misericordioso, cosi come
fu rivelata a Suor Faustina. In quella immagine possiamo vedere la Misericordia come un’unica luce che viene



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 7

dall'interiorita di Dio e che, passando attraverso il cuore di Cristo, esce diversificata, con un colore proprio per
ogni opera di misericordia.

Le opere di misericordia sono infinite, ciascuna con la sua impronta personale, con la storia di ogni volto. Non
sono soltanto le sette corporali e le sette spirituali in generale. O piuttosto, queste, cosi numerate, sono come le
materie prime — quelle della vita stessa — che, quando le mani della misericordia le toccano o le modellano, si
trasformano, ciascuna di esse, in un’opera artigianale. Un’opera che si moltiplica come il pane nelle ceste, che
cresce a dismisura come il seme di senape. Perché la misericordia € feconda e inclusiva. Queste due
caratteristiche importanti: la misericordia € feconda e inclusiva. E’ vero che di solito pensiamo alle opere di
misericordia ad una ad una, e in quanto legate ad un’opera: ospedali per i malati, mense per quelli che hanno
fame, ostelli per quelli che sono per la strada, scuole per quelli che hanno bisogno di istruzione, il confessionale
e la direzione spirituale per chi necessita di consiglio e di perdono... Ma se le guardiamo insieme, il messaggio &
che I'oggetto della misericordia € la vita umana stessa e nella sua totalita. La nostra vita stessa in quanto
“carne” € affamata e assetata, bisognosa di vestito, di casa, di visite, come pure di una sepoltura degna, cosa
che nessuno puo dare a sé stesso. Anche il piu ricco, quando muore, si riduce a una miseria e nessuno porta
dietro al suo corteo il camion del trasloco. La nostra vita stessa, in quanto “spirito”, ha bisogno di essere
educata, corretta, incoraggiata, consolata. Parola molto importante, questa, nella Bibbia: pensiamo al Libro della
consolazione di Israele, nel profeta Isaia. Abbiamo bisogno che altri ci consiglino, ci perdonino, ci sostengano e
preghino per noi. La famiglia & quella che pratica queste opere di misericordia in maniera cosi adatta e
disinteressata che non si nota, ma basta che in una famiglia con bambini piccoli manchi la mamma perché tutto
vada in miseria. La miseria piu assoluta e crudelissima € quella di un bambino per la strada, senza genitori, in
balia degli avvoltoi.

Abbiamo chiesto la grazia di essere segno e strumento; ora si tratta di “agire”, e non solo di compiere gesti ma
di fare opere, di istituzionalizzare, di creare una cultura della misericordia, che non ¢ lo stesso di una cultura
della beneficienza, dobbiamo distinguere. Messi all'opera, sentiamo immediatamente che € lo Spirito Colui che
spinge, che manda avanti queste opere. E lo fa utilizzando i segni e gli strumenti che vuole, benché a volte non
siano in sé stessi i piu adatti. Di piu, si direbbe che per esercitare le opere di misericordia lo Spirito scelga
piuttosto gli strumenti piu poveri, quelli piu umili e insignificanti, che hanno loro stessi piu bisogno di quel primo
raggio della misericordia divina. Questi sono quelli che meglio si lasciano formare e preparare per realizzare un
servizio di vera efficacia e qualita. La gioia di sentirsi “servi inutili”, per coloro che il Signore benedice con la
fecondita della sua grazia, e che Lui stesso in persona fa sedere alla sua mensa e ai quali offre I'Eucaristia, &
una conferma che si sta lavorando nelle sue opere di misericordia.

Al nostro popolo fedele piace raccogliersi intorno alle opere di misericordia. Basta venire ad una delle udienze
generali del mercoledi e vediamo quanti ce ne sono: gruppi di persone che si mettono insieme per fare opere di
misericordia. Tanto nelle celebrazioni — penitenziali e festive — quanto nell'azione solidale e formativa, la nostra
gente si lascia radunare e pascolare in un modo che non tutti riconoscono e apprezzano, malgrado falliscano
tanti altri piani pastorali centrati su dinamiche piu astratte. La presenza massiccia del nostro popolo fedele nei
nostri santuari e pellegrinaggi, presenza anonima per eccesso di volti e per desiderio di farsi vedere solo da
Colui e Colei che li guardano con misericordia, come pure per la collaborazione numerosa che, sostenendo col
suo impegno tante opere solidali, dev’essere motivo di attenzione, di apprezzamento e di promozione da parte
nostra. E per me ¢ stata una sorpresa come qui in ltalia queste organizzazioni siano tanto forti e radunino tanto
il popolo.

Come sacerdoti, chiediamo due grazie al Buon Pastore: quella di lasciarci guidare dal sensus fidei del nostro
popolo fedele, e anche dal suo “senso del povero”. Entrambi i “sensi” sono legati al “sensus Christi’, di cui parla
san Paolo, allamore e alla fede che la nostra gente ha per Gesu.

Concludiamo recitando I’Anima Christi, che & una bella preghiera per chiedere misericordia al Signore venuto
nella carne, che ci usa misericordia con i suoi stessi Corpo e Anima. Gli chiediamo che ci usi misericordia
insieme con il suo popolo: alla sua anima chiediamo “santificaci”; il suo corpo supplichiamo “salvaci”; il suo
sangue imploriamo “inebriaci”, toglici ogni altra sete che non sia di Te; all'acqua del suo costato chiediamo
“lavaci”; la sua passione imploriamo “confortaci”; consola il tuo popolo; Signore crocifisso, nelle tue piaghe, Ti
supplichiamo, “nascondici”’... Non permettere che il tuo popolo, Signore, si separi da Te. Che niente e nessuno



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 8

ci separi dalla tua misericordia, la quale ci difende dalle insidie del nemico maligno. Cosi potremo cantare le
misericordie del Signore insieme a tutti i tuoi santi quando ci comanderai di venire a Te.

[Preghiera dell’Anima Christi]

Ho sentito qualche volta commenti dei sacerdoti che dicono: “Ma questo Papa ci bastona troppo, ci rimprovera”.
E qualche bastonata, qualche rimprovero c’é. Ma devo dire che sono rimasto edificato da tanti sacerdoti, tanti
preti bravi! Da quelli — ne ho conosciuti — che, quando non c’era la segreteria telefonica, dormivano con il
telefono sul comodino, € nessuno moriva senza i sacramenti; chiamavano a qualsiasi ora, € loro si alzavano e
andavano. Bravi sacerdoti! E ringrazio il Signore per questa grazia. Tutti siamo peccatori, ma possiamo dire che
ci sono tanti bravi, santi sacerdoti che lavorano in silenzio e nascosti. A volte c’€ uno scandalo, ma noi sappiamo
che fa piu rumore un albero che cade che una foresta che cresce.

E ieri ho ricevuto una lettera, I'ho lasciata li, con quelle personali. L’ho aperta prima di venire e credo che sia
stato il Signore a suggerirmelo. E’ di un parroco in Italia, parroco di tre paesini. Credo che ci fara bene sentire
questa testimonianza di un nostro fratello.

E’ scritta il 29 maggio, da pochi giorni.

“Perdoni il disturbo. Colgo I'occasione di un amico sacerdote che in questi giorni si trova a Roma per il Giubileo
sacerdotale, per farLe pervenire senza alcuna pretesa - da semplice parroco di tre piccoli parrocchie di
montagna, preferisco farmi chiamare ‘pastorello’ - alcune considerazioni sul mio semplice servizio pastorale,
provocate - La ringrazio di cuore — da alcune cose che Lei ha detto e che mi chiamano ogni giorno alla
conversione. Sono consapevole di scriverLe nulla di nuovo. Certamente avra gia ascoltato queste cose. Sento il
bisogno di farmi anche io portavoce. Mi ha colpito, mi colpisce quell’invito che Lei piu volte fa a noi pastori di
avere I'odore delle pecore. Sono in montagna e so bene cosa vuol dire. Si diventa preti per sentire quell’odore,
che poi ¢ il vero profumo del gregge. Sarebbe davvero bello se il contatto quotidiano e la frequentazione assidua
del nostro gregge, motivo vero della nostra chiamata, non fosse sostituito dalle incombenze amministrative e
burocratiche delle parrocchie, della scuola dell'infanzia e di altro. Ho la fortuna di avere dei bravi e validi laici che
seguono dal di dentro queste cose. Ma c’é sempre quell'incombenza giuridica del parroco, come unico e solo
legale rappresentante. Per cui, alla fine, lui deve sempre correre dappertutto, relegando a volte la visita agli
ammalati, alle famiglie come ultima cosa, fatta magari velocemente e in qualche modo. Lo dico in prima
persona, a volte & davvero frustrante constatare come nella mia vita di prete si corra tanto per I'apparato
burocratico e amministrativo, lasciando poi la gente, quel piccolo gregge che mi € stato affidato, quasi
abbandonato a se stesso. Mi creda, Santo Padre, ¢ triste e tante volte mi viene da piangere per questa carenza.
Uno cerca di organizzarsi, ma alla fine & solo il vortice delle cose quotidiane. Come pure un altro aspetto,
richiamato anche da Lei: la carenza di paternita. Si dice che la societa di oggi &€ carente di padri e di madri. Mi
pare di constatare come a volte anche noi rinunciamo a questa paternita spirituale, riducendoci brutalmente a
burocrati del sacro, con la triste conseguenza poi di sentirci abbandonati a noi stessi. Una paternita difficile, che
poi si ripercuote inevitabilmente anche sui nostri superiori, presi anche loro da comprensibiliincombenze e
problematiche, rischiando cosi di vivere con noi un rapporto formale, legato alla gestione della comunita, piu che
alla nostra vita di uomini, di credenti e di preti. Tutto questo — e concludo — non toglie comunque la gioia e la
passione di essere prete per la gente e con la gente. Se a volte come pastore non ho I'odore delle pecore, mi
commuovo ogni volta del mio gregge che non ha perso 'odore del pastore! Che bello, Santo Padre, quando ci si
accorge che le pecore non ci lasciano soli, hanno il termometro del nostro essere |i per loro, e se per caso il
pastore esce dal sentiero e si smarrisce, loro lo afferrano e lo tengono per mano. Non smetterd mai di
ringraziare il Signore, perché sempre ci salva attraverso il suo gregge, quel gregge che ci € stato affidato, quella
gente semplice, buona, umile e serena, quel gregge che ¢€ la vera grazia del pastore. In modo confidenziale Le
ho fatto pervenire queste piccole e semplici considerazioni, perché Lei € vicino al gregge, € capace di capire e
puod continuare ad aiutarci e sostenerci. Prego per Lei e La ringrazio, come pure per quelle “tiratine di orecchie”
che sento necessarie per il mio cammino. Mi benedica Papa Francesco e preghi per me e per le mie
parrocchie”. Firma e alla fine quel gesto proprio dei pastori: “Le lascio una piccola offerta. Preghi per le mie
comunita, in particolare per alcuni ammalati gravi e per alcune famiglie in difficolta economica e non solo.
Grazie!”



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 9

Questo € un fratello nostro. Ce ne sono tanti cosi, ce ne sono tanti! Anche qui sicuramente. Tanti. Ci indica la
strada. E andiamo avanti! Non perdere la preghiera. Pregate come potete, e se vi addormentate davanti al
Tabernacolo, benedetto sia. Ma pregate. Non perdere questo. Non perdere il lasciarsi guardare dalla Madonna e
guardarla come Madre. Non perdere lo zelo, cercare di fare... Non perdere la vicinanza e la disponibilita alla
gente e anche, mi permetto di dirvi, non perdere il senso dellumorismo. E andiamo avanti!

[00920-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Troisiéme méditation: La bonne odeur du Christ
et la lumiére de sa Miséricorde.

Nous espérons que le Seigneur nous accordera ce que nous avons demandé dans la priére: imiter 'exemple de
la patience de Jésus et grace a la patience surmonter les difficultés.

Cette troisieme méditation a pour titre: “La bonne odeur du Christ et la lumiére de sa miséricorde”.

Dans cette troisiéme rencontre, je vous propose de méditer sur les ceuvres de miséricorde, soit en prenant I'une
d’entre elles, celle que nous pensons étre la plus liée a notre charisme, soit en les contemplant toutes
ensemble, les regardant avec les yeux miséricordieux de Notre Dame qui nous fait découvrir le vin qui manque
et qui nous encourage a faire tout ce que Jésus nous dit (cf. Jn 2, 1-12) pour que sa miséricorde opére les
miracles dont notre peuple a besoin.

Les ceuvres de miséricorde sont trés liées aux “sens spirituels”. En priant nous demandons la grace de “sentir
et de golter” 'Evangile, de telle sorte qu’il nous rende sensible & la vie. Mus par I'Esprit, guidés par Jésus, nous
pouvons voir déja de loin, avec un regard de miséricorde, celui qui est tombé au bord du chemin, nous pouvons
entendre les cris de Bartimée, nous pouvons sentir comme le Seigneur sent, sur le bord de son manteau, le
contact timide mais décidé de 'hémorroisse, nous pouvons demander la grace de godlter avec lui sur la croix la
saveur ameére du fiel de tous les crucifiés, pour sentir ainsi la forte odeur de la misére — dans les hdpitaux de
campagne, dans les trains et les barques remplies de gens —; cette odeur que I'huile de la miséricorde ne couvre
pas, mais qui, en étant ointe, fait que s’éveille une espérance.

Le Catéchisme de I'Eglise catholique, en parlant des ceuvres de miséricorde, nous raconte que Sainte Rose de
Lima, le jour ou sa mére I'a réprimandée d’accueillir a la maison pauvres et infirmes, lui dit: «Quand nous
servons les pauvres et les malades, nous servons Jésus»(n. 2449). Cette bonne odeur du Christ — le soin des
pauvres — est distinctive de I'Eglise, il en a toujours été ainsi. Paul y a centré sa rencontre avec les “colonnes”,
comme il les qualifie, avec Pierre, Jacques, et Jean. lIs [nous] ont demandé «seulement de nous souvenir des
pauvres» (Ga 2, 10). Cela me rappelle quelque chose, que j'ai raconté plusieurs fois: juste aprés mon élection
comme Pape, pendant qu’on continuait le scrutin, un frére Cardinal s’est approché de moi, m’a embrassé et m’a
dit: “N’oublie pas les pauvres”. Le premier message que le Seigneur m’a fait parvenir en ce moment-la. Le
Catéchisme dit aussi, de maniére suggestive, que «ceux que [la misére] accable sont I'objet d’'un amour de
préférence de la part de I'Eglise qui, depuis les origines, en dépit des défaillances de beaucoup de ses
membres, n'a cessé de travailler a les soulager, les défendre et les libérer» (n. 2448). Et cela sans idéologies,
seulement avec la force de I'Evangile.

Dans I'Eglise nous avons eu et nous avons beaucoup de choses pas trés bonnes, et beaucoup de péchés, mais
quant au service des pauvres a travers les ceuvres de miséricorde, en tant qu’Eglise nous avons toujours suivi
I'Esprit, et nos saints I'ont fait de maniére trés créative et efficace. L’'amour des pauvres a été le signe, la lumiére
qui fait que les personnes glorifient le Pére. Nos gens apprécient ceci: le prétre qui prend soin des plus pauvres,
des malades, qui pardonne aux pécheurs, qui enseigne et corrige avec patience... Nos gens pardonnent
beaucoup de défauts aux prétres, sauf celui de I'attachement a I'argent. Les gens ne le pardonnent pas. Et ce
n'est pas tant a cause de la richesse en soi, mais parce que I'argent nous fait perdre la richesse de la
miséricorde. Notre peuple sent par intuition quels péchés sont graves pour le pasteur, ceux qui tuent son
ministére parce qu’ils le transforment en fonctionnaire, ou pire, en mercenaire, et en revanche les péchés qui



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 10

sont, je ne dirais pas secondaires — parce que je ne sais pas si théologiquement on peut le dire -, mais des
péchés que I'on peut supporter, charger comme une croix, jusqu’a ce que le Seigneur les purifie a la fin, comme
il le fera de la zizanie. En revanche, ce qui porte atteinte a la miséricorde est une contradiction principale. Cela
porte atteinte au dynamisme du salut, au Christ qui «s’est fait pauvre pour nous enrichir de sa pauvreté» (2Co 8,
9). Etil en est ainsi parce que la miséricorde prend soin «en perdant quelque chose d’elle-méme»: une partie du
cceur reste avec la personne blessée, un temps de notre vie est perdu pour ce que nous avions envie de faire,
quand nous l'offrons aux autres, dans une ceuvre de charité.

C’est pourquoi il ne s’agit pas que Dieu me fasse miséricorde pour certaines fautes, comme si pour le reste
j'étais autosuffisant; ou bien que, de temps en temps, jaccomplisse une ceuvre particuliere de miséricorde
envers une personne dans le besoin. La grace que nous demandons dans cette priére est celle de laisser Dieu
nous faire miséricorde dans tous les domaines de notre vie, et d’étre miséricordieux envers les autres dans tout
notre agir. Pour nous, prétres et évéques, qui administrons les sacrements, baptisant, confessant, célébrant
I'Eucharistie... la miséricorde est la maniére de changer toute la vie du peuple de Dieu en sacrement. Etre
miséricordieux ce n’est pas seulement unemaniére d’étre mais /a maniére d’étre. Il n'y a pas une autre maniére
possible d’étre prétre. Le Pére Brochero disait: «Le prétre qui n’a pas beaucoup de pitié envers les pécheurs est
un demi prétre. Ce ne sont pas ces haillons bénis que je porte qui font de moi un prétre ; si je n’ai pas dans mon
coeur la charité, je ne suis méme pas chrétien».

Le propre du regard d’un pére est de voir ce qui manque pour y porter reméde immédiatement, et mieux encore,
de le prévoir. Ce regard sacerdotal — de celui qui joue le role de pere au sein de I'Eglise Mére — qui nous fait voir
les personnes du point de vue de la miséricorde, on doit enseigner a le cultiver des le séminaire et il doit
alimenter tous les plans pastoraux. Nous voulons et nous demandons au Seigneur un regard qui sache
discerner les signes des temps en termes d’«ceuvres de miséricorde dont notre peuple a aujourd’hui besoiny,
pour pouvoir sentir et faire 'expérience du Dieu de I'histoire qui marche avec lui. En effet, comme le dit le
document d’'Aparecida, en citant saint Alberto Hurtado: «Par nos ceuvres, notre peuple sait que nous
comprenons sa souffrance» (n. 386).

La preuve de cette compréhension de notre peuple est que nous sommes toujours bénis par Dieu dans nos
ceuvres de miséricorde, et que nous obtenons I'aide et la collaboration de nos gens. Il n’en est pas ainsi pour
d’autres types de projets, qui parfois marchent bien, d’autres fois non, sans que certains ne comprennent
pourquoi ¢a ne marche pas et se cassent la téte a chercher un nouvel éniéme plan pastoral, alors qu’on pourrait
dire simplement: ¢a ne marche pas parce qu’il y manque la miséricorde, sans devoir entrer dans les détails. Si
ce n'est pas béni, c’est parce qu’il y manque la miséricorde. Il manque cette miséricorde qui a plus de lien avec
un hopital de campagne qu’avec une clinique de luxe, cette miséricorde qui, valorisant ce qui est bon, prépare le
terrain a une rencontre de la personne avec Dieu dans I'avenir, au lieu de I'éloigner par une critique sur un point
particulier.

Je vous propose une priére avec la pécheresse pardonnée (Jn 8, 3-11), pour demander la grace d’étre
miséricordieux dans la confession, et une autre sur la dimension sociale des ceuvres de miséricorde.

Le passage concernant le Seigneur avec la femme adultére m’émeut toujours, lorsque, ne la condamnant pas, il
“enfreint” la loi; sur ce cas précis sur lequel on lui demandait de se prononcer - “faut-il la lapider ou non” —, il ne
s’est pas exprimé, il n’a pas appliqué la loi. Il a feint de ne pas comprendre — en cela également le Seigneur est
un maitre pour nous tous — et, a ce moment-la, il leur a sorti quelque chose d’autre. Il a ainsi initié un processus
dans le cceur de la femme qui avait besoin de ces paroles: “Moi non plus, je ne te condamne pas”. En la
prenant par la main, il I'a relevée et cela lui a permis de croiser un regard plein de douceur qui a changé son
coeur. Le Seigneur tend la main a la fille de Jaire: “Donnez-lui @ manger”. Au jeune homme mort, a Naim:
“Léve-toi” et le rend a sa mere. Et a cette pécheresse: “Léve-toi”. Le Seigneur nous remet exactement comme
Dieu a voulu que 'homme soit: debout, relevé, jamais par terre. Parfois jéprouve un mélange de peine et
d’indignation quand on s’empresse de mettre en lumiéere la derniére recommandation, le“ne péche plus”. Et on
utilise cette phrase pour “défendre” Jésus, afin que ce ne soit pas comme s'il avait violé la loi. Je pense que les
paroles que le Seigneur utilise forment un tout avec ses actes. Le fait de se pencher pour écrire par deux fois
sur le sol, marquant une pause avant de parler a ceux qui veulent lapider la femme, et ensuite une autre avant
ce qu’il lui dit, nous parle du temps que le Seigneur prend pour juger et pardonner. Un temps qui renvoie chacun



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 11

a sa propre intériorité et fait que ceux qui jugent se retirent.

Dans son dialogue avec la femme, le Seigneur ouvre d’autres espaces: le premier est 'espace de la non
condamnation. L’Evangile insiste sur cet espace resté libre. Il nous place sous le regard de Jésus et nous dit qu’
“il ne voit personne autour, sinon la femme”. Et ensuite Jésus lui-méme améne la femme a regarder autour
d’elle par cette question: “Ou sont-ils, ceux qui te cataloguaient?” (le mot est important, puisqu’il exprime ce que
nous condamnons tant comme le fait qu’on nous catalogue ou qu’on nous caricature...). Une fois qu’il lui a fait
voir cet espace libre du jugement d’autrui, il lui dit que lui non plus ne I'agresse pas avec ses pierres: “Moi non
plus je ne te condamne pas”. Et, sur le champ, il lui ouvre un autre espace libre: “Désormais, ne péche plus”. Le
commandement est donné pour I'avenir, pour aider a avancer, pour «marcher dans I'amour». Voila la
délicatesse de la miséricorde qui regarde avec pitié le passé et encourage pour I'avenir. Ce “ne péche plus”,
n’est pas une chose évidente. Le Seigneur le dit “avec elle”, il 'aide a exprimer par des paroles ce qu’elle-méme
ressent, ce “non” libre au péché qui est comme le “oui” de Marie a la grace. Le “non” est dit en relation avec la
racine du péché de chacun. Chez la femme, il s’agissait d’'un péché social, d’'une personne dont les gens
s’approchaient, ou pour coucher avec elle, ou pour la lapider. Il n’y avait pas un autre genre de proximité avec
cette femme. C’est pourquoi le Seigneur, non seulement lui dégage la voie, mais aussi la met en mouvement,
pour qu’elle cesse d’étre “objet” du regard d’autrui, pour qu’elle soit protagoniste. Le fait de ne pas pécher ne se
réfere pas seulement a I'aspect moral, je crois, mais a un type de péché qui ne la laisse pas faire sa vie. Au
paralytique a la piscine de Bethesda il dit également «ne péche plus» (Jn 5, 14). Mais a celui-ci, qui se justifiait
avec les choses tristes qui “lui arrivaient”, qui avait une psychologie de victime — la femme, elle non — il lui lance
une pique en ces termes: “Qu'il ne t'arrive pas quelque chose de pire”. Le Seigneur profite de sa maniére de
penser, de ce qu’il craint, pour le sortir de sa paralysie. Disons qu’il se sert de la peur pour le faire bouger. Ainsi,
nous devons chacun entendre ce “ne péche plus” de maniére profonde et personnelle.

Cette image du Seigneur qui met les gens en mouvement lui est vraiment propre: il est le Dieu qui se met en
route avec son peuple, qui fait aller de 'avant et accompagne notre histoire. C’est pourquoi I'objet vers lequel se
dirige la miséricorde est trés précis: c’est vers ce qui fait qu’'un homme ou une femme ne marche pas a sa place,
avec les siens, a son rythme, vers la ou Dieu l'invite a aller. La peine, ce qui bouleverse, c’est que 'un ou I'autre
se perde, ou reste derriére, ou s’égare par présomption. Disons, qu’il soit désorienté. Qu’il ne soit pas a la
disposition du Seigneur, disponible pour la tache qu'il veut lui confier. Qu’on ne marche pas humblement en
présence du Seigneur (cf. Mi 6, 8), qu'on ne marche pas dans la charité (cf. Ep 5, 2).

L’espace du confessionnal ou la vérité nous rend libres

Aprésent, passons & I'espace du confessionnal, ol la vérité nous rend libres. Le Catéchisme de I'Eglise
Catholique nous montre le confessionnal comme un lieu ou la vérité nous rend libre pour une rencontre. Il dit
ceci: «En célébrant le sacrement de la Pénitence, le prétre accomplit le ministére du Bon Pasteur qui cherche la
brebis perdue, celui du Bon Samaritain qui panse les blessures, du Péere qui attend le Fils prodigue et I'accueille
a son tour, du juste juge qui ne fait pas acception de personne et dont le jugement est a la fois juste et
miséricordieux. Bref, le prétre est le signe et I'instrument de 'amour miséricordieux de Dieu envers le pécheur»
(n. 1465). Et il nous rappelle que «le confesseur n’est pas le maitre mais le serviteur du pardon de Dieu. Le
ministre de ce sacrement doit s’'unir a I'intention et a la charité du Christ» (n. 1466).

Signe et instrument d’'une rencontre. Voila ce que nous sommes. Attrait efficace pour une rencontre. Signe veut
dire que nous devons attirer, comme lorsque quelqu’un fait des signes pour attirer I'attention. Un signe doit étre
cohérent et clair, mais surtout compréhensible. Car il y a des signes qui ne sont clairs que pour les spécialistes,
et ces signes ne servent pas. Signe et instrument. La raison d’étre de l'instrument réside dans son efficacité —
sert-il ou ne sert-il pas —, dans le fait d’étre a portée de main et d’influer sur la réalité de maniére précise,
appropriée. Nous sommes des instruments si les gens rencontrent vraiment le Dieu miséricordieux. |l nous
revient “de faire en sorte qu’ils se rencontrent”, qu’ils se retrouvent face a face. Ce qu'ils feront ensuite est leur
affaire. Il y a un enfant prodigue dans la porcherie et un pére qui tous les soirs monte sur la terrasse pour voir s'il
arrive; il y a une brebis perdue et un pasteur qui est sorti pour la chercher; il y a un blessé étendu au bord du
chemin et un samaritain qui a bon cceur. En quoi consiste donc notre ministere? Etre des signes et des
instruments pour qu’ils se rencontrent. Qu'’il soit clair pour nous que nous ne sommes ni le pére, ni le pasteur, ni
le samaritain. Nous sommes plutot du c6té des trois autres, en tant que pécheurs. Notre ministére doit étre



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 12

signe et instrument de cette rencontre. C’est pourquoi nous nous situons dans le domaine du mystere du Saint
Esprit, qui est celui qui crée I'Eglise, celui qui fait I'unité, celui qui ravive encore et encore la rencontre.

L’autre chose propre a un signe et a un instrument est sa non référentialité, pour le dire de maniére compliquée.
Personne n’en reste au signe, une fois qu’il a compris la réalité. Personne ne reste a regarder le tournevis ou le
marteau, mais on regarde le cadre qui a été bien fixé. Nous sommes des serviteurs inutiles. C’est-a-dire des
instruments et des signes qui ont été trés utiles aux deux intéressés qui se sont fondus dans une accolade,
comme le pére avec son fils.

La troisieme caractéristique propre au signe et a l'instrument est leur disponibilité. Que l'instrument soit a
disposition, que le signe soit visible. L’essence du signe et de I'instrument est d’étre médiateurs, disponibles.
Voila peut-étre la clé de notre mission dans cette rencontre de la miséricorde de Dieu avec 'homme. Utiliser un
terme négatif est sans doute plus clair. Saint Ignace disaitde “ne pas étre un empéchement”. Un bon médiateur
est celui qui facilite les choses et ne crée pas d’empéchements. Dans mon pays, il y avait un grand confesseur,
le Pere Cullen, qui s’asseyait dans le confessionnal et, lorsqu’il n’y avait personne, faisait deux choses: I'une
consistait a réparer des ballons de cuir pour les enfants qui jouaient au football, I'autre était de lire un gros
dictionnaire chinois. Il était resté longtemps en Chine, il voulait garder [la pratique de] la langue. Et il disait que,
lorsque les gens le voyaient dans des activités si superflues, comme réparer de vieux ballons, et d'utilité si
lointaine, comme lire un dictionnaire chinois, ils pensaient: “Je vais m’approcher pour parler un peu avec ce
prétre, puisque je vois qu’il n’a rien a faire”. |l était disponible pour I'essentiel. Il avait un horaire pour le
confessionnal, mais il était la. Il se défaisait de 'empéchement d’avoir toujours I'air trés occupé. Voila le
probléme. Les gens ne s’approchent pas quand ils voient leur pasteur trés, trés occupé, toujours pris.

Chacun a connu de bons confesseurs. Nous devons apprendre de nos bons confesseurs, ceux dont les gens
s’approchent, ceux qui ne font pas peur et savent parler jusqu’a ce que I'autre raconte ce qui lui est arrive,
comme Jésus avec Nicodéme. Il est important de comprendre le langage des gestes; il ne faut pas demander
des choses qui sont évidentes pour les gestes. Si quelqu’un s’approche du confessionnal, c’est parce qu'il s’est
repenti, il y a déja un repentir. Et s’il s’approche, c’est parce qu'’il a le désir de changer. Ou au moins le désir du
désir, et si la situation lui semble impossible (ad impossibilia nemo tenetur, comme le dit la maxime, a
l'impossible nul n’est tenu). Le langage des gestes. J'ai lu dans la vie d’'un nouveau saint de ces derniers temps
que, le pauvre, il souffrait durant la guerre. Il y avait un soldat qui était sur le point d’étre fusillé et il est allé le
confesser. Et I'on voit que ce soldat était un peu libertin, il faisait beaucoup de fétes avec les femmes.... “Mais
t'en repens-tu?” — “Non, c’était si beau, mon Pére”. Et ce saint ne savait comment s’en sortir. Le peloton pour le
fusiller était Ia, et alors il lui a dit: “Au moins ceci: as-tu le regret de ne pas te repentir?” — “Ca, oui!” — “Ah, ¢a
va”. Le confesseur cherche toujours la voie, et le langage des gestes est le langage des possibilités pour
parvenir au but.

Il faut apprendre des bons confesseurs, ceux qui ont de la délicatesse envers les pécheurs, et a qui suffit un
demi-mot pour tout comprendre, comme Jésus avec I'hémorroisse, et précisément ainsi leur vient la force du
pardon. J'ai été beaucoup édifié par I'un des Cardinaux de la Curie, dont je pensais a priori qu'il était trés rigide.
Et lui, lorsqu’il y avait un pénitent ayant un péché qu’il éprouvait de la honte a dire et qui commencait avec un
mot ou deux, il comprenait immédiatement de quoi il s’agissait et disait: “Continue, j'ai compris, j’ai compris!”. Et
il 'arrétait , parce qu'il avait compris. Ca, c’est la délicatesse. Mais ces confesseurs — pardonnez-moi — qui
posent des questions et posent des questions...: “Mais dis-moi, s’il te plait...”. As-tu besoin de tant de détails
pour pardonner ou bien “tu es en train de te faire le film”? Ce Cardinal m’a beaucoup édifié. L’intégralité de la
confession n’est pas une question mathématique — combien de fois? comment? ou?... - Parfois la honte provient
davantage du nombre que du nom du péché lui-méme. Mais pour cela il faut se laisser émouvoir par la situation
des gens, qui est parfois un mélange de choses, de maladie, de péché et de conditionnements impossibles a
surmonter, comme Jésus qui s’émouvait en voyant les personnes, le sentait dans ses entrailles, dans ses tripes,
et donc soignait et soignait méme si I'autre “ne le demandait pas bien”, comme ce Iépreux, ou tournait autour du
pot comme la Samaritaine qui était comme le héron: elle piaillait a un endroit et avait son nid ailleurs. Jésus était
patient.

Il faut apprendre des confesseurs qui savent faire en sorte que le pénitent sente la correction en faisant un pas
en avant, comme Jésus, qui donnait une pénitence suffisante, mais qui savait valoriser celui qui revenait pour



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 13

rendre graces, qui pouvait mieux faire encore. Jésus faisait prendre le brancard au paralytique, ou se faisait un
peu prier par les aveugles ou par la femme syro-phénicienne. Peu lui importait si ensuite ils ne lui prétaient plus
attention, comme le paralytique de Siloé, ou s'ils disaient des choses qu'il leur avait demandé de taire et ensuite
il semblait que c’était lui le Iépreux parce qu’il ne pouvait pas entrer dans les villages, ou bien ses ennemis
trouvaient des motifs pour le condamner. Il soignait, pardonnait, offrait un soulagement, du repos, il laissait les
gens respirer un souffle de I'Esprit consolateur.

Ce que je vais dire a présent, je I'ai déja dit de nombreuses fois, peut-étre quelqu’un parmi I'a-t-il entendu. J'ai
connu a Buenos Aires un frére capucin — il vit encore — un peu plus jeune que moi, qui est un grand confesseur.
Il a toujours une file au confessionnal, beaucoup de gens — tous: d’humbles gens, des gens aisés, des prétres,
des religieuses, une file, un défilé, il confesse toute la journée. Et il pardonne beaucoup. Il trouve toujours la voie
pour pardonner et pour faire faire un pas en avant. C’est un don de I'Esprit. Mais parfois lui vient le scrupule
d’avoir trop pardonné. Et donc une fois, en parlant, il m’a dit: “J’ai parfois ces scrupules”. Et je lui ai demandé:
“Et que fais-tu quand tu as ces scrupules?” “Je vais devant le tabernacle, je regarde le Seigneur et le lui dis:
«Seigneur, pardonne-moi, aujourd’hui j’ai beaucoup pardonné. Mais que ce soit clair — hein ? — que c’est de ta
faute, car c’est toi qui m’as donné le mauvais exemple! C’est-a-dire la miséricorde»”. Il renforgait la miséricorde
avec davantage de miséricorde.

Enfin, concernant la confession, deux conseils: le premier, n'ayez jamais le regard du fonctionnaire, de celui qui
voit seulement des “cas”, et s’en débarrasse. La miséricorde nous libére d’étre des prétres juge-fonctionnaires,
disons, qui, a force de tellement juger des “cas”, perdent la sensibilité envers les personnes et envers les
visages. Je me rappelle [que] lorsque j'étais en deuxiéme année de théologie, je suis allé avec mes
compagnons assister a 'examen du “audiendas”, qu’on faisait en troisieme année de théologie, avant
I'ordination. Nous y sommes allés pour apprendre un peu, on apprenait toujours. Et une fois, je me souviens
gu’a un compagnon on a posé une question, c’était sur la justice, de iure, mais trés compliquée, trés artificielle...
Et ce compagnon a dit avec beaucoup d’humilité: “Mais, Pére, ¢a ne se voit pas dans la vie” — “Mais ¢a se
trouve dans des livres”. Cette morale “des livres”, sans expérience. La régle de Jésus, c’est de “juger comme
nous voulons étre jugés”. Cette mesure intime qu’on a pour juger si on est traité avec dignité, si on est ignoré ou
maltraité, si on a été aidé a se mettre debout... voila la clef pour juger les autres. Remarquons que le Seigneur
se fie a cette mesure qui est trés personnelle et subjective. Non pas tant parce que cette mesure est
“lameilleure”, mais parce qu’elle est sincere et, a partir d’elle, on peut construire une bonne relation. L’autre
conseil: ne soyez pas curieux au confessionnal. J'en ai déja parlé. Sainte Thérése raconte que, lorsqu’elle
recevait les confidences de ses novices, elle se gardait bien de demander comment la chose avait évolué. Elle
ne fouinait pas dans I'ame des personnes (cf. Histoire d’une ame, Manuscrit C. A la Mére de Gonzague, c. X| 32
r). Le propre de la miséricorde est de “couvrir de son manteau”, couvrir le péché pour ne pas blesser la dignité.
Ce passage des deux fils de Noé est beau; ils couvrirent d’'un manteau la nudité de leur pére qui s’était enivré
(cf. Gn9, 23).

La dimension sociale des ceuvres de miséricorde
Maintenant, disons deux mots sur la dimension sociale des ceuvres de miséricorde.

A la fin des Exercices, saint Ignace met «la contemplation pour obtenir I'amour», qui relie ce qui a été vécu dans
I'oraison avec la vie quotidienne. Et cela nous fait réfléchir sur la maniere dont I'amour doit étre mis davantage
dans les ceuvres que dans les paroles. Ces ceuvres sont les ceuvres de miséricorde, celles que le Péere «a
préparées d’avance pour que nous les pratiquions» (Ep 2, 10), celles que I'Esprit inspire a chacun pour le bien
commun (cf. 7Co 12, 7). En méme temps que nous remercions le Seigneur pour tant de bienfaits regus de sa
bonté, nous demandons la grace de porter a tous les hommes cette miséricorde qui nous a sauvés nous.

Je vous propose, dans cette dimension sociale, de méditer sur quelques-uns des paragraphes conclusifs des
Evangiles. L3, le Seigneur lui-méme établit ce lien entre ce qui a été recgu et ce que nous devons donner. Nous
pouvons lire ces conclusions avec la grille d’*“ceuvres de miséricorde”, qui concrétise le temps de I'Eglise dans
lequel Jésus ressuscité vit, accompagne, envoie, et attire notre liberté, qui trouve en lui sa réalisation concréte
et renouvelée chaque jour.



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 14

La conclusion de 'Evangile de Matthieu nous dit que le Seigneur envoie les Apbtres et leur dit: «Apprenez-leur a
observer tout ce que je vous ai commandé» (28, 20). Cet «apprendre a celui qui ne sait pas» est, en soi, une
ceuvre de miséricorde. Et elle se multiplie, comme la lumiére, dans les autres ceuvres:dans celles de Mt 25, qui
se référent davantage aux ceuvres appelées corporelles, et dans tous les commandements et conseils

évangeéliques: “pardonner”, “corriger fraternellement”, consoler ceux qui sont tristes, supporter les persécutions,
et ainsi de suite.

Marc termine par I'image du Seigneur qui “collabore” avec les Apbtres et qui “confirme la Parole avec les signes
qui 'accompagnent” (cf. 16, 20). Ces “signes” ont la caractéristique des ceuvres de miséricorde. Marc parle,
entre autres, de soigner les malades, d’expulser les esprits mauvais (cf. 16, 17-18).

Luc continue son Evangile avec le Livre des «Actes» — praxeis — des Apbtres, en racontant leur maniére de faire
et les ceuvres qu'ils accomplissent, guidés par I'Esprit.

Jean termine en parlant de «beaucoup d’autres choses» (21, 25) ou de «signes» (20, 30) que Jésus a
accomplis. Les actes du Seigneur, ses ceuvres, ne sont pas de simples actes, mais ils sont des signes dans
lesquels, de maniére personnelle et unique en chacun, il montre son amour et sa miséricorde.

Nous pouvons contempler le Seigneur qui nous envoie pour cette tache, avec I'image de Jésus miséricordieux,
telle qu’elle a été révélée a sceur Faustine. Dans cette image nous pouvons voir la miséricorde comme une
lumiére unique qui vient de l'intériorité de Dieu et qui, en passant par le coeur du Christ, ressort diversifiée, avec
une couleur propre a chaque ceuvre de miséricorde.

Les ceuvres de miséricorde sont infinies, chacune a son cachet particulier, avec I'histoire de chaque visage. Ce
ne sont pas seulement les sept ceuvres corporelles et les sept spirituelles en général. Ou plutét, elles sont, ainsi
énumérées, comme les matiéres premiéres — celles de la vie elle-méme — qui, lorsque les mains de la
miséricorde les touchent ou les modelent, deviennent, chacune, une ceuvre artisanale. Une ceuvre qui se
multiplie comme le pain dans les corbeilles, qui grandit démesurément comme la graine de moutarde. En effet,
la miséricorde est féconde et inclusive. Ces deux caractéristiques importantes: la miséricorde est féconde et
inclusive. Il est vrai que nous pensons d’habitude aux ceuvres de miséricorde, séparément, et en tant que liées a
une ceuvre: hdpitaux pour les malades, cantines pour ceux qui ont faim, maisons d’accueil pour ceux qui sont
dans la rue, écoles pour ceux qui ont besoin d’instruction, le confessionnal et la direction spirituelle pour celui
qui a besoin de conseil et de pardon... Mais si nous les regardons ensemble, le message est que I'objet de la
miséricorde est la vie humaine elle-méme et dans sa totalité. Notre vie méme en tant que “chair” est affamée et
assoiffée, elle a besoin de vétements, de maison, de visites, tout comme d’un enterrement digne, une chose que
nul ne peut se donner a soi-méme. Méme le plus riche, au moment de mourir, est réduit a une misere, et
personne n’a derriére son cortége funébre le camion de déménagement. Notre vie elle-méme, en tant
qu’“esprit”, a besoin d’étre éduquée, corrigée, encouragée, consolée. C’est un mot trés important dans la Bible:
pensons au Livre de la consolation d’lsraél, chez le prophéte Isaie. Nous avons besoin que d’autres nous
conseillent, nous pardonnent, nous supportent et prient pour nous. C’est la famille qui pratique ces ceuvres de
miséricorde, de maniére si appropriée et si désintéressée qu’on ne le remarque pas, mais il suffit que, dans une
famille avec des enfants en bas 4ge manque la maman pour que tout soit réduit a la misere. La misere la plus
absolue et la plus cruelle est celle d’'un enfant dans la rue, sans parents, a la merci des vautours.

Nous avons demandé la grace d’étre des signes et des instruments, maintenant il s’agit d’“agir”, et de ne pas
accomplir seulement des gestes mais de faire des ceuvres, d’institutionnaliser, de créer une culture de la
miséricorde, qui n’est pas la méme chose qu’une culture de bienfaisance; nous devons [les] distinguer. En nous
mettant a I'ceuvre, nous sentons immeédiatement que c’est I'Eprit qui suscite, qui fait avancer ces ceuvres. Etil le
fait en utilisant les signes et les instruments qu’il veut, bien qu’ils ne “soient” pas toujours, par eux-mémes, les
plus aptes. Bien plus, on dirait que pour exercer les ceuvres de miséricorde I'Esprit choisit plutét les instruments
les plus pauvres, les plus humbles et insignifiants, ceux qui ont le plus besoin eux-mémes de ce premier rayon
de la miséricorde divine. Ce sont ceux-la qui se laissent le mieux former et préparer pour réaliser un service
d’une efficacité incontestable et de qualité. La joie de nous sentir des “serviteurs inutiles”, pour ceux que le
Seigneur bénit par la fécondité de sa grace, et que lui-méme en personne fait asseoir a sa table et a qui il sert



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 15

I'Eucharistie, est une confirmation que nous travaillons a ses ceuvres de miséricorde.

Notre peuple fidéle aime a se réunir autour des ceuvres de miséricorde. Il suffit de venir a 'une des audiences
générales du mercredi et nous voyons combien il y en a: des groupes de personnes qui se mettent ensemble
pour faire des ceuvres de miséricorde. Tant dans les célébrations — pénitentielles ou festives — que dans I'action
solidaire et de formation, notre peuple se laisse rassembler et paitre d’'une maniére que tous ne remarquent pas
ni ne valorise, bien que beaucoup d’autres plans pastoraux centrés sur des dynamiques plus abstraites
échouent. La présence massive de notre peuple fidéle dans nos sanctuaires et pélerinages doit faire I'objet
d’attention, de valorisation et de promotion de notre part, présence anonyme, mais anonyme par exces de
visages et par le désir de se faire voir uniguement de Celui ou de Celle qui les regarde avec miséricorde,
comme également anonyme quant a la collaboration variée qui soutient par le travail beaucoup d’ceuvres de
solidarité. Et pour moi, ¢a été une surprise [de constater] combien ici en Italie ces organisations sont fortes et
rassemblent les fidéles.

En tant que prétres, demandons deux graces au Bon Pasteur, celle de savoir nous laisser guider par le sensus
fidei de notre peuple fidéle, et aussi par son «sens du pauvre». Ces deux «sens» sont en lien avec son «sensus
Christi», dont parle saint Paul, avec 'amour et la foi que notre peuple a pour Jésus.

Concluons en priant 'Ame du Christ, qui est une belle priére pour demander miséricorde au Seigneur venu dans
la chair; qu’il nous fasse miséricorde avec son Corps et son Ame mémes. Demandons-lui de nous faire
miséricorde ainsi qu’a son peuple; & son Ame nous demandons:“sanctifie-nous”; nous supplions son Corps:
“sauve-nous”’; nous demandons a son sang: “enivre-nous”; délivre-nous de toute autre soif qui ne soit pas de
toi. Demandons a I'eau de son c6té: “lave-nous”, nous implorons sa passion: “réconforte-nous”; console ton
peuple, Seigneur crucifié, dans tes plaies, nous t'en supplions: “cache-nous”... Ne permets pas, Seigneur, que
ton peuple soit séparé de toi. Que rien ni personne ne nous sépare de ta miséricorde, qui nous protége contre
les pieges de I'ennemi malin. Ainsi, nous pourrons chanter les miséricordes du Seigneur avec tous tes saints
quand tu nous rappelleras a toi.

[Priere Ame du Christ]

J’ai parfois entendu des commentaires de prétres qui disent: “Mais ce Pape nous bastonne trop, il nous
réprimande”. Et des coups de baton, des réprimandes, il y en a! Mais je dois dire que j'ai été édifié par de
nombreux prétres, de nombreux bons prétres! Parmi ceux-ci — j'en ai connu — qui, lorsqu’il n’y avait pas le
répondeur automatique du téléphone, dormaient, le téléphone posé sur la table de lit, et personne ne mourait
sans les sacrements; on appelait a n'importe quelle heure, et ils se levaient et allaient. De bons prétres! Et je
remercie le Seigneur de cette grace. Nous sommes tous pécheurs, mais nous pouvons dire qu’il y a tant de
bons, saints prétres qui travaillent en silence et cachés. Parfois il y a un scandale, mais nous savons qu’un arbre
qui tombe fait plus de bruit qu’une forét qui pousse.

Et hier, j'ai regu une lettre, je I'ai laissée a c6té, avec les lettres personnelles. Je I'ai ouverte avant de venir et je
crois que c’est le Seigneur qui me I'a suggéré. Elle provient d’'un curé en ltalie, curé de trois petits villages. Je
crois que ¢a nous fera du bien d’entendre ce témoignage de I'un de nos fréres.

Elle a été écrite le 29 mai, il y a peu de jours.

«Excusez du dérangement. Je saisis 'occasion d’'un ami prétre qui se trouve ces jours-ci a Rome pour le Jubilé
sacerdotal, afin de vous faire parvenir sans aucune prétention — en tant que simple curé de trois petites
paroisses de montagne, je préfére me faire appeler “petit pasteur” — quelques considérations sur mon service
pastoral simple suscitées — je vous remercie de tout coeur — par certaines choses que vous avez dites et qui
m’appellent chaque jour a la conversion. Je suis conscient que je ne vous écris rien de nouveau. Vous avez déja
certainement entendu ces choses. J'éprouve le besoin de me faire moi aussi porte-parole. Cette invitation que
vous nous avez faite a plusieurs reprises d’avoir 'odeur des brebis m’a touché, me touche. Je suis en montagne
et je sais bien ce que cela veut dire. On devient prétre pour sentir cette odeur, qui est également le vrai parfum
du troupeau. Ce serait beau si le contact quotidien et la fréquentation assidue de notre troupeau, vrai motif de



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 16

notre appel, n’étaient pas remplacés par les taches administratives et bureaucratiques des paroisses, de I'école
des enfants et autres. J’ai la chance d’avoir des laics bons et compétents qui suivent de pres ces affaires. Mais
il y a toujours cette fonction juridique du curé, comme 'unique et le seul représentant légal. Comme quoi, en fin
de compte, il doit toujours courir partout, en reléguant parfois [au dernier rang] la visite aux malades, aux
familles comme l'ultime chose, faite peut-étre en hate et d’'une maniére quelconque. Je le dis pour moi, c’est
parfois vraiment frustrant de constater comment dans la vie du prétre on court tant pour I'appareil
bureaucratique et administratif, en laissant finalement de c6té les gens, ce petit troupeau qui m’a été confie,
presqu’abandonné a lui-méme. Croyez-moi, Saint-Pére, c’est triste et souvent I'envie me vient de pleurer pour
ce manquement. On cherche a s’organiser, mais en fin de compte, il n’y a que le tourbillon des choses
quotidiennes. Il en est de méme pour un autre aspect, que vous avez évoqué également : le manque de
paternité. On dit que la société contemporaine manque de peres et de méres. Je crois constater comment
parfois nous aussi nous renongons a cette paternité spirituelle, nous réduisant brutalement a [étre] des
fonctionnaires du sacré, avec la triste conséquence, finalement, de nous sentir abandonnés a nous-mémes. Une
paternité difficile, qui en somme se répercute également de maniére inévitable sur nos supérieurs, pris eux aussi
par des taches compréhensibles et délicates, risquant ainsi d’entretenir avec nous des relations formelles, plus
lies a la gestion de la communauté qu’a notre vie d’hommes, de croyants et de prétres. Tout cela — et je
conclus — n’6te pas de toute fagon la joie et la passion d’étre prétre pour les gens et avec les gens. Si parfois, en
tant que pasteur je n’ai pas I'odeur des brebis, je suis toujours ému face a mon troupeau qui n’a pas perdu
I'odeur du pasteur! Que c’est beau, Saint-Pére, lorsqu’on se rend compte que les brebis ne nous laissent pas
seuls, gu’elles ont le thermométre de notre étre-la pour elles, et que si par hasard le pasteur sort du sentier et se
perd, elles le prennent et le tiennent par la main. Je ne cesserai jamais de remercier le Seigneur, parce qu’il me
sauve toujours par I'intermédiaire de son troupeau, ce troupeau qui nous a été confié, ces gens simples, bons,
humbles, sereins, ce troupeau qui est la vraie grace du pasteur. De maniére confidentielle, je vous ai parvenir
ces petites et simples considérations, parce que vous étes proche du troupeau, parce que vous étes capable de
comprendre et que vous pouvez continuer de nous aider et de nous soutenir. Je prie pour vous et vous
remercie, comme également pour [nous] “tirer un peu oreilles”, ce qui est nécessaire pour mon cheminement.
Bénissez-moi, Pape Francois, et priez pour moi ainsi que pour mes paroisses”. Il signe, et a la fin ce geste
propre aux pasteurs: “Je vous envoie une petite offrande. Priez pour mes communautés, en particulier pour
quelques grands malades et pour quelques familles en difficulté sur le plan économique et pas seulement.
Merci!”

C’est I'un de nos fréres. Il y en a beaucoup comme lui, il y en a beaucoup. Slrement ici €également. Beaucoup! II
nous indique le chemin. Et allons de I'avant! Il ne faut pas perdre [le sens de] la priere. Priez comme vous
pouvez, et si vous vous endormez devant le Tabernacle, qu’il soit loué. Mais priez! Il ne faut pas perdre ¢a: il ne
faut pas perdre le fait de se laisser regarder par la Vierge et de la regarder comme Mére. Il ne faut pas perdre le
zéle, il faut essayer de faire.... Il ne faut pas perdre la proximité et la disponibilité pour les gens et je me permets
également de vous dire de ne pas perdre le sens de 'lhumour. Et allons de I'avant!

[00920-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

Third Meditation: the good odour of Christ
and the light of his mercy

Let us hope that the Lord will grant us what we sought in prayer: to imitate Jesus’ example of patience, and with
that patience to overcome all our difficulties.

This, our third meditation, is entitled: The good odour of Christ and the light of his mercy.

In this third meeting, | propose that we meditate on the works of mercy, by taking whichever one we feel is most
closely linked to our charism, and by looking at them as a whole. We can contemplate them through the merciful
eyes of Our Lady, who helps us to find “the wine that is lacking” and encourages us to “do whatever Jesus tells
us” (cf. Jn 2:1-12), so that his mercy can work the miracles that our people need.



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 17

The works of mercy are closely linked to the “spiritual senses”. In our prayer we ask for the grace so to “feel and
savour” the Gospel that it can make us more “sensitive” in our lives. Moved by the Spirit and led by Jesus, we
can see from afar, with the eyes of mercy, those who have fallen along the wayside. We can hear the cries of
Bartimaeus and feel with Jesus the timid yet determined touch of the woman suffering from haemorrhage, as
she grasps his robe. We can ask for the grace to taste with the crucified Jesus the bitter gall of all those who
share in his cross, and smell the stench of misery - in field hospitals, in trains and in boats crammed with people.
The balm of mercy does not disguise this stench. Rather, by anointing it, it awakens new hope.

The Catechism of the Catholic Church, in discussing the works of mercy, tells us that “when her mother
reproached her for care for the poor and the sick at home, Saint Rose of Lima said to her: ‘When we serve the
poor and the sick, we are the good odour of Christ” (No. 2449, Latin). That good odour of Christ — the care of the
poor —is, and always has been, the hallmark of the Church. Paul made it the focus of his meeting with Peter,
James and John, the “columns” of the Church. He tells us that they “asked only one thing, that we remember the
poor” (Gal 2:10). This reminds of a story | have already told. Just after | was just elected Pope, while the reading
of the ballots continued, a brother cardinal came up to me, embraced me and said: “Don’t forget the poor!” It was
the first message the Lord sent me at that moment.

The Catechism goes on to say, significantly, that “those who are oppressed by poverty are the object of a
preferential love on the part of the Church, which from her origins, and in spite of the failings of many of her
members, has not ceased to work for their relief, defence and liberation” (No. 2448). Without ideologies, with the
power of the Gospel alone.

In the Church we have, and have always had, our sins and failings. But when it comes to serving the poor by the
works of mercy, as a Church we have always followed the promptings of the Spirit. Our saints did this in quite
creative and effective ways. Love for the poor has been the sign, the light that draws people to give glory to the
Father. Our people value this in a priest who cares for the poor and the sick, for those whose sins he forgives
and for those whom he patiently teaches and corrects... Our people forgive us priests many failings, except for
that of attachment to money. This they don’t forgive. It is not so much about money itself, but the fact that money
makes us lose the treasure of mercy. Our people can sniff out which sins are truly grave for a priest, the sins that
kill his ministry because they turn him into a bureaucrat or, even worse, a mercenary. They can also recognize
which sins are, | won’t say secondary (I'm not sure if you can say this theologically!), but that have to be put up
with, borne like a cross, until the Lord at last burns them away like the chaff. But the failure of a priest to be
merciful is a glaring contradiction. It strikes at the heart of salvation, against Christ, who “became poor so that by
his poverty we might become rich” (cf. 2 Cor 8:9). Because mercy heals “by losing something of itself’. We feel a
pang of regret and we lose a part of our life, because rather than do what we wanted to do, we reached out to
someone else in a work of mercy.

So it is not about God showing me mercy for this or that sin, as if | were otherwise self-sufficient, or about us
performing some act of mercy towards this or that person in need. The grace we seek in this prayer is that of
letting ourselves be shown mercy by God in every aspect of our lives and in turn to show mercy to others in all
that we do. As priests and bishops, we work with the sacraments, baptizing, hearing confessions, celebrating the
Eucharist... Mercy is our way of making the entire life of God’s people a sacrament. Being merciful is not only “a
way of life”, but “the way of life”. There is no other way of being a priest. Father Brochero put it this way: “The
priest who has scarce pity for sinners is only half a priest. These vestments | wear are not what make me a
priest; if | don’t have charity in my heart, | am not even a Christian.”

To see needs and to bring immediate relief, and even more, to anticipate those needs: this is the mark of a
father's gaze. This priestly gaze — which takes the place of the father in the heart of Mother Church — makes us
see people with the eyes of mercy. It has to be learned from seminary on, and it must enrich all our pastoral
plans and projects. We desire, and we ask the Lord to give us, a gaze capable of discerning the signs of the
times, to know “what works of mercy our people need today” in order to feel and savour the God of history who
walks among them. For, as Aparecida says, quoting Saint Alberto Hurtado: “In our works, our people know that
we understand their suffering” (No. 386).



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 18

The proof that we understand is that our works of mercy are blessed by God and meet with help and cooperation
from our people. Some plans and projects do not work out well, without people ever realizing why. They rack
their brains trying to come up with yet another pastoral plan, when all somebody has to say is: “It's not working
because it lacks mercy”, with no further ado. If it is not blessed, it is because it lacks mercy. It lacks the mercy
found in a field hospital, not in expensive clinics; it lacks the mercy that values goodness and opens the door to
an encounter with God, rather than turning someone away with sharp criticism...

| am going to propose a prayer about the woman whose sins were forgiven (Jn 8:3-11), to ask for the grace to be
merciful in the confessional, and another prayer about the social dimension of the works of mercy.

| have always been struck by the passage of the Lord’s encounter with the woman caught in adultery, and how,
by refusing to condemn her, he “fell short of” the Law. In response to the question they asked to test him —
“should she be stoned or not?” — Jesus did not rule, he did not apply the law. He played dumb - here too the
Lord has something to teach us! — and turned to something else. He thus initiated a process in the heart of the
woman who needed to hear those words: “Neither do | condemn you”. He stretched out his hand and helped her
to her feet, letting her see a gentle gaze that changed her heart. The Lord took the daughter of Jairus by the
hand and said: “Give her something to eat”. He raised the son of the widow of Nain and gave him back to his
mother. And here he tells the sinful woman to rise. He puts us exactly where God wants us to be: standing, on
our feet, never down on the ground.

Sometimes | feel a little saddened and annoyed when people go straight to the last words Jesus speaks to her:
“Go and sin no more”. They use these words to “defend” Jesus from bypassing the law. | believe that Christ’s
words are of a piece with his actions. He bends down to write on the ground as a prelude to what he is about to
say to those who want to stone the woman, and he does so again before talking to her. This tells us something
about the “time” that the Lord takes in judging and forgiving. The time he gives each person to look into his or
her own heart and then to walk away. In talking to the woman, the Lord opens other spaces: one is that of non-
condemnation. The Gospel clearly mentions this open space. It makes us see things through the eyes of Jesus,
who tells us: “I see no one else but this woman”.

Then Jesus makes the woman herself look around. He asks her: “Where are those who condemned you?” (The
word “condemn” is itself important, since it is about what we find unacceptable about those who judge or
caricature us...). Once he has opened before her eyes this space freed of other people’s judgements, he tells
her that neither will he throw a stone there: “Nor do | condemn you”. Then he opens up another free space
before her: “Go and sin no more”. His command has to do with the future, to help her to make a new start and to
“walk in love”. Such is the sensitivity of mercy: it looks with compassion on the past and offers encouragement
for the future.

Those words, “Go and sin no more” are not easy. The Lord says them “with her”. He helps her put into words
what she herself feels, a free “no” to sin that is like Mary’s “yes” to grace. That “no” has to be said to the deeply-
rooted sin present in everyone. In that woman, it was a social sin; people approached her either to sleep with her
or to throw stones at her. There was no other way to approach her. That is why the Lord does not only clear the
path before her, but sets her on her way, so that she can stop being the “object” of other people's gaze and
instead take control of her life. Those words, “sin no more” refer not only to morality, but, | believe, to a kind of
sin that keeps her from living her life. Jesus also told the paralytic at Bethzatha to sin no more (Jn 5:14). But that
man had justified himself with all the sad things that had “happened to him”; unlike the woman, he suffered from
a victim complex. So Jesus challenged him ever so slightly by saying: “...lest something worse happen to you”.
The Lord took advantage of his way of thinking, his fears, to draw him out of his paralysis. He gave him a little
scare, we might say. The point is that each of us has to hear the words “sin no more” in his own deeply personal
way.

This image of the Lord who sets people on their way is very typical. He is the God who walks at his people’s
side, who leads them forward, who accompanies our history. Hence, the object of his mercy is quite clear: it is
everything that keeps a man or a woman from walking on the right path, with their own people, at their own
pace, to where God is asking them to go. What troubles him is that people get lost, or fall behind, or try to go it



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 19

on their own. That they end up nowhere. That they are not there for the Lord, ready to go wherever he wants to
send them. That they do not walk humbly before him (cf. Mic 6:8), that they do not walk in love (cf. Eph 5:2).

The confessional, where the truth makes us free

Let us now go to the confessional, where the truth sets us free. The Catechism of the Catholic Church presents
the confessional as the place where the truth makes us free for an encounter. It says: “When he celebrates the
sacrament of penance, the priest is fulfilling the ministry of the Good Shepherd who seeks the lost sheep, of the
Good Samaritan who binds up wounds, of the Father who awaits the prodigal son and welcomes him on his
return, and of the just and impartial Judge whose judgement is both just and merciful. The priest is the sign and
the instrument of God’s merciful love for the sinner” (No. 1465). The Catechism also reminds us that “the
confessor is not the master of God's forgiveness but its servant. The minister of this sacrament should unite
himself to the intention and charity of Christ” (No. 1466).

Signs and instruments of an encounter. That is what we are. An attractive invitation to an encounter. As signs,
we must be welcoming, sending a message that attracts people’s attention. Signs need to be consistent and
clear, but above all understandable. Some signs are only clear to specialists, are not of much help. Signs and
instruments. Instruments have to be effective, readily available, precise and suitable for the job. Either they work
or they don’t. We are instruments if people have a genuine encounter with the God of mercy. Our task is “to
make that encounter possible”, face-to-face. What people do afterwards is their business. There is a prodigal
son in a pigsty and a father who goes out every afternoon to await his return. There is a lost sheep and a
shepherd who goes out to seek him. There is a wounded person left at the roadside and a good-hearted
Samaritan. What is our ministry? It is to be signs and instruments enabling this encounter. Let us always
remember that we are not the father, the shepherd or the Samaritan. Rather, inasmuch as we are sinners, we
are on the side of the other three. Our ministry has to be a sign and instrument of that encounter. We are part of
the mystery of the Holy Spirit, who creates the Church, builds unity, and constantly invites to encounter.

The other mark of a sign and instrument is that it is not self-referential. Put more simply, it is not an end in itself.
Nobody sticks with the sign once they understand the reality. Nobody keeps looking at the screwdriver or the
hammer, but at the well-hung picture. We are useless servants. Instruments and signs that help two people to
join in an embrace, like the father and his son.

The third mark of a sign and instrument is its availability. An instrument has to be readily accessible; a sign must
be visible. Being a sign and instrument is about being a mediator, about being available. Perhaps this is the real
key to our own mission in this merciful encounter of God and man. We could even put it in negative terms. Saint
Ignatius talked about “not getting in the way”. A good mediator makes things easy, rather than setting up
obstacles.

In my country, there was a great confessor, Father Cullen. He would sit in the confessional and, when no one
was around, he would do one of two things: he would repair worn soccer balls for the local kids, or he would
thumb through a big Chinese dictionary. He had been in China for many years and he wanted to keep up the
language. He used to say that when people saw him doing such completely useless things like fixing old soccer
balls or working on his Chinese, they would think: “I’'m going to go up and talk to his priest, since he obviously
doesn’'t have much to do!” He was available for what was essential. He had his regular hours for hearing
confessions, but he was always there. He got rid of the obstacle of always looking busy and serious. This is the
problem: people don’t approach their priests when they see them constantly busy and running around.

Everybody has known good confessors. We have to learn from our good confessors, the ones whom people
seek out, who do not make them afraid but help them to speak frankly, as Jesus did with Nicodemus. It is
important to understand body language, not to ask things that are already evident from body language. If people
come to confession it is because they are penitent; repentance is already there. They come to confession
because they want to change. Or at least they want to want to change, if they think their situation is hopeless. Ad
impossibilia nemo tenetur, as the old maxim goes: no one is obliged to do the impossible.



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 20

Body language. | read in the biography of one of our recent saints who, poor man, he suffered much during the
war. He had to confess a soldier about to face the firing squad. The man was clearly something of a philanderer,
so our saint asked him: “Are you sorry for this?” The man replied: “No, Father! It was great!” Our saint didn’t
know what to do. The firing squad was waiting to execute the man, so he said: “At least tell me this, are you
sorry for not being sorry?” ... “Certainly!” ... “Good, then!” The confessor always seeks the right way of acting,
and speaking, to get to the heart of things.

We have to learn from good confessors, those who are gentle with sinners, who after a couple of words
understand everything, as Jesus did with the woman suffering from a haemorrhage, and straightaway the power
of forgiveness goes forth from them. | was very edified by a curial cardinal who | thought was quite strict. But
when he had a penitent who was clearly embarrassed about confessing a sin, after a few words he would
interrupt to say that he understood and to go on. He interrupted because he understood. That is tact. But there
are those confessors — forgive me! — who probe and probe. “Tell me this, tell me that”. Do you really need all
those details to absolve or are you “making a film"? That cardinal edified me greatly.

The integrity of confession is not a mathematics problem. How many times? How? When? Sometimes people
feel less shame in confessing a sin than in having to say the number of times they committed it. We have to let
ourselves be moved by people’s situation, which at times is a mixture of their own doing, human weakness, sin
and insuperable conditionings. We have to be like Jesus, who was deeply moved by the sight of people and their
problems, and kept healing them, even when they “didn’t ask properly”, like that leper, or seemed to beat around
the bush, like the Samaritan woman. She was like a bird we have in South America: she squawked in one place
but had her nest in another. Jesus was patient.

We have to learn from confessors who can enable penitents to feel amendment in taking a small step forwards,
like Jesus, who gave a suitable penance and could appreciate the one leper who returned to thank him, on
whom he bestowed yet more. Jesus had his mat taken away from the paralytic, and he made the blind man and
the Syro-Phoenician woman have to ask. It didn’t matter to him if they paid no attention to him, like the paralytic
at the pool of Bethzatha, or told others what he ordered them not to tell, with the result that he himself became
the leper, since he could not go into the towns or his enemies found reasons to condemn him. He healed people,
forgave their sins, eased their suffering, gave them rest and made them feel the consoling breath of the Spirit.

Perhaps some of you have already heard what | am about to say. In Buenos Aires | knew a Capuchin Friar. He
is still alive, a little younger than myself, and a great confessor. There is always a line before his confessional,
lots of people — all kinds of people, rich and poor, priests and nuns — all day long. He is really good at forgiving.
He always finds a way to forgive and to bring people along. It is a real gift of the Spirit. But every once in a while
he has scruples about being so forgiving. Once in conversation he told me: “Sometimes | have scruples”. So |
asked him: “What do you do when you have these scruples?” He replied: “| go before the tabernacle, | look at
our Lord and I tell him, ‘Lord, forgive me, today | was very forgiving. But let’s be clear, it is all your fault, because
you gave me bad example!” He added mercy to mercy.

Lastly, as far as confession is concerned, | have two bits of advice. First, never look like a bureaucrat or a judge,
somebody who just sees “cases” to be dealt with. Mercy sets us free from being the kind of priest who is so used
to judging “cases” that he is no longer sensitive to persons, to faces. When | was in second theology, | would go
with my classmates to hear the public examinations of the third theologians who were about to be ordained. We
went to learn and we always learned something. Once, | recall, a student was asked about justice, but the
question was so intricate and unreal that the student answered, very humbly: “But Father, this never happens in
real life!” He was told: “But it does in books!” Book morality, unrelated to experience...

The rule of Jesus is to “judge as we would be judged”. This is the key to our judgement: that we treat others with
dignity, that we don’t demean or mistreat them, that we help raise them up, and that we never forget that the
Lord is using us, weak as we are, as his instruments. Not necessarily because our judgement is “the best”, but
because it is sincere and can build a good relationship.

My other bit of advice is not to pry in the confessional. Saint Therese tells us that when her novices would



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 21

confide in her, she was very careful not to ask how things turned out. She did not pry into people’s souls (cf.
History of a Soul, Ms C, to Mother Gonzaga, c. Xll, 32r.). It is characteristic of mercy to cover sin with its cloak,
so as not to wound people’s dignity. We can think of that touching passage about the two sons of Noah, who
covered with a cloak the nakedness of their father in his drunkenness (cf. Gen 9:23).

The social dimension of the works of mercy
Let us now say something about the social dimension of the works of mercy.

At the conclusion of the Exercises, Saint Ignatius puts “contemplation to attain love”, which connects what is
experienced in prayer to daily life. He makes us reflect on how love has to be put more into works than into
words. Those works are the works of mercy which the Father “prepared beforehand to be our way of life” (Eph
2:10), those which the Spirit inspires in each for the common good (cf. 7 Cor 12:7). In thanking the Lord for all
the qifts we have received from his bounty, we ask for the grace to bring to all mankind that mercy which has
been our own salvation.

For this social dimension, | proposed that we meditate on one of the final paragraphs of the Gospels. There, the
Lord himself makes that connection between what we have received and what we are called to give. We can
read these conclusions in the key of “works of mercy” which bring about the time of the Church, the time in which
the risen Jesus lives, guides, sends forth and appeals to our freedom, which finds in him its concrete daily
realization.

The conclusion of Matthew’s Gospel tells us that the Lord sends his Apostles to make disciples of all nations,
“teaching them to obey everything that | have commanded” (28:20). “Instructing the ignorant” is itself one of the
works of mercy. It spreads like light to the other works: to those listed in Matthew 25, which deal more with the
so-called “corporal works of mercy”, and to all the commandments and evangelical counsels, such as “forgiving”,
“fraternally correcting”, consoling the sorrowing, enduring persecution and so forth.

Mark’s Gospel ends with the image of the Lord who “collaborates” with the Apostles and “confirms the word by
the signs that accompany it”. Those “signs” greatly resemble the works of mercy. Mark speaks, among other
things, of healing the sick and casting out demons (cf. 16:17-18).

Luke continues his Gospel with the “Acts” — praxeis -- of the Apostles, relating the history of how they acted and
the works they did, led by the Spirit.

John’s Gospel ends by referring to the “many other things” (21:25) or “signs” (20:30) which Jesus performed.
The Lord’s actions, his works, are not mere deeds but signs by which, in a completely personal way, he shows
his love and his mercy for each person.

We can contemplate the Lord who sends us on this mission, by using the image of the merciful Jesus as
revealed to Sister Faustina. In that image we can see mercy as a single ray of light that comes from deep within
God, passes through the heart of Christ, and emerges in a diversity of colours, each representing a work of
mercy.

The works of mercy are endless, but each bears the stamp of a particular face, a personal history. They are
much more than the lists of the seven corporal and seven spiritual works of mercy. Those lists are like the raw
material — the material of life itself — that, worked and shaped by the hands of mercy, turns into an individual
artistic creation. Each work multiplies like the bread in the baskets; each gives abundant growth like the mustard
seed. For mercy has these two important marks: it is fruitful and it is inclusive.

We usually think of the works of mercy individually and in relation to a specific initiative: hospitals for the sick,
soup kitchens for the hungry, shelters for the homeless, schools for those to be educated, the confessional and
spiritual direction for those needing counsel and forgiveness... But if we look at the works of mercy as a whole,



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 22

we see that the object of mercy is human life itself and everything it embraces. Life itself, as “flesh”, hungers and
thirsts; it needs to be clothed, given shelter and visited, to say nothing of receiving a proper burial, something
none of us, however rich, can do for ourselves. Even the wealthiest person, in death, becomes a pauper; there
are no moving vans in a funeral cortege. Life itself, as “spiritual”’, needs to be educated, corrected, encouraged
and consoled. That last word is very important in the Bible; think about the Book of the Consolation of Israel, in
Isaiah. We need others to counsel us, to forgive us, to put up with us and to pray for us. The family is where
these works of mercy are practised in so normal and unpretentious a way that we don’t even realize it. Yet once
a family with small children loses its mother, everything begins to fall apart. The cruellest and most relentless
form of poverty is that of street children, without parents and prey to the vultures.

We have asked for the grace to be signs and instruments. Now we have to “act”, not only with gestures, but with
projects and structures, by creating a culture of mercy. This is not the same as a culture of philanthropy; the two
need to be distinguished. Once we begin, we sense immediately that the Spirit energizes and sustains these
works. He does this by using the signs and instruments he wants, even if at times they do not appear to be the
most suitable ones. It could even be said that, in order to carry out the works of mercy, the Spirit tends to choose
the poorest, humblest and most insignificant instruments, those who themselves most need that first ray of
divine mercy. They are the ones who can best be shaped and readied to serve most effectively and well. The joy
of realizing that we are “useless servants” for others whom the Lord blesses with the fruitfulness of his grace,
seats at his table and serves us the Eucharist, is a confirmation that we are engaged in his works of mercy.

Our faithful people are happy to congregate around works of mercy. Just come to a Wednesday General
Audience and you can see so groups and associations engaged in works of mercy. In penitential and festive
celebrations, and in educational and charitable activities, our people willingly come together and let themselves
be shepherded in ways that are not always recognized or appreciated, whereas so many of our more abstract
and academic pastoral plans fail to work. The massive presence of our faithful people in our shrines and on our
pilgrimages is an anonymous presence, but anonymous simply because it is made up of so many faces and so
great a desire simply to be gazed upon with mercy by Jesus and Mary. The same can be said about the
countless ways in which our people take part in countless initiatives of solidarity; this too needs to be
recognized, appreciated and promoted on our part. | was pleasantly surprised to discover that here in Italy
organizations of this kind are so strong and involve so many people.

As priests, we ask two graces of the Good Shepherd, that of letting ourselves be guided by the sensus fidei of
our faithful people, and to be guided by their “sense of the poor”. Both these “senses” have to do with the sensus
Christi spoken of by Saint Paul, with our people’s love for, and faith in, Jesus.

Let us conclude by reciting the Anima Christi, that beautiful prayer which implores mercy from the Lord who
came among us in the flesh and graciously feeds us with his body and blood. We ask him to show mercy to us
and to his people. We ask his soul to “sanctify us”, his body to “save us”, his blood to “inebriate us” and to
remove from us all other thirsts that are not of him. We ask the water flowing from his side “to wash us”, his
passion “to strengthen us”. Comfort your people, crucified Lord! May your wounds “shelter us”... Grant that your
people, Lord, may never be parted from you. Let nothing and no one separate us from your mercy, which
defends us from the snares of the wicked enemy. Thus, we will sing your mercies, Lord, with all your saints
when you bid us come to you.

[Recitation of the Anima Christi]

Occasionally | hear comments from priests who say: “This Pope is always chiding us, always scolding us”. There
has been a bit of that. But | must say that | have been edified by any number of good priests! From those —and |
have known them — who in the days before there were answering machines, slept with the telephone on their
night table. No one died without sacraments; when the phone would ring at all hours, they would get up and go.
Good priests! And | thank the Lord for this blessing. All of us are sinners, but we can say that there are so many
good and holy priests who work silently and unseen. Sometimes a scandal emerges, but, as we know, a tree as
it falls makes more noise than a forest as it grows.



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 23

Yesterday | received a letter. | left it on my desk with my personal letters. | opened it just before coming here
today and | believe that the Lord wanted me to. It is from a priest in Italy, a pastor of three small towns. | think we
would do well to listen to this testimony from one of our brothers.

It was written on 29 May, just a few days ago.

“Pardon my troubling you. | am taking advantage of a priest friend who is going to Rome for the Jubilee of priests
simply to send you, as an ordinary priest in charge of three small mountain parishes, a few thoughts about my
own pastoral service. They are occasioned by some things you have said, that challenge me to daily conversion,
and for this | thank you. | know | am not telling you anything new; surely these are things you have heard before.
But | feel the need to say them myself. | have often been struck by your call to us pastors to have the smell of
the sheep. | am in the mountains, so | know very well what that means. We become priests to know that smell,
which is really the perfume of the flock. It would be wonderful if our daily contact and visits to our flock, the true
reason for our calling, were not replaced by administrative and bureaucratic responsibilities of our parishes,
schools and so forth. | am lucky to have good and capable lay persons who take care of these things. But as the
sole legal representative of the parish, with all its responsibilities, the pastor ends up always running around,
sometimes leaving visits to the sick and families for last. | say this about myself. At times, it is frustrating to see
how in my priestly life | get so caught up in bureaucratic and administrative matters that my people, the small
flock entrusted to my care, are almost left to fend for themselves. Believe me, Holy Father, when | say that | am
driven to tears for this failure. We try to organize things, but in the end, there is only the whirlwind of daily affairs.
Another thing you have talked about is the lack of fatherhood. Today’s society is said to be lacking fathers and
mothers. It strikes me that we too can renounce this spiritual paternity, allowing ourselves to be reduced to
sacred bureaucrats, with the sad result that we feel abandoned and alone. Our difficulty in being fathers then
has inevitable repercussions on our superiors, who have their own responsibilities and problems. Their
relationship to us can also risk becoming purely formal, concerned with the management of the community,
rather than with our lives as men, believers and priests. All this — and here | will conclude — takes nothing away
from my joy and excitement at being a priest for people and with people. If there are times when, as a pastor, |
do not have the smell of the sheep, | am nonetheless moved to realize that my flock does not lose the smell of
its pastor! Holy Father, it is a wonderful thing to realize that the sheep do not leave us alone. They can gauge
how much we are there for them, and if perchance the pastor strays from the path and loses his way, they go
after him and take him by the hand. | keep thanking the Lord because he always saves us through the flock, the
flock entrusted to us, all those good, ordinary, humble and serene people, the flock that is the real blessing of
every shepherd. | wanted to send you these simply little thoughts because you are close to the flock. You can
understand us and can continue to help and support us. | pray for you and | thank you, too, for that occasional
“scolding” that | feel is necessary for my journey. Bless me, Pope Francis, and pray for me and for my parishes.”
He signed the letter and then, at the end, added, like every good pastor: “I am leaving you a little offering. Pray
for my community, in particular for the gravely ill and a few families with financial troubles, and not only. Thank
you!”

This is one of our brothers. There are so many others like him! Doubtless many are here in our midst. So many.
He shows us the way. So let us go forward! Do not forget about prayer. Pray as best you can, and if you fall
sleep in front of the tabernacle, so be it. But pray! Don’t ever lose this. Don't fail to let yourselves be gazed upon
by Our Lady, and keep her always as your Mother. Don’t ever lose your zeal, and your closeness and availability
to people. And also, may | say: Don’t ever lose your sense of humour... So let's move forward!

[00920-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Dritte Meditation: Der Duft Christi
und das Licht seiner Barmherzigkeit

Hoffen wir, dass der Herr uns gewahren moge, worum wir gebetet haben: das Beispiel der Geduld Jesu
nachzuahmen und mit Geduld die Schwierigkeiten zu Giberwinden.



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 24

Diese dritte Meditation hat den Titel: ,Der Duft Christi und das Licht seiner Barmherzigkeit".

In dieser dritten Begegnung schlage ich euch vor, Gber die Werke der Barmherzigkeit zu meditieren. Wir kbnnen
sowohl eines herausgreifen, das unserem Empfinden nach am besten unserem eigenen Charisma entspricht,
als auch sie alle zusammen betrachten und sie mit den Augen Marias sehen, die uns ,den fehlenden Wein*
entdecken lassen und uns ermutigen. ,alles zu tun, was Jesus uns sagt” (vgl. Joh 2,1-12), damit seine
Barmherzigkeit die Wunder vollbringt, die unser Volk nétig hat.

Die Werke der Barmherzigkeit sind sehr an die ,geistlichen Sinne® gebunden. Im Gebet erbitten wir die Gnade,
das Evangelium so ,zu héren und zu verkosten®, dass es uns sensibel macht fir das Leben. Vom Heiligen Geist
bewegt und von Jesus gefiihrt kbnnen wir mit den Augen der Barmherzigkeit schon von weitem sehen, wer am
Stralkenrand am Boden liegt; kénnen wir die Rufe des Bartimaus héren; kdnnen wir fiihlen wie der Herr, der am
Saum seines Gewandes die schiichterne, aber entschlossene Beriihrung durch die an Blutungen leidende Frau
fuhlt; kdbnnen wir die Gnade erbitten, mit ihm am Kreuz den bitteren Gallegeschmack aller Gekreuzigten zu
kosten, um so den starken Geruch des Elends wahrzunehmen — in Feldlazaretten, in Zigen und Kahnen voller
Menschen — diesen Geruch, den das Ol der Barmherzigkeit nicht (iberdeckt; doch wenn es ihn salbt, I&sst es
wieder Hoffnung aufkommen.

Der Katechismus der Katholischen Kirche erzahlt uns im Zusammenhang mit den Werken der Barmherzigkeit,
dass die heilige Rosa von Lima, als ihre Mutter sie eines Tages tadelte, weil sie zu Hause Arme und Kranke
beherbergte, dieser ohne Zégern antwortete: »Wenn wir den Armen und Kranken dienen, sind wir der
Wohligeruch Christi« (vgl. Nr. 2449). Dieser Wohlgeruch Christi — die Sorge fiir die Armen — ist und war immer
kennzeichnend fir die Kirche. Paulus sah darin den Schwerpunkt seiner Begegnung mit den »Saulen«, wie er
sie nennt, mit Petrus, Jakobus und Johannes, wenn er schreibt: Von ihnen »wurde mir nichts auferlegt [...] Nur
sollten wir an ihre Armen denken« (Gal 2,6.10). Das erinnert mich an eine Begebenheit, die ich schon mehrmals
erzahlt habe: Als ich gerade zum Papst gewahlt worden war und die Ausz&hlung der Stimmen noch weiterging,
kam ein Bruder Kardinal zu mir, umarmte mich und sagte zu mir: ,Vergiss die Armen nicht!“ Das war die erste
Botschaft, die der Herr mir in jenem Moment zukommen liel3. Auch der Katechismus betont mit eindrucksvollen
Worten: »Darum richtet sich auf alle, die [vom Elend] bedrtickt sind, auch eine vorrangige Liebe der Kirche, die
seit ihren Anfangen, ungeachtet der Schwachen vieler ihrer Glieder, unaufhdérlich dafiir gewirkt hat, die
Bedrickten zu stltzen, zu verteidigen und zu befreien« (Nr. 2448). Und das ohne Ideologien, allein mit der Kraft
des Evangeliums.

In der Kirche hatten und haben wir vieles, was nicht sehr gut ist, und viele Stinden; doch darin, den Armen mit
den Werken der Barmherzigkeit zu dienen, sind wir als Kirche immer dem Heiligen Geist gefolgt, und unsere
Heiligen haben es auf sehr kreative und wirkungsvolle Weise getan. Die Liebe zu den Armen ist das Zeichen
gewesen, das Licht, das die Menschen veranlasst hat, Gott den Vater zu preisen. Unsere Leute wissen das zu
schatzen: den Priester, der sich um die Armen und die Kranken kiimmert, der den Sindern vergibt, der geduldig
unterweist und korrigiert... Unser Volk sieht dem Priester viele Fehler nach, nur nicht den, am Geld zu hangen.
Das verzeiht das Volk nicht. Und das nicht so sehr wegen des Reichtums an sich, sondern weil das Geld uns
den Reichtum der Barmherzigkeit verlieren lasst. Unser Volk hat ein feines Gespur dafir, welche Siinden fiir
den Hirten schwerwiegend sind, welche seinen Dienst zunichtemachen, weil sie ihn zum Funktionar oder noch
schlimmer: zum Soéldling werden lassen, und welche hingegen — ich wiirde nicht sagen zweitrangige, denn ich
weild nicht, ob man das theologisch so sagen kann — aber doch ertragliche Siinden sind, die man wie ein Kreuz
auf sich nimmt, bis der Herr sie am Ende reinigt, wie er es mit dem Unkraut tut. Was jedoch gegen die
Barmherzigkeit verstoRt, ist ein grundsatzlicher Widerspruch. Es verstof3it gegen die Heilsdynamik, gegen
Christus, der unseretwegen arm wurde, um uns durch seine Armut reich zu machen (vgl. 2Kor 8,9). Und das ist
so, weil die Barmherzigkeit umsorgt und pflegt, indem sie ,etwas von sich verliert®: Ein Stlickchen des Herzens
bleibt beim Verwundeten; eine Zeit unseres Lebens, in der wir Lust hatten, etwas zu tun, verlieren wir, wenn wir
sie dem anderen schenken, in einem Werk der Barmherzigkeit.

Daher geht es nicht darum, dass Gott mir gegeniber in Bezug auf irgendeinen Fehler Barmherzigkeit erweist,
als sei ich im Ubrigen selbsténdig; oder darum, dass ich ab und zu irgendeinem Bediirftigen irgendeine
besondere Tat der Barmherzigkeit erweise. Die Gnade, um die wir in diesem Gebet bitten, ist die, dass wir uns
von Gott Barmherzigkeit erweisen lassen in allen Aspekten unseres Lebens und dass wir mit den anderen



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 25

barmherzig sind in all unserem Tun. Fur uns Priester und Bischéfe, die wir mit den Sakramenten arbeiten, indem
wir taufen, Beichte horen, Eucharistie feiern..., ist die Barmherzigkeit die Weise, das ganze Leben des
Gottesvolkes in ein Sakrament zu verwandeln. Barmherzig sein ist nicht nur eine Wesensart, sondern die
Wesensart. Es gibt keine andere Moglichkeit, Priester zu sein. Der Pfarrer Brochero sagte: »Der Priester, der
nicht viel Mitleid mit den Sitindern hat, ist ein halber Priester. Diese gesegneten Klamotten, die ich am Leibe
trage, sind nicht das, was mich zum Priester macht; wenn ich in meinem Herzen keine Liebe trage, bin ich nicht
einmal ein Christ.«

Zu sehen, was fehlt, und unverziglich Abhilfe zu schaffen und noch besser: es vorauszusehen, ist typisch fir
den Blick eines Vaters. Dieser priesterliche Blick — der Blick dessen, der im Innern der Mutter Kirche die Stelle
des Vaters vertritt —, dieser Blick, der uns dazu fuhrt, die Menschen aus der Perspektive der Barmherzigkeit zu
sehen, ist das, was vom Seminar an zu pflegen gelehrt werden muss und was alle pastoralen Plane zu
inspirieren hat. Wir winschen und erbitten vom Herrn einen Blick, der die Zeichen der Zeit zu unterscheiden
lernt unter dem Gesichtspunkt, ,welche Werke der Barmherzigkeit heute flir unser Volk notwendig sind“, damit
die Menschen den Gott der Geschichte, der mitten unter ihnen unterwegs ist, spiren und an ihm Gefallen finden
kénnen. Denn — wie es das Dokument von Aparecida mit den Worten des heiligen Alberto Hurtado sagt — »an
unseren Taten erkennt unser Volk, dass wir sein Leid verstehen« (Nr. 386).

Der Beweis fiir dieses Verstandnis gegeniiber unserem Volk besteht darin, dass wir in unseren Werken der
Barmherzigkeit immer von Gott gesegnet sind und bei unseren Leuten Hilfe und Mitarbeit finden. Das trifft nicht
fir andere Arten von Projekten zu, die manchmal gut gehen und manchmal nicht. Und manche merken nicht,
warum es nicht funktioniert, und zerbrechen sich den Kopf, indem sie nach einem neuen, zigsten Pastoralplan
suchen, wahrend man doch einfach — ohne in Einzelheiten gehen zu miissen — sagen kénnte: Es funktioniert
nicht, weil ihm die Barmherzigkeit fehlt. Wenn es nicht gesegnet ist, dann weil ihm Barmherzigkeit fehlt. Es fehlt
jene Barmherzigkeit, die mehr zu einem Feldlazarett gehért als zu einer Luxusklinik; jene Barmherzigkeit, die,
indem sie etwas Gutes wirdigt, den Boden bereitet flr eine spatere Begegnung des Menschen mit Gott, anstatt
ihn durch eine gezielte Kritik zu entfernen...

Ich schlage euch ein Gebet mit der Siinderin vor, der vergeben wurde (vgl. Joh 8,3-11), um die Gnade zu
erbitten, in der Beichte barmherzig zu sein, und ein weiteres Uber die soziale Dimension der Werke der
Barmherzigkeit.

Es rGhrt mich immer diese Schriftstelle vom Herrn mit der Ehebrecherin, wie der Herr, als er sie nicht verurteilte,
gegen das Gesetz ,verstieR“. In dem Punkt, zu dem sie seine Stellungnahme forderten — ,muss man sie
steinigen oder nicht?“ — dul3erte er sich nicht, wendete er das Gesetz nicht an. Er tat, als verstehe er nicht —
auch darin ist der Herr ein Lehrer fiir uns —, und in dem Moment packte er etwas anderes aus. So leitete er
einen Prozess im Herzen der Frau ein, die diese Worte: »auch ich verurteile dich nicht« brauchte. Indem er ihr
die Hand reichte, liel3 er sie aufstehen, und das erlaubte ihr, einem Blick voller Liebe und Freundlichkeit zu
begegnen, der ihr Herz verwandelte. Der Herr reicht die Hand der Tochter des Jairus: ,Gebt ihr etwas zu
essen!”; dem gestorbenen jungen Mann von Nain: ,Steh auf!, und gibt ihn seiner Mutter zuriick; und dieser
Sinderin: ,Steh auf!”. Der Herr bringt uns in genau die Situation, in der Gott uns haben méchte: stehend,
aufgerichtet, niemals am Boden. Manchmal erzeugt es in mir eine Mischung aus Pein und Empérung, wenn
jemand sich beeilt, die letzte Ermahnung, das »slindige nicht mehr«, zu erklaren und diesen Satz gebraucht, um
Jesus zu ,verteidigen® und damit blof3 nicht die Sache im Raum stehen bleibt, dass das Gesetz libergangen
wurde. Ich denke, dass die Worte, die der Herr gebraucht, eine Einheit bilden mit dem, was er tut. Die Tatsache,
dass er sich blckt, um zweimal mit dem Finger auf die Erde zu schreiben, und so eine Pause schafft vor dem,
was er zu denen sagt, welche die Frau steinigen wollen, und dann vor dem, was er zu der Frau sagt, spricht uns
von einer Zeit, die der Herr sich nimmt, um zu urteilen und zu verzeihen. Eine Zeit, die jeden an sein eigenes
Inneres verweist und bewirkt, dass diejenigen, die urteilen, sich zurtickziehen.

In seinem Dialog mit der Frau eréffnet der Herr weitere Rdume: Einer ist der Raum der Nicht-Verurteilung. Das
Evangelium beharrt auf diesem Raum, der frei geblieben ist. Es versetzt uns in den Blick Jesu und sagt uns,
dass er ringsum niemanden mehr sieht, nur noch die Frau. Und dann veranlasst Jesus selbst die Frau, sich
umzuschauen mit der Frage: ,Wo sind jene, die dich klassifizierten?* (Das Wort ist wichtig, denn es bringt das
zur Sprache, was wir so schlecht vertragen wie die Sache, dass man uns etikettiert und uns zur Karikatur



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 26

macht...). Und nachdem er sie erst einmal jenen Raum sehen lasst, der frei ist vom Urteil anderer, sagt er ihr,
dass nicht einmal er mit seinen Steinen in ihn eindringt: »Auch ich verurteile dich nicht.« Und in demselben
Augenblick 6ffnet er ihr einen weiteren Freiraum: »Geh und slindige von jetzt an nicht mehr!« Das Gebot wird fiir
die Zukunft gegeben, als Gehbhilfe, um ,in der Liebe voranzuschreiten®. Das ist das Feingefiihl der
Barmherzigkeit, die erbarmungsvoll auf die Vergangenheit schaut und Mut macht fiir die Zukunft. Dieses
»sundige nicht mehr* ist nicht etwas Selbstverstandliches. Der Herr sagt es ,gemeinsam mit ihr®; er hilft ihr, in
Worte zu fassen, was sie selbst empfindet, dieses freie ,Nein® zur Siinde, das wie das ,Ja“ Marias zur Gnade ist.
Das ,Nein“ wird in Bezug auf die Wurzel der Siinde eines jeden gesagt. Bei der Frau handelte es sich um eine
gesellschaftliche Siinde, um die Siinde von einer, auf die die Menschen zugingen, um sich entweder mit ihr zu
vergnigen oder sie zu steinigen. Eine andere Art der Annaherung an diese Frau gab es nicht. Darum raumt der
Herr ihr nicht nur den Weg frei, sondern er bringt sie auf den Weg, damit sie aufhort, ,,Objekt* des Blickes
anderer zu sein, und selbstandig handelndes ,Subjekt” ist. Das ,nicht siindigen” bezieht sich nicht nur auf den
moralischen Aspekt, glaube ich, sondern auf eine Art von Siinde, die sie daran hindert, ihr eigenes Leben zu
leben. Zum Gelahmten von Bethesda sagt Jesus ebenfalls: »Slindige nicht mehr« (Joh 5,14). Doch ihn, der sich
rechtfertigte fur die traurigen Dinge, die ihm geschahen, und der eine Opfermentalitat besal’ — nicht so die Frau!
—, stachelt er ein wenig an mit den Worten: »damit dir nicht noch Schlimmeres zust6t« (ebd.). Der Herr nutzt
die Denkweise des Gelahmten, das, wovor er sich furchtet, um ihn aus seiner LAhmung herauszuziehen. Sagen
wir: Mit der Angst bringt er ihn in Bewegung. So muss jeder von uns dieses ,stindige nicht mehr* tiefgreifend und
ganz personlich héren.

Dieses Bild des Herrn, der die Menschen in Bewegung bringt, ist sehr treffend: Er ist der Gott, der sich mit
seinem Volk auf den Weg macht, der unsere Geschichte weiterflihrt und begleitet. Darum ist das Objekt, auf das
die Barmherzigkeit gerichtet ist, genau bestimmt: Sie wendet sich an das, was einen Menschen veranlasst, sich
nicht dort zu bewegen, wo sein Platz ist, ndmlich mit seinen Lieben, in dem ihm eigenen Rhythmus, zu dem Ziel,
zu dem Gott ihn einladt. Die Sorge, das, was zutiefst beunruhigt, ist, dass einer auf Abwege gerat oder
zurlickbleibt oder aus Anmaliung fehlgeht; dass er — sagen wir — desorientiert ist; dass er nicht fiir den Herrn
bereit ist, verfigbar fur die Aufgabe, die er ihm Ubertragen méchte; dass einer sich nicht in Ehrfurcht in der
Gegenwart Gottes bewegt (vgl. Mi 6,8), dass er nicht in Liebe seinen Weg geht (vgl. Eph 5,2).

Der Raum des Beichtstuhls, wo die Wahrheit uns frei macht

Jetzt kommen wir zu dem Raum des Beichtstuhls, wo die Wahrheit uns frei macht. Der Katechismus der
Katholischen Kirche zeigt uns den Beichtstuhl als einen Ort, an dem die Wahrheit uns frei macht fir eine
Begegnung. Es heillt dort: »WWenn der Priester das BuRsakrament spendet, versieht er den Dienst des Guten
Hirten, der nach dem verlorenen Schaf sucht; den des barmherzigen Samariters, der die Wunden verbindet; den
des Vaters, der auf den verlorenen Sohn wartet und ihn bei dessen Rickkehr liebevoll aufnimmt; den des
gerechten Richters, der ohne Ansehen der Person ein zugleich gerechtes und barmherziges Urteil fallt. Kurz,
der Priester ist Zeichen und Werkzeug der barmherzigen Liebe Gottes zum Siinder« (Nr. 1465). Und er erinnert
uns daran, dass »der Beichtvater [...] nicht Herr, sondern Diener der Vergebung Gottes [ist]. Der Diener dieses
Sakramentes soll sich mit der Absicht und der Liebe Christi vereinen« (Nr. 1466).

Zeichen und Werkzeug einer Begegnung. Das sind wir. Eine wirkungsvolle Anziehungskraft fiir eine Begegnung.
»Zeichen® bedeutet, dass wir Anziehung ausiiben miissen wie jemand, der winkt, um Aufmerksamkeit zu
erregen. Ein Zeichen muss stimmig und eindeutig sein, vor allem aber verstandlich. Denn es gibt Zeichen, die
nur fir die Spezialisten eindeutig sind, und die helfen nicht weiter. Zeichen und Werkzeug. Fir das Werkzeug
hangt alles davon ab, ob es wirksam ist — ist es nitzlich oder nicht? —, ob es greifbar ist und ob es genau und in
geeigneter Weise auf die Wirklichkeit einwirkt. Wir sind ein Werkzeug, wenn die Menschen wirklich dem
barmherzigen Gott begegnen. Uns obliegt es, ,daflir zu sorgen, dass sie einander begegnen®, von Angesicht zu
Angesicht einander gegeniiberstehen. Was sie dann tun, ist ihnre Angelegenheit. Es gibt einen verlorenen Sohn
im Schweinestall und einen Vater, der jeden Abend auf die Dachterrasse steigt, um zu sehen, ob er kommt; es
gibt ein verlorenes Schaf und einen Hirten, der sich auf die Suche nach ihm begeben hat; es gibt einen am
StraRenrand liegengelassenen Verwundeten und einen Samariter, der ein gutes Herz hat. Was ist also unser
Dienst? Zeichen und Werkzeug zu sein, damit diese einander begegnen. Machen wir uns ganz klar, dass wir
weder der Vater, noch der Hirte, noch der Samariter sind. Wir befinden uns vielmehr an der Seite der anderen
drei, insofern wir Stinder sind. Unser Dienst muss Zeichen und Werkzeug dieser Begegnung sein. Versetzen wir



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 27

uns daher in den Bereich des Geheimnisses des Heiligen Geistes: Er ist es, der die Kirche schafft, der die
Einheit herstellt, der jedes Mal die Begegnung belebt.

Die andere besondere Eigenschaft eines Zeichens und eines Werkzeugs ist, dass sie nicht selbstbezogen sind.
Niemand bleibt beim Zeichen stehen, wenn er die Sache selbst verstanden hat; niemand héalt inne, um den
Schraubenzieher oder den Hammer zu betrachten, sondern er betrachtet das Bild, das sicher aufgehangt ist.
Wir sind ,unnitze Sklaven®. Das ist es: Werkzeuge und Zeichen, die sehr nltzlich waren flr zwei andere, die
sich in einer Umarmung vereint haben wie der Vater und der Sohn.

Das dritte besondere Merkmal des Zeichens und des Werkzeugs ist ihre Verfligbarkeit. dass das Werkzeug
gebrauchsbereit und das Zeichen sichtbar ist. Das Wesen des Zeichens und des Werkzeug ist, dass sie Mittler
sind, verfiigbar. Vielleicht liegt hier der Schlissel fiir unsere Aufgabe bei dieser Begegnung der Barmherzigkeit
Gottes mit dem Menschen. Mdglicherweise ist es deutlicher, wenn man es negativ ausdriickt. Der heilige
Ignatius sprach davon, ,kein Hindernis zu sein®. Ein guter Mittler ist derjenige, welcher die Dinge vereinfacht und
keine Hindernisse aufstellt. In meinem Land gab es einen groRen Beichtvater, Pater Cullen. Er setzte sich in den
Beichtstuhl, und wenn keine Leute da waren, tat er zwei Dinge: Das eine war, Lederballe zu flicken fiir die
Jungen, die FuBball spielten, und das andere, in einem grofien chinesischen Woérterbuch zu lesen. Er war
namlich lange Zeit in China gewesen und wollte die Sprache nicht verlernen. Er sagte, wenn die Leute ihn bei
Beschaftigungen sahen, die so nutzlos waren wie das Reparieren alter Balle und so langfristig wie das Lesen in
einem chinesischen Wérterbuch, dann dachten sie: ,Zu diesem Priester kann ich gehen und ein wenig mit ihm
sprechen, denn wie man sieht, hat er nichts zu tun.” Er stand zur Verfiigung fur das Wesentliche. Er hatte einen
bestimmten Zeitplan fiir den Beichtstuhl, aber er war einfach dort. Er vermied die Hirde, immer das Aussehen
eines stark Beschaftigten zu haben. Da liegt das Problem. Die Leute kommen nicht, wenn sie ihren Hirten immer
sehr, sehr beschaftigt sehen, immer im Einsatz.

Jeder von uns hat gute Beichtvater kennengelernt. Wir missen von unseren guten Beichtvatern lernen, von
denen, auf die die Leute zugehen, von denen, die die Menschen nicht erschrecken und die es verstehen, sich so
lange mit dem anderen zu unterhalten, bis er erzahlt, was passiert ist — wie Jesus mit Nikodemus. Es ist wichtig,
die Sprache der Gesten zu verstehen; nicht nach Dingen zu fragen, die durch die Gesten schon klar sind. Wenn
jemand zum Beichtstuhl kommt, dann tut er das, weil er etwas bereut, es gibt bereits Reue. Und wenn er kommt,
tut er das, weil er den Wunsch hat, sich zu &ndern. Oder er wiinscht sich wenigstens diesen Wunsch, wenn die
Situation ihm unmdglich erscheint (ad impossibilia nemo tenetur — wie der Rechtssatz sagt — zum Unmdglichen
ist niemand verpflichtet). Die Sprache der Gesten. Ich habe in der Lebensbeschreibung eines Heiligen unserer
Zeit gelesen. Der Arme, er hat wahrend des Krieges gelitten. Da war ein Soldat, der erschossen werden sollte,
und er ging hin, um seine Beichte zu héren. Und offensichtlich war jener Soldat ein bisschen ein Wiistling
gewesen, er hatte sich sehr mit Frauen vergnugt... ,Aber bereust du das?“ — ,Nein, Pater, das war ja so schon!”
Da wusste dieser Heilige nicht recht weiter. Das Exekutionskommando stand bereit, um den Soldaten zu
erschief3en, und so sagte er zu ihm: ,Sag wenigstens: Tut es dir leid, dass du keine Reue hast?* - ,Das ja.“ -
»,Aha, gut so!“. Der Beichtvater sucht immer einen Weg, und die Sprache der Gesten ist die Sprache der
Mdglichkeiten, etwas auf den Punkt zu bringen.

Man muss von den guten Beichtvatern lernen, die Feinflihligkeit gegentiber den Siindern besitzen und denen
ein halbes Wort gentigt, um alles zu verstehen — wie Jesus mit der unter Blutungen leidenden Frau —, und genau
in dem Moment geht von ihnen die Kraft der Vergebung aus. Durchaus positiv beeindruckt hat mich ein
Kurienkardinal, den ich von vornherein fiir sehr streng und unbeweglich gehalten hatte. Als er aber in der
Beichte jemanden hatte, der sich einer Siinde so schamte, dass er Mihe hatte, sie beim Namen zu nennen, und
deshalb mit einem oder zwei Worten zaghaft begann, begriff der Kardinal sofort, worum es ging und sagte: ,Nur
weiter, ich hab‘ schon verstanden!” Er unterbrach ihn, weil er verstanden hatte. Das ist Feingeflihl. Doch jene
Beichtvater — verzeiht! — die fragen und fragen...: ,Aber bitte, sag’ mir...“. Brauchst du so viele Einzelheiten, um
zu vergeben, oder ,machst du dir einen Film“? Jener Kardinal hat mich sehr positiv beeindruckt. Die
Volistdndigkeit der Beichte ist keine mathematische Frage — ,Wie oft? Wie? Wo?... —; manchmal I6st die Anzahl
der Siinden im Verborgenen mehr Beschamung aus als die Siinde selbst. Aber deshalb muss man sich innerlich
anriihren lassen angesichts der Situation der Menschen, die manchmal eine Mischung aus Ereignissen,
Krankheit, Stinde und uniberwindlichen Konditionierungen ist — wie Jesus, der beim Anblick der Menschen
Mitleid empfand; es ging ihm zu Herzen, er spiirte es bis ins Mark, und deshalb heilte er; und er heilte sogar,



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 28

wenn der andere ,nicht ausdriicklich darum bat* wie jener Aussatzige, oder wenn er darum herumredete wie die
samaritische Frau, die sich wie ein Kiebitz verhielt: Sie ,lockte” in die eine Richtung, hatte das Nest aber in der
anderen. Jesus war geduldig.

Man muss von den Beichtvatern lernen, die sich so zu verhalten wissen, dass der Beichtende die
Zurechtweisung spurt und einen kleinen Schritt voran tut — wie Jesus, der eine BuRlibung aufgab, die genligte,
und den zu wirdigen wusste, der zurtickkehrte, um zu danken, der sich noch weiter bessern konnte. Jesus liel3
den Gelahmten seine Bahre tragen oder er lie3 sich von den Blinden und von der kanaanéischen Frau ein wenig
bitten. Es storte ihn nicht, wenn sie sich danach nicht mehr um ihn kimmerten wie der Geldhmte von Bethesda,
oder wenn sie Dinge erzahlten, die nicht zu erzéhlen er ihnen geboten hatte, und es dann schien, als sei er
selbst der Ausséatzige, weil er nicht mehr in die Dérfer gehen konnte, oder seine Feinde Griinde fanden, ihn zu
verurteilen. Er heilte, verzieh, schenkte Erleichterung, Ruhe, liel’ die Menschen einen Hauch des Troster-
Geistes einatmen.

Was ich jetzt sagen werde, habe ich schon oft erzahlt; vielleicht hat jemand von euch es schon gehoért. In
Buenos Aires habe ich einen Kapuziner-Pater kennengelernt — er lebt noch, ist etwas jlnger als ich —, der ein
grof3er Beichtvater ist. Vor dem Beichtstuhl hat er immer eine Warteschlange, viele Menschen — alles: einfache
Leute, wohlhabende Leute, Priester, Ordensschwestern, eine lange Reihe — eine endlose Folge von Menschen,
deren Beichte er hort, den ganzen Tag lang. Und er ist ein grof3er Verzeihender. Immer findet er einen Weg, um
zu vergeben und einen Schritt weiter zu fihren. Das ist ein Geschenk des Heiligen Geistes. Aber manchmal
kommt ihm der Zweifel, zu viel vergeben zu haben. Und da hat er einmal im Gesprach zu mir gesagt:
.Manchmal habe ich diesen Zweifel.“ Und ich habe ihn gefragt: ,Und was tust du mit diesem Zweifel?“ — ,Ich
begebe mich vor den Tabernakel, schaue auf den Herrn und sage ihm: Herr, verzeih mir, heute habe ich viel
vergeben. Doch dass das ganz klar ist: Es ist deine Schuld, denn du warst es, der mir das schlechte Beispiel
gegeben hat!” Das heilt, die Barmherzigkeit machte er wett mit noch mehr Barmherzigkeit.

Als Letztes zu diesem Thema der Beichte zwei Ratschldge. Zum einen: Habt niemals den Blick des
Justizbeamten, den Blick dessen, der nur ,Falle“ sieht und sie abschittelt. Die Barmherzigkeit befreit uns davon,
ein Priester zu sein, der — sagen wir: wie ein Richter mit der Sturheit eines Beamten — durch das viele Beurteilen
von ,Fallen” das Gespir fir die Menschen und fir die Gesichter verliert. Ich erinnere mich, dass ich, als ich im
zweiten Jahr des Theologiestudiums war, mit meinen Kameraden ging, um bei der Priifung der ,audiendas*
zuzuhdren, die im dritten Jahr der Theologie, vor der Priesterweihe, abgehalten wurde. Wir gingen, um etwas zu
lernen; man lernte immer etwas dazu. Und einmal wurde einem Kameraden eine Rechtsfrage gestellt, ,de iure,
aber so verzwickt, so kunstlich... Und jener Kamerad sagte ganz demiitig: ,Aber Pater, so etwas kommt im
Leben nicht vor.“ — ,Aber es kommt in den Blichern vor!“ — Diese Moral der Biicher, ohne Erfahrung... Die Regel
Jesu ist: ,beurteilen, wie wir beurteilt sein méchten®. In jenem inneren Mal3stab, den man hat, um zu beurteilen,
ob man wirdevoll behandelt wird, ob man ignoriert oder misshandelt wird, ob einem geholfen wurde
aufzustehen..., darin liegt der Schlussel, um die anderen zu beurteilen. Beachten wir, dass der Herr diesem so
subjektiv persénlichen Malstab vertraut! Nicht so sehr, weil dieser Mal3stab ,der beste” wére, sondern weil er
ehrlich ist und man von ihm aus eine gute Beziehung aufbauen kann. Der zweite Ratschlag: Seid nicht neugierig
im Beichtstuhl. Das habe ich bereits erwahnt. Die heilige Theresia [vom Kinde Jesu] erzahlt, dass sie, wenn sie
die vertraulichen Mitteilungen ihrer Novizinnen empfing, sich hiitete zu fragen, wie sich die Dinge dann
weiterentwickelt hatten. Sie schndiffelte nicht in der Seele der anderen herum (vgl. Geschichte einer Seele,
Manuskript C. An Mutter Gonzaga, c. XI 32 r). Es ist typisch fur die Barmherzigkeit, ,mit ihrem Mantel zu
Uberdecken®, die Sinde zu tUberdecken, um die Wirde nicht zu verletzen. Schon ist die Schriftstelle, die von den
beiden S6hnen Noahs erzahlt, die mit dem Mantel die Bl6Re ihres Vaters bedeckten, der sich betrunken hatte
(vgl. Gen 9,23).

Die soziale Dimension der Werke der Barmherzigkeit

Jetzt wollen wir noch ein paar Worte Uber die soziale Dimension der Werke der Barmherzigkeit sagen. An das
Ende der Geistlichen Ubungen setzt der heilige Ignatius die »Betrachtung, um Liebe zu erlangen, die das, was
man im Gebet erlebt hat, mit dem Alltagsleben verbindet. Und er lasst uns darliber nachdenken, wie die Liebe
mehr in die Werke als in die Worte gelegt werden muss. Diese Werke sind die Werke der Barmherzigkeit, die
der himmlische Vater im Voraus bereitet hat, damit wir sie tun (vgl. Eph 2,10), und die der Heilige Geist jedem



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 29

Einzelnen eingibt zum Wohl aller (vgl. 1Kor 12,7). Wahrend wir dem Herrn fir die vielen Wohltaten danken, die
wir von seiner Glte empfangen haben, bitten wir ihn um die Gnade, allen Menschen die Barmherzigkeit zu
Uberbringen, die uns gerettet hat.

Ich schlage euch im Zusammenhang mit dieser sozialen Dimension vor, Gber einige Abschnitte zu meditieren,
mit denen die Evangelien schlieRen. Dort stellt der Herr selbst die Verbindung her zwischen dem, was wir
empfangen haben, und dem, was wir geben muissen. Wir kénnen diese Schlussworte im Hinblick auf die ,Werke
der Barmherzigkeit® lesen; sie machen die Zeit der Kirche fruchtbar, in der der auferstandene Christus lebt, uns
begleitet, uns aussendet und unsere Freiheit an sich zieht, die sich in ihm konkret und taglich neu verwirklicht.

Der Schluss des Matthausevangeliums berichtet uns, dass der Herr die Apostel aussendet und ihnen sagt:
»Lehrt [...], alles zu befolgen, was ich euch geboten habe« (28,20). Dieses ,die Unwissenden lehren® ist in sich
selbst ein Werk der Barmherzigkeit. Und wie das Licht sich bricht, so spaltet es sich auf in die anderen Werke: in
die aus Matthdus 25, wo es eher um die sogenannten leiblichen Werke geht, und in alle Gebote und Ratschlage
des Evangeliums wie zu verzeihen, briiderlich zurechtzuweisen, die Traurigen zu trésten, Verfolgungen zu
ertragen usw.

Markus schlief3t mit dem Bild des Herrn, der mit den Aposteln ,zusammenarbeitet® und ,die Verkiindigung
bekraftigt durch die Zeichen, die sie begleiten* (vgl. 16,20). Diese ,Zeichen* haben das Merkmal der Werke der
Barmherzigkeit. Markus spricht unter anderem davon, die Kranken zu heilen und Damonen auszutreiben (vgl.
16,17-18).

Lukas setzt sein Evangelium fort mit der Apostelgeschichte, dem Buch der ,Taten — praxeis — der Apostel” und
erzahlt ihre Vorgehensweise und die Werke, die sie vom Heiligen Geist gefiihrt vollbringen.

Johannes schlie3t, indem er sagt, dass es »viele andere Zeichen« (20,30) bzw. »noch vieles andere [gibt], was
Jesus getan hat« (21,25). Die Taten des Herrn, seine Werke, sind nicht einfache Tatsachen, sondern es sind
Zeichen, in denen sich —in einer fir jeden personlichen und einmaligen Weise — seine Liebe und seine
Barmherzigkeit zeigen.

Wir kénnen den Herrn, der uns zu dieser Arbeit aussendet, in dem Bild des barmherzigen Jesus betrachten, so
wie es der Schwester Faustina offenbart wurde. In jenem Bild kdnnen wir die gottliche Barmherzigkeit sehen wie
ein einziges Licht, das aus dem Innern Gottes kommend den Weg Uber das Herz Jesu nimmt und vielgestaltig
gebrochen herausstrémt mit einer eigenen Farbe fiir jedes Werk der Barmherzigkeit.

Die Werke der Barmherzigkeit sind zahllos, jedes mit seiner persdnlichen Pragung, mit der Geschichte eines
jeden Gesichtes. Es sind nicht nur die sieben leiblichen und die sieben geistigen Werke ganz allgemein. Oder
besser gesagt: So aufgezahlt sind diese wie die ,Rohstoffe” — die des Lebens selbst —, und wenn sie von der
Hand der Barmherzigkeit bertihrt oder geformt werden, verwandelt sich jedes von ihnen in ein persoénlich
gestaltetes Werk. Ein Werk, das sich vervielfacht wie das Brot in den Kérben; das (ibermaRig wachst wie das
Senfkorn. Denn die Barmherzigkeit ist fruchtbar und inklusiv. Diese beiden wichtigen Merkmale: Die
Barmherzigkeit ist fruchtbar und inklusiv. Es ist wahr, dass wir gewdéhnlich an die Werke der Barmherzigkeit
denken, indem wir sie einzeln betrachten und in Verbindung mit einer Einrichtung sehen: Krankenhauser fir die
Kranken, Mittagstische fiir die Hungrigen, Herbergen fiir die Obdachlosen, Schulen fir die, welche eine
Ausbildung brauchen, und Beichtstuhl und geistliche Leitung fir die, welche Rat und Vergebung nétig haben...
Wenn wir sie aber gemeinsam betrachten, dann lautet die Botschaft, dass der Gegenstand der Barmherzigkeit
das menschliche Leben selbst ist und zwar in seiner Ganzheit. Unser eigenes Leben in seiner Eigenschaft als
.Fleisch® ist hungrig, durstig, bedarf der Kleidung, einer Wohnung, des Kontaktes mit anderen Menschen wie
auch eines wirdigen Begrabnisses, das niemand sich selber geben kann. Auch der Reichste wird, wenn er
stirbt, zu einem Haufchen Elend, und niemand flihrt in seinem Trauerzug den Umzugswagen mit. Insofern es
,Geist” ist, bedarf unser eigenes Leben der Erziehung, der Zurechtweisung, der Ermutigung und des Trostes —
das ist ein sehr wichtiges Wort in der Bibel: Denken wir an Israels Trostbuch beim Propheten Jesaja. Wir haben
es notig, dass andere uns beraten, uns verzeihen, uns unterstiitzen und fiir uns beten. Die Familie ist der Ort,
wo diese Werke der Barmherzigkeit in so angemessener Form und so uneigennitzig praktiziert werden, dass



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 30

man es gar nicht merkt; doch es genlgt, dass in einer Familie mit kleinen Kindern die Mutter fehlt, und alles
gerat in Not. Das vollkommenste und grausamste Elend ist das eines Stralenkindes, ohne Eltern und den
Aasgeiern ausgesetzt.

Wir haben die Gnade erbeten, Zeichen und Werkzeug zu sein; jetzt geht es darum, zu ,handeln®, und zwar nicht
nur Gesten zu tun, sondern Werke zu vollbringen, eine Kultur der Barmherzigkeit zu schaffen, zu
winstitutionalisieren® — was nicht dasselbe ist wie eine Wohlfahrtskultur; wir missen das unterscheiden —. Wenn
wir uns an die Arbeit machen, spiren wir sofort, dass es der Heilige Geist ist, der drangt, der diese Werke
vorantreibt. Und er tut es, indem er sich der Zeichen und der Werkzeuge bedient, die er will, auch wenn sie
manchmal an sich nicht die geeignetsten sind. Mehr noch, man kénnte sagen, dass der Geist zur Ausiibung der
Werke der Barmherzigkeit eher die armlichsten Werkzeuge auswahlt, die am demdtigsten und unbedeutendsten
sind und selbst am meisten jenes ersten Strahles der géttlichen Barmherzigkeit bedirfen. Das sind diejenigen,
die sich am besten formen und vorbereiten lassen, um einen wirklich wirksamen und hochwertigen Dienst zu
leisten. Die Freude, sich als ,unnitze Sklaven* zu flhlen, ist fiir die, welche der Herr mit der Fruchtbarkeit seiner
Gnade segnet und die er persdnlich an seinem Tisch Platz nehmen Iasst und ihnen die Eucharistie schenkt, eine
Bestéatigung, dass man an seinen Werken der Barmherzigkeit arbeitet.

Unserem glaubigen Volk geféllt es, sich um die Werke der Barmherzigkeit zu scharen. Es genigt, zu einer der
Generalaudienzen am Mittwoch zu kommen, um zu sehen, wie viele Gruppen es gibt von Menschen, die sich
zusammentun, um Werke der Barmherzigkeit zu vollbringen. Sowohl in den liturgischen Feiern — Buliandachten
und Festmessen — als auch in solidarischem Tun und in der Glaubensvertiefung lassen unsere Leute sich
zusammenfihren und ,weiden®. Dies geschieht in einer Weise, die nicht alle kennen und zu schéatzen wissen,
obwohl viele andere, auf abstraktere Dynamiken ausgerichtete Pastoralplane scheitern. Die massenhafte
Anwesenheit unseres glaubigen Volkes in unseren Heiligtimern und bei unseren Wallfahrten — eine anonyme
Anwesenheit aufgrund der Uberzahl an Gesichtern und wegen des Wunsches, sich allein von Demjenigen und
Derjenigen sehen zu lassen, die voller Barmherzigkeit auf sie schauen, wie auch aufgrund der vielen Mitarbeiter,
die mit ihrem Einsatz viele solidarische Werke unterstiitzen —, diese massenhafte Anwesenheit muss unsere
Aufmerksamkeit erregen und uns anregen, dies zu wirdigen und zu férdern. Und fiir mich war es eine
Uberraschung, wie stark diese Organisationen hier in Italien sind und wie viel Volk sie versammeln.

Als Priester erbitten wir vom Guten Hirten zwei Gnaden: uns vom sensus fidei unseres glaubigen Volkes und
auch von seinem ,Empfinden des Armen* leiten zu lassen. Beide ,Sinne” sind mit dem ,sensus Christi*
verbunden, von dem der heilige Paulus spricht, mit der Liebe und dem Glauben, die unsere Leute fir Jesus
hegen.

SchlieRen wir, indem wir das Anima Christi beten. Es ist ein schdénes Gebet, um den im Fleisch gekommenen
Herrn um Barmherzigkeit zu bitten; mit seinem eigenen Leib und seiner Seele selbst schenkt er uns sein
Erbarmen. Wir bitten ihn, dass er uns gemeinsam mit seinem Volk Barmherzigkeit erweist: Seine Seele bitten
wir: ,Heilige uns!®; seinen Leib flehen wir an: ,Rette uns!“; sein Blut bitten wir instandig: ,Tranke uns!“, nimm uns
jeden anderen Durst, der nicht Durst nach dir ist; das Wasser aus seiner Seite bitten wir: ,Wasche uns rein!;
von seinem Leiden erflehen wir: ,Starke uns!“. Troste dein Volk, oh gekreuzigter Herr; in deinen Wunden, so
bitten wir, ,birg uns®... Lass nicht zu, dass dein Volk sich von dir trennt, oh Herr! Nichts und niemand trenne uns
von deiner Barmherzigkeit, die uns vor den Verlockungen des bésen Feindes schiitzt. So werden wir mit allen
deinen Heiligen deine Barmherzigkeit besingen kénnen, wenn du uns einst zu dir rufst.

[Gebet des ,,Anima Christi‘]

Ich habe manchmal Kommentare von Priestern gehért, die sagen: ,Aber dieser Papst schlagt zu viel auf uns ein
und macht uns Vorwtrfe.“ Und manchen Hieb, manchen Vorwurf gibt es. Doch ich muss sagen, dass ich von
vielen Priestern positiv beeindruckt worden bin, von vielen guten Priestern. Von denen — ich habe solche
kennengelernt —, die in der Zeit, als es noch keinen Anrufbeantworter gab, mit dem Telefon auf dem Nachttisch
schliefen, und niemand starb ohne die Sakramente. Man rief sie zu jeder beliebigen Zeit an, und sie standen auf
und gingen. Gute Priester! Und ich danke dem Herrn fiir diese Gnade. Alle sind wir Stinder, aber wir kbnnen
sagen, dass es viele gute, heilige Priester gibt, die im Stillen und im Verborgenen arbeiten. Manchmal gibt es



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 31

einen Skandal, aber wir wissen ja, dass ein Baum, der fallt, mehr L&rm macht als ein Wald, der wachst.

Gestern habe ich einen Brief erhalten; ich habe ihn dort gelassen, bei den persénlichen Briefen. Bevor ich
hierher kam, habe ich ihn gedffnet, und ich glaube, dass es der Herr war, der mir das eingegeben hat. Es ist der
Brief eines Pfarrers in Italien, eines Pfarrers von drei kleinen Doérfern. Ich denke, dass es uns gut tun wird,
dieses Zeugnis von einem unserer Brider anzuhdren.

Der Brief ist am 29. Mai geschrieben, vor einigen Tagen.

»Entschuldigen Sie die Stérung. Ich ergreife die Gelegenheit, dass ein befreundeter Priester in diesen Tagen
wegen des Jubildums fir Priester in Rom ist, um lhnen — ohne irgendwelche Anspriiche zu erheben - als
einfacher Pfarrer dreier kleiner Bergpfarreien (ich lasse mich am liebsten ,Pastorello nennen) einige
Uberlegungen {iber meinen einfachen pastoralen Dienst zukommen zu lassen. Die Anregung zu diesen
Uberlegungen kam mir aus einigen Dingen, die Sie gesagt haben, fiir die ich Ihnen von Herzen danke und die
mich jeden Tag zur Umkehr rufen. Ich weifd wohl, dass ich lhnen nichts Neues schreibe; sicher haben Sie diese
Dinge schon gehort. Ich habe aber das Bedirfnis, sie auch selbst zur Sprache zu bringen.

Ihre wiederholte Aufforderung an uns Hirten, den Geruch der Schafe zu haben, hat mich beeindruckt und
beeindruckt mich immer neu. Ich bin in den Bergen und weil genau, was das bedeutet. Man wird Priester, um
diesen Geruch wahrzunehmen, der Gbrigens der wahre Duft der Herde ist. Es ware wirklich schén, wenn der
tagliche Kontakt und der dauernde Umgang mit unserer Herde — der eigentliche Grund flir unsere Berufung —
nicht verdrangt wiirde von den administrativen und birokratischen Verpflichtungen fir die Pfarreien, den
Kindergarten und anderes. Zu meinem Gllick habe ich gute und tiichtige Laien, die diesen Dingen eigenstandig
nachkommen. Aber da ist immer diese rechtliche Verpflichtung des Pfarrers als des einzigen legalen Vertreters.
Deshalb muss letztlich immer er tberallhin eilen und manchmal den Krankenbesuch oder den Besuch bei den
Familien auf den letzten Platz verbannen und vielleicht rasch und irgendwie erledigen. Das sage ich ganz
personlich: Manchmal ist es wirklich frustrierend festzustellen, wie ich in meinem Priesterleben so viel Eile habe
fir den Bilro- und Verwaltungsapparat und dann die Leute, jene kleine Herde, die mir anvertraut ist, fast sich
selbst Uberlasse. Glauben Sie mir, Heiliger Vater, das ist traurig, und oft ist mir zum Weinen zumute wegen
dieses Mangels. Man versucht, sich zu organisieren, doch am Ende ist da nur der Strudel der taglichen
Angelegenheiten.

Ebenso wie ein anderer Aspekt, an den auch Sie erinnert haben: der Mangel an Vaterschaft. Man spricht von
der heutigen Gesellschaft als einer vater- und mutterlosen Gesellschaft. Ich meine zu bemerken, dass
manchmal auch wir diese geistliche Vaterschaft aufgeben und schonungslos zu Biirokraten des Heiligen
verkommen, mit der traurigen Konsequenz, dass wir uns dann uns selbst Uberlassen fihlen. Eine schwierige
Vaterschaft, die sich dann unvermeidlich auch auf unsere Vorgesetzten auswirkt, die ebenfalls mit
verstandlichen Verpflichtungen und Problemen beschaftigt sind und so in Gefahr kommen, eine formelle
Beziehung zu uns zu pflegen, die mehr mit der Fiihrung der Gemeinde zu tun hat als mit unserem Leben als
Menschen, als Glaubige und als Priester.

All das — und ich komme zum Schluss — nimmt dennoch nicht die Freude und die Leidenschaft, Priester fiir die
Menschen und mit den Menschen zu sein. Wenn ich als Hirte gelegentlich nicht den Geruch der Schafe habe,
bin ich jedes Mal gerihrt Gber meine Herde, die nicht den Geruch des Hirten verloren hat! Wie schén, Heiliger
Vater, wenn man merkt, dass die Schafe uns nicht alleinlassen. Sie haben das , Thermometer” unseres Daseins
fur sie; und wenn der Hirte vielleicht vom Weg abkommt und sich verirrt, ergreifen sie ihn und halten ihn an der
Hand. Ich werde nie aufhéren, dem Herrn zu danken, dass er uns immer rettet durch seine Herde, jene Herde,
die uns anvertraut ist, diese einfachen, guten, demitigen und heiter-gelassenen Leute, diese Herde, die die
wahre Gnade flr den Hirten ist.

Ich habe lhnen diese kleinen, einfachen Uberlegungen vertraulich zukommen lassen, denn Sie sind der Herde
nahe, Sie sind fahig, zu verstehen, und kdnnen uns weiterhin helfen und uns unterstitzen. Ich bete fiir Sie und
danke lhnen — wie auch dafiir, dass Sie uns manchmal ,am Ohr ziehen®; ich splre, dass ich das nétig habe fir
meinen Weg. Segnen Sie mich, Papst Franziskus, und beten Sie fir mich und fir meine Pfarreien.*



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 32

Unterschrift, und am Ende jene fir die Hirten typische Geste: ,Ich Uberlasse Ihnen eine kleine Spende. Beten
Sie fir meine Gemeinden, besonders flir einige Schwerkranke und fir einige Familien in finanziellen
Schwierigkeiten und nicht nur... Danke!®

Das ist einer unserer Brider. Es gibt viele solche, viele! Sicher auch hier. Viele. Er weist uns den Weg. Und
gehen wir voran! Versdumt nicht das Gebet! Betet, wie ihr kdnnt, und wenn ihr vor dem Tabernakel einschlaft,
so sei es zum Segen. Aber betet. Das nicht aufgeben! Und versaumt nicht, euch von der Muttergottes
anschauen zu lassen und sie wie eine Mutter anzuschauen. Verliert nicht den Eifer, versucht es zu schaffen...
Verliert nicht die Nahe und die Verfligbarkeit fir die Menschen und —ich erlaube mir, es euch zu sagen — verliert
nicht den Sinn fir Humor. Und gehen wir voran!

[00920-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Tercera Meditacion: El buen olor de Cristo
y la luz de su misericordia

Esperemos que el Sefior nos conceda lo que hemos pedido en la oracion: imitar el ejemplo de la paciencia de
Jesus, y con la paciencia superar las dificultades.

Esta tercera meditacion se titula: «El buen olor de Cristo y la luz de su misericordia».

En este tercer encuentro les propongo meditar con las obras de misericordia, ya sea tomando alguna de ellas,
la que mas sintamos ligada a nuestro carisma, ya sea contemplandolas todas juntas, viéndolas con los ojos
misericordiosos de nuestra Sefora, que nos hacen descubrir «el vino que falta» y nos alientan a «hacer todo lo
que Jesus nos diga» (cf. Jn 2,1-12), para que su misericordia obre los milagros que nuestro pueblo necesita.

Las obras de misericordia estdn muy ligadas a los «sentidos espirituales». Al rezar pedimos la gracia de «sentir
y gustar» el Evangelio de tal manera que nos sensibilice para la vida. Movidos por el Espiritu, guiados por
Jesus, podemos ver ya de lejos con ojos de misericordia al que esta caido al lado del camino, podemos
escuchar los gritos de Bartimeo; podemos notar como el Sefor siente en el borde de su manto el toque timido
pero decidido de la hemorroisa; podemos pedir la gracia de gustar con él en la cruz el sabor amargo de la hiel
de todos los crucificados, para sentir asi el fuerte olor de la miseria —en hospitales de campania, en trenes y en
barcones repletos de gente—; ese olor que no tapa el aceite de la misericordia, sino que al ungirlo hace que se
despierte una esperanza.

El Catecismo de la Iglesia Catdlica, hablando de las obras de misericordia, nos cuenta que santa Rosa de Lima,
el dia en que su madre la reprendi6 por atender en la casa a pobres y enfermos, ella le contestd: «Cuando
servimos a los pobres y a los enfermos, somos buen olor de Cristo» (n. 2449). Ese buen olor de Cristo —el
cuidado de los pobres— es distintivo de la Iglesia, siempre lo ha sido. Pablo centré en esto su encuentro con
«las columnas», como él les llama, con Pedro, Santiago y Juan. Ellos «s6lo nos pidieron que nos acordaramos
de los pobres» (Ga 2,10).

Esto me recuerda un hecho que he contado algunas veces: apenas elegido Papa, mientras continuaba el
escrutinio, un hermano Cardenal se acerco, me abrazé y me dijo: «No te olvides de los pobres». Es el primer
mensaje que el Sefor me hizo llegar en aquel momento. El Catecismo dice también, de manera sugestiva, que
«los oprimidos por la miseria son objeto de un amor de preferencia por parte de la Iglesia, que, desde los
origenes, y a pesar de los fallos de muchos de sus miembros, no ha cesado de trabajar para aliviarlos,
defenderlos y liberarlos» (n. 2448). Y esto sin ideologias, solamente con la fuerza del Evangelio.

En la Iglesia hemos tenido y tenemos muchas cosas no tan buenas, y muchos pecados, pero en esto de servir
a los pobres con obras de misericordia, siempre hemos seguido como Iglesia al Espiritu, y nuestros santos lo
hicieron de manera muy creativa y eficaz. El amor a los pobres ha sido el signo, la luz que hace que la gente



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 33

glorifique al Padre. Nuestro pueblo valora esto: al cura que cuida a los mas pobres, a los enfermos, que
perdona a los pecadores, que ensefa y corrige con paciencia... Nuestro pueblo perdona a los curas muchos
defectos, salvo el de estar apegados al dinero. El pueblo no lo perdona. Y no es tanto por la riqueza en si, sino
porque el dinero nos hace perder la riqueza de la misericordia. Nuestro pueblo olfatea qué pecados son graves
para el pastor, cuales matan su ministerio porque lo convierten en un funcionario o, peor aun, en un mercenario,
y cuales son en cambio, no diria que pecados secundarios —porque no sé si teoldégicamente se puede decir
esto—, pero si pecados que se pueden sobrellevar, cargar como una cruz, hasta que el Sefior los purifique al
final, como hara con la cizafia. Sin embargo, lo que atenta contra la misericordia es una contradiccion principal.
Atenta contra el dinamismo de la salvacidn, contra Cristo que «se hizo pobre para enriquecernos con su
pobreza» (2 Co 8,9). Y esto es asi porque la misericordia cura «perdiendo algo de si»: un jiron del corazén se
queda con el herido, un tiempo de nuestra vida lo perdemos para lo que teniamos ganas de hacer cuando se lo
regalamos al otro en una obra de misericordia.

Por eso, no se trata de que Dios tenga misericordia mi en alguna falta, como si en el resto yo fuera
autosuficiente, que de vez en cuando yo realice algun acto particular de misericordia con algun necesitado. La
gracia que pedimos en esta oracion es la de dejarnos misericordiar por Dios en todos los aspectos de nuestra
vida y de ser misericordiosos con los demas en todo nuestro actuar. Para nosotros, sacerdotes y obispos, que
trabajamos con los sacramentos bautizando, confesando, celebrando la Eucaristia..., la misericordia es la
manera de convertir toda la vida del Pueblo de Dios en sacramento. Ser misericordioso no es sélo un modo de
ser, sino e/ modo de ser. No hay otra posibilidad de ser sacerdote. El Cura Brochero decia: «El sacerdote que
no tiene mucha lastima de los pecadores es medio sacerdote. Estos trapos benditos que llevo encima no son
los que me hacen sacerdote; si no llevo en mi pecho la caridad, ni a cristiano llego».

Ver lo que falta para poner remedio inmediatamente y, mejor aun, preverlo, es propio de la mirada de un padre.
Esta mirada sacerdotal —del que hace las veces del padre en el seno de la Iglesia Madre—, que nos lleva a ver
a los hombres en clave de misericordia, es la que se debe ensefar a cultivar desde el seminario y debe
alimentar todos los planes pastorales. Queremos, y le pedimos al Sefior, una mirada que aprenda a discernir los
signos de los tiempos en clave de «qué obras de misericordia estan necesitando hoy nuestros pueblosy, para
poder sentir y gustar al Dios de la historia que camina en medio de ellos. Porque, como dice Aparecida citando
a san Alberto Hurtado, «en nuestras obras, nuestro pueblo sabe que comprendemos su dolor» (n. 386).

La prueba de esta comprensiéon de nuestros pueblos es que en nuestras obras de misericordia siempre somos
bendecidos por Dios y encontramos ayuda y colaboracion en nuestra gente. No asi para otro tipo de proyectos,
qgue a veces van bien y otras no, sin que algunos se den cuenta de por qué no funciona y se rompan la cabeza
buscando un nuevo, enésimo, plan pastoral, cuando uno podria decir sencillamente: no funciona porque le falta
misericordia, sin necesidad de entrar en detalles. Si no es bendecido es porque le falta misericordia. Falta esa
misericordia que tiene que ver mas con un hospital de campana que con una clinica de lujo, esa misericordia
que, valorando algo bueno, siembra un futuro para encuentro de la persona con Dios, en vez de alejarla con
una critica puntual...

Les propongo una oracién con la pecadora perdonada (Jn 8,3-11), para pedir la gracia de ser misericordiosos
en la confesion, y otra sobre la dimension social de las obras de misericordia.

Siempre me conmueve el pasaje del Sefior con la mujer adultera: como, cuando no la condend, el Sefior «faltd»
a la ley; en ese punto en que le pedian que se definiera —«¢ hay que apedrearla 0 no?»—, no se definid, no
aplico la ley. Se hizo el sordo —también en esto el Sefior es un maestro para todos nosotros— y, en ese
momento, les salié con otra cosa. Inicié asi un proceso en el corazéon de la mujer que necesitaba aquellas
palabras: «Yo tampoco te condeno». Con la mano tendida la puso en pie, y esto le permitié que se encontrara
con una mirada llena de dulzura que le cambié el corazén. El Sefior tiende la mano a la hija Jairo: «Dale de
comer». Al muchacho muerto, en Nain: «Levantate», y lo entrega a su madre. Y a esta pecadora: «Levantate».
El Sefor nos vuelve a poner precisamente en la postura que Dios quiere que esté: de pie, alzado, nunca por
tierra. A veces me da una mezcla de pena e indignacion cuando alguno se apura a poner en claro la ultima
recomendacion, el «no peques mas». Y utiliza esta frase para «defender» a Jesus y que no quede como uno
que se salto la ley. Pienso que las palabras que utiliza el Sefior forman un todo con sus acciones. El hecho de
agacharse para escribir en tierra dos veces, pausando lo que les dice a los que quieren apedrear a la mujer y



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 34

luego lo que le dice a ella, nos habla de un tiempo que el Sefior se toma para juzgar y perdonar. Un tiempo que
remite a cada uno a su interioridad y hace que los que juzgan se retiren.

En su didlogo con la mujer, el Sefior abre otros espacios: uno es el espacio de la no condena. El Evangelio
insiste en este espacio que ha quedado libre. Nos sitia en la mirada de Jesus y nos dice que «no ve a nadie
alrededor sino so6lo a la mujer». Y luego, Jesus mismo hace mirar alrededor a la mujer con su pregunta:
«¢,Donde estan los que te “categorizaban”?» (la palabra es importante, ya que habla de eso que tanto
rechazamos, como es el que nos cataloguen o nos caricaturicen...). Una vez que la hace mirar ese espacio libre
del juicio ajeno, le dice que él tampoco lo invade con sus piedras: «Yo tampoco te condenoy». Y ahi mismo le
abre otro espacio libre: «En adelante no peques mas». El mandamiento se da para adelante, para ayudar a
andar, para «caminar en el amor». Esta es la delicadeza de la misericordia que mira con piedad lo pasado y da
animo para el futuro. Este «no peques mas» no es algo obvio. El Sefior lo dice «junto con ellay, le ayuda a
poner en palabras lo que ella misma siente, ese «no» libre al pecado, que es como el «si» de Maria a la gracia.
El «no» va dicho en relacién a la raiz del pecado de cada uno. En la mujer se trataba de un pecado social, de
alguien a la que se le acercaba la gente o para estar con ella o para apedrearla. No habia otro modo de
cercania con esta mujer. Por eso, el Sefor no solo le despeja el camino, sino que la pone a caminar, para que
deje de ser «objeto» de la mirada ajena, para que sea protagonista. El no pecar no se refiere soélo al aspecto
moral, creo yo, sino a un tipo de pecado que no la deja hacer su vida. También le dice al paralitico de la piscina
de Betesda: «No peques mas» (Jn 5,14). Pero a este, que se justificaba con las cosas tristes que «le
sucediany, que tenia una psicologia de victima —la mujer no—, lo pincha un poco con eso de que «no sea que
te suceda algo peor». Aprovecha el Sefor su manera de pensar, aquello que teme, para sacarlo de su paralisis.
Lo persuade con el susto, digamos. Asi, cada uno tenemos que escuchar este «no peques mas» de manera
honda, personal.

Esta imagen del Sefor, que pone a caminar a la gente, es muy suya: él es el Dios que se pone a caminar con
su pueblo, que lleva adelante y acompafa nuestra historia. Por eso, el objeto al que se dirige la misericordia es
muy preciso: es hacia aquello que hace que un hombre o una mujer no caminen en su lugar, con los suyos, a
su ritmo, hacia donde Dios los invita a andar. La pena, o que conmueve, es que uno se pierda, o se quede
atras, o se pase de vivo. Que esté desubicado, digamos. Que no esté a mano para el Sefior, disponible para lo
que él quiera mandar. Que uno no camine humildemente en presencia del Sefior (cf. Mi 6,8), que no camine en
la caridad (cf. Ef5,2).

El espacio del confesionario, donde la verdad nos hace libres

Pasemos ahora al espacio del confesionario, donde la verdad nos hace libres. El Catecismo de la Iglesia
Catolica nos hace ver el confesionario como un lugar en el que la verdad nos hace libres para un encuentro.
Dice asi: «Cuando celebra el sacramento de la Penitencia, el sacerdote ejerce el ministerio del Buen Pastor que
busca la oveja perdida, el del Buen Samaritano que cura las heridas, del Padre que es-pera al hijo prodigo y lo
acoge a su vuelta, del justo Juez que no hace acepcién de personas y cuyo juicio es a la vez justo y
misericordioso. En una palabra, el sacerdote es el signo y el instrumento del amor misericordioso de Dios con el
pecador» (n. 1465). Y nos recuerda que «el confesor no es duefio, sino el servidor del perdén de Dios. El
ministro de este sacramento debe unirse a la intencién y a la caridad de Cristo» (n. 1466).

Signo e instrumento de un encuentro. Eso somos. Atraccion eficaz para un encuentro. Signo quiere decir que
debemos atraer, como cuando uno hace sefales para llamar la atencion. Un signo debe ser coherente y claro,
pero sobre todo comprensible. Porque hay signos que son claros solo para los especialistas, y estos no sirven.
Signo e instrumento. El instrumento se juega la vida en su eficacia —; sirve o no sirve?—, en estar a mano e
incidir en la realidad de manera precisa, adecuada. Somos instrumento si de verdad la gente se encuentra con
el Dios misericordioso. A nosotros nos toca «hacer que se encuentreny, que queden frente a frente. Lo que
después hagan ellos es cosa suya. Hay un hijo prodigo en el chiquero y un padre que sube todas las tardes a la
terraza a ver si viene; hay una oveja perdida y un pastor que ha salido a buscarla; hay un herido tirado al borde
del camino y un samaritano que tiene buen corazon. 4 Cual es, pues, nuestro ministerio? Ser signo e
instrumento de que estos se encuentren. Tengamos claro que nosotros no somos ni el padre, ni el pastor, ni el
samaritano. Mas bien estamos del lado de los otros tres, en cuanto pecadores. Nuestro ministerio tiene que ser
signo e instrumento de ese encuentro. Por eso, nos situamos en el ambito del misterio del Espiritu Santo, que



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 35

es el que crea la Iglesia, el que hace la unidad, el que reaviva una y otra vez el encuentro.

La otra cosa propia de un signo y de un instrumento es su no autorreferencialidad, por decirlo en dificil. Nadie
se queda en el signo una vez que comprendi6 la cosa; nadie se queda mirando el destornillador ni el martillo,

sino que mira el cuadro que quedo bien fijado. Siervos inutiles somos. Esto es, instrumento y signo que fueron
muy Utiles para otros dos que se fundieron en un abrazo, como el padre con su hijo.

La tercera caracteristica propia del signo y del instrumento es su disponibilidad. Que el instrumento esté a la
mano, que el signo sea visible. La esencia del signo y del instrumento es ser mediadores, disponibles. Quizas
aqui esta la clave de nuestra misién en este encuentro de la misericordia de Dios con el hombre. Es mas claro
probablemente usar un término negativo. San Ignacio hablaba de «no ser impedimento». Un buen mediador es
el que facilita las cosas y no pone impedimentos. En mi tierra habia un gran confesor, el padre Cullen, que se
sentaba en el confesionario y, cuando no habia gente, hacia dos cosas: una era arreglar pelotas de cuero para
los chicos que jugaban al futbol, la otra era leer un gran diccionario chino. Habia estado mucho tiempo en China
y queria conservar la lengua. El decia que, cuando la gente lo veia en actividades tan inttiles, como arreglar
pelotas viejas, y tan a largo plazo, como leer un diccionario chino, pensaba: «Voy a acercarme a charlar un
pOCO con este cura, ya que se ve que no tiene nada que hacer». Estaba disponible para lo esencial. El tenia un
horario para el confesionario, pero estaba alli. Quitaba el impedimento de andar siempre con cara de muy
ocupado. Y aqui esta el problema. La gente no se acerca cuando ve a su pastor muy, pero que muy ocupado,
siempre ajetreado.

Todos nosotros hemos conocido buenos confesores. Hay que aprender de nuestros buenos confesores, de
aquellos a los que la gente se les acerca, los que no la espantan y saben hablar hasta que el otro cuenta lo que
le pasa, como Jesus con Nicodemo. Es importante comprender el lenguaje de los gestos; no preguntar cosas
que son evidentes por los gestos. Si uno se acerca al confesionario es porque esta arrepentido, ya hay
arrepentimiento. Y si se acerca es porque tiene deseo de cambiar. O al menos deseo de deseo, si la situacion
le parece imposible (ad impossibilia nemo tenetur, como dice el brocardo, nadie esta obligado a hacer lo
imposible). El lenguaje de los gestos. He leido en la vida de un santo reciente, de estos tiempos, que, pobrecito,
sufria en la guerra. Habia un soldado que estaba para ser fusilado y él fue a confesarlo. Y se ve que aquel
sujeto era un poco libertino, hacia muchas fiestas con mujeres... «Pero tu 4 te arrepientes de eso?». «No, era
tan bonito, padre». Y este santo no sabia cémo salir de aquello. Alli estaba el peloton de ejecucion, y entonces
le dijo: «Di al menos si te pesa no estar arrepentido». «Esto si». «jAh! esta bien». El confesor busca siempre el
camino, y el lenguaje de los gestos es el lenguaje de las posibilidades para llegar al punto.

Hay que aprender de los buenos confesores, los que tienen delicadeza con los pecadores y les basta media
palabra para comprender todo, como Jesus con la hemorroisa, y ahi precisamente les sale la fuerza del perdon.

Yo he quedado muy edificado de un Cardenal de la Curia, que a priori yo creia que era muy rigido. Y él, cuando
habia un penitente que tenia un pecado que se avergonzaba decir y comenzaba con una o dos palabras,
comprendia inmediatamente de qué se trataba, y decia: «Siga, siga, que lo he entendido». Y lo interrumpia
porque habia entendido. Esta es delicadeza. Pero esos confesores —me perdonen— que preguntan y
preguntan...: «Dimelo, por favor...». Tu, ¢tienes necesidad de tantos detalles para perdonar, o es que te estas
haciendo un film? Aquel Cardenal me ha edificado mucho. La integridad de la confesion no es cuestion de
matematicas —¢ cuantas veces? ;Como? ;Ddénde?...—. A veces la verglienza se cierra mas ante el nimero
que ante el nombre del pecado mismo. Pero para esto hay que dejarse conmover ante la situacion de la gente,
gue a veces es una mezcla de cosas, de enfermedad, de pecado y de condicionamientos imposibles de
superar, como Jesus, que se conmovia al ver a la gente, lo sentia en las entrafas, en las tripas y por eso
curaba y curaba, aunque el otro «no lo pidiera bien», como aquel leproso, o diera vueltas como la Samaritana,
que era como el tero: chillaba en un lado pero tenia el nido en otro. Jesus era paciente.

Hay que aprender de los confesores que saben hacer que el penitente sienta la correccion dando un pasito
adelante, como Jesus, que daba una penitencia que bastaba, y sabia valorar al que volvia a dar gracias, al que
daba para mas. Jesus hacia tomar la camilla al paralitico, o se hacia rogar un poco por los ciegos o por la mujer
sirofenicia. No le importaba si después no le hacian caso, como el paralitico de Siloé, o si contaban cosas que



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 36

les habia mandado que no contaran y luego parecia que el leproso era él, porque no podia entrar en los
poblados o sus enemigos encontraban motivos para condenarlo. El curaba, perdonaba, daba alivio, descanso,
dejaba respirar a la gente un halito del Espiritu consolador.

Lo que diré ahora lo he dicho muchas veces, quizas alguno de ustedes ya lo ha oido. Conoci en Buenos Aires a
un fraile capuchino —aun vive—, algo mas joven que yo, que es un gran confesor. Siempre tiene delante del
confesionario una fila, mucha gente —de todo: gente humilde, gente acomodada, curas, religiosas, una fila—
mas y mas gente, todo el dia confesando. Y es un gran perdonador. Siempre encuentra la via para perdonar y
dar un paso adelante. Es un don el Espiritu. Pero, a veces, le agarran escrupulos de haber perdonado mucho. Y
entonces, una vez, charlando, me dijo: «A veces, tengo esos escripulos». Y yo le pregunté: «;Y qué hacés
cuando tenés esos escrupulos?». «Voy delante del sagrario, lo miro al Sefior, y le digo: “Sefior, perdoname, hoy
he perdonado mucho. Pero que quede claro, ¢eh?, que la culpa la tenés vos porque me diste el mal ejemplo”».
La misericordia la mejoraba con mas misericordia.

Por ultimo, en esto de la confesién, dos consejos: Uno, no tengan nunca la mirada del funcionario, del que solo
ve «casosy y se los quita de encima. La misericordia nos libra de ser un cura juez-funcionario, digamos, que de
tanto juzgar «casos» pierde la sensibilidad para las personas y para los rostros. Yo recuerdo cuando estaba en
Il de Teologia; fui con mis compafieros a escuchar el examen de «audiendas», que se hacia en lll de Teologia,
antes de la ordenacién. Fuimos para aprender un poco, siempre se aprendia. Y recuerdo que una vez a un
compafiero le hicieron una pregunta, era sobre la justicia, de iure, pero tan enredada, tan artificial... Y aquel
compafiero dijo con mucha humildad: «Pero Padre, esto no se encuentra en la vida». «Pero se encuentra en los
libros». Aquella moral «de los libros», sin experiencia. La regla de JesuUs es «juzgar como queremos ser
juzgados». En esa medida intima que uno tiene para juzgar si lo trataron con dignidad, si lo ningunearon o lo
maltrataron, si lo ayudaron a ponerse en pie... —fijémonos en que el Sefor confia en esa medida que es tan
subjetivamente personal—. Esta es la clave para juzgar a los demas. No tanto porque esa medida sea «la
mejor», sino porque es sincera y, a partir de ella, se puede construir una buena relacién. El otro consejo: No
sean curiosos en el confesionario. Lo he dicho antes. Cuenta santa Teresita que, cuando recibia las
confidencias de sus novicias, se cuidaba muy bien de preguntar como habia seguido la cosa. No curioseaba el
alma de la gente (cf. Historia de un alma, manuscrito C. A la madre Gonzaga, c. XI 32 r). Es propio de la
misericordia «cubrir con su manto», cubrir el pecado para no herir la dignidad. Es hermoso aquel pasaje de los
dos hijos de Noé que cubrieron con el manto la desnudez de su padre, que se habia emborrachado (cf. Gn
9,23).

Dimensi6n social de las obras de misericordia
Ahora diremos unas palabras sobre la dimension social de las obras de misericordia.

Al final de los Ejercicios, san Ignacio pone la «contemplacion para alcanzar amory, que conecta lo vivido en la
oracion con la vida cotidiana. Y nos hace reflexionar acerca de como el amor hay que ponerlo mas en las obras
que en las palabras. Esas obras son las obras de misericordia, las que el Padre «prepard de antemano para
que las practicaramos» (Ef2,10), las que el Espiritu inspira a cada uno para el bien comun (cf. 1 Co12,7). Ala
vez que agradecemos al Sefor por tantos beneficios recibidos de su bondad, pedimos la gracia de llevar a
todos los hombres esa misericordia que nos ha salvado a nosotros.

Les propongo, en esta dimension social, meditar con alguno de los parrafos finales de los Evangelios. Alli, el
Sefor mismo establece esa conexion entre lo recibido y lo que debemos dar. Podemos leer estos finales en
clave de «obras de misericordia», que ponen en acto el tiempo de la Iglesia en el que Jesus resucitado vive,
acompahfa, envia y atrae nuestra libertad, que encuentra en él su realizacion concreta y renovada cada dia.

La conclusién del Evangelio de Mateo, nos dice que el Sefior envia a los apodstoles y les dice: «Ensefien a
guardar todo lo que yo les he mandado» (28,20). Este «ensefiar al que no sabe» es en si mismo una de las
obras de misericordia. Y se multiplica como la luz en las demas obras: en las de Mateo 25, que tienen que ver
mas con las obras asi llamadas corporales, y en todos los mandamientos y consejos evangélicos, de
«perdonary, «corregir fraternalmente», consolar a los tristes, soportar las persecuciones, y asi sucesivamente.



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 37

Marcos termina con la imagen del Sefior que «colabora» con los apostoles y «confirma la Palabra con las
sefales que la acompanan» (cf. 16,20). Esas «sefiales» tienen la caracteristica de las obras de misericordia.
Marcos habla, entre otras cosas, de sanar a los enfermos y expulsar a los malos espiritus (cf. 16,17-18).

Lucas contintia su Evangelio con el libro de los «Hechos» —praxeis— de los apostoles, narrando su modo de
proceder y las obras que hacen, guiados por el Espiritu.

Juan termina hablando de las «otras muchas cosas» (21,25) o «sefales» (20,30) que hizo Jesus. Los hechos
del Sefior, sus obras, no son meros hechos sino que son signos en los que, de manera personal y Unica en
cada uno, se muestra su amor y su misericordia.

Podemos contemplar al Sefior que nos envia a este trabajo con la imagen de Jesus misericordioso, tal como se
le reveld a sor Faustina. En esa imagen podemos ver la Misericordia como una unica luz que viene de la
interioridad de Dios y que, al pasar por el corazéon de Cristo, sale diversificada, con un color propio para cada
obra de misericordia.

Las obras de misericordia son infinitas, cada una con su sello personal, con la historia de cada rostro. No son
solamente las siete corporales y las siete espirituales en general. O mas bien, estas, asi numeradas, son como
las materias primas —las de la vida misma— que, cuando las manos de la misericordia las tocan y o las
moldean, se convierten cada una de ellas en una obra artesanal. Una obra que se multiplica como el pan en las
canastas, que crece desmesuradamente como la semilla de mostaza. Porque la misericordia es fecunda e
inclusiva. Estas dos caracteristicas importantes: la misericordia es fecunda e inclusiva. Es verdad que solemos
pensar en las obras de misericordia de una en una, y en cuanto ligadas a una obra: hospitales para los
enfermos, comedores para los que tienen hambre, hospederias para los que estan en situacion de calle,
escuelas para los que tienen que educarse, el confesionario y la direccion espiritual para el que necesita
consejo y perddn... Pero, si las miramos en conjunto, el mensaje es que el objeto de la misericordia es la vida
humana misma y en su totalidad. Nuestra vida misma en cuanto «carne» es hambrienta y sedienta, necesitada
de vestido, casa y visitas, asi como de un entierro digno, cosa que nadie puede darse a si mismo. Hasta el mas
rico, al morir, queda hecho una miseria y nadie lleva detras, en su cortejo, el camién de la mudanza. Nuestra
vida misma, en cuanto «espiritu», tiene necesidad de ser educada, corregida, alentada, consolada. Esta es una
palabra muy importante en la Biblia: pensemos en el libro de la consolacion de Israel, del profeta Isaias.
Necesitamos que otros nos aconsejen, nos perdonen, nos aguanten y recen por nosotros. La familia es la que
practica estas obras de misericordia de manera tan ajustada y desinteresada que no se nota, pero basta que en
una familia con nifios pequefios falte la mama para que todo se quede en la miseria. La miseria mas absoluta y
crudelisima es la de un nifio en la calle, sin papas, a merced de los buitres.

Hemos pedido la gracia de ser signo e instrumento, ahora se trata de «actuar», y no soélo de tener gestos sino
de hacer obras, de institucionalizar, de crear una cultura de la misericordia, que no es lo mismo que una cultura
de la beneficencia, debemos distinguir. Puestos a obrar, sentimos inmediatamente que es el Espiritu el que
moviliza, que lleva adelante estas obras. Y lo hace utilizando los signos e instrumentos que desea, aunque a
veces no sean los mas aptos en si mismos. Es mas, se diria que para ejercitar las obras de misericordia el
Espiritu elige mas bien los instrumentos mas pobres, los mas humildes e insignificantes, los mas necesitados
ellos mismos de ese primer rayo de la misericordia divina. Estos son los que mejor se dejan formar y capacitar
para realizar un servicio de verdadera eficacia y calidad. La alegria de sentirse «siervos inutiles», para aquellos
a los que el Sefor bendice con la fecundidad de su gracia, y que él mismo en persona sienta a su mesay les
ofrece la Eucaristia, es una confirmacion de estar trabajando en sus obras de misericordia.

A nuestro pueblo fiel le gusta unirse en torno a las obras de misericordia. Basta venir a una de las audiencias
generales de los miércoles y vemos cuantos hay: grupos de personas que se juntan para hacer obras de
misericordia. Tanto en las celebraciones —penitenciales y festivas— como en la accion solidaria y formativa,
nuestro pueblo se deja juntar y pastorear de una manera que no todos advierten ni valoran, aunque fracasen
tantos otros planes pastorales centrados en dinamicas mas abstractas. La presencia masiva de nuestro pueblo
fiel en nuestros santuarios y peregrinaciones, presencia anénima, pero anénima por exceso de rostros y por el
deseo de hacerse ver solo por Aquel y Aquella que los miran con misericordia, asi como por la colaboracién



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 38

también numerosa que, sosteniendo con su trabajo tanta obra solidaria, debe ser motivo de atencion, de
valoracion y de promocioén por nuestra parte. Y para mi ha sido una sorpresa ver como estas organizaciones
son tan fuertes aqui en Italia y reagrupan tanto al pueblo.

Como sacerdotes, pedimos dos gracias al Buen Pastor, la de saber dejamos guiar por el sensus fidei de nuestro
pueblo fiel, y también por su «sentido del pobre». Ambos «sentidos» tienen que ver con su «sensus Christi», del
cual habla san Pablo, con el amor y la fe que nuestro pueblo tiene por Jesus.

Terminamos rezando el Alma de Cristo, que es una hermosa oracion para pedir misericordia al Sefor venido en
carne, que nos misericordea con su mismo Cuerpo y Alma. Le pedimos que nos misericordee junto con su
pueblo: a su alma, le pedimos «santificanos», a su cuerpo, le suplicamos «salvanos», a su sangre, le rogamos
«embriaganosy, quitanos toda otra sed que no sea de ti, al agua de su costado, le pedimos «lavanosy»; a su
pasion le rogamos «confortanos», consuela a tu pueblo, Sefior crucificado; en sus llagas suplicamos
«hospédanos»... No permitas que tu pueblo, Sefior, se aparte de ti. Que nada ni nadie nos separe de tu
misericordia, que nos defiende de las insidias del enemigo maligno. Asi podremos cantar las misericordias del
Sefior junto con todos tus santos cuando nos mandes ir a ti.

[Oracion del Anima Christi]

Alguna vez me han llegado comentarios de sacerdotes que dicen: «Pero este Papa nos golpea mucho, nos
rine». Y algun bastonazo, alguna reprimenda se ha dado. Pero he de decir que he quedado edificado por
muchos sacerdotes, muchos sacerdotes buenos. De esos —los he conocido— que, cuando no habia
contestador automatico, dormian con el teléfono sobre la comoda, y nadie moria sin los sacramentos; llamaban
a cualquier hora y ellos se levantaban e iban. Buenos sacerdotes. Y agradezco al Sefior esta gracia. Todos
somos pecadores, pero podemos decir que hay muchos buenos, santos sacerdotes, que trabajan en silencio y
desapercibidos. A veces ocurre un escandalo, pero sabemos que hace mas ruido un arbol que cae que un
bosque que crece.

Ayer recibi una carta. La he dejado alli entre aquellas personales. La he abierto antes de venir y creo que ha
sido el Sefior quien me lo ha sugerido. Es de un parroco de Italia, parroco de tres pueblos. Creo que nos vendra
muy bien oir este testimonio de un hermano nuestro.

Esta escrita el 29 de mayo, de hace pocos dias.

«Perdone la molestia. Aprovecho la ocasion que me ofrece un amigo sacerdote, que en estos dias esta en
Roma para el Jubileo sacerdotal, para hacerle llegar sin ninguna pretension —la de un simple parroco de tres
pequefias parroquias de montafa, prefiero que me llamen «pastorcito— algunas consideraciones sobre mi
sencillo servicio pastoral, provocadas —se lo agradezco de corazén— por algunas de las cosas que usted ha
dicho y que me llaman cada dia a la conversidn. Soy consciente de que no le escribo nada nuevo. Ciertamente,
usted ya ha habra escuchado estas cosas. Siento la necesidad de hacerme también yo portavoz. Me ha
llamado la atencion, me llama la atencién la invitacidn que a menudo nos hace a nosotros pastores a que
tengamos olor a ovejas. Estoy en la montaia y sé bien lo que quiere decir. Se es sacerdote para sentir ese olor,
que es el verdadero perfume del rebafo. Seria realmente hermoso si el contacto diario y el trato asiduo de
nuestro rebafo, verdadera razén de nuestra llamada, no fuera sustituido por las tareas administrativas y
burocraticas de la parroquia, de la escuela infantil y otras cosas. Tengo la suerte de contar con laicos buenos y
preparados que siguen estas cosas desde dentro. Pero existe siempre la responsabilidad juridica del parroco,
como unico representante legal. Por lo cual, al final, siempre tiene que ir corriendo a todas partes, relegando a
veces la visita a los enfermos, a las familias, como a lo ultimo, y hecha tal vez con rapidez y de cualquier
manera. Lo digo en primera persona, a veces es muy frustrante ver que en mi vida de cura se corre mucho por
el aparato burocratico y administrativo, dejando a la gente, al pequefio rebafio que se me ha confiado, como
abandonado a si mismo. Créame, Santo Padre, es triste, y muchas veces me dan ganas de llorar por esta falta.
Uno trata de organizarse, pero al final, se cae en la voragine de las cosas cotidianas. Como también otro
aspecto, recordado por usted: la falta de paternidad. Se dice que la sociedad actual carece de padres y madres.
Me parece ver que a veces también nosotros renunciamos a esta paternidad espiritual, reduciéndonos



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 39

brutalmente a burdcratas de lo sagrado, con la triste consecuencia de sentirnos abandonados a nosotros
mismos. Una paternidad dificil, que afecta también inevitablemente a nuestros superiores, ocupados
comprensiblemente en tareas y problemas, cayendo en el riesgo de tener con nosotros una relacién formal,
ligada mas a la gestidon de la comunidad que a nuestra vida de hombres, de creyentes y de curas. Todo esto
—y termino— no quita en cualquier caso la alegria y la pasion de ser sacerdote para la gente y con la gente.
Aunque a veces como pastor no tengo olor a oveja, me conmueve siempre mi rebafio que no ha perdido el olor
del pastor. Qué bonito, Santo Padre, cuando nos damos cuenta de que las ovejas no nos dejan solos, tienen el
termometro de nuestra estar alli por ellos, y si por casualidad el pastor se sale del camino y se pierde, ellos lo
agarran y lo sostienen. Nunca dejaré de dar gracias al Sefior porque siempre nos salva a través de su rebafio,
el rebano que se nos ha confiado, la gente sencilla, buena, humilde y tranquila: ese rebafio que es la verdadera
gracia del pastor. De manera confidencial le he hecho llegar estas pequenas y sencillas consideraciones,
porque usted esta cerca del rebafio, es capaz de entender y puede seguir ayudandonos y sosteniéndonos.
Rezo por usted y le doy las gracias, también por esos «tirones de orejas» que necesito en mi camino.
Bendigame, Papa Francisco, y rece por mi y por mis parroquias». Firma y al final ese gesto propio de los
pastores: «Le dejo una pequefa ofrenda. Rece per mis comunidades, en particular por algunos enfermos
graves y algunas familias con dificultades econdémicas y no soélo. Gracias».

Este es un hermano nuestro. Hay muchos de estos, hay muchos. También aqui ciertamente. Muchos. Nos
muestra el camino. Y vayamos adelante. No pierdan la oracion. Recen como puedan, y si se duermen delante
del Sagrario, bendito sea. Pero recen. No pierdan esto. No pierdan el dejarse mirar por la Virgen y mirarla como
Madre. No pierdan el celo, traten de hacer... No pierdan la cercania y la disponibilidad para la gente y también,
déjenme que les diga, no pierdan el sentido del humor. Y sigamos adelante.

[00920-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

lll meditagdo: o bom odor de Cristo
e a luz da sua Misericérdia

Oxala o Senhor nos conceda aquilo que acabamos de pedir-Lhe na oracao: imitar o exemplo da paciéncia de
Jesus e, com a paciéncia, superar as dificuldades.

Esta terceira meditagao tem por titulo: «O bom odor de Cristo e a luz da sua misericordia».

Neste terceiro encontro, proponho-vos meditar sobre as obras de misericordia, quer debrugando-vos sobre uma
delas — a que sentirmos mais relacionada com o nosso carisma — quer contemplando-as todas juntas, vendo-as
com os olhos misericordiosos de Nossa Senhora, que nos fazem descobrir «o vinho que falta» e nos anima a
«fazer tudo o que Jesus nos disser» (cf. Jo 2, 1-12), para que a sua misericordia realize os milagres de que
necessita 0 Nosso povo.

As obras de misericordia estdo muito ligadas aos «sentidos espirituais». Rezando, pegamos a graga de «sentir
e saborear» de tal modo o Evangelho que nos sensibilize para a vida. Movidos pelo Espirito, guiados por Jesus,
podemos ver ja de longe, com olhos de misericérdia, a pessoa que esta caida ao lado da estrada, podemos
ouvir os gritos de Bartimeu, podemos perceber como sente o Senhor na franja do seu manto o toque timido
mas decidido da hemorroissa, podemos pedir a graga de saborear com Ele na cruz o gosto amargo do fel de
todos os crucificados, para deste modo sentir o odor forte da miséria — em hospitais de campanha, em
comboios e em barcacas repletas de pessoas —; odor que embora o 6leo da misericérdia nao cubra todavia, ao
ungi-lo, faz com que se desperte uma esperanga.

Ao falar das obras de misericordia, o Catecismo da Igreja Catdlica conta que Santa Rosa de Lima, «no dia em
que a sua méae a repreendeu por manter em sua casa pobres e doentes, respondeu-lhe: “Quando servimos os
pobres e os doentes, € a Jesus que servimos”» (n. 2449). Servindo-os, somos o bom odor de Cristo. Este bom
odor de Cristo — 0 cuidado dos pobres — € distintivo da Igreja; sempre o foi. Foi aqui que Paulo centrou o seu
encontro com «as colunas» — como lhes chama —, com Pedro, Tiago e Jo&do. «S6 nos disseram que nos



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 40

deviamos lembrar dos pobres» (Gl 2, 10). Isto recorda-me um facto, que ja referi algumas vezes: logo que foi
atingido o quérum para ser eleito Papa e enquanto continuavam o escrutinio, aproximou-se de mim um irmao
Cardeal, abragou-me e disse: «Nao te esquecgas dos pobres». A primeira mensagem que o Senhor me fez
chegar naquele momento. E, sugestivamente, o Catecismo diz também que «os que se sentem acabrunhados
pela miséria sdo objeto de um amor preferencial por parte da Igreja, que desde o principio, apesar das falhas de
muitos dos seus membros, nunca deixou de trabalhar por alivia-los, defendé-los e liberta-los» (n. 2448). E isto
sem ideologias, mas apenas com a forca do Evangelho.

Na Igreja tivemos, e temos, tantas coisas ndo muito boas, e muitos pecados, mas nisto de servir os pobres com
obras de misericordia, como Igreja sempre seguimos o Espirito, tendo-o feito os nossos Santos de maneira
muito criativa e eficaz. O amor pelos pobres & o sinal, a luz que faz com que as pessoas glorifiquem o Pai. E
isto que o nosso povo aprecia no padre: se cuida dos pobres, dos doentes, se perdoa os pecadores, ensina e
corrige com paciéncia... O nosso povo perdoa muitos defeitos nos padres, exceto o de serem agarrados ao
dinheiro. O povo nao o perdoa. E nao é tanto pela riqueza em si, mas porque o dinheiro nos faz perder a
riqueza da misericérdia. O nosso povo pressente os pecados que sdo graves para o pastor, que matam o seu
ministério porque o transformam num funcionario ou, pior, num mercenario, e, diversamente, os pecados que
sao, nao diria secundarios — porque nao sei se teologicamente se pode dizer isso —, mas possiveis de suportar,
carregar como uma cruz, até que o Senhor finalmente os purifique, como fara com a cizania. Ao contrario, o que
atenta contra a misericérdia € uma contradi¢ao principal: atenta contra o dinamismo da salvagao, contra Cristo
que «Se fez pobre para nos enriquecer com a sua pobreza» (cf. 2 Cor 8, 9). Sucede isto, porque a misericordia
cura a custa de «perder algo de si mesmax: um retalho do coragéao fica com o ferido, perdemos um momento
da nossa vida quando o damos a outrem numa obra de misericordia, em vez de o ocuparmos naquilo que nos
apetecia fazer.

Por isso, nao se trata de Deus ter misericordia de mim numa falta ou noutra como se, no resto, eu fosse
autossuficiente, nem se trata de realizar, de vez em quando, algum ato especial de misericordia com uma
pessoa necessitada. A graga que pedimos, nesta oragao, € a de nos deixarmos «misericordiar» por Deus em
todos os aspetos da nossa vida e sermos misericordiosos com os outros em toda a nossa atividade. Para nds,
padres e bispos, que trabalhamos com os Sacramentos batizando, confessando, celebrando a Eucaristia... a
misericordia € o modo de transformar toda a vida do povo de Deus em sacramento. Ser misericordioso nao &
apenas um «modo de ser», mas «o modo de ser». Nao ha outra possibilidade de ser sacerdote. O Cura
Brochero dizia: «O sacerdote que nao sente muita compaixao pelos pecadores, € um meio-sacerdote. O que
me faz sacerdote ndo sao estes trapos abengoados de que estou revestido; se ndo levo no meu peito a
caridade, nem a cristdo chego».

Ver o que falta para lhe p6r imediatamente remédio, e melhor ainda prevé-lo, é proprio do olhar dum pai. Este
olhar sacerdotal — daquele que faz as vezes do pai no seio da Igreja M&e —, que nos leva a ver as pessoas na
otica da misericordia, € o que se deve ensinar e cultivar desde o Seminario e deve alimentar todos os planos
pastorais. Desejemos e pecamos ao Senhor um olhar que aprenda a discernir os sinais dos tempos na
perspetiva das obras de misericordia de que hoje tém necessidade os nossos povos, para poderem sentir e
saborear o Deus da histéria que caminha no meio deles. Porque, como diz o Documento de Aparecida citando
Santo Alberto Hurtado: «Pelas nossas obras, o nosso povo sabe se compreendemos a sua dor» (n. 386).

A prova desta compreensao do nosso povo € que, nas nossas obras de misericordia, sempre somos
abencoados por Deus e encontramos ajuda e colaboracdo no nosso povo. Nao se verifica 0 mesmo com outro
género de projetos, que umas vezes avangam e outras ndo, e alguns nao se dao conta do motivo por que ndo
funcionam e cansam a cabega a procura de mais um novo plano pastoral, quando se poderia dizer
simplesmente: ndo funciona porque lhe falta misericérdia, sem necessidade de entrar em detalhes. Se nédo é
abencoado, é porque lhe falta misericordia. Falta aquela misericordia que tem a ver mais com um hospital de
campanha do que com uma clinica de luxo; aquela misericérdia que, apreciando algo de bom, prepara o terreno
para um futuro encontro da pessoa com Deus, em vez de a afastar com uma critica patente...

Proponho-vos uma oragado com a pecadora perdoada (cf. Jo 8, 3-11), para pedir a graga de ser misericordiosos
na Confissao, e outra sobre a dimensio social das obras de misericordia.



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 41

Sempre me comove o episédio do Senhor com a mulher adultera, ao pensar que, ndo a condenando, o Senhor
«faltou» a lei; naquele preciso momento em que Lhe pediam para Se pronunciar — «devemos apedreja-la ou
nao?» — nao Se pronunciou, ndo aplicou a lei. Fez-Se despercebido — também nisto, 0 Senhor € um mestre
para todos nds — e, naquele momento, saiu-lhes com outra coisa. Assim comegou um processo no coragao da
mulher, que tinha necessidade destas palavras: «Nem Eu te condeno». Estendendo-lhe a méo, levantou-a; isto
permitiu-lhe encontrar-se com um olhar cheio de dogura, que mudou o seu coragao. O Senhor estende a mao a
filha de Jairo: «Dai-lhe de comer». Ao rapaz morto, em Naim: «Levanta-te» e da-o a sua mae. E a esta
pecadora: «Levanta-te». O Senhor repbe-nos precisamente como Deus quis que esteja 0 homem: de pé,
erguido, jamais por terra. As vezes sinto um misto de pena e indignacdo, quando alguém se apressa a
evidenciar a ultima recomendagdo: «ndo peques mais»; e usa esta frase para «defender» Jesus, para que nao
aparega como alguém que saltou por cima da lei. Penso que as palavras usadas pelo Senhor formam um todo
com as suas agoes. O facto de Se inclinar a escrever no chao por duas vezes, criando uma pausa antes do que
disse a quantos queriam apedrejar a mulher e, em seguida, antes daquilo que disse a ela, aponta para um
tempo que o Senhor Se reserva antes de julgar e perdoar; um tempo que remete cada um para a sua
interioridade e faz com que aqueles que julgam se retirem.

No seu dialogo com a mulher, o Senhor abre outros espagos: um € o espago da ndo condenacgao. O Evangelho
insiste neste espacgo que ficou livre. Situa-nos na perspetiva de Jesus e diz-nos que «em redor ndo vé ninguém,
a nao ser a mulher». E, em seguida, o proprio Jesus faz a mulher olhar ao seu redor, com esta pergunta: «Onde
estdo os que te classificavam (palavra importante, porque fala de algo que decididamente rejeitamos, ou seja,
que nos rotulem ou caricaturem)»? Depois de a fazer olhar aquele espaco livre do juizo alheio, diz-lhe que nem
Ele o invade com as suas pedras: «Nem Eu te condeno». E, naquele preciso momento, abre-lhe outro espaco
livre: «Doravante ndo peques mais». O mandamento € dado para o futuro, para ajudar a caminhar, para
«caminhar no amor». Esta é a delicadeza da misericordia, que olha com piedade o passado e encoraja para o
futuro. Este «ndo peques mais» ndo € uma coisa 6bvia. O Senhor di-lo «juntamente com ela», ajuda-a a
expressar em palavras o que ela propria sente: um «ndo» dito livremente ao pecado, que € como o «sim» de
Maria a graca. O «ndo» deve ser dito em relagéo a raiz do pecado de cada um. Na mulher, tratava-se dum
pecado social, do pecado duma pessoa de quem outros se aproximavam ou para dormir com ela ou para a
apedrejar. Nao havia outro tipo de aproximagao aquela mulher. Por isso o Senhor nao so6 lhe desimpede o
caminho, mas pde-na a caminhar, para que deixe de ser «objeto» do olhar alheio e passe a ser protagonista. O
«nao pecar» nao se refere apenas ao aspeto moral — creio eu —, mas a um tipo de pecado que a impede de
realizar a sua vida. Ao paralitico da piscina de Betzata, Jesus também Ihe diz «<ndo peques mais» (Jo 5, 14);
mas a este — que se justificava com as coisas tristes que Ihe aconteciam, que tinha uma psicologia de vitima (a
mulher, nao!) — espicaga-o0 um pouco com as palavras «para que nao te aconteca coisa ainda pior». O Senhor
aproveita a maneira de pensar dele, aquilo que teme, para fazé-lo sair da sua paralisia. Digamos que o estimula
com o susto. Assim, cada um tem que ouvir este «ndo peques mais» de forma intima e pessoal.

Esta imagem do Senhor que pde as pessoas a caminhar é muito apropriada: Ele € o Deus que Se pde a
caminho com o seu povo, que faz avangar e acompanha a nossa histoéria. Por isso, o objeto que visa a
misericordia € muito concreto: tem em vista aquilo que impede um homem ou uma mulher de caminharem no
seu lugar, com os seus queridos, ao seu ritmo, para a meta aonde Deus os convida. O que faz pena, o que
comove é que uma pessoa se perca, ou que fique para tras, ou que erre por presungao. Que esteja — digamos —
fora do seu lugar; que nao esteja a disposi¢ao do Senhor, disponivel para a tarefa que Ele quiser confiar-lhe;
que uma pessoa hao caminhe humildemente na presencga do Senhor (cf. Miq 6, 8), que ndo caminhe na
caridade (cf. Ef5, 2).

O espacgo do confessionario, onde a verdade nos faz livres

Agora passemos ao espaco do confessionario onde a verdade nos faz livres. E, falando de espago, vamos ao
do confessionario. O Catecismo da Igreja Catdlica apresenta-nos o confessionario como um lugar onde a
verdade nos torna livres para um encontro. Diz assim: «Ao celebrar o sacramento da Peniténcia, o sacerdote
exerce o ministério do Bom Pastor que procura a ovelha perdida; do bom Samaritano que cura as feridas; do
Pai que espera pelo filho proédigo e o acolhe no seu regresso; do justo juiz que nao faz acegéo de pessoas e
cujo juizo €, ao mesmo tempo, justo e misericordioso. Em resumo, o sacerdote € sinal e instrumento do amor
misericordioso de Deus para com o pecador» (n. 1465). E lembra-nos que «o confessor ndo € dono, mas



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 42

servidor do perddo de Deus. O ministro deste sacramento deve unir-se a intengdo e a caridade de Cristo» (n.
1466).

Sinal e instrumento de um encontro. Eis o que somos: atracao eficaz para um encontro. Sinal quer dizer que
devemos atrair, como quando uma pessoa faz sinais para chamar a atengao. Um sinal deve ser coerente e
claro, mas sobretudo compreensivel. Com efeito, ha sinais que sao claros s6 para os especialistas, e estes nao
servem. Sinal e instrumento. O instrumento vale pela sua eficacia — serve ou nido serve? —, por estar ao alcance
e incidir na realidade de forma concreta, adequada. Somos instrumentos, se verdadeiramente as pessoas se
encontrarem com Deus misericordioso; a nds cabe «fazer com que se encontrem», que fiquem face a face. O
que fizerem depois € la com eles. Temos um filho prédigo na pocilga e um pai que todas as tardes sobe ao
terrago para ver se ele chega; temos uma ovelha perdida e um pastor que saiu a sua procura; temos um ferido
caido ao lado da estrada e um samaritano que tem bom coracao. Entao qual € o nosso ministério? Ser sinal e
instrumento para que eles se encontrem. Fique claro que ndo somos o pai, hem o pastor, nem o samaritano.
Antes, como pecadores, estamos do lado dos outros trés. O nosso ministério tem de ser sinal e instrumento
daquele encontro. Por isso, estamos situados no ambito do mistério do Espirito Santo, que € quem cria a Igreja,
quem faz a unidade, quem reaviva de cada vez o encontro.

Outra coisa propria dum sinal e dum instrumento é — dizendo-a em palavras dificeis — a sua ndo
autorreferencialidade. Ninguém fica no sinal, logo que compreendeu a significagdo; ninguém fica a olhar para a
chave de fendas ou para o martelo, mas olha o quadro se ficou bem fixado. Somos servos inuteis. Por outras
palavras, instrumentos e sinais que foram muito Uteis para os outros dois que se fundiram num abraco, como o
pai com seu filho.

A terceira caracteristica prépria do sinal e do instrumento € a sua disponibilidade: que o instrumento esteja
pronto para ser usado, que o sinal seja visivel. A esséncia do sinal e do instrumento € serem mediadores,
disponiveis. Talvez esteja aqui a chave da nossa missdo neste encontro da misericérdia de Deus com o
homem. Provavelmente fica mais claro, se usarmos um termo negativo: Santo Inacio falava de «nao ser
impedimento». Um bom mediador € aquele que facilita as coisas e nao coloca impedimentos. Na minha terra,
havia um grande confessor, o Padre Cullen, que se sentava no confessionario €, quando nao havia gente, fazia
duas coisas: uma era remendar bolas de couro para os meninos que jogavam futebol, a outra era ler um grande
dicionario de chinés. Estivera muito tempo na China, e nao queria esquecer a lingua. Dizia ele que, quando o
viam ocupado em atividades tao inuteis, como remendar bolas velhas, e sem qualquer urgéncia, como ler um
dicionario de chinés, as pessoas pensavam: «Posso aproximar-me para falar um pouco com este padre, pois
vé-se que nao tem nada que fazer». Estava disponivel para o essencial. Ele tinha um horario para o
confessionario e estava l4. Evitava o impedimento de ter o aspeto duma pessoa sempre muito ocupada. E aqui
que esta o problema. As pessoas nao se aproximam quando veem o seu pastor muito, muito ocupado, sempre
comprometido.

Cada um de nés conheceu bons confessores. Devemos aprender com 0s nossos bons confessores, com
aqueles de quem as pessoas se aproximam, que nao as assustam e que sabem falar até o outro contar o que
se passa, como Jesus com Nicodemos. E importante compreender a linguagem dos gestos; ndo perguntar
coisas que sdo evidentes através dos gestos. Se alguém se aproxima do confessionario é porque esta
arrependido, ja ha arrependimento. E, se se aproxima, € porque tem desejo de mudar ou, pelo menos, desejo
de desejar, e se a situagao Ihe parece impossivel (ad impossibilia nemo tenetur — como diz o «brocardo» —
ninguém é obrigado a fazer o impossivel). A linguagem dos gestos. Li na vida de um Santo recente destes
tempos que, pobre dele, sofria na guerra. Havia um soldado que estava para ser fuzilado e foi confessa-lo. E
vé-se que 0 homem era um pouco libertino, fazia tantas festas com as mulheres... «Mas tu estas arrependido
disso?» — «Nao, padre; era tdo bom!» E 0 Santo nao sabia como desenvencilhar-se; o pelotdo ja estava ali para
o fuzilar. Entdo disse-lhe: «Diz-me ao menos: Tens pena de nao estar arrependido?» — «Isso, sim!» «Ah, esta
bem!» e deu-lhe a absolvi¢gdo. O confessor procura sempre a estrada, e a linguagem dos gestos € a linguagem
das possibilidades para chegar ao ponto desejado.

Devemos aprender com os bons confessores, com aqueles que tém delicadeza com os pecadores bastando-
Ihes meia palavra para compreenderem tudo, como Jesus com a hemorroissa, € naquele mesmo momento sai
deles a forca do perdao. Fiquei muito edificado com um dos Cardeais da Curia que a priori eu pensava fosse



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 43

muito rigido. Mas ele, quando tinha um penitente com um pecado que sentia vergonha de dizer e comegava
com uma palavra ou duas, imediatamente compreendia de que se tratava e dizia: «Passe a frente, entendi, ja
entendi!» E detinha-o, porque tinha compreendido. Isto é delicadeza. Mas aqueles confessores — perdoai-me! —
que perguntam e perguntam... «Diz-me, por favor! Tu precisas de tantos detalhes para perdoar ou estas a
“rodar o filme”?» Muito me edificou aquele Cardeal. A integridade da confissdo ndo € uma questao de
matematica: Quantas vezes? Como? Onde?... As vezes, a vergonha fica-se a dever mais ao nimero do que ao
nome do proprio pecado. Mas, para isso, é preciso deixar-se comover perante a situagao das pessoas — as
vezes, € uma mistura de coisas, de doenca, de pecado e de condicionalismos impossiveis de superar — como
Jesus que Se comovia ao ver as pessoas, sentia-o nas entranhas, nas visceras e, por isso, curava; € curava
mesmo que o outro «nao Iho pedisse» como aquele leproso, ou andasse as voltas como a Samaritana, que era
como o pardal: piava num lado, mas tinha o ninho noutro. Jesus era paciente.

Devemos aprender com os confessores capazes de fazer com que o penitente sinta vontade de emenda dando
um pequeno passo em frente, como Jesus que dava uma peniténcia suficiente mas sabia apreciar quem voltava
para agradecer, quem fazia mais. Jesus fazia levar o catre ao paralitico, ou fazia-Se rogar um pouco pelos
cegos ou pela mulher sirofenicia. Nao Se importava se depois ndo sabiam dizer Quem era, como o paralitico da
piscina de Betzata, ou se alardeavam coisas que lhes ordenara nao contar e, por isso, até parecia que o
leproso fosse Ele, porque ndo podia entrar nas povoagdes ou 0s seus inimigos encontravam motivos para O
condenar. Curava, perdoava, dava alivio, descanso, fazia as pessoas respirarem uma lufada do Espirito
consolador.

Isto que vou dizer agora, ja o disse tantas vezes que é possivel que algum de vos o tenha ouvido. Em Buenos
Aires, conheci um padre capuchinho — vive ainda; um pouco mais novo do que eu — que € um grande confessor.
Diante do confessionario havia sempre uma fila de gente, muitas pessoas — todos: gente humilde, gente
abastada, sacerdotes, freiras, uma fila sem fim de pessoas, passava todo o dia a confessar. Ele € um grande
perdoador. Sempre encontra a estrada para perdoar e fazer avancar um passo mais. E um dom do Espirito. E
perdoa, mas as vezes vém-lhe escrupulos de ter perdoado demasiado. E, falando nés uma vez, disse-me: «As
vezes, tenho estes escrupulos». E perguntei-lhe: «Que fazes, quando tens estes escrupulos?» — «Vou diante do
sacrario, olho para o Senhor e digo-Lhe: “Senhor, perdoai-me! Hoje perdoei muito. Mas fique claro que a culpa
€ vossa, porque fostes Vos a dar-me o mau exemplo». Ou seja, melhorava a misericordia com mais
misericordia.

Por ultimo, neste ponto da Confisséo, dois conselhos: O primeiro, nunca adotem o olhar do funcionario, de
guem sO vé «casos» e livra-se deles. A misericordia livra-nos de ser um padre juiz-funcionario que, a forga —
digamos — de tanto julgar «casos», perde a sensibilidade pelas pessoas e pelos rostos. Quando estava no 2°
Ano de Teologia, lembro-me que fui com os meus colegas ouvir o exame de «audiendas», que se fazia no 3°
Ano de Teologia, antes da Ordenagado. Fomos para aprender um pouco; sempre se aprendia. E recordo que
entdo a um companheiro fizeram uma pergunta sobre a justi¢a, de iure, mas muito intrincada, muito artificial... E
aquele companheiro disse com muita humildade: «Mas, padre, isto ndo se encontra na vida!» — «Mas encontra-
se nos livros...» Aquela moral «dos livros», sem experiéncia. A regra de Jesus é «julgar como queremos ser
julgados». Na medida intima que uma pessoa emprega para julgar se a trataram com dignidade, se a ignoraram
ou maltrataram, se a ajudaram a levantar-se..., esta a chave para julgar os outros (tenhamos presente que o
Senhor confia nesta medida, tao subjetivamente pessoal). E ndo tanto porque essa medida seja a «melhory,
mas porque € sincera e, a partir dela, pode-se construir uma boa relagdo. O segundo conselho: Nao sejais
curiosos no confessionario. Ja aludi a isto. Conta Santa Teresinha que, quando recebia as confidéncias das
suas novigas, evitava cuidadosamente perguntar como terminaram as coisas. Dominava a curiosidade sobre a
alma das pessoas (cf. Histéria de uma alma: Manuscrito C, dirigido @ Madre Gonzaga, c. X, 32vs.). E préprio da
misericérdia «cobrir com o seu manto», cobrir o pecado para nao ferir a dignidade. E belo aquele episddio dos
dois filhos de Noé, que cobriram com o manto a nudez do pai que se embriagara (cf. Gn 9, 23).

A dimenséo social das obras de misericordia

Digamos agora duas palavras sobre a dimensé&o social das obras de misericérdia. No fim dos Exercicios, Santo
Inacio coloca a «contemplagao para chegar ao amory, que liga a vivéncia na oragdao com a vida quotidiana. E
faz-nos refletir que o amor se deve colocar mais nas obras do que nas palavras. Estas obras sdo as obras de



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 44

misericordia, as obras que o Pai «de antem&o preparou para nelas caminharmos» (Ef2, 10), as obras que o
Espirito inspira a cada um para o bem comum (cf. 7 Cor 12, 7). Ao mesmo tempo que agradecemos ao Senhor
por tantos beneficios recebidos da sua bondade, pegamos a gracga de levar a todos os homens esta
misericordia que nos salvou a nos.

Proponho-vos, nesta dimensao social, meditar alguns dos paragrafos finais dos Evangelhos. La, o préprio
Senhor estabelece a conexao entre o que recebemos e o que devemos dar. Podemos ler estas conclusdes em
chave de «obras de misericordia» que se realizam no tempo da Igreja em que Jesus ressuscitado vive,
acompanha, envia e atrai a nossa liberdade, que encontra nisso a sua realizagado concreta e renovada em cada
dia.

A conclusao do Evangelho de Mateus diz-nos que o Senhor envia os apostolos com estas palavras: «Ensinai-os
a cumprir tudo quanto vos tenho mandado» (28, 20). Este «ensinar a quem ignora» €, em si mesmo, uma das
obras de misericérdia. E decompde-se como a luz nas demais obras: nas referidas em Mateus 25, que tém
mais a ver com as obras chamadas corporais, e em todos os mandamentos e conselhos evangélicos de
«perdoary, «corrigir fraternalmente», consolar os tristes, suportar as perseguicoes, etc.

Marcos termina com a imagem do Senhor que «cooperava» com os apostolos e «confirma a Palavra com os
sinais que a acompanhavamy». Estes «sinais» tém a carateristica das obras de misericordia. Marcos fala, entre
outras coisas, de curar os doentes e expulsar os espiritos maus (cf. 16, 17-18).

Lucas continua o seu Evangelho com o livro dos «Atos - praxeis - dos Apdstolos», narrando o seu modo de
proceder e as obras que realizam, guiados pelo Espirito.

Jodo termina, aludindo a «muitas outras coisas» (21, 25) ou «sinais» (20, 30) que Jesus fez. As agdes do
Senhor, as suas obras nao sdo meros factos mas sinais em que se manifestam, de forma pessoal e Unica por
cada um, o seu amor e a sua misericérdia.

Podemos contemplar o Senhor, que nos envia a fazer este trabalho, através da imagem de Jesus
misericordioso, tal como foi revelada a Irma Faustina. Naquela imagem, podemos ver a Misericérdia como uma
unica luz que vem da interioridade de Deus e que, ao passar pelo coracao de Cristo, sai diversificada com uma
cor prépria para cada obra de misericordia.

As obras de misericérdia sao infinitas, cada uma com o seu cunho pessoal, com a histoéria de cada rosto. Nao
sdo apenas as sete corporais e as sete espirituais em geral. Ou melhor: estas, assim enumeradas, sdo como
matérias-primas — as da prépria vida — que, quando as maos da misericordia as tocam e moldam, se
transformam, cada uma delas, num trabalho artesanal. Uma obra que se multiplica como o p&o nos cestos, que
cresce desmedidamente como a semente de mostarda. Com efeito, a misericordia é fecunda e inclusiva. Estas
duas carateristicas importantes: a misericérdia é fecunda e inclusiva. E verdade que estamos habituados a
pensar nas obras de misericordia uma a uma e enquanto ligadas a uma obra: hospitais para os doentes, sopa
dos pobres para os famintos, abrigos para os que vivem pela estrada, escolas para quem precisa de instrugao,
o confessionario e a diregao espiritual para quem necessita de conselho e perdao... Mas, se as olharmos em
conjunto, a mensagem que dai resulta € que a misericordia tem por objeto a prépria vida humana na sua
totalidade. A nossa propria vida, enquanto «carney, é faminta e sedenta, carecida de vestuario, casa e visitas,
bem como de um enterro digno, coisa que ninguém pode fazer para si mesmo. Mesmo o mais rico, ao morrer,
fica reduzido a uma miséria e ninguém leva atras do cortejo funebre o camidao com a mercadoria da casa
mudada. A nossa propria vida, enquanto «espiritoy, precisa de ser educada, corrigida e encorajada, consolada.
Esta € uma palavra muito importante na biblia: pensemos no Livro da Consolacao de Israel, no profeta Isaias.
Temos necessidade que outros nos aconselhem, perdoem, apoiem e rezem por nés. Na familia, praticam-se
estas obras de misericordia de forma t&o justa e desinteressada que nem se da por ela, mas basta que, numa
familia com criangas pequenas, falte a mae para que tudo fique na miséria. A miséria mais absoluta e cruel é a
duma crianga na rua, sem pais, a mercé dos abutres.

Pedimos a graca de ser sinal e instrumento; agora trata-se de «agir», e ndo apenas de ter gestos, mas de fazer



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 45

obras, institucionalizar, criar uma cultura da misericérdia, que ndo € a mesma coisa que uma cultura de
beneficéncia — ha que distinguir —. Langando maos ao trabalho, sentimos imediatamente que € o Espirito quem
mobiliza e faz avancar estas obras. E fa-lo utilizando os sinais e instrumentos que deseja, embora as vezes nao
«sejam» em si mesmos o0s mais aptos. Mais ainda: dir-se-ia que, para exercer as obras de misericérdia, o
Espirito prefira os instrumentos mais pobres, os mais humildes e insignificantes, sendo eles mesmos os mais
necessitados desse primeiro raio da misericordia divina. Estes sdo aqueles que melhor se deixam formar e
preparar para realizar um servigo de verdadeira eficacia e qualidade. A alegria de se sentir «servos inuteis», a
guem o Senhor abengoa com a fecundidade da sua graga e que Ele préprio faz sentar a sua mesa e nos serve
a Eucaristia, € uma confirmacao de que estamos a trabalhar nas suas obras de misericérdia.

O nosso povo fiel gosta de congregar-se a volta das obras de misericordia. Basta vir a uma Audiéncia Geral das
quartas-feiras para vermos a quantidade de grupos de pessoas que se ddo as maos para praticar obras de
misericordia. Tanto nas celebragdes — penitenciais e festivas — como na agao solidaria e formadora, o nosso
povo deixa-se convocar e conduzir € de uma forma que nem todos se dao conta e valorizam, apesar de
falharem muitos outros planos pastorais centrados em dindmicas mais abstratas. A presenca macica do nosso
povo fiel nos nossos santuarios e peregrinagdes, uma presenga andénima — s6 anénima por excesso de rostos e
pelo desejo de fazer-se ver apenas por Aquele e Aquela que os olham com misericérdia —, bem como a
colaboragado também numerosa que, sustentando com o seu trabalho tantas obras solidarias, deve ser motivo
de atencao, apreco e promocao da nossa parte. E foi uma surpresa para mim ver como aqui, na ltalia, estas
organizagdes sao tao fortes e congregam tantas pessoas.

Como sacerdotes, pegamos duas gragas ao Bom Pastor: a de nos deixarmos guiar pelo sensus fidei do nosso
povo fiel e também pelo seu «sentido do pobre». Ambos os «sentidos» estao ligados com o seu «sensus
Christi» — de que fala Sao Paulo —, com o amor e a fé que o0 nosso povo tem por Jesus.

Terminemos rezando Alma de Cristo, que é uma boa oragao para pedir misericordia ao Senhor que veio
encarnado, que nos «misericordia» com o seu proprio Corpo € Alma. Pegcamos-Lhe que nos «misericordie»
juntamente com o seu povo: a sua alma, pedimos «santificai-nos»; ao seu corpo, suplicamos «salvai-nos»; ao
seu sangue, rogamos «inebriai-nosy, tirai-nos qualquer outra sede que nao seja de Vds; a agua do seu lado,
pedimos «lavai-nos»; a sua paixao, rogamos «confortai-nos», consolai o vosso povo, 6 Senhor crucificado; nas
vossas chagas — suplicamo-Vos —, escondei-nos»... Nao permitais, Senhor, que 0 vosso povo se separe de
Voés. Que nada e ninguém nos separe da vossa misericordia; defendei-nos das ciladas do inimigo maligno.
Assim poderemos cantar as misericordias do Senhor juntamente com todos os vossos Santos, quando nos
mandardes ir para Vos.

Algumas vezes chegam-me comentarios de sacerdotes que dizem: «Este Papa malha-nos demais, censura-
nos». E qualquer bastonada, qualquer censura existe. Mas devo dizer que fiquei edificado com muitos
sacerdotes, com tantos bons padres! Com aqueles — conheci-os — que dormiam com o telefone na mesinha de
cabeceira (ainda ndo havia a secretaria telefonica) e ninguém morria sem os sacramentos; chamavam a
qualquer hora, eles levantavam-se e iam. Bons sacerdotes! E agradeco ao Senhor esta graga. Somos todos
pecadores, mas podemos dizer que ha muitos bons, santos sacerdotes que trabalham em siléncio e
escondidos. As vezes ha um escandalo, mas sabemos que faz mais barulho uma arvore que cai do que uma
floresta que cresce.

Ontem recebi uma carta, deixei-a la com as cartas pessoais. Abri-a antes de vir e creio que foi o Senhor quem
mo sugeriu. E de um paroco na ltalia, paroco de trés aldeias. Penso que nos fara bem ouvir este testemunho de
um NOsso irmao.

Foi escrita em 29 de maio, poucos dias atras.

«Desculpe incomoda-lo. Aproveito os bons oficios dum amigo sacerdote, que se encontra em Roma nestes dias
para o Jubileu Sacerdotal, para despretensiosamente — como simples paroco de trés pequenas paroquias de
montanha; prefiro que me chamem «pastorinho» — lhe fazer chegar algumas consideragbées sobre o meu
servigo pastoral simples, provocadas — e de coragao lho agradego — por algumas coisas que o Santo Padre



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016 46

disse e que me chamam todos os dias a conversdo. Estou ciente de ndo lhe escrever nada de novo.
Certamente tera ja ouvido estas coisas. Mas sinto necessidade também eu de me fazer porta-voz delas.

Impressionou-me e impressiona-me aquele convite que o Santo Padre repetidamente nos faz, a nds pastores,
de ter o odor das ovelhas. Vivo na montanha, e sei bem o que nos quer dizer. Uma pessoa torna-se sacerdote
para sentir aquele odor, que ¢é afinal o verdadeiro perfume do rebanho. Como seria bom se o contacto diario e a
visita assidua do nosso rebanho — a verdadeira razdo da nossa vocacgédo — ndo fossem substituidos por
incumbéncias administrativas e burocraticas das pardquias, da escola infantil, e muito mais! Tenho a sorte de
dispor de leigos bons e validos que seguem de perto estas coisas. Mas ha sempre aquelas incumbéncias
Jjuridicas do paroco, enquanto unico e exclusivo representante legal. Por isso, no fim de contas, ele tem sempre
de acorrer a tudo, relegando as vezes a visita aos doentes, as familias para o dltimo lugar, feitas talvez a pressa
e de qualquer modo. Falo por experiéncia pessoal: as vezes é verdadeiramente frustrante constatar como na
minha vida de sacerdote corro tanto pelo aparato burocratico e administrativo, deixando depois o povo, aquele
pequeno rebanho que me foi confiado, quase abandonado a si mesmo. Creia-me, Santo Padre, é triste e muitas
vezes apetece-me chorar por esta caréncia. Uma pessoa procura organizar-se, mas, no fim, é apenas o
turbilhdo das coisas quotidianas.

Outro aspeto, igualmente sublinhado pelo Santo Padre: a caréncia de paternidade. Diz-se que a sociedade de
hoje é carente de pais e mées. Mas parece-me constatar que as vezes também nds renunciamos a esta
paternidade espiritual, reduzindo-nos tremendamente a burocratas do sagrado, com a triste consequéncia de
nos sentirmos depois abandonados a nés mesmos. Uma paternidade dificil, que depois se repercute
inevitavelmente nos nossos superiores, também eles ocupados por compreensiveis incumbéncias e
problematicas, correndo assim o risco de viverem connosco uma relagao formal, ligada mais a gestao da
comunidade do que a nossa vida de homens, de crentes e de sacerdotes.

Mas tudo isto — e concluo — n&o tira a alegria e a paixdo de ser padre para o povo e com o povo. Se as vezes
como pastor ndo tenho o odor das ovelhas, sempre me comovo com o meu rebanho que ndo perdeu o odor do
pastor! Como é bom, Santo Padre, quando nos damos conta de que as ovelhas ndo nos deixam sozinhos, tém
o termdmetro do nosso estar la para elas e, se por acaso o pastor se afasta e perde o trilho, elas agarram-no e
seguram-no pela mdo. Nao cessarei jamais de agradecer ao Senhor, porque sempre nos salva através do seu
rebanho, aquele rebanho que nos foi confiado, aquele povo simples, bom, humilde e sereno, aquele rebanho
que é a verdadeira graga do pastor.

De modo confidencial fiz-lhe chegar estas breves e simples consideragées, porque o Santo Padre esta perto do
rebanho, € capaz de compreender e pode continuar a ajudar-nos e apoiar-nos. Rezo pelo Santo Padre e
agradecgo-lhe inclusive aqueles “puxbes de orelhas” que sinto necessarios para o meu caminho. Abengoe-me,
Papa Francisco, e reze por mim e pelas minhas pardquias».

Assina e, no fim, aquele gesto préprio dos pastores: «Deixo uma pequena oferta. Reze pelas minhas
comunidades, particularmente por alguns doentes graves e por algumas familias com dificuldades econdmicas
e ndo so. Obrigado!»

Este € um irmao nosso. Ha tantos iguais, tantos! Mesmo aqui, seguramente. Muitos. Indica-nos a estrada. E
vamos para diante! Nao percamos a oragao. Rezai como puderdes; e, se cairdes de sono diante do Sacrario,
bendito seja ele. Mas rezai. Nao percais isto. Nao percais o deixar-vos olhar por Nossa Senhora e olha-La como
Mae. Nao percais o zelo, empenhai-vos... Nao percais a proximidade e a disponibilidade as pessoas, e — permiti
que vo-lo diga — ndo percais o sentido do humor. E vamos para diante!

[00920-P0O.02] [Texto original: Italiano]

[B0396-XX.02]



Bollettino N. 0396 - 02.06.2016

a7



