2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0319
Venerdi 06.05.2016

Conferimento del Premio Internazionale Carlo Magno 2016 a Sua Santita Papa Francesco

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 12 di oggi, nella Sala Regia del Palazzo Apostolico Vaticano & stato conferito a Sua Santita Papa
Francesco il Premio Internazionale Carlo Magno 2016.

Alla presenza di numerose autorita, la cerimonia € stata introdotta dal discorso del Sindaco di Aachen, Sig.
Marcel Philipp.

Quindi il Presidente del Comitato direttivo dell’Associazione per I'assegnazione del Premio Internazionale Carlo
Magno di Aquisgrana — Per I'Unita dell’Europa, Sig. Jurgen Linden ha dato lettura dell’attestato del Premio che
recita: “Il 6 maggio 2016, in Vaticano (Roma), a Sua Santita Papa Francesco € stato conferito il Premio
Internazionale Carlo Magno di Aquisgrana in tributo al Suo straordinario impegno a favore della pace, della
comprensione e della misericordia in una societa europea di valori’ e insieme al Sindaco di Aachen ha
consegnato il Premio al Papa.

La cerimonia € proseguita con gli interventi del Presidente del Parlamento europeo, On.le Martin Schulz, del



Presidente della Commissione europea, On.le Jean-Claude Junker e del Presidente del Consiglio europeo,
On.le Donald Tusk.

Infine Papa Francesco ha pronunciato il discorso che riportiamo di seguito:

Discorso del Santo Padre

[llustri Ospiti,

vi porgo il mio cordiale benvenuto e vi ringrazio per la vostra presenza. Sono grato in particolare ai Signori
Marcel Philipp, Jirgen Linden, Martin Schulz, Jean-Claude Juncker e Donald Tusk per le loro cortesi parole.
Desidero ribadire la mia intenzione di offrire il prestigioso Premio, di cui vengo onorato, per 'Europa: non
compiamo infatti un gesto celebrativo; cogliamo piuttosto I'occasione per auspicare insieme uno slancio nuovo e
coraggioso per questo amato Continente.

La creativita, I'ingegno, la capacita di rialzarsi e di uscire dai propri limiti appartengono all’anima dell’Europa. Nel
secolo scorso, essa ha testimoniato all'umanita che un nuovo inizio era possibile: dopo anni di tragici scontri,
culminati nella guerra piu terribile che si ricordi, & sorta, con la grazia di Dio, una novita senza precedenti nella
storia. Le ceneri delle macerie non poterono estinguere la speranza e la ricerca dell’altro, che arsero nel cuore
dei Padri fondatori del progetto europeo. Essi gettarono le fondamenta di un baluardo di pace, di un edificio
costruito da Stati che non si sono uniti per imposizione, ma per la libera scelta del bene comune, rinunciando
per sempre a fronteggiarsi. L’'Europa, dopo tante divisioni, ritrovo finalmente sé stessa e inizid a edificare la sua
casa.

Questa «famiglia di popoli»1, lodevolmente diventata nel frattempo piu ampia, in tempi recenti sembra sentire
meno proprie le mura della casa comune, talvolta innalzate scostandosi dall’illuminato progetto architettato dai
Padri. Quell’atmosfera di novita, quell’ardente desiderio di costruire I'unita paiono sempre piu spenti; noi figli di
quel sogno siamo tentati di cedere ai nostri egoismi, guardando al proprio utile e pensando di costruire recinti
particolari. Tuttavia, sono convinto che la rassegnazione e la stanchezza non appartengono all’anima
dell’Europa e che anche «le difficolta possono diventare promotrici potenti di unita»2.

Nel Parlamento europeo mi sono permesso di parlare di Europa nonna. Dicevo agli Eurodeputati che da diverse
parti cresceva I'impressione generale di un’Europa stanca e invecchiata, non fertile e vitale, dove i grandi ideali
che hanno ispirato I'Europa sembrano aver perso forza attrattiva; un’Europa decaduta che sembra abbia perso
la sua capacita generatrice e creatrice. Un’Europa tentata di voler assicurare e dominare spazi piu che generare
processi di inclusione e trasformazione; un’Europa che si va “trincerando” invece di privilegiare azioni che
promuovano nuovi dinamismi nella societa; dinamismi capaci di coinvolgere e mettere in movimento tutti gli
attori sociali (gruppi e persone) nella ricerca di nuove soluzioni ai problemi attuali, che portino frutto in importanti
avvenimenti storici; un’Europa che lungi dal proteggere spazi si renda madre generatrice di processi (cfr Esort.
ap. Evangelii gaudium, 223).

Che cosa ti € successo, Europa umanistica, paladina dei diritti del’'uomo, della democrazia e della liberta? Che
cosa ti & successo, Europa terra di poeti, filosofi, artisti, musicisti, letterati? Che cosa ti & successo, Europa
madre di popoli e nazioni, madre di grandi uomini e donne che hanno saputo difendere e dare la vita per la
dignita dei loro fratelli?

Lo scrittore Elie Wiesel, sopravvissuto ai campi di sterminio nazisti, diceva che oggi € capitale realizzare una
“trasfusione di memoria”. E’ necessario “fare memoria”, prendere un po’ di distanza dal presente per ascoltare la
voce dei nostri antenati. La memoria non solo ci permettera di non commettere gli stessi errori del passato (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 108), ma ci dara accesso a quelle acquisizioni che hanno aiutato i nostri popoli ad
attraversare positivamente gli incroci storici che andavano incontrando. La trasfusione della memoria ci libera da
quella tendenza attuale spesso piu attraente di fabbricare in fretta sulle sabbie mobili dei risultati immediati che
potrebbero produrre «una rendita politica facile, rapida ed effimera, ma che non costruiscono la pienezza
umanay (ibid., 224).



3

A tal fine ci fara bene evocare i Padri fondatori del’Europa. Essi seppero cercare strade alternative, innovative in
un contesto segnato dalle ferite della guerra. Essi ebbero I'audacia non solo di sognare I'idea di Europa, ma
osarono trasformare radicalmente i modelli che provocavano soltanto violenza e distruzione. Osarono cercare
soluzioni multilaterali ai problemi che poco a poco diventavano comuni.

Robert Schuman, in quello che molti riconoscono come I'atto di nascita della prima comunita europea, disse:
«L’Europa non si fara in un colpo solo, né attraverso una costruzione d’insieme; essa si fara attraverso
realizzazioni concrete, creanti anzitutto una solidarieta di fatto» 3. Proprio ora, in questo nostro mondo dilaniato e
ferito, occorre ritornare a quella solidarieta di fatto, alla stessa generosita concreta che segui il secondo conflitto
mondiale, perché — proseguiva Schuman - «la pace mondiale non potra essere salvaguardata senza sforzi
creatori che siano all’altezza dei pericoli che la minacciano»4. | progetti dei Padri fondatori, araldi della pace e
profeti dell’avvenire, non sono superati: ispirano, oggi pit che mai, a costruire ponti e abbattere muri. Sembrano
esprimere un accorato invito a non accontentarsi di ritocchi cosmetici o di compromessi tortuosi per correggere
qualche trattato, ma a porre coraggiosamente basi nuove, fortemente radicate; come affermava Alcide De
Gasperi, «tutti egualmente animati dalla preoccupazione del bene comune delle nostre patrie europee, della
nostra Patria Europa, ricominciare, senza paura un «lavoro costruttivo che esige tutti i nostri sforzi di paziente e
lunga cooperazione»5.

Questa trasfusione della memoria ci permette di ispirarci al passato per affrontare con coraggio il complesso
quadro multipolare dei nostri giorni, accettando con determinazione la sfida di “aggiornare” l'idea di Europa.
Un’Europa capace di dare alla luce un nuovo umanesimo basato su tre capacita: la capacita di integrare, la
capacita di dialogare e la capacita di generare.

Capacita di integrare

Erich Przywara, nella sua magnifica opera L’idea di Europa, ci sfida a pensare la citta come un luogo di
convivenza tra varie istanze e livelli. Egli conosceva quella tendenza riduzionistica che abita in ogni tentativo di
pensare e sognare il tessuto sociale. La bellezza radicata in molte delle nostre citta si deve al fatto che sono
riuscite a conservare nel tempo le differenze di epoche, di nazioni, di stili, di visioni. Basta guardare
l'inestimabile patrimonio culturale di Roma per confermare ancora una volta che la ricchezza e il valore di un
popolo si radica proprio nel saper articolare tutti questi livelli in una sana convivenza. | riduzionismi e tutti gli
intenti uniformanti, lungi dal generare valore, condannano i nostri popoli a una crudele poverta: quella
dell'esclusione. E lungi dall'apportare grandezza, ricchezza e bellezza, I'esclusione provoca vilta, ristrettezza e
brutalita. Lungi dal dare nobilta allo spirito, gli apporta meschinita.

Le radici dei nostri popoli, le radici dell’Europa si andarono consolidando nel corso della sua storia imparando a
integrare in sintesi sempre nuove le culture piu diverse e senza apparente legame tra loro. L’identita europea €,
ed & sempre stata, un’identita dinamica e multiculturale.

L’attivita politica sa di avere tra le mani questo lavoro fondamentale e non rinviabile. Sappiamo che «il tutto & piu
delle parti, e anche della loro semplice sommay, per cui si dovra sempre lavorare per «allargare lo sguardo per
riconoscere un bene piu grande che portera benefici a tutti noi» (Esort. ap. Evangelii gaudium, 235). Siamo
invitati a promuovere un’integrazione che trova nella solidarieta il modo in cui fare le cose, il modo in cui
costruire la storia. Una solidarieta che non pud mai essere confusa con I'elemosina, ma come generazione di
opportunita perché tutti gli abitanti delle nostre citta — e di tante altre citta — possano sviluppare la loro vita con
dignita. Il tempo ci sta insegnando che non basta il solo inserimento geografico delle persone, ma la sfida € una
forte integrazione culturale.

In questo modo la comunita dei popoli europei potra vincere la tentazione di ripiegarsi su paradigmi unilaterali e
di avventurarsi in “colonizzazioni ideologiche”; riscoprira piuttosto I'ampiezza dell’anima europea, nata
dall’incontro di civilta e popoli, piu vasta degli attuali confini dell’Unione e chiamata a diventare modello di nuove
sintesi e di dialogo. Il volto dell’Europa non si distingue infatti nel contrapporsi ad altri, ma nel portare impressi i
tratti di varie culture e la bellezza di vincere le chiusure. Senza questa capacita di integrazione le parole
pronunciate da Konrad Adenauer nel passato risuoneranno oggi come profezia di futuro: «ll futuro
dell’Occidente non & tanto minacciato dalla tensione politica, quanto dal pericolo della massificazione, della



4

uniformita del pensiero e del sentimento; in breve, da tutto il sistema di vita, dalla fuga dalla responsabilita, con
I'unica preoccupazione per il proprio io»6.

Capacita di dialogo

Se c’e una parola che dobbiamo ripetere fino a stancarci &€ questa: dialogo. Siamo invitati a promuovere una
cultura del dialogo cercando con ogni mezzo di aprire istanze affinché questo sia possibile e ci permetta di
ricostruire il tessuto sociale. La cultura del dialogo implica un autentico apprendistato, un’ascesi che ci aiuti a
riconoscere I'altro come un interlocutore valido; che ci permetta di guardare lo straniero, il migrante,
I'appartenente a un’altra cultura come un soggetto da ascoltare, considerato e apprezzato. E’ urgente per noi
0ggi coinvolgere tutti gli attori sociali nel promuovere «una cultura che privilegi il dialogo come forma di
incontro», portando avanti «la ricerca di consenso e di accordi, senza pero separarla dalla preoccupazione per
una societa giusta, capace di memoria e senza esclusioni» (Esort. ap. Evangelii gaudium, 239). La pace sara
duratura nella misura in cui armiamo i nostri figli con le armi del dialogo, insegniamo loro la buona battaglia
dell'incontro e della negoziazione. In tal modo potremo lasciare loro in eredita una cultura che sappia delineare
strategie non di morte ma di vita, non di esclusione ma di integrazione.

Questa cultura del dialogo, che dovrebbe essere inserita in tutti i curriculi scolastici come asse trasversale delle
discipline, aiutera ad inculcare nelle giovani generazioni un modo di risolvere i conflitti diverso da quello a cui li
stiamo abituando. Oggi ci urge poter realizzare “coalizioni” non piu solamente militari o economiche ma culturali,
educative, filosofiche, religiose. Coalizioni che mettano in evidenza che, dietro molti conflitti, € spesso in gioco il
potere di gruppi economici. Coalizioni capaci di difendere il popolo dall’essere utilizzato per fini impropri.
Armiamo la nostra gente con la cultura del dialogo e dell'incontro.

Capacita di generare

Il dialogo e tutto cio che esso comporta ci ricorda che nessuno pu0 limitarsi ad essere spettatore né mero
osservatore. Tutti, dal piu piccolo al piu grande, sono parte attiva nella costruzione di una societa integrata e
riconciliata. Questa cultura & possibile se tutti partecipiamo alla sua elaborazione e costruzione. La situazione
attuale non ammette meri osservatori di lotte altrui. Al contrario, & un forte appello alla responsabilita personale
e sociale.

In questo senso i nostri giovani hanno un ruolo preponderante. Essi non sono il futuro dei nostri popoli, sono il
presente; sono quelli che gia oggi con i loro sogni, con la loro vita stanno forgiando lo spirito europeo. Non
possiamo pensare il domani senza offrire loro una reale partecipazione come agenti di cambiamento e di
trasformazione. Non possiamo immaginare I'Europa senza renderli partecipi e protagonisti di questo sogno.

Ultimamente ho riflettuto su questo aspetto e mi sono chiesto: come possiamo fare partecipi i nostri giovani di
questa costruzione quando li priviamo di lavoro; di lavori degni che permettano loro di svilupparsi per mezzo
delle loro mani, della loro intelligenza e delle loro energie? Come pretendiamo di riconoscere ad essi il valore di
protagonisti, quando gli indici di disoccupazione e sottoccupazione di milioni di giovani europei sono in
aumento? Come evitare di perdere i nostri giovani, che finiscono per andarsene altrove in cerca di ideali e senso
di appartenenza perché qui, nella loro terra, non sappiamo offrire loro opportunita e valori?

«La giusta distribuzione dei frutti della terra e del lavoro umano non € mera filantropia. E’ un dovere morale».7
Se vogliamo pensare le nostre societa in un modo diverso, abbiamo bisogno di creare posti di lavoro dignitoso e
ben remunerato, specialmente per i nostri giovani.

Cio richiede la ricerca di nuovi modelli economici piu inclusivi ed equi, non orientati al servizio di pochi, ma al
beneficio della gente e della societa. E questo ci chiede il passaggio da un’economia liquida a un’economia
sociale. Penso ad esempio all’economia sociale di mercato, incoraggiata anche dai miei Predecessori (cfr
Giovanni Paolo I, Discorso allAmbasciatore della R.F. di Germania, 8 novembre 1990). Passare da
un’economia che punta al reddito e al profitto in base alla speculazione e al prestito a interesse ad un’economia
sociale che investa sulle persone creando posti di lavoro e qualificazione.

Dobbiamo passare da un’economia liquida, che tende a favorire la corruzione come mezzo per ottenere profitti,



5

a un’economia sociale che garantisce I'accesso alla terra, al tetto per mezzo del lavoro come ambito in cui le
persone e le comunita possano mettere in gioco «molte dimensioni della vita: la creativita, la proiezione nel
futuro, lo sviluppo delle capacita, I'esercizio dei valori, la comunicazione con gli altri, un atteggiamento di
adorazione. Perci0 la realta sociale del mondo di oggi, al di la degli interessi limitati delle imprese e di una
discutibile razionalita economica, esige che “si continui a perseguire quale priorita I'obiettivo dell’accesso al
lavoro [...] per tutti"8» (Enc. Laudato si’, 127).

Se vogliamo mirare a un futuro che sia dignitoso, se vogliamo un futuro di pace per le nostre societa, potremo
raggiungerlo solamente puntando sulla vera inclusione: «quella che da il lavoro dignitoso, libero, creativo,
partecipativo e solidale».9 Questo passaggio (da un’economia liquida a un’economia sociale) non solo dara
nuove prospettive e opportunita concrete di integrazione e inclusione, ma ci aprira nuovamente la capacita di
sognare quell’'umanesimo, di cui 'Europa €& stata culla e sorgente.

Alla rinascita di un’Europa affaticata, ma ancora ricca di energie e di potenzialita, puo e deve contribuire la
Chiesa. Il suo compito coincide con la sua missione: I'annuncio del Vangelo, che oggi piu che mai si traduce
soprattutto nell’andare incontro alle ferite del’'uomo, portando la presenza forte e semplice di Gesu, la sua
misericordia consolante e incoraggiante. Dio desidera abitare tra gli uomini, ma puo farlo solo attraverso uomini
e donne che, come i grandi evangelizzatori del continente, siano toccati da Lui e vivano il Vangelo, senza
cercare altro. Solo una Chiesa ricca di testimoni potra ridare I'acqua pura del Vangelo alle radici dell’Europa. In
questo, il cammino dei cristiani verso la piena unita & un grande segno dei tempi, ma anche 'esigenza urgente
di rispondere all’appello del Signore «perché tutti siano una sola cosa» (Gv 17,21).

Con la mente e con il cuore, con speranza e senza vane nostalgie, come un figlio che ritrova nella madre
Europa le sue radici di vita e di fede, sogno un nuovo umanesimo europeo, «un costante cammino di
umanizzazioney, cui servono «memaoria, coraggio, sana € umana utopia»10. Sogno un’Europa giovane, capace
di essere ancora madre: una madre che abbia vita, perché rispetta la vita e offre speranze di vita. Sogno
un’Europa che si prende cura del bambino, che soccorre come un fratello il povero e chi arriva in cerca di
accoglienza perché non ha piu nulla e chiede riparo. Sogno un’Europa che ascolta e valorizza le persone malate
e anziane, perché non siano ridotte a improduttivi oggetti di scarto. Sogno un’Europa, in cui essere migrante non
e delitto, bensi un invito ad un maggior impegno con la dignita di tutto I'essere umano. Sogno un’Europa dove i
giovani respirano I'aria pulita del’'onesta, amano la bellezza della cultura e di una vita semplice, non inquinata
dagli infiniti bisogni del consumismo; dove sposarsi e avere figli sono una responsabilita e una gioia grande, non
un problema dato dalla mancanza di un lavoro sufficientemente stabile. Sogno un’Europa delle famiglie, con
politiche veramente effettive, incentrate sui volti piu che sui numeri, sulle nascite dei figli piu che sul’aumento
dei beni. Sogno un’Europa che promuove e tutela i diritti di ciascuno, senza dimenticare i doveri verso tutti.
Sogno un’Europa di cui non si possa dire che il suo impegno per i diritti umani & stato la sua ultima utopia.
Grazie.

1 Discorso al Parlamento europeo, Strasburgo, 25 novembre 2014.

2 Ibid.

3 Dichiarazione del 9 Maggio 1950, Salon de I'Horloge, Quai d’Orsay, Parigi.

4 Ibid.

5 Discorso alla Conferenza Parlamentare Europea, Parigi, 21 aprile 1954.

6 Discorso all’Assemblea degli artigiani tedeschi, Disseldorf, 27 aprile 1952.

7 Discurso a los movimientos populares en Bolivia, Santa Cruz de la Sierra, 9 luglio 2015.
8 Benedetto XVI, Lett. Enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), 32: AAS 101 (2009), 666.
9 Discurso a los movimientos populares en Bolivia, Santa Cruz de la Sierra, 9 luglio 2015.
10 Discorso al Consiglio d'Europa, Strasburgo, 25 novembre 2014.

[00735-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese




Honorables invités,

Je vous souhaite la bienvenue et je vous remercie de votre présence. Je suis reconnaissant, en particulier, a
Messieurs Marcel Philipp, Jurgen Linden, Martin Schulz, Jean-Claude Juncker et Donald Tusk pour leurs
aimables paroles. Je voudrais redire mon intention de dédier le prestigieux Prix, dont je viens d’étre honoré, a
I'Europe: en effet, nous ne sommes pas en train d’accomplir un geste de célébration; nous saisissons plutét
I'occasion pour souhaiter ensemble un élan nouveau et courageux a ce cher continent.

La créativité, le génie, la capacité de se relever et de sortir de ses propres limites caractérisent 'ame de
I'Europe. Au siécle dernier, elle a témoigné a 'humanité qu’'un nouveau départ était possible: aprés des années
de conflits tragiques, qui ont abouti a la plus terrible guerre dont on se souvienne, est apparue dans I'histoire,
par la grace de Dieu, une nouveauté sans précédent. Les cendres des décombres n’ont pas pu éteindre
I'espérance et la recherche de I'autre, qui brilaient dans le coeur des Péres fondateurs du projet européen. lls
ont jeté les fondations d’un rempart de paix, d’un édifice construit par des Etats qui ne s’étaient pas unis de
force, mais par un choix libre du bien commun, en renoncant pour toujours a s’affronter. L’'Europe, aprées tant de
divisions, s’est finalement retrouvée elle-méme et a commenceé a édifier sa maison.

Cette «famille de peuples»1, admirablement agrandie entre temps, derniérement semble moins sentir comme
siens les murs de la maison commune, érigés parfois en s’éloignant du judicieux projet congu par les Péres.
Cette atmosphére de nouveauté, cet ardent désir de construire 'unité paraissent de plus en plus éteints: nous,
les enfants de ce réve, nous sommes tentés de céder a nos égoismes, en ayant en vue notre propre intérét et
en pensant construire des enclos particuliers. Cependant, je suis convaincu que la résignation et la fatigue ne
font pas partie de 'dme de I'Europe et qu’également « lesdifficultés peuvent devenir des promotrices puissantes
d’unité »2.

Au Parlement européen, je me suis permis de parler d’'une Europe grand-mere. Je disais aux Eurodéputés qu’en
bien des endroits grandissait I'impression générale d’'une Europe fatiguée et vieillie, stérile et sans vitalité, ou les
grands idéaux qui ont inspiré I'Europe semblent avoir perdu leur force attractive; une Europe en déclin qui
semble avoir perdu sa capacité génératrice et créative. Une Europe tentée de vouloir assurer et dominer des
espaces plutét que de créer des processus d’inclusion et de transformation: une Europe qui est en train de “se
retrancher” au lieu de privilégier des actions qui promeuvent de nouveaux dynamismes dans la société; des
dynamismes capables d’impliquer et de mettre en mouvement tous les acteurs sociaux (groupes et personnes)
dans la recherche de solutions nouvelles aux problémes actuels, qui portent du fruit dans d'importants
événements historiques; une Europe qui, loin de protéger les espaces, devienne une mére génératrice de
processus (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 223).

Que t'est-il arrivé, Europe humaniste, paladin des droits de ’'homme, de la démocratie et de la liberté? Que t'est-
il arrivé, Europe terre de poétes, de philosophes, d’artistes, de musiciens, d’hommes de lettres? Que t'est-il
arrivé, Europe mere de peuples et de nations, mere de grands hommes et de grandes femmes qui ont su
défendre et donner leur vie pour la dignité de leurs fréres?

L’écrivain Elie Wiesel, survivant des camps d’extermination nazis, disait qu’il est capital aujourd’hui de réaliser
une “transfusion de mémoire”. Il est nécessaire de “faire mémoire”, de prendre un peu de distance par rapport
au présent pour écouter la voix de nos ancétres. Non seulement la mémoire nous permettra de ne pas
commettre les mémes erreurs du passé (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 108), mais aussi elle nous
donnera accés a ces acquis qui ont aidé nos peuples a traverser, avec un esprit positif, les carrefours
historiques qu'’ils trouvaient marchant. La transfusion de la mémoire nous libére de cette tendance actuelle,
souvent plus attrayante, de fabriquer en hate sur les sables mouvants des résultats immédiats qui pourraient
produire un gain « politique facile, rapide et éphémere, mais qui ne construisent pas la plénitude humaine »
(ibid., n. 224).

A cette fin, cela nous fera du bien d’évoquer les Peres fondateurs de I'Europe. lls ont su chercher des routes
alternatives, innovatrices dans un contexte marqué par les blessures de la guerre. lls ont eu 'audace non
seulement de réver 'idée d’Europe, mais ils ont osé transformer radicalement les modéles qui ne provoquaient
que violence et destruction. lls ont osé chercher des solutions multilatérales aux problémes qui peu a peu



devenaient communs.

Robert Schuman, dans ce que beaucoup reconnaissent comme l'acte de naissance de la premiére communauté
européenne, a dit: « I'Europe ne se fera pas d'un coup, ni dans une construction d'ensemble : elle se fera par
des réalisations concrétes, créant d'abord une solidarité de fait »3. A présent justement, dans notre monde
divisé et blessé, il faut retourner a cette solidarité de fait, a la méme générosité concrete qui a suivi le deuxiéme
conflit mondial, parce que, — continuait Schuman — « la paix mondiale ne saurait étre sauvegardée sans des
efforts créateurs a la mesure des dangers qui la menacent »4. Les projets des Péres fondateurs, hérauts de la
paix et prophétes de I'avenir, ne sont pas dépassés: ils inspirent, aujourd’hui plus que jamais, a construire des
ponts et a abattre des murs. lls semblent exprimer une invitation angoissée a ne pas se contenter de retouches
cosmétiques ou de compromis bancals pour corriger quelques traités, mais a poser courageusement de
nouvelles bases, fortement enracinées; comme I'affirmait Alcide De Gasperi, «tous également animés par le
souci du bien commun de nos patries européennes, de notre Patrie I'Europe », recommencer, sans peur un
«travail constructif qui exige tous nos efforts d’'une coopération patiente et longue »5.

Cette transfusion de la mémoire nous permet de nous inspirer du passé pour affronter avec courage le
complexe cadre multipolaire actuel, en acceptant avec détermination le défi d’“actualiser” I'idée de I'Europe.
Une Europe capable de donner naissance a un nouvel humanisme fondé sur trois capacités: la capacité
d’intégrer, la capacité de dialoguer et la capacité de générer.

Capacité d'intégrer

Erich Przywara, dans sa magnifique ceuvre L’idée de I'Europe, nous invite a penser la ville comme un lieu de
cohabitation entre diverses instances et divers niveaux. Il connaissait cette tendance réductionniste qui habite
chaque tentative de penser et de réver le tissu social. La beauté enracinée dans beaucoup de nos villes est due
au fait qu’elles ont réussi a conserver dans le temps les différences d’époques, de nations, de styles, de visions.
I suffit de regarder l'inestimable patrimoine culturel de Rome pour confirmer encore une fois que la richesse et
la valeur d’'un peuple s’enracine justement dans le fait de savoir articuler tous ces niveaux dans une saine
cohabitation. Les réductionnismes et toutes les tentatives d’uniformisation, loin de générer des valeurs,
condamnent nos peuples a une cruelle pauvreté: celle de I'exclusion. Et loin d’apporter grandeur, richesse et
beauté, I'exclusion provoque la lacheté, I'étroitesse et la brutalité. Loin de donner de la noblesse a I'esprit, ils lui
apportent la mesquinerie.

Les racines de nos peuples, les racines de I'Europe se sont consolidées au cours de son histoire du fait qu’elle a
appris a intégrer dans une synthése toujours neuve les cultures les plus diverses et sans lien apparent entre
elles. L'identité européenne est, et a toujours été, une identité dynamique et multiculturelle.

L’activité politique sait qu’elle a entre les mains cette tdche fondamentale et urgente. Nous savons que «le tout
est plus que la partie, et plus aussi que la simple somme de celles-ci », par conséquent, on devra toujours
travailler pour « élargir le regard pour reconnaitre un bien plus grand qui sera bénéfique a tous » (Exhort. ap.
Evangelii gaudium, n. 235). Nous sommes invités a promouvoir une intégration qui trouve dans la solidarité la
maniére de faire les choses, la maniere de construire I'histoire. Une solidarité qui ne peut jamais se confondre
avec 'aumbne, mais comme la création d’opportunités pour que tous les habitants de nos villes — et de tant
d’autres villes — puissent mener leur vie avec dignité. Le temps nous enseigne que la seule insertion
géographique des personnes ne suffit pas, mais que le défi est celui d’'une forte intégration culturelle.

Ainsi, la communauté des peuples européens pourra vaincre la tentation de se replier sur des paradigmes
unilatéraux et de s’aventurer dans des “colonisations idéologiques”; elle redécouvrira plutét la grandeur de
I'ame européenne, née de la rencontre de civilisations et de peuples, plus vaste que les frontiéres actuelles de
I'Union et appelée a devenir un modele de nouvelles synthéses et de dialogue. Le visage de I'Europe ne se
distingue pas, en effet, par 'opposition aux autres, mais par le fait de porter imprimés les traits de diverses
cultures et la beauté de vaincre les fermetures. Sans cette capacité d’intégration, les paroles prononcées par
Konrad Adenauer dans le passé résonneront aujourd’hui comme une prophétie de I'avenir: «L’avenir de
I'Occident n’est pas tant menacé par la tension politique que par le danger de la massification, de I'uniformité de
pensée et de sentiment; bref, par tout le systéme de vie, de la fuite de responsabilité, avec 'unique



préoccupation de son propre moi»6.

Capacité de dialogue

S’il y a un mot que nous devons répéter jusqu’a nous en lasser, c’est celui-ci: dialogue. Nous sommes invités a
promouvoir une culture du dialogue en cherchant par tous les moyens a ouvrir des instances afin qu'’il soit
possible et que cela nous permette de reconstruire le tissu social. La culture du dialogue implique un
apprentissage authentique, une ascése qui nous aide a reconnaitre I'autre comme un interlocuteur valable; qui
nous permette de regarder I'étranger, le migrant, celui qui appartient a une autre culture comme un sujet a
écouter, considéré et apprécié. |l est urgent pour nous aujourd’hui d’'impliquer tous les acteurs sociaux dans la
promotion d’« une culture qui privilégie le dialogue comme forme de rencontre», en promouvant «la recherche
de consensus et d’accords, mais sans la séparer de la préoccupation d’'une société juste, capable de mémoire,
et sans exclusions » (Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 239). La paix sera durable dans la mesure ou nous
armons nos enfants des armes du dialogue, dans la mesure ou nous leur enseignons le bon combat de la
rencontre et de la négociation. Ainsi, nous pourrons leur laisser en héritage une culture qui sait définir des
stratégies non pas de mort mais de vie, non pas d’exclusion mais d’intégration.

Cette culture du dialogue, qui devrait étre insérée dans tous les cursus scolaires comme axe transversal des
disciplines, aidera a inculquer aux jeunes générations une maniere de résoudre les conflits différente de celle a
laquelle nous nous habituons. Aujourd’hui, il est urgent de pouvoir réaliser des “coalitions” non plus uniquement
militaires ou économiques mais culturelles, éducatives, philosophiques, religieuses. Des coalitions qui mettent
en évidence que, derriére beaucoup de conflits, le pouvoir de groupes économiques est souvent en jeu. Des
coalitions capables de défendre le peuple de I'utilisation qu’on fait de lui a des fins impropres. Armons nos gens
de la culture du dialogue et de la rencontre.

Capacite de générer

Le dialogue, et tout qu’il comporte, nous rappelle que personne ne peut se contenter d’étre spectateur ni simple
observateur. Tous, du plus petit au plus grand, sont des acteurs de la construction d’'une société intégrée et
réconciliée. Cette culture est possible si nous participons tous a son élaboration et a sa construction. La
situation actuelle n’admet pas de simples observateurs des luttes d’autrui. Au contraire, c’est un appel fort a la
responsabilité personnelle et sociale.

En ce sens, nos jeunes ont un réle prépondérant. lls ne constituent pas I'avenir de nos peuples, mais ils sont le
présent; ils sont ceux qui, déja par leurs réves, par leur vie, sont en train de forger I'esprit européen. Nous ne
pouvons pas penser I'avenir sans leur offrir une réelle participation comme agents de changement et de
transformation. Nous ne pouvons pas imaginer 'Europe sans les rendre participants et protagonistes de ce réve.

Ces derniers temps, j'ai réfléchi a cet aspect et je me suis demandé: comment pouvons-nous faire participer nos
jeunes a cette construction lorsque nous les privons de travail; de travaux dignes qui leur permettent de se
développer grace a leurs mains, grace a leur intelligence et a leur énergie? Comment voulons-nous leur
reconnaitre la valeur de protagonistes, lorsque les taux de chémage et de sous-emploi de millions de jeunes
européens sont en augmentation? Comment éviter de perdre nos jeunes, qui finissent par aller ailleurs a la
recherche d’idéaux et de sens d’appartenance parce qu'ici, sur leur terre, nous ne savons pas leur offrir des
opportunités et des valeurs?

«La juste distribution des fruits de la terre et du travail humain n'est pas de la pure philanthropie. C’est un devoir
moral»7. Si nous voulons penser nos sociétés d’'une maniére différente, nous avons besoin de créer des postes
d’un travail digne et bien rémunéré, surtout pour nos jeunes.

Cela demande la recherche de nouveaux modéles économiques plus inclusifs et équitables, non orientés vers le
service d'un petit nombre, mais au bénéfice des gens et de la société. Et cela nous demande le passage d’'une
économie liquide a une économie sociale. Je pense par exemple a 'économie sociale de marché, encouragée
par mes Prédécesseurs (cf. Jean-Paul ll, Discours a 'Ambassadeur de la République Fédérale d’Allemagne, 8
novembre 1990). Passer d’'une économie, qui vise au revenu et au profit sur la base de la spéculation et du prét
a intérét, a une économie sociale qui investit dans les personnes en créant des postes de travail et de la



qualification.

Nous devons passer d’une économie liquide, qui tend a favoriser la corruption comme moyen pour obtenir des
profits, @ une économie sociale qui garantit 'acces a la terre, au toit grace au travail comme milieu ou les
personnes et les communautés peuvent mettre en jeu « plusieurs dimensions de la vie [...] : la créativité, la
projection vers I'avenir, le développement des capacités, la mise en pratique de valeurs, la communication avec
les autres, une attitude d’adoration. C’est pourquoi, dans la réalité sociale mondiale actuelle, au-dela des
intéréts limités des entreprises et d’'une rationalité économique discutable, il est nécessaire que “I'on continue a
se donner comme objectif prioritaire I'acces au travail...pour tous "8» (Enc. Laudato si’, n. 127).

Si nous voulons envisager un avenir qui soit digne, si nous voulons un avenir de paix pour nos sociétés, nous
pourrons I'atteindre uniquement en misant sur la vraie inclusion: «celle qui donne le travail digne, libre, créatif,
participatif et solidaire ».9 Ce passage (d’'une économie liquide a une économie sociale) non seulement donnera
de nouvelles perspectives et opportunités concretes d’intégration et d’inclusion, mais aussi nous ouvrira de
nouveau la capacité de réver de cet humanisme dont I'Europe a été le berceau et la source.

L’Eglise peut et doit contribuer a la renaissance d’une Europe affaiblie, mais encore dotée d’énergie et de
potentialités. Son devoir coincide avec sa mission: I'annonce de I'Evangile, qui aujourd’hui plus que jamais se
traduit surtout par le fait d’aller a la rencontre des blessures de ’homme, en portant la présence forte et simple
de Jésus, sa miséricorde consolante et encourageante. Dieu désire habiter parmi les hommes, mais il ne peut le
faire qu’a travers des hommes et des femmes qui, comme les grands évangélisateurs du continent, soient
touchés par lui et vivent 'Evangile, sans chercher autre chose. Seule une Eglise riche de témoins pourra
redonner I'eau pure de I'Evangile aux racines de I'Europe. En cela, le chemin des chrétiens vers la pleine unité
est un grand signe des temps, mais aussi I'exigence pressante de répondre a I'appel du Seigneur «pour que
tous soient un» (Jn 17, 21).

Avec I'esprit et avec le cceur, avec espérance et sans vaine nostalgie, comme un fils qui retrouve dans la mere
Europe ses racines de vie et de foi, je réve d’'un nouvel humanisme européen, d’« un chemin constant
d’humanisation », requérant « la mémoire, du courage, une utopie saine et humaine »10. Je réve d’une Europe
jeune, capable d’étre encore mére: une mere qui ait de la vie, parce qu’elle respecte la vie et offre 'espérance
de vie. Je réve d’une Europe qui prend soin de I'enfant, qui secourt comme un frére le pauvre et celui qui arrive
en recherche d’accueil parce qu’il n’a plus rien et demande un refuge. Je réve d’une Europe qui écoute et
valorise les personnes malades et agées, pour qu’elles ne soient pas réduites a des objets de rejet improductifs.
Je réve d’'une Europe ou étre migrant ne soit pas un délit mais plutot une invitation a un plus grand engagement
dans la dignité de I'étre humain tout entier. Je réve d’'une Europe ou les jeunes respirent I'air pur de 'honnétete,
aiment la beauté de la culture et d’'une vie simple, non polluée par les besoins infinis du consumérisme; ou se
marier et avoir des enfants sont une responsabilité et une grande joie, non un probléme du fait du manque d’'un
travail suffisamment stable. Je réve d’'une Europe des familles, avec des politiques vraiment effectives, centrées
sur les visages plus que sur les chiffres, sur les naissances d’enfants plus que sur 'augmentation des biens. Je
réve d’une Europe qui promeut et défend les droits de chacun, sans oublier les devoirs envers tous. Je réve
d’'une Europe dont on ne puisse pas dire que son engagement pour les droits humains a été sa derniere utopie.
Merci.

1 Discours au Parlement européen, Strasbourg, 25 novembre 2014.

2 Ibid.

3 Déclaration du 9 mai 1950, Salon de I'Horloge, Quai d’Orsay, Paris.

4 Ibid.

5 Discours a la Conférence Parlementaire Européenne, Paris, 21 avril 1954.

6 Discours a 'Assemblée des artisans allemands, Dusseldorf, 27 avril 1952.

7 Discours aux mouvements populaires en Bolivie, Santa Cruz de la Sierra, 9 juillet 2015.
8 Benoit XVI, Lett. Enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 32 : AAS 101 (2009), p. 666.
9 Discours aux mouvements populaires en Bolivie, Santa Cruz de la Sierra, 9 juillet 2015.



10

10 Discours au Conseil d’Europe, Strasbourg, 25 novembre 2014.

[00735-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Distinguished Ladies and Gentlemen,

| offer you a cordial welcome and | thank you for your presence. | am particularly grateful to Messrs Marcel
Philipp, Jirgen Linden, Martin Schulz, Jean-Claude Juncker and Donald Tusk for their kind words. | would like to
reiterate my intention to offer this prestigious award for Europe. For ours is not so much a celebration as a
moment to express our shared hope for a new and courageous step forward for this beloved continent.

Creativity, genius and a capacity for rebirth and renewal are part of the soul of Europe. In the last century,
Europe bore witness to humanity that a new beginning was indeed possible. After years of tragic conflicts,
culminating in the most horrific war ever known, there emerged, by God’s grace, something completely new in
human history. The ashes of the ruins could not extinguish the ardent hope and the quest of solidarity that
inspired the founders of the European project. They laid the foundations for a bastion of peace, an edifice made
up of states united not by force but by free commitment to the common good and a definitive end to
confrontation. Europe, so long divided, finally found its true self and began to build its house.

This “family of peoples”,1 which has commendably expanded in the meantime, seems of late to feel less at
home within the walls of the common home. At times, those walls themselves have been built in a way varying
from the insightful plans left by the original builders. Their new and exciting desire to create unity seems to be
fading; we, the heirs of their dream, are tempted to yield to our own selfish interests and to consider putting up
fences here and there. Nonetheless, | am convinced that resignation and weariness do not belong to the soul of
Europe, and that even “our problems can become powerful forces for unity”.2

In addressing the European Parliament, | used the image of Europe as a grandmother. | noted that there is a
growing impression that Europe is weary, aging, no longer fertile and vital, that the great ideals that inspired
Europe seem to have lost their appeal. There is an impression that Europe is declining, that it has lost its ability
to be innovative and creative, and that it is more concerned with preserving and dominating spaces than with
generating processes of inclusion and change. There is an impression that Europe is tending to become
increasingly “entrenched”, rather than open to initiating new social processes capable of engaging all individuals
and groups in the search for new and productive solutions to current problems. Europe, rather than protecting
spaces, is called to be a mother who generates processes (cf. Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, 223).

What has happened to you, the Europe of humanism, the champion of human rights, democracy and freedom?
What has happened to you, Europe, the home of poets, philosophers, artists, musicians, and men and women of
letters? What has happened to you, Europe, the mother of peoples and nations, the mother of great men and
women who upheld, and even sacrificed their lives for, the dignity of their brothers and sisters?

The writer Elie Wiesel, a survivor of the Nazi death camps, has said that what we need today is a “memory
transfusion”. We need to “remember”, to take a step back from the present to listen to the voice of our forebears.
Remembering will help us not to repeat our past mistakes (cf. Evangelii Gaudium, 108), but also to re-
appropriate those experiences that enabled our peoples to surmount the crises of the past. A memory
transfusion can free us from today’s temptation to build hastily on the shifting sands of immediate results, which
may produce “quick and easy short-term political gains, but do not enhance human fulfilment” (ibid., 224).

To this end, we would do well to turn to the founding fathers of Europe. They were prepared to pursue
alternative and innovative paths in a world scarred by war. Not only did they boldly conceive the idea of Europe,
but they dared to change radically the models that had led only to violence and destruction. They dared to seek
multilateral solutions to increasingly shared problems.



11

Robert Schuman, at the very birth of the first European community, stated that “Europe will not be made all at
once, or according to a single plan. It will be built through concrete achievements which first create a de facto
solidarity”.3 Today, in our own world, marked by so much conflict and suffering, there is a need to return to the
same de facto solidarity and concrete generosity that followed the Second World War, because, as Schuman
noted, “world peace cannot be safeguarded without making creative efforts proportionate to the dangers
threatening it”.4 The founding fathers were heralds of peace and prophets of the future. Today more than ever,
their vision inspires us to build bridges and tear down walls. That vision urges us not to be content with cosmetic
retouches or convoluted compromises aimed at correcting this or that treaty, but courageously to lay new and
solid foundations. As Alcide De Gasperi stated, “equally inspired by concern for the common good of our
European homeland”, all are called to embark fearlessly on a “construction project that demands our full quota of
patience and our ongoing cooperation”.5

Such a “memory transfusion” can enable us to draw inspiration from the past in order to confront with courage
the complex multipolar framework of our own day and to take up with determination the challenge of “updating”
the idea of Europe. A Europe capable of giving birth to a new humanism based on three capacities: the capacity
to integrate, the capacity for dialogue and the capacity to generate.

The capacity to integrate

Erich Przywara, in his splendid work Idee Europa [The Idea of Europe], challenges us to think of the city as a
place where various instances and levels coexist. He was familiar with the reductionist tendency inherent in
every attempt to rethink the social fabric. Many of our cities are remarkably beautiful precisely because they
have managed to preserve over time traces of different ages, nations, styles and visions. We need but look at
the inestimable cultural patrimony of Rome to realize that the richness and worth of a people is grounded in its
ability to combine all these levels in a healthy coexistence. Forms of reductionism and attempts at uniformity, far
from generating value, condemn our peoples to a cruel poverty: the poverty of exclusion. Far from bestowing
grandeur, riches and beauty, exclusion leads to vulgarity, narrowness, and cruelty. Far from bestowing nobility of
spirit, it brings meanness.

The roots of our peoples, the roots of Europe, were consolidated down the centuries by the constant need to
integrate in new syntheses the most varied and discrete cultures. The identity of Europe is, and always has
been, a dynamic and multicultural identity.

Political activity cannot fail to see the urgency of this fundamental task. We know that “the whole is greater than
the part, but it is also greater than the sum of the parts”, and this requires that we work to “broaden our horizons
and see the greater good which will benefit us all” (Evangelii Gaudium, 235). We are asked to promote an
integration that finds in solidarity a way of acting, a means of making history. Solidarity should never be
confused with charitable assistance, but understood as a means of creating opportunities for all the inhabitants
of our cities — and of so many other cities — to live with dignity. Time is teaching us that it is not enough simply to
settle individuals geographically: the challenge is that of a profound cultural integration.

The community of European peoples will thus be able to overcome the temptation of falling back on unilateral
paradigms and opting for forms of “ideological colonization”. Instead, it will rediscover the breadth of the
European soul, born of the encounter of civilizations and peoples. The soul of Europe is in fact greater than the
present borders of the Union and is called to become a model of new syntheses and of dialogue. The true face
of Europe is seen not in confrontation, but in the richness of its various cultures and the beauty of its
commitment to openness. Without this capacity for integration, the words once spoken by Konrad Adenauer will
prove prophetic: “the future of the West is not threatened as much by political tensions as by the danger of
conformism, uniformity of thoughts and feelings: in a word, by the whole system of life, by flight from
responsibility, with concern only for oneself.”6

The capacity for dialogue

If there is one word that we should never tire of repeating, it is this: dialogue. We are called to promote a culture
of dialogue by every possible means and thus to rebuild the fabric of society. The culture of dialogue entails a
true apprenticeship and a discipline that enables us to view others as valid dialogue partners, to respect the



12

foreigner, the immigrant and people from different cultures as worthy of being listened to. Today we urgently
need to engage all the members of society in building “a culture which privileges dialogue as a form of
encounter” and in creating “a means for building consensus and agreement while seeking the goal of a just,
responsive and inclusive society” (Evangelii Gaudium, 239). Peace will be lasting in the measure that we arm
our children with the weapons of dialogue, that we teach them to fight the good fight of encounter and
negotiation. In this way, we will bequeath to them a culture capable of devising strategies of life, not death, and
of inclusion, not exclusion.

This culture of dialogue should be an integral part of the education imparted in our schools, cutting across
disciplinary lines and helping to give young people the tools needed to settle conflicts differently than we are
accustomed to do. Today we urgently need to build “coalitions” that are not only military and economic, but
cultural, educational, philosophical and religious. Coalitions that can make clear that, behind many conflicts,
there is often in play the power of economic groups. Coalitions capable of defending people from being exploited
for improper ends. Let us arm our people with the culture of dialogue and encounter.

The capacity to generate

Dialogue, with all that it entails, reminds us that no one can remain a mere onlooker or bystander. Everyone,
from the smallest to the greatest, has an active role to play in the creation of an integrated and reconciled
society. This culture of dialogue can come about only if all of us take part in planning and building it. The present
situation does not permit anyone to stand by and watch other people’s struggles. On the contrary, it is a forceful
summons to personal and social responsibility.

In this sense, our young people have a critical role. They are not the future of our peoples; they are the present.
Even now, with their dreams and their lives they are forging the spirit of Europe. We cannot look to the future
without offering them the real possibility to be catalysts of change and transformation. We cannot envision
Europe without letting them be participants and protagonists in this dream.

Lately | have given much thought to this. | ask myself: How we can involve our young people in this building
project if we fail to offer them employment, dignified labour that lets them grow and develop through their
handiwork, their intelligence and their abilities? How can we tell them that they are protagonists, when the levels
of employment and underemployment of millions of young Europeans are continually rising? How can we avoid
losing our young people, who end up going elsewhere in search of their dreams and a sense of belonging,
because here, in their own countries, we don’t know how to offer them opportunities and values?

The just distribution of the fruits of the earth and human labour is not mere philanthropy. It is a moral obligation.7
If we want to rethink our society, we need to create dignified and well-paying jobs, especially for our young
people.

To do so requires coming up with new, more inclusive and equitable economic models, aimed not at serving the
few, but at benefiting ordinary people and society as a whole. This calls for moving from a liquid economy to a
social economy; | think for example of the social market economy encouraged by my predecessors (cf. JOHN
PAUL Il, Address to the Ambassador of the Federal Republic of Germany, 8 November 1990). It would involve
passing from an economy directed at revenue, profiting from speculation and lending at interest, to a social
economy that invests in persons by creating jobs and providing training.

We need to move from a liquid economy prepared to use corruption as a means of obtaining profits to a social
economy that guarantees access to land and lodging through labour. Labour is in fact the setting in which
individuals and communities bring into play “many aspects of life: creativity, planning for the future, developing
talents, living out values, relating to others, giving glory to God. It follows that, in the reality of today’s global
society, it is essential that we ‘continue to prioritize the role of access to steady employment for everyone, no
matter the limited interests of business and dubious economic reasoning’8” (Encyclical Laudato Si’, 127).

If we want a dignified future, a future of peace for our societies, we will only be able to achieve it by working for
genuine inclusion, “an inclusion which provides worthy, free, creative, participatory and solidary work”.9 This



13

passage (from a liquid economy to a social economy) will not only offer new prospects and concrete
opportunities for integration and inclusion, but will makes us once more capable of envisaging that humanism of
which Europe has been the cradle and wellspring.

To the rebirth of a Europe weary, yet still rich in energies and possibilities, the Church can and must play her
part. Her task is one with her mission: the proclamation of the Gospel, which today more than ever finds
expression in going forth to bind the wounds of humanity with the powerful yet simple presence of Jesus, and his
mercy that consoles and encourages. God desires to dwell in our midst, but he can only do so through men and
women who, like the great evangelizers of this continent, have been touched by him and live for the Gospel,
seeking nothing else. Only a Church rich in witnesses will be able to bring back the pure water of the Gospel to
the roots of Europe. In this enterprise, the path of Christians towards full unity is a great sign of the times and a
response to the Lord’s prayer “that they may all be one” (Jn 17:21).

With mind and heart, with hope and without vain nostalgia, like a son who rediscovers in Mother Europe his
roots of life and faith, | dream of a new European humanism, one that involves “a constant work of
humanization” and calls for “memory, courage, [and] a sound and humane utopian vision”.10 | dream of a
Europe that is young, still capable of being a mother: a mother who has life because she respects life and offers
hope for life. | dream of a Europe that cares for children, that offers fraternal help to the poor and those
newcomers seeking acceptance because they have lost everything and need shelter. | dream of a Europe that is
attentive to and concerned for the infirm and the elderly, lest they be simply set aside as useless. | dream of a
Europe where being a migrant is not a crime but a summons to greater commitment on behalf of the dignity of
every human being. | dream of a Europe where young people breathe the pure air of honesty, where they love
the beauty of a culture and a simple life undefiled by the insatiable needs of consumerism, where getting married
and having children is a responsibility and a great joy, not a problem due to the lack of stable employment. |
dream of a Europe of families, with truly effective policies concentrated on faces rather than numbers, on birth
rates more than rates of consumption. | dream of a Europe that promotes and protects the rights of everyone,
without neglecting its duties towards all. | dream of a Europe of which it will not be said that its commitment to
human rights was its last utopia. Thank you.

1 Address to the European Parliament, Strasbourg, 25 November 2014.

2 Ibid.

3 Declaration of 9 May 1950, Salon de I'Horloge, Quai d’Orsay, Paris

4 Ibid.

5 Address to the European Parliamentary Conference, Paris, 21 April 1954.

6 Address to the Assembly of German Artesans, Disseldorf, 27 April 1952.

7 Address to Popular Movements in Bolivia, Santa Cruz de la Sierra, 9 July 2015.

8 BENEDICT XVI, Encyclical Letter Caritas in Veritate (29 June 2009), 32: AAS 101 (2009), 666.
9 Address to Popular Movements in Bolivia, Santa Cruz de la Sierra, 9 July 2015.

10 Address to the Council of Europe, Strasbourg, 25 November 2014.

[00735-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Sehr verehrte Gaste,

herzlich heif3e ich Sie willkommen und danke lhnen, dass Sie da sind. Ein besonderer Dank gilt den Herren
Marcel Philipp, Jirgen Linden, Martin Schulz, Jean-Claude Juncker und Donald Tusk fiir ihre freundlichen
Worte. Ich mdchte noch einmal meine Absicht bekraftigen, den ehrenvollen Preis, mit dem ich ausgezeichnet
werde, Europa zu widmen: Wir wollen die Gelegenheit ergreifen, tber dieses festliche Ereignis hinaus
gemeinsam einen neuen kraftigen Schwung firr diesen geliebten Kontinent herbeizuwiinschen.

Die Kreativitat, der Geist, die Fahigkeit, sich wieder aufzurichten und aus den eigenen Grenzen hinauszugehen,



14

gehoren zur Seele Europas. Im vergangenen Jahrhundert hat es der Menschheit bewiesen, dass ein neuer
Anfang moglich war: Nach Jahren tragischer Auseinandersetzungen, die im furchtbarsten Krieg, an den man
sich erinnert, gipfelten, entstand mit der Gnade Gottes etwas in der Geschichte noch nie dagewesenes Neues.
Schutt und Asche konnten die Hoffnung und die Suche nach dem Anderen, die im Herzen der Griindervater des
europaischen Projekts brannten, nicht ausléschen. Sie legten das Fundament flr ein Bollwerk des Friedens, ein
Gebaude, das von Staaten aufgebaut ist, die sich nicht aus Zwang, sondern aus freier Entscheidung fir das
Gemeinwohl zusammenschlossen und dabei fur immer darauf verzichtet haben, sich gegeneinander zu wenden.
Nach vielen Teilungen fand Europa endlich sich selbst und begann sein Haus zu bauen.

Diese »Familie von Volkern«1, die in der Zwischenzeit lobenswerterweise grofler geworden ist, scheint in
jungster Zeit die Mauern dieses gemeinsamen Hauses, die mitunter in Abweichung von dem glanzenden
Projektentwurf der Vater errichtet wurden, weniger als sein Eigen zu empfinden. Jenes Klima des Neuen, jener
brennende Wunsch, die Einheit aufzubauen, scheinen immer mehr erloschen. Wir Kinder dieses Traumes sind
versucht, unseren Egoismen nachzugeben, indem wir auf den eigenen Nutzen schauen und daran denken,
bestimmte Z&une zu errichten. Dennoch bin ich Gberzeugt, dass die Resignation und die Mudigkeit nicht zur
Seele Europas gehdren und dass auch die »Schwierigkeiten zu machtvollen Férderern der Einheit werden
kénnen«2.

Im Europaischen Parlament habe ich mir erlaubt, von Europa als Grolimutter zu sprechen. Zu den
Europaabgeordneten sagte ich, dass von verschiedenen Seiten der Gesamteindruck eines miden und
gealterten Europa, das nicht fruchtbar und lebendig ist, zugenommen hat, wo die groRen Ideale, welche Europa
inspiriert haben, ihre Anziehungskraft verloren zu haben scheinen; ein heruntergekommenes Europa, das seine
Fahigkeit, etwas hervorzubringen und zu schaffen, verloren zu haben scheint. Ein Europa, das versucht ist, eher
Raume zu sichern und zu beherrschen, als Inklusions- und Transformationsprozesse hervorzubringen; ein
Europa, das sich ,verschanzt®, anstatt Taten den Vorrang zu geben, welche neue Dynamiken in der Gesellschaft
férdern — Dynamiken, die in der Lage sind, alle sozialen Handlungstrager (Gruppen und Personen) bei der
Suche nach neuen Lésungen der gegenwartigen Probleme einzubeziehen und dazu zu bewegen, auf dass sie
bei wichtigen historischen Ereignissen Frucht bringen. Ein Europa, dem es fern liegt, Rdume zu schiitzen,
sondern das zu einer Mutter wird, die Prozesse hervorbringt (vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium,
223).

Was ist mit dir los, humanistisches Europa, du Verfechterin der Menschenrechte, der Demokratie und der
Freiheit? Was ist mit dir los, Europa, du Heimat von Dichtern, Philosophen, Kiinstlern, Musikern, Literaten? Was
ist mit dir los, Europa, du Mutter von Vélkern und Nationen, Mutter groRer Manner und Frauen, die die Wiirde
ihrer Briidder und Schwestern zu verteidigen und dafiir ihr Leben hinzugeben wussten?

Der Schriftsteller Elie Wiesel, Uberlebender der Nazi-Vernichtungslager, sagte, dass heute eine , Transfusion
des Gedachtnisses” grundlegend ist. Es ist notwendig, ,Gedachtnis zu halten®, ein wenig von der Gegenwart
Abstand zu nehmen, um der Stimme unserer Vorfahren zu lauschen. Das Gedéachtnis wird uns nicht nur
erlauben, nicht dieselben Fehler der Vergangenheit zu begehen (vgl. Evangelii gaudium, 108), sondern gibt uns
auch Zutritt zu den Errungenschaften, die unseren Vélkern geholfen haben, die historischen Kreuzungswege,
denen sie begegneten, positiv zu beschreiten. Die Transfusion des Gedachtnisses befreit uns von der oft
attraktiveren gegenwartigen Tendenz, hastig auf dem Treibsand unmittelbarer Ergebnisse zu bauen, die »einen
leichten politischen Ertrag schnell und kurzlebig erbringen [kénnten], aber nicht die menschliche Fiille aufbauen«
(ebd., 224).

Zu diesem Zweck wird es uns gut tun, die Griindervater Europas in Erinnerung zu rufen. Sie verstanden es, in
einem von den Wunden des Krieges gezeichneten Umfeld nach alternativen, innovativen Wegen zu suchen. Sie
hatten die Kihnheit, nicht nur von der Idee Europa zu traumen, sondern wagten, die Modelle, die blol3 Gewalt
und Zerstorung hervorbrachten, radikal zu verandern. Sie wagten, nach vielseitigen Lésungen fir die Probleme
zu suchen, die nach und nach von allen anerkannt wurden.

Robert Schuman sagte bei dem Akt, den viele als die Geburtsstunde der ersten europdischen Gemeinschaft
ansehen: »Europa lasst sich nicht mit einem Schlage herstellen und auch nicht durch eine einfache



15

Zusammenfassung: Es wird durch konkrete Tatsachen entstehen, die zunachst eine Solidaritat der Tat
schaffen.«3 Gerade jetzt, in dieser unserer zerrissenen und verwundeten Welt, ist es notwendig, zu dieser
Solidaritat der Tat zurlickzukehren, zur selben konkreten Grof3zligigkeit, der auf den Zweiten Weltkrieg folgte,
denn — wie Schuman weiter ausfiihrte — »Der Friede der Welt kann nicht gewahrt werden ohne schopferische
Anstrengungen, die der GréRe der Bedrohung entsprechen.«4 Die Plane der Griindervater, jener Herolde des
Friedens und Propheten der Zukunft, sind nicht Gberholt: Heute mehr denn je regen sie an, Briicken zu bauen
und Mauern einzurei3en. Sie scheinen einen eindringlichen Aufruf auszusprechen, sich nicht mit kosmetischen
Uberarbeitungen oder gewundenen Kompromissen zur Verbesserung mancher Vertrage zufrieden zu geben,
sondern mutig neue, tief verwurzelte Fundamente zu legen. Wie Alcide De Gasperi sagte: »VVon der Sorge um
das Gemeinwohl unserer europaischen Vaterlander, unseres Vaterlandes Europa gleichermalen beseelt,
mussen alle ohne Furcht eine konstruktive Arbeit wieder neu beginnen, die alle unsere Anstrengungen einer
geduldigen und dauerhaften Zusammenarbeit erfordert.«5

Diese Transfusion des Gedachtnisses macht es uns mdéglich, uns von der Vergangenheit inspirieren zu lassen,
um mutig dem vielschichtigen mehrpoligen Kontext unserer Tage zu begegnen und dabei entschlossen die
Herausforderung anzunehmen, die ldee Europa zu ,aktualisieren® — eines Europa, das imstande ist, einen
neuen, auf drei Fahigkeiten gegriindeten Humanismus zur Welt zu bringen: Fahigkeit zur Integration, Fahigkeit
zum Dialog und Fahigkeit, etwas hervorzubringen.

Fé&higkeit zur Integration

Erich Przywara fordert uns mit seinem grofRartigen Werk /dee Europa heraus, sich die Stadt als eine Statte des
Zusammenlebens verschiedener Einrichtungen auf unterschiedlichen Ebenen vorzustellen. Er kannte jene
reduktionistische Tendenz, die jedem Versuch, das gesellschaftliche Geflige zu denken und davon zu traumen,
anhaftet. Die vielen unserer Stadte innewohnende Schonheit verdankt sich der Tatsache, dass es ihnen
gelungen ist, die Unterschiede der Epochen, Nationen, Stile, Visionen in der Zeit zu bewahren. Es genlgt, auf
das unschatzbare kulturelle Erbe Roms zu schauen, um noch einmal zu bekraftigen, dass der Reichtum und der
Wert eines Volkes eben darin wurzelt, alle diese Ebenen in einem gesunden Miteinander auszudriicken zu
wissen. Die Reduktionismen und alle Bestrebungen zur Vereinheitlichung — weit entfernt davon, Wert
hervorzubringen — verurteilen unsere Voélker zu einer grausamen Armut: jene der Exklusion. Und weit entfernt
davon, Grofde, Reichtum und Schdnheit mit sich zu bringen, ruft die Exklusion Feigheit, Enge und Brutalitat
hervor. Weit entfernt davon, dem Geist Adel zu verleihen, bringt sie ihm Kleinlichkeit.

Die Wurzeln unserer Volker, die Wurzeln Europas festigten sich im Laufe seiner Geschichte. Dabei lernte es, die
verschiedensten Kulturen, ohne sichtliche Verbindung untereinander, in immer neuen Synthesen zu integrieren.
Die européische ldentitat ist und war immer eine dynamische und multikulturelle Identitat.

Die Politik weil}, dass sie vor dieser grundlegenden und nicht verschiebbaren Arbeit der Integration steht. Wir
wissen: »Das Ganze ist mehr als der Teil, und es ist auch mehr als ihre einfache Summe.« Daflir muss man
immer arbeiten und »den Blick ausweiten, um ein gréReres Gut zu erkennen, das uns allen Nutzen bringt«
(Evangelii gaudium, 235). Wir sind aufgefordert, eine Integration zu férdern, die in der Solidaritat die Art und
Weise findet, wie die Dinge zu tun sind, wie Geschichte gestaltet werden soll. Es geht um eine Solidaritat, die
nie mit Almosen verwechselt werden darf, sondern als Schaffung von Méglichkeiten zu sehen ist, damit alle
Bewohner unserer — und vieler anderer — Stadte ihr Leben in Wirde entfalten kdnnen. Die Zeit lehrt uns gerade,
dass die blo geographische Eingliederung der Menschen nicht ausreicht, sondern dass die Herausforderung in
einer starken kulturellen Integration besteht.

Auf diese Weise wird die Gemeinschaft der europaischen Volker die Versuchung tiberwinden kénnen, sich auf
einseitige Paradigmen zurtickzuziehen und sich auf ,ideologische Kolonialisierungen® einzulassen. So wird sie
vielmehr die Grolie der europaischen Seele wiederentdecken, die aus der Begegnung von Zivilisationen und
Volkern entstanden ist, die viel weiter als die gegenwartigen Grenzen der Europaischen Union geht und berufen
ist, zum Vorbild fir neue Synthesen und des Dialogs zu werden. Das Gesicht Europas unterscheidet sich
namlich nicht dadurch, dass es sich anderen widersetzt, sondern dass es die Ziige verschiedener Kulturen
eingepragt tragt und die Schénheit, die aus der Uberwindung der Beziehungslosigkeit kommt. Ohne diese
Fahigkeit zur Integration werden die einst von Konrad Adenauer gesprochenen Worte heute als Prophezeiung
der Zukunft erklingen: »Die Zukunft der abendlandischen Menschheit [ist] durch nichts, aber auch durch gar



16

nichts, durch keine politische Spannung so sehr gefahrdet wie durch die Gefahr der Vermassung, der
Uniformierung des Denkens und Flhlens, kurz, der gesamten Lebensauffassung und durch die Flucht aus der
Verantwortung, aus der Sorge fir sich selbst.«6

Die Féahigkeit zum Dialog

Wenn es ein Wort gibt, das wir bis zur Erschépfung wiederholen miissen, dann lautet es Dialog. Wir sind
aufgefordert, eine Kultur des Dialogs zu fordern, indem wir mit allen Mitteln Instanzen zu eréffnen suchen, damit
dieser Dialog moglich wird und uns gestattet, das soziale Geflige neu aufzubauen. Die Kultur des Dialogs
impliziert einen echten Lernprozess sowie eine Askese, die uns hilft, den Anderen als ebenblrtigen
Gesprachspartner anzuerkennen, und die uns erlaubt, den Fremden, den Migranten, den Angehérigen einer
anderen Kultur als Subjekt zu betrachten, dem man als anerkanntem und geschatztem Gegenuber zuhort. Es ist
fur uns heute dringlich, alle sozialen Handlungstrager einzubeziehen, um »eine Kultur, die den Dialog als Form
der Begegnung bevorzugt,« zu férdern, indem wir »die Suche nach Einvernehmen und Ubereinkiinften
[vorantreiben], ohne sie jedoch von der Sorge um eine gerechte Gesellschaft zu trennen, die erinnerungsfahig
ist und niemanden ausschlie3t« (Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 239). Der Frieden wird in dem
Mal dauerhaft sein, wie wir unsere Kinder mit den Werkzeugen des Dialogs ausriisten und sie den ,guten
Kampf“ der Begegnung und der Verhandlung lehren. Auf diese Weise werden wir ihnen eine Kultur als Erbe
Uberlassen kénnen, die Strategien zu umrei3en weil3, die nicht zum Tod, sondern zum Leben, nicht zur
AusschlieBung, sondern zur Integration fuhren.

Diese Kultur des Dialogs, die in alle schulischen Lehrplane als Uibergreifende Achse der Facher aufgenommen
werden musste, wird dazu verhelfen, der jungen Generation eine andere Art der Konfliktldsung einzupragen als
jene, an die wir sie jetzt gewdhnen. Heute ist es dringend nétig, ,Koalitionen® schaffen zu kénnen, die nicht mehr
nur militdrisch oder wirtschaftlich, sondern kulturell, erzieherisch, philosophisch und religios sind. Koalitionen, die
herausstellen, dass es bei vielen Auseinandersetzungen oft um die Macht wirtschaftlicher Gruppen geht. Es
braucht Koalitionen, die fahig sind, das Volk vor der Benutzung durch unlautere Ziele zu verteidigen. Risten wir
unsere Leute mit der Kultur des Dialogs und der Begegnung aus.

Die Fahigkeit, etwas hervorzubringen

Der Dialog und alles, was er mit sich bringt, erinnern uns daran, dass keiner sich darauf beschranken kann,
Zuschauer oder bloRRer Beobachter zu sein. Alle, vom Kleinsten bis zum GréfRten, bilden einen aktiven Part beim
Aufbau einer integrierten und verséhnten Gesellschaft. Diese Kultur ist méglich, wenn alle an ihrer
Ausgestaltung und ihrem Aufbau teilhaben. Die gegenwartige Situation lasst keine bloflen Zaungaste der
Kampfe anderer zu. Sie ist im Gegenteil ein deutlicher Appell an die personliche und soziale Verantwortung.

In diesem Sinne spielen unsere jungen Menschen eine dominierende Rolle. Sie sind nicht die Zukunft unserer
Volker, sie sind ihre Gegenwart. Schon heute schmieden sie mit ihren Trdumen und mit ihnrem Leben den
europaischen Geist. Wir kdnnen nicht an ein Morgen denken, ohne dass wir ihnen eine wirkliche Teilhabe als
Trager der Veranderung und des Wandels anbieten. Wir kénnen uns Europa nicht vorstellen, ohne dass wir sie
einbeziehen und zu Protagonisten dieses Traums machen.

Kurzlich habe ich Uber diesen Aspekt nachgedacht, und ich habe mich gefragt: Wie kdnnen wir unsere jungen
Menschen an diesem Aufbau teilhaben lassen, wenn wir ihnen die Arbeit vorenthalten? Wenn wir ihnen keine
wurdige Arbeiten geben, die ihnen erlauben, sich mit Hilfe ihrer Hande, ihrer Intelligenz und ihren Energien zu
entwickeln? Wie kénnen wir behaupten, ihnen die Bedeutung von Protagonisten zuzugestehen, wenn die
Quoten der Arbeitslosigkeit und der Unterbeschéaftigung von Millionen von jungen Europaern ansteigen? Wie
kdénnen wir es vermeiden, unsere jungen Menschen zu verlieren, die auf der Suche nach Idealen und nach
einem Zugehorigkeitsgefihl schliel3lich anderswohin gehen, weil wir ihnen hier in ihrem Land keine
Gelegenheiten und keine Werte zu vermitteln vermégen?

»Die gerechte Verteilung der Friichte der Erde und der menschlichen Arbeit ist keine blo3e Philanthropie. Es ist
eine moralische Pflicht«7. Wenn wir unsere Gesellschaft anders konzipieren wollen, missen wir wiirdige und
lukrative Arbeitsplatze schaffen, besonders flir unsere jungen Menschen.



17

Das erfordert die Suche nach neuen Wirtschaftsmodellen, die in h6herem Mal3e inklusiv und gerecht sind. Sie
sollen nicht darauf ausgerichtet sein, nur einigen wenigen zu dienen, sondern vielmehr dem Wohl jedes
Menschen und der Gesellschaft. Und das verlangt den Ubergang von einer ,verfliissigten* Wirtschaft zu einer
sozialen Wirtschaft. Ich denke zum Beispiel an die soziale Marktwirtschaft, zu der auch meine Vorganger
ermutigt haben (vgl. Johannes Paul Il. Ansprache an den Botschafter der Bundesrepublik Deutschland, 8.
November 1990). Es ist nétig, von einer Wirtschaft, die auf den Verdienst und den Profit auf der Basis von
Spekulation und Darlehen auf Zinsen zielt, zu einer sozialen Wirtschaft iberzugehen, die in die Menschen
investiert, indem sie Arbeitsplatze und Qualifikation schafft.

Von einer ,verflissigten“ Wirtschaft, die dazu neigt, Korruption als Mittel zur Erzielung von Gewinnen zu
begiinstigen, missen wir zu einer sozialen Wirtschaft gelangen, die den Zugang zum Land und zum Dach utber
dem Kopf garantiert. Und dies mittels der Arbeit als dem Umfeld, in dem die Menschen und die Gemeinschaften
»viele Dimensionen des Lebens ins Spiel [bringen kénnen]: die Kreativitat, die Planung der Zukunft, die
Entwicklung der Fahigkeiten, die Austibung der Werte, die Kommunikation mit den anderen, eine Haltung der
Anbetung. In der weltweiten sozialen Wirklichkeit von heute ist es daher Uber die begrenzten Interessen der
Unternehmen und einer fragwirdigen wirtschaftlichen Rationalitat hinaus notwendig, ,dass als Prioritét weiterhin
das Ziel verfolgt wird, allen Zugang zur Arbeit zu verschaffen'8« (Enzyklika Laudato si’, 127).

Wenn wir eine menschenwirdige Zukunft anstreben wollen, wenn wir eine friedliche Zukunft flir unsere
Gesellschaft wiinschen, kdnnen wir sie nur erreichen, indem wir auf die wahre Inklusion setzen: »die, welche die
wiirdige, freie, kreative, beteiligte und solidarische Arbeit gibt«9. Dieser Ubergang (von einer ,verfliissigten” zu
einer sozialen Wirtschaft) vermittelt nicht nur neue Perspektiven und konkrete Gelegenheiten zur Integration und
Inklusion, sondern erdffnet uns von neuem die Fahigkeit von jenem Humanismus zu trdumen, dessen Wiege
und Quelle Europa einst war.

Am Wiederaufbliihen eines zwar miiden, aber immer noch an Energien und Kapazitaten reichen Europas kann
und soll die Kirche mitwirken. Ihre Aufgabe fallt mit ihrer Mission zusammen, der Verkiindigung des
Evangeliums. Diese zeigt sich heute mehr denn je vor allem dahin, dass wir dem Menschen mit seinen
Verletzungen entgegenkommen, indem wir ihm die starke und zugleich schlichte Gegenwart Christi bringen,
seine tréstende und ermutigende Barmherzigkeit. Gott mdchte unter den Menschen wohnen, aber das kann er
nur mit Mannern und Frauen erreichen, die — wie einst die groRen Glaubensboten des Kontinents — von ihm
angeruhrt sind und das Evangelium leben, ohne nach etwas anderem zu suchen. Nur eine Kirche, die reich an
Zeugen ist, vermag von neuem das reine Wasser des Evangeliums auf die Wurzeln Europas zu geben. Dabei ist
der Weg der Christen auf die volle Gemeinschaft hin ein grof3es Zeichen der Zeit, aber auch ein dringendes
Erfordernis, um dem Ruf des Herrn zu entsprechen, dass alle eins sein sollen (vgl. Joh 17,21).

Mit dem Verstand und mit dem Herz, mit Hoffnung und ohne leere Nostalgien, als Sohn, der in der Mutter
Europa seine Lebens- und Glaubenswurzeln hat, trdume ich von einem neuen europdischen Humanismus: »Es
bedarf eines standigen Weges der Humanisierung«, und dazu braucht es »Gedachtnis, Mut und eine gesunde
menschliche Zukunftsvision«10. Ich trdume von einem jungen Europa, das fahig ist, noch Mutter zu sein: eine
Mutter, die Leben hat, weil sie das Leben achtet und Hoffnung fiir das Leben bietet. Ich traume von einem
Europa, das sich um das Kind kiimmert, das dem Armen briderlich beisteht und ebenso dem, der Aufnahme
suchend kommt, weil er nichts mehr hat und um Hilfe bittet. Ich trdume von einem Europa, das die Kranken und
die alten Menschen anhort und ihnen Wertschatzung entgegenbringt, auf dass sie nicht zu unproduktiven
Abfallsgegenstanden herabgesetzt werden. Ich trdume von einem Europa, in dem das Migrantsein kein
Verbrechen ist, sondern vielmehr eine Einladung zu einem gréReren Einsatz mit der Wirde der ganzen
menschlichen Person. Ich trdume von einem Europa, wo die jungen Menschen die reine Luft der Ehrlichkeit
atmen, wo sie die Schoénheit der Kultur und eines einfachen Lebens lieben, die nicht von den endlosen
Bedurfnissen des Konsumismus beschmutzt ist; wo das Heiraten und der Kinderwunsch eine Verantwortung wie
eine grolde Freude sind und kein Problem darstellen, weil es an einer hinreichend stabilen Arbeit fehlt. Ich
traume von einem Europa der Familien mit einer echt wirksamen Politik, die mehr in die Gesichter als auf die
Zahlen blickt und mehr auf die Geburt von Kindern als auf die Vermehrung der Giter achtet. Ich trdume von
einem Europa, das die Rechte des Einzelnen férdert und schiitzt, ohne die Verpflichtungen gegeniliber der
Gemeinschaft auller Acht zu lassen. Ich trdume von einem Europa, von dem man nicht sagen kann, dass sein
Einsatz fir die Menschenrechte an letzter Stelle seiner Visionen stand. Danke!



18

1 Ansprache an das Européische Parlament, Stral3burg, 25. November 2015.

2 Ebd.

3 Erkldrung am 9. Mai 1950 im Salon de I'Horloge, Quai d’Orsay, Paris.

4 Ebd.

5 Vgl. Rede auf der Européischen Parlamentarischen Konferenz, Paris, 21. April 1954.

6 Ansprache auf dem Deutschen Handwerkertag, Disseldorf, 27. April 1952.

7 Ansprache beim Welttreffen der Volksbewegungen, Santa Cruz de la Sierra, 9. Juli 2015.
8 Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 32: AAS 101 (2009), 666.

9 Ansprache beim Welttreffen der Volksbewegungen, Santa Cruz de la Sierra, 9. Juli 2015.
10 Ansprache an den Europarat, Stral3burg, 25. November 2014.

[00735-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

llustres sefioras y sefores:

Les doy mi cordial bienvenida y gracias por su presencia. Agradezco especialmente sus amables palabras a los
sefores Marcel Philipp, Jirgen Linden, Martin Schulz, Jean-Claude Juncker y Donald Tusk. Deseo reiterar mi
intencion de ofrecer a Europa el prestigioso premio con el cual he sido honrado: no hagamos un mero un gesto
celebrativo, sino que aprovechemos mas bien esta ocasion para desear todos juntos un impulso nuevo y audaz
para este amado Continente.

La creatividad, el ingenio, la capacidad de levantarse y salir de los propios limites pertenecen al alma de
Europa. En el siglo pasado, ella ha dado testimonio a la humanidad de que un nuevo comienzo era posible;
después de afos de tragicos enfrentamientos, que culminaron en la guerra mas terrible que se recuerda, surgio,
con la gracia de Dios, una novedad sin precedentes en la historia. Las cenizas de los escombros no pudieron
extinguir la esperanza y la busqueda del otro, que ardian en el corazon de los padres fundadores del proyecto
europeo. Ellos pusieron los cimientos de un baluarte de la paz, de un edificio construido por Estados que no se
unieron por imposicion, sino por la libre eleccion del bien comun, renunciando para siempre a enfrentarse.
Europa, después de muchas divisiones, se encontré finalmente a si misma y comenzo a construir su casa.

Esta «familia de pueblos»,1 que entretanto se ha hecho de modo meritorio mas amplia, en los Ultimos tiempos
parece sentir menos suyos los muros de la casa comun, tal vez levantados apartandose del clarividente
proyecto disefiado por los padres. Aquella atmdsfera de novedad, aquel ardiente deseo de construir la unidad,
parecen estar cada vez mas apagados; nosotros, los hijos de aquel suefio estamos tentados de caer en
nuestros egoismos, mirando lo que nos es util y pensando en construir recintos particulares. Sin embargo, estoy
convencido de que la resignacion y el cansancio no pertenecen al alma de Europa y que también «las
dificultades puedan convertirse en fuertes promotoras de unidad»2.

En el Parlamento Europeo me permiti hablar de la Europa anciana. Decia a los eurodiputados que en diferentes
partes crecia la impresién general de una Europa cansada y envejecida, no fértil ni vital, donde los grandes
ideales que inspiraron a Europa parecen haber perdido fuerza de atraccion. Una Europa decaida que parece
haber perdido su capacidad generativa y creativa. Una Europa tentada de querer asegurar y dominar espacios
mas que de generar procesos de inclusion y de transformacion; una Europa que se va «atrincherando» en lugar
de privilegiar las acciones que promueven nuevos dinamismos en la sociedad; dinamismos capaces de
involucrar y poner en marcha todos los actores sociales (grupos y personas) en la busqueda de nuevas
soluciones a los problemas actuales, que fructifiquen en importantes acontecimientos histéricos; una Europa
que, lejos de proteger espacios, se convierta en madre generadora de procesos (cf. Evangelii gaudium, 223).

¢ Qué te ha sucedido Europa humanista, defensora de los derechos humanos, de la democracia y de la
libertad? ¢, Qué te ha pasado Europa, tierra de poetas, filosofos, artistas, musicos, escritores? ;Qué te ha
ocurrido Europa, madre de pueblos y naciones, madre de grandes hombres y mujeres que fueron capaces de



19

defender y dar la vida por la dignidad de sus hermanos?

El escritor Elie Wiesel, superviviente de los campos de exterminio nazis, decia que hoy en dia es imprescindible
realizar una «transfusiéon de memoria». Es necesario «hacer memoria», tomar un poco de distancia del presente
para escuchar la voz de nuestros antepasados. La memoria no s6lo nos permitira que no se cometan los
mismos errores del pasado (cf. Evangelii gaudium, 108), sino que nos dara acceso a aquellos logros que
ayudaron a nuestros pueblos a superar positivamente las encrucijadas historicas que fueron encontrando. La
transfusion de memoria nos libera de esa tendencia actual, con frecuencia mas atractiva, a obtener rapidamente
resultados inmediatos sobre arenas movedizas, que podrian producir «un rédito politico facil, rapido y efimero,
pero que no construyen la plenitud humanay (ibid. 224).

A este propdésito, nos hara bien evocar a los padres fundadores de Europa. Ellos supieron buscar vias
alternativas e innovadoras en un contexto marcado por las heridas de la guerra. Ellos tuvieron la audacia no
solo de sofiar la idea de Europa, sino que osaron transformar radicalmente los modelos que unicamente
provocaban violencia y destruccion. Se atrevieron a buscar soluciones multilaterales a los problemas que poco
a poco se iban convirtiendo en comunes.

Robert Schuman, en el acto que muchos reconocen como el nacimiento de la primera comunidad europea, dijo:
«Europa no se hara de una vez, ni en una obra de conjunto: se hara gracias a realizaciones concretas, que
creen en primer lugar una solidaridad de hecho».3 Precisamente ahora, en este nuestro mundo atormentado y
herido, es necesario volver a aquella solidaridad de hecho, a la misma generosidad concreta que siguio al
segundo conflicto mundial, porque —proseguia Schuman— «la paz mundial no puede salvaguardarse sin unos
esfuerzos creadores equiparables a los peligros que la amenazan»4. Los proyectos de los padres fundadores,
mensajeros de la paz y profetas del futuro, no han sido superados: inspiran, hoy mas que nunca, a construir
puentes y derribar muros. Parecen expresar una ferviente invitacion a no contentarse con retoques cosméticos
0 compromisos tortuosos para corregir algun que otro tratado, sino a sentar con valor bases nuevas,
fuertemente arraigadas. Como afirmaba Alcide De Gasperi, «todos animados igualmente por la preocupacion
del bien comun de nuestras patrias europeas, de nuestra patria Europa», se comience de nuevo, sin miedo un
«trabajo constructivo que exige todos nuestros esfuerzos de paciente y amplia cooperacion».5

Esta transfusion de memoria nos permite inspirarnos en el pasado para afrontar con valentia el complejo cuadro
multipolar de nuestros dias, aceptando con determinacion el reto de «actualizar» la idea de Europa. Una Europa
capaz de dar a luz un nuevo humanismo basado en tres capacidades: la capacidad de integrar, capacidad de
comunicacion y la capacidad de generar.

Capacidad de integrar

Erich Przywara, en su magnifica obra La idea de Europa, nos reta a considerar la ciudad como un lugar de
convivencia entre varias instancias y niveles. El conocia la tendencia reduccionista que mora en cada intento de
pensar y sofiar el tejido social. La belleza arraigada en muchas de nuestras ciudades se debe a que han
conseguido mantener en el tiempo las diferencias de épocas, naciones, estilos y visiones. Basta con mirar el
inestimable patrimonio cultural de Roma para confirmar, una vez mas, que la riqueza y el valor de un pueblo
tiene precisamente sus raices en el saber articular todos estos niveles en una sana convivencia. Los
reduccionismos y todos los intentos de uniformar, lejos de generar valor, condenan a nuestra gente a una
pobreza cruel: la de la exclusion. Y, mas que aportar grandeza, riqueza y belleza, la exclusion provoca bajeza,
pobreza y fealdad. Mas que dar nobleza de espiritu, les aporta mezquindad.

Las raices de nuestros pueblos, las raices de Europa se fueron consolidando en el transcurso de su historia,
aprendiendo a integrar en sintesis siempre nuevas las culturas mas diversas y sin relacion aparente entre ellas.
La identidad europea es, y siempre ha sido, una identidad dinamica y multicultural.

La actividad politica es consciente de tener entre las manos este trabajo fundamental y que no puede ser
pospuesto. Sabemos que «el todo es mas que la parte, y también es mas que la mera suma de ellas», por lo
que se tendra siempre que trabajar para «ampliar la mirada para reconocer un bien mayor que nos beneficiara a
todos» (Evangelii gaudium, 235). Estamos invitados a promover una integracion que encuentra en la solidaridad



20

el modo de hacer las cosas, el modo de construir la historia. Una solidaridad que nunca puede ser confundida
con la limosna, sino como generacion de oportunidades para que todos los habitantes de nuestras ciudades —y
de muchas otras ciudades— puedan desarrollar su vida con dignidad. El tiempo nos ensefa que no basta
solamente la integracidn geografica de las personas, sino que el reto es una fuerte integracion cultural.

De esta manera, la comunidad de los pueblos europeos podra vencer la tentacion de replegarse sobre
paradigmas unilaterales y de aventurarse en «colonizaciones ideoldgicas»; mas bien redescubrira la amplitud
del alma europea, nacida del encuentro de civilizaciones y pueblos, mas vasta que los actuales confines de la
Union y llamada a convertirse en modelo de nuevas sintesis y de dialogo. En efecto, el rostro de Europa no se
distingue por oponerse a los demas, sino por llevar impresas las caracteristicas de diversas culturas y la belleza
de vencer todo encerramiento. Sin esta capacidad de integracion, las palabras pronunciadas por Konrad
Adenauer en el pasado resonaran hoy como una profecia del futuro: «El futuro de Occidente no esta
amenazado tanto por la tension politica, como por el peligro de la masificacion, de la uniformidad de
pensamiento y del sentimiento; en breve, por todo el sistema de vida, de la fuga de la responsabilidad, con la
Unica preocupacion por el propio yo».6

Capacidad de dialogo

Si hay una palabra que tenemos que repetir hasta cansarnos es esta: dialogo. Estamos invitados a promover
una cultura del dialogo, tratando por todos los medios de crear instancias para que esto sea posible y nos
permita reconstruir el tejido social. La cultura del dialogo implica un auténtico aprendizaje, una ascesis que nos
permita reconocer al otro como un interlocutor valido; que nos permita mirar al extranjero, al emigrante, al que
pertenece a otra cultura como sujeto digno de ser escuchado, considerado y apreciado. Para nosotros, hoy es
urgente involucrar a todos los actores sociales en la promocién de «una cultura que privilegie el dialogo como
forma de encuentro, la busqueda de consensos y acuerdos, pero sin separarla de la preocupacién por una
sociedad justa, memoriosa y sin exclusiones» (Evangelii gaudium, 239). La paz sera duradera en la medida en
gue armemos a nuestros hijos con las armas del dialogo, les ensefiemos la buena batalla del encuentro y la
negociacion. De esta manera podremos dejarles en herencia una cultura que sepa delinear estrategias no de
muerte, sino de vida, no de exclusion, sino de integracion.

Esta cultura de dialogo, que deberia ser incluida en todos los programas escolares como un eje transversal de
las disciplinas, ayudara a inculcar a las nuevas generaciones un modo diferente de resolver los conflictos al que
les estamos acostumbrando. Hoy urge crear «coaliciones», no sélo militares o econémicas, sino culturales,
educativas, filosdficas, religiosas. Coaliciones que pongan de relieve como, detras de muchos conflictos, esta
en juego con frecuencia el poder de grupos econémicos. Coaliciones capaces de defender las personas de ser
utilizadas para fines impropios. Armemos a nuestra gente con la cultura del dialogo y del encuentro.

Capacidad de generar

El didlogo, y todo lo que este implica, nos recuerda que nadie puede limitarse a ser un espectador ni un mero
observador. Todos, desde el mas pequeno al mas grande, tienen un papel activo en la construccion de una
sociedad integrada y reconciliada. Esta cultura es posible si todos participamos en su elaboracion y
construccion. La situacion actual no permite meros observadores de las luchas ajenas. Al contrario, es un firme
llamamiento a la responsabilidad personal y social.

En este sentido, nuestros jovenes desempefian un papel preponderante. Ellos no son el futuro de nuestros
pueblos, son el presente; son los que ya hoy con sus sueinos, con sus vidas, estan forjando el espiritu europeo.
No podemos pensar en el mafiana sin ofrecerles una participacion real como autores de cambio y de
transformacion. No podemos imaginar Europa sin hacerlos participes y protagonistas de este suefo.

He reflexionado ultimamente sobre este aspecto, y me he preguntado: ; Como podemos hacer participes a
nuestros jovenes de esta construccion cuando les privamos del trabajo; de empleo digno que les permita
desarrollarse a través de sus manos, su inteligencia y sus energias? ;Cémo pretendemos reconocerles el valor
de protagonistas, cuando los indices de desempleo y subempleo de millones de jovenes europeos van en
aumento? ¢ Como evitar la pérdida de nuestros jovenes, que terminan por irse a otra parte en busca de ideales
y sentido de pertenencia porque aqui, en su tierra, no sabemos ofrecerles oportunidades y valores?



21

«La distribucion justa de los frutos de la tierra y el trabajo humano no es mera filantropia. Es un deber moral».7
Si queremos entender nuestra sociedad de un modo diferente, necesitamos crear puestos de trabajo digno y
bien remunerado, especialmente para nuestros jovenes.

Esto requiere la busqueda de nuevos modelos econdmicos mas inclusivos y equitativos, orientados no para
unos pocos, sino para el beneficio de la gente y de la sociedad. Pienso, por ejemplo, en la economia social de
mercado, alentada también por mis predecesores (cf. Juan Pablo I, Discurso al Embajador de la R. F. de
Alemania, 8 noviembre 1990). Pasar de una economia que apunta al rédito y al beneficio, basados en la
especulacion y el préstamo con interés, a una economia social que invierta en las personas creando puestos de
trabajo y cualificacion.

Tenemos que pasar de una economia liquida, que tiende a favorecer la corrupcion como medio para obtener
beneficios, a una economia social que garantice el acceso a la tierra y al techo por medio del trabajo como
ambito donde las personas y las comunidades puedan poner en juego «muchas dimensiones de la vida: la
creatividad, la proyeccion del futuro, el desarrollo de capacidades, el ejercicio de los valores, la comunicacion
con los demas, una actitud de adoracion. Por eso, en la actual realidad social mundial, mas alla de los intereses
limitados de las empresas y de una cuestionable racionalidad econémica, es necesario que “se siga buscando
como prioridad el objetivo del acceso al trabajo [...] para todos”8 » (Laudato sr,127).

Si queremos mirar hacia un futuro que sea digno, si queremos un futuro de paz para nuestras sociedades,
solamente podremos lograrlo apostando por la inclusidn real: «esa que da el trabajo digno, libre, creativo,
participativo y solidario».9 Este cambio (de una economia liquida a una economia social) no sélo dara nuevas
perspectivas y oportunidades concretas de integracion e inclusion, sino que nos abrira nuevamente la
capacidad de sofiar aquel humanismo, del que Europa ha sido la cuna'y la fuente.

La Iglesia puede y debe ayudar al renacer de una Europa cansada, pero todavia rica de energias y de
potencialidades. Su tarea coincide con su mision: el anuncio del Evangelio, que hoy mas que nunca se traduce
principalmente en salir al encuentro de las heridas del hombre, llevando la presencia fuerte y sencilla de Jesus,
su misericordia que consuela y anima. Dios desea habitar entre los hombres, pero puede hacerlo solamente a
través de hombres y mujeres que, al igual que los grandes evangelizadores del continente, estén tocados por él
y vivan el Evangelio sin buscar otras cosas. Sélo una Iglesia rica en testigos podra llevar de nuevo el agua pura
del Evangelio a las raices de Europa. En esto, el camino de los cristianos hacia la unidad plena es un gran
signo de los tiempos, y también la exigencia urgente de responder al Sefior «para que todos sean uno» (Jn
17,21).

Con la mente y el corazdn, con esperanza y sin vana nostalgia, como un hijo que encuentra en la madre Europa
sus raices de vida y fe, suefio un nuevo humanismo europeo, «un proceso constante de humanizaciony, para el
que hace falta «memoria, valor y una sana y humana utopia».10 Suefio una Europa joven, capaz de ser todavia
madre: una madre que tenga vida, porque respeta la vida y ofrece esperanza de vida. Suefo una Europa que
se hace cargo del nifilo, que como un hermano socorre al pobre y a los que vienen en busca de acogida, porque
ya no tienen nada y piden refugio. Suefio una Europa que escucha y valora a los enfermos y a los ancianos,
para que no sean reducidos a objetos improductivos de descarte. Suefio una Europa, donde ser emigrante no
sea un delito, sino una invitacidon a un mayor compromiso con la dignidad de todo ser humano. Suefo una
Europa donde los jovenes respiren el aire limpio de la honestidad, amen la belleza de la cultura y de una vida
sencilla, no contaminada por las infinitas necesidades del consumismo; donde casarse y tener hijos sea una
responsabilidad y una gran alegria, y no un problema debido a la falta de un trabajo suficientemente estable.
Suefo una Europa de las familias, con politicas realmente eficaces, centradas en los rostros mas que en los
numeros, en el nacimiento de hijos mas que en el aumento de los bienes. Suefio una Europa que promueva y
protega los derechos de cada uno, sin olvidar los deberes para con todos. Suefio una Europa de la cual no se
pueda decir que su compromiso por los derechos humanos ha sido su ultima utopia. Gracias.

1 Discurso al Parlamento Europeo, Estrasburgo, 25 de noviembre de 2014.



22

2 Ibid.

3 Declaracion del 9 de mayo de 1950, Salon de I'Horloge, Quai d’Orsay, Paris

4 Ibid.

5 Discurso a la Conferencia Parlamentaria Europea, Paris, 21 de abril de 1954.

6 Discurso a la Asamblea de los artesanos alemanes, Disseldorf, 27 de abril de 1952.

7 Discurso a los movimientos populares en Bolivia, Santa Cruz de la Sierra, 9 de julio de 2015.
8 Benedicto XVI, Carta. Enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 32: AAS 101 (2009), 666.

9 Discurso a los movimientos populares en Bolivia, Santa Cruz de la Sierra, 9 de julio 2015.

10 Discurso al Consejo de Europa, Estrasburgo, 25 de noviembre de 2014.

[00735-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

llustres Senhoras e Senhores!

Dou-vos as minhas cordiais boas-vindas e agradecgo a vossa presenga. Sinto-me particularmente agradecido
aos senhores Marcel Philipp, Jirgen Linden, Martin Schulz, Jean-Claude Juncker e Donald Tusk pelas suas
amaveis palavras. Desejo reiterar a minha intencao de dedicar a Europa este prestigioso Prémio com que sou
honrado: com efeito ndo estamos a comemorar qualquer gesto, mas queremos aproveitar o ensejo para, juntos,
almejarmos um novo e corajoso impulso a este amado Continente.

A criatividade, o engenho, a capacidade de se levantar e sair dos seus limites pertencem a alma da Europa. No
século passado, ela deu testemunho a humanidade de que era possivel um novo comego: depois de anos de
tragicos confrontos, culminados na guerra mais terrivel de que se tem memodria, surgiu — com a graga de Deus -
uma novidade sem precedentes na historia. As cinzas dos escombros ndao puderam extinguir a esperanca € a
busca do outro que ardiam no coragéo dos Pais fundadores do projeto europeu. Estes langaram os alicerces
dum baluarte de paz, dum edificio construido por Estados que se uniram, n&o por imposi¢cao, mas por livre
escolha do berm comum, renunciando para sempre a guerrear-se. Finalmente, depois de tantas divisdes, a
Europa reencontrou-se a si mesma e comegou a edificar a sua casa.

Esta «familia de povos»,1 que entretanto se foi louvavelmente ampliando, nos ultimos tempos parece sentir
como menos suas as paredes da casa comum distanciando-se por vezes, na sua consolidagao, do luminoso
projeto arquitetado pelos Pais. Aquela atmosfera de novidade e aquele desejo ardente de construir a unidade
aparecem sempre mais amortecidos; nés, filhos daquele sonho, somos tentados a ceder aos nossos egoismos,
tendo em vista apenas os proprios interesses e pensando em construir recintos particulares. Estou convencido,
porém, de que a resignacao e o cansago nao pertencem a alma da Europa e que as préprias «dificuldades
podem revelar-se, fortemente, promotoras de unidade».2

No Parlamento Europeu, tomei a liberdade de falar de Europa avé. Dizia aos eurodeputados que crescia, de
diferentes partes, a impressao geral duma Europa cansada e envelhecida, nao fértil e sem vitalidade, onde os
grandes ideais que a inspiraram parecem ter perdido o seu fascinio; uma Europa decadente que parece ter
perdido a sua capacidade geradora e criativa; uma Europa tentada mais a querer garantir e dominar espagos do
que a gerar processos de inclusao e transformagao; uma Europa que se vai «entrincheirando», em vez de
privilegiar agdes que promovam novos dinamismos na sociedade; dinamismos capazes de envolver e mobilizar
todos os atores sociais (grupos e individuos) na busca de novas solugdes para os problemas atuais, que
frutifiqguem em acontecimentos histéricos importantes; uma Europa que, longe de proteger espacos, se torne
mae geradora de processos (cf. Exort. ap. Evangelii gaudium, 223).

Que te sucedeu, Europa humanista, paladina dos direitos humanos, da democracia e da liberdade? Que te
sucedeu, Europa terra de poetas, filosofos, artistas, musicos, escritores? Que te sucedeu, Europa mae de
povos e nagdes, mae de grandes homens e mulheres que souberam defender e dar a vida pela dignidade dos
seus irmaos?

O escritor Elie Wiesel, sobrevivente dos campos nazistas de exterminio, dizia que hoje é de importancia capital



23

realizar uma «transfusdo de memoria». E preciso «fazer meméria», distanciar-se um pouco do presente para
ouvir a voz dos nossos antepassados. A memoéria permitir-nos-a ndo sé de evitar cometer os mesmos erros do
passado (cf. Exort. ap. Evangelii gaudium, 108), mas dar-nos-a acesso também as conquistas que ajudaram os
Nossos povos a ultrapassar com éxito as encruzilhadas histéricas que iam encontrando. A transfusao de
memodria liberta-nos da tendéncia atual, muitas vezes mais fascinante, de forjar a pressa, sobre areias
movedigas, resultados imediatos que poderiam produzir «ganhos politicos faceis, rapidos e efémeros, mas que
nao constroem a plenitude humana» (ibid., 224).

Para isso, sera util evocar os Pais fundadores da Europa. Eles souberam procurar estradas alternativas,
inovadoras num contexto marcado pelas feridas de guerra. Tiveram a audacia nao so6 de sonhar a ideia de
Europa, mas ousaram transformar radicalmente os modelos que provocavam apenas violéncia e destruig¢ao.
Ousaram procurar solugdes multilaterais para os problemas que pouco a pouco se iam tornando comuns.

No ato que muitos reconhecem como o nascimento da primitiva comunidade europeia, disse Robert Schuman:
«A Europa nao se fara duma so vez, nem através duma constru¢ao de conjunto; far-se-a através de realizagdes
concretas que criem, antes de tudo, uma solidariedade de facto».3 Precisamente agora, neste nosso mundo
dilacerado e ferido, & preciso voltar aquela solidariedade de facto, a mesma generosidade concreta que se
seguiu a Il Guerra Mundial, porque «a paz mundial — continuava Schuman — ndo podera ser salvaguardada sem
esforgos criativos a altura dos perigos que a ameagam».4 Os projetos dos Pais fundadores, arautos da paz e
profetas do futuro, ndo estao superados: inspiram-nos hoje, mais do que nunca, a construir pontes e a derrubar
muros. Parecem expressar um premente convite a ndo contentar-se com retoques cosméticos ou
compromissos tortuosos para se corrigir qualquer Tratado, mas a estabelecer corajosamente bases novas, com
raizes fortes; como afirmava Alcide De Gasperi, é preciso que nds «todos, igualmente animados pela
preocupacao do bem comum das nossas patrias europeias, da nossa Patria Europa», recomecemos, sem
medo, um «trabalho construtivo que requer todos os nossos esfor¢os de paciente e longa cooperagao».5

Esta transfusdo de memoria permite inspirar-nos no passado para enfrentar corajosamente o complexo quadro
multipolar dos nossos dias, aceitando com determinagéo o desafio de «atualizar» a ideia de Europa; uma
Europa capaz de dar a luz um novo humanismo baseado sobre trés capacidades: a capacidade de integrar, a
capacidade de dialogar e a capacidade de gerar.

Capacidade de integrar

Na sua estupenda obra A ideia de Europa, Erich Przywara desafia-nos a pensar a cidade como um lugar de
convivéncia entre varios 6rgaos e niveis. Estava ciente da tendéncia reducionista que esta presente em cada
tentativa de pensar e sonhar o tecido social. A beleza, encontrada em muitas das nossas cidades, deve-se ao
facto de serem capazes de conservar ao longo do tempo as diferengas de épocas, nagoes, estilos, perspetivas.
Basta olhar o inestimavel patrimoénio cultural de Roma, para se confirmar uma vez mais que a riqueza e o valor
dum povo se radicam precisamente no facto de saber articular todos estes niveis numa sadia convivéncia. Os
reducionismos e todas as tentativas uniformizadoras, longe de gerar valor, condenam 0s nossos povos a uma
pobreza cruel: a da exclusao. E a exclusao, longe de trazer grandeza, riqueza e beleza, provoca vilania, penuria
e brutalidade. Longe de proporcionar nobreza ao espirito, fa-lo cair na mesquinhez.

As raizes dos nossos povos, as raizes da Europa foram-se consolidando no decurso da sua histéria,
aprendendo a integrar em sinteses sempre novas as culturas mais diversas e sem aparente ligagao entre elas.
A identidade europeia €, e sempre foi, uma identidade dinamica e multicultural.

A atividade politica sabe que tem entre maos este trabalho fundamental e inadiavel. Sabemos que «o todo &
mais do que a parte, sendo também mais do que a simples soma delas», pelo que sera preciso esforgar-se por
«alargar sempre o olhar para reconhecer um bem maior que trara beneficios a todos nés» (Exort. ap. Evangelii
gaudium, 235). Somos convidados a promover uma integragdo que encontra na solidariedade a forma de fazer
as coisas, a forma de construir a histéria; uma solidariedade que nunca se pode confundir com a esmola, mas
ha de ser entendida como geragao de oportunidades para que todos os habitantes das nossas cidades — e de
muitas outras cidades — possam desenvolver a sua vida com dignidade. O tempo tem-nos ensinado que nao é
suficiente a mera inser¢ao geografica das pessoas; o desafio € uma vigorosa integragao cultural.



24

Assim a comunidade dos povos europeus podera vencer a tentagao de refugiar-se em paradigmas unilaterais e
aventurar-se em «colonizagdes ideoldgicas»; em vez disso redescobrira a amplitude da alma europeia, nascida
do encontro de civilizagbes e povos, mais vasta do que as fronteiras atuais da Unido e chamada a tornar-se
modelo de novas sinteses e de dialogo. Com efeito, o que caracteriza o rosto da Europa nao & contrapor-se aos
outros, mas trazer impressos os tracos de varias culturas e a beleza de vencer os confinamentos. Sem esta
capacidade de integragao, as palavras pronunciadas outrora por Konrad Adenauer ressoarao hoje como
profecia de futuro: «O futuro do Ocidente nao esta ameacgado tanto pela tensao politica, como sobretudo pelo
perigo da massificagédo, da uniformidade do pensamento e do sentimento; em resumo, por todo o sistema de
vida, pela fuga da responsabilidade, tendo como unica preocupacéao o préprio eu».6

Capacidade de diaglogo

Se ha uma palavra que devemos repetir, sem nunca nos cansarmos, € esta: dialogo. Somos convidados a
promover uma cultura do dialogo, procurando por todos os meios abrir instancias para o tornar possivel e
permitir-nos reconstruir o tecido social. A cultura do dialogo implica uma auténtica aprendizagem, uma ascese
gue nos ajude a reconhecer o outro como um interlocutor valido, que nos permita ver o forasteiro, o migrante, a
pessoa que pertence a outra cultura como sujeito a ser ouvido, considerado e apreciado. Hoje é urgente
envolvermos todos os atores sociais na promogao duma «cultura que privilegie o dialogo como forma de
encontroy, fomentando «a busca de consenso e de acordos mas sem a separar da preocupagao por uma
sociedade justa, capaz de memoéria e sem exclusdes» (Exort. ap. Evangelii gaudium, 239). A paz sera
duradoura na medida em que armarmos os nossos filhos com as armas do dialogo, lhes ensinarmos a boa
batalha do encontro e da negociagao. Desta forma, poderemos deixar-lhes em heranga uma cultura que saiba
delinear estratégias ndo de morte mas de vida, ndo de exclusdo mas de integragéao.

Esta cultura do dialogo, que deveria constar em todos os curriculos escolares como eixo transversal das
disciplinas, ajudara a incutir nas geragoes jovens uma forma de resolver os conflitos diferente daquela a que os
temos habituado. Hoje é urgente poder realizar aliangas ja ndo apenas militares ou econdémicas, mas culturais,
educacionais, filosoéficas, religiosas; aliangas que ponham em evidéncia que frequentemente, por tras de muitos
conflitos, esta em jogo o poder de grupos econdémicos; aliangas, capazes de defender o povo de ser
manipulado para fins impréprios. Armemos 0 nosso povo com a cultura do dialogo e do encontro.

Capacidade de gerar

O dialogo, com tudo o que implica, lembra-nos que ninguém se pode limitar a ser espetador, nem mero
observador. Todos, desde o menor ao maior, sdo parte ativa na construgao duma sociedade integrada e
reconciliada. Esta cultura é possivel, se todos participarmos na sua elaboragao e construgao. A situagao atual
nao admite meros observadores de lutas alheias; pelo contrario, € um forte apelo a responsabilidade pessoal e
social.

Neste sentido, tém um papel preponderante os nossos jovens. Estes ndo séo apenas o futuro dos nossos
povos, mas o presente; sdo aqueles que ja hoje estao a forjar, com os seus sonhos, com a sua vida, o espirito
europeu. Nao podemos pensar no amanha, sem lhes proporcionar uma participacao real como operadores de
mudanca e transformacao. Nao podemos imaginar a Europa sem os tornar participantes e protagonistas deste
sonho.

Refletindo recentemente sobre este aspeto, interrogava-me: Como podemos fazer os nossos jovens
participantes desta construgéo, quando os privamos de emprego, de trabalhos dignos que Ihes permitam
desenvolver-se com as suas maos, a sua inteligéncia e as suas energias? Como pretendemos reconhecer-lhes
o valor de protagonistas, quando ndo param de crescer as taxas de desemprego e subemprego de milhdes de
jovens europeus? Como evitar a perda dos nossos jovens, que acabam por sair para outros lugares a procura
de ideais e sentido de pertenca, porque aqui, na sua terra, ndo lhes sabemos oferecer oportunidades nem
valores?

«A justa distribuicdo dos frutos da terra e do trabalho humano n&o é mera filantropia. E um dever moral».7 Se
queremos imaginar diferentes as nossas sociedades, precisamos de criar postos de trabalho digno e bem
remunerado, especialmente para 0s nossos jovens.



25

Isto requer a busca de novos modelos econdmicos, mais inclusivos e equitativos, orientados nao para o servico
de poucos, mas para beneficio do povo e da sociedade. Isto pede-nos a passagem duma economia liquida a
uma economia social. Penso, por exemplo, na economia social de mercado, encorajada pelos meus
Predecessores.8 Passar duma economia que tenha em vista o rendimento e o lucro com base na especulacao
e empréstimo com juros, para uma economia social que invista nas pessoas criando postos de trabalho e
qualificagao.

Devemos passar duma economia liquida, que tende a favorecer a corrup¢gao como meio para obter lucro, a uma
economia social que garanta o acesso a terra, a casa, por meio do trabalho como ambito onde as pessoas € as
comunidades possam fazer valer as suas «muitas dimensoes da vida: a criatividade, a projetagao do futuro, o
desenvolvimento das capacidades, a exercitacdo dos valores, a comunicagao com os outros, uma atitude de
adoracgao. Por isso, a realidade social do mundo atual exige que, acima dos limitados interesses das empresas
e duma discutivel racionalidade econdmica, “se continue a perseguir como prioritario o objetivo do acesso ao
trabalho para todos”9» (Enc. Laudato si’, 127).

Se queremos apontar para um futuro que seja digno, se queremos um futuro de paz para as nossas
sociedades, s6 o poderemos alcangar apostando na verdadeira inclusao: «a inclusdo que da o trabalho digno,
livre, criativo, participativo e solidario».10 Esta passagem (duma economia liquida a uma economia social) ndo
sO criara novas perspetivas e concretas oportunidades de integragao e inclusao, mas dar-nos-a novamente a
capacidade de sonhar aquele humanismo, cujo bergo e fonte é a Europa.

Para o renascimento duma Europa cansada mas ainda rica de energias e potencialidades, pode e deve
contribuir a Igreja. A sua tarefa coincide com a sua missao: o anuncio do Evangelho, que hoje, mais do que
nunca, se traduz sobretudo em sair ao encontro das feridas do homem, levando a presenca forte e simples de
Jesus, a sua misericordia consoladora e encorajante. Deus quer habitar entre os homens, mas s6 o pode fazer
através de homens e mulheres que, como os grandes evangelizadores do Continente, sejam tocados por Ele e
vivam o Evangelho sem outras ambig¢des. Sé uma Igreja rica de testemunhas podera de novo dar a agua pura
do Evangelho as raizes da Europa. A propdésito, o caminho dos cristdos rumo a plena unidade é um grande
sinal dos tempos, ditado pela exigéncia de responder urgentemente ao apelo do Senhor «para que todos sejam
um soé» (Jo 17, 21).

Com a mente e o coragao, com esperanga e sem vas nostalgias, como um filho que reencontra na mae Europa
as suas raizes de vida e de fé, sonho um novo humanismo europeu, «xum caminho constante de humanizacgao»,
ao qual servem «memoria, coragem e utopia sadia e humana».11 Sonho uma Europa jovem, capaz de ainda
ser mae: uma mae que tenha vida, porque respeita a vida e da esperangas de vida. Sonho uma Europa que
cuida da crianga, que socorre como um irmao o pobre e quem chega a procura de acolhimento porque ja nao
tem nada e pede abrigo. Sonho uma Europa que escuta e valoriza as pessoas doentes e idosas, para que nao
sejam reduzidas a objetos de descarte porque improdutivas. Sonho uma Europa, onde ser migrante ndo seja
delito, mas apelo a um maior compromisso com a dignidade de todos os seres humanos. Sonho uma Europa
onde os jovens respirem o ar puro da honestidade, amem a beleza da cultura e duma vida simples, nao poluida
pelas solicitagbes sem fim do consumismo; onde casar e ter filhos sejam uma responsabilidade e uma alegria
grande, ndo um problema criado pela falta de trabalho suficientemente estavel. Sonho uma Europa das
familias, com politicas realmente eficazes, centradas mais nos rostos do que nos numeros, mais no nascimento
dos filhos do que no aumento dos bens. Sonho uma Europa que promova e tutele os direitos de cada um, sem
esquecer os deveres para com todos. Sonho uma Europa da qual ndo se possa dizer que 0 seu compromisso
em prol dos direitos humanos constituiu a sua ultima utopia. Obrigado.

1 Francisco, Discurso ao Parlamento Europeu (Estrasburgo, 25 de novembro de 2014).
2 Ibidem.

3 Declaragédo de 9 de maio de 1950 (Salon de I'Horologe, Quai d'Orsay, Paris).

4 Ibidem.

5 Discurso a Conferéncia Parlamentar Europeia (Paris, 21 de abril de 1954).



26

6 Discurso a Assembleia dos Artesdos Alemaes (Dusseldorfia, 27 de abril de 1952).

7 Francisco, Discurso aos Movimentos Populares (Bolivia — Santa Cruz da Serra, 9 de julho de 2015).
8 Cf. Joao Paulo Il, Discurso ao Embaixador da Republica Federal Alema, 8 de novembro de 1990.

9 Bento XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 de junho de 2009), 32.

10 Francisco, Discurso aos Movimentos Populares (Bolivia - Santa Cruz da Serra, 9 de julho de 2015)
11 Francisco, Discurso ao Conselho da Europa (Estrasburgo, 25 de novembro de 2014).

[00735-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingqua polacca

Szanowni Panie i Panowie,

Witam was serdeczne i dziekuje za waszg obecnosc¢. Jestem szczegolnie wdzieczny panom Marcelowi
Philippowi, Jirgenowi Lindenowi, Martinowi Schulzowi, Jean-Claude Junckerowi i Donaldowi Tuskowi za ich
uprzejme stowa. Pragne podkresli¢ mojg intencje dedykowania prestizowej Nagrody, ktérg zostaje zaszczycony,
Europie. Nie celebrujemy bowiem uroczystego gestu. Wykorzystujemy raczej okazje, aby wspodlnie wyrazi¢
zyczenie nowego i odwaznego impulsu dla tego umitowanego kontynentu.

Kreatywnos¢, geniusz, zdolnos¢ do powstania i wyjscia poza wtasne ograniczenia nalezg do duszy Europy. W
ubiegtym wieku zaswiadczyta ona ludzkosci, ze mozliwy byt nowy poczatek: po latach tragicznych konfliktéw,
ktérych kulminacjg byta najstraszliwsza wojna, jakg pamietamy, dzieki Bozej tasce zrodzita sie
bezprecedensowa nowos¢ w historii. Popioty ruin nie byly w stanie zagasi¢ nadziei i poszukiwania drugiej osoby,
ktére zaptonety w sercach ojcow zatozycieli projektu europejskiego. Potozyli oni podwaliny bastionu pokoju,
budowli postawionej przez panstwa, ktore nie zjednoczyty sie pod przymusem, ale ze wzgledu na wolny wybor
dobra wspdlnego, wyrzekajac sie konfrontacji na zawsze. Europa, po wielu podziatach, w koncu odnalazta samg
siebie i zaczeta budowac swoj dom.

Ta ,rodzina narodow’1, w miedzyczasie stajac sie chwalebnie wiekszg, w ostatnich czasach zdaje sie mnigj
odczuwac swoje mury wspolnego domu, niekiedy wznoszone w oddaleniu od swiattego projektu opracowanego
przez ojcow zatozycieli. Owa atmosfera nowosci, to zarliwe pragnienie budowania jednosci zdajg sie coraz
bardziej przygaste. My, dzieci tego marzenia jestesSmy kuszeni, aby ulec naszemu egoizmowi, patrzac na swoje
zyski i myslgc o budowaniu specjalnych ogrodzen. Jestem jednak przekonany, ze rezygnacja i zmeczenie nie
nalezg do duszy Europy i ze ,trudnosci mogg stac sie silnymi katalizatorami jednosci”2.

W Parlamencie Europejskim pozwolitem sobie méwi¢ o Europie-babci. Powiedziatem eurodeputowanym, ze z
wielu stron narastato ogole wrazenie Europy zmeczonej i zestarzatej, ktéra nie jest juz ptodna i nie tetni zyciem,
gdzie wielkie ideaty, ktore inspirowaly Europe, stracity site przyciggania; Europy podupadtej, ktéra zdaje sie
utracita swojg zdolno$¢ generowania i kreatywnosci. Europy kuszonej, by raczej chcie¢ zapewnic przestrzenie i
panowac nad przestrzeniami, niz generowac procesy integracji i przeksztatcenia; Europy, ktéra sie ,okopuje”,
zamiast dawac pierwszenstwo dziataniom promujgcym nowg dynamike w spoteczenstwie; dynamizmy zdolne by
angazowac i poruszy¢ wszystkich uczestnikow zycia spotecznego (grupy i osoby) w poszukiwaniu nowych
rozwigzan aktualnych problemow, przynoszacych owoce w postaci waznych wydarzen historycznych; Europy
ktoéra nie bedzie chronita przestrzeni, a stanie sie matkg generujgca procesy (por. Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 223).

Coz ci sie stato, Europo humanistyczna, obronczyni praw cztowieka, demokracji i wolnosci? Coz ci sie stato,
Europo, ojczyzno poetow, filozoféw, artystow, muzykow, pisarzy? Coz ci sie stato, Europo, matko ludow i
narodéw, matko wspaniatych mezczyzn i kobiet, ktérzy potrafili broni¢ i dawaé swoje zycie za godnos¢ swoich
braci?

Ocalaty z hitlerowskich obozéw zagtady pisarz Elie Wiesel, powiedziat, ze dzi$ kapitalne znaczenie ma
dokonanie ,transfuzji pamieci”. Trzeba ,upamietni¢”, nabrac nieco dystansu do chwili obecnej, aby ustysze¢ gtos
naszych przodkéw. Pamiec nie tylko pozwoli nam nie powtarzac tych samych btedéw z przesztosci (por. Adhort.
apost. Evangelii gaudium, 108), ale da nam dostep do tych osiggnie¢, ktére pomogty naszym narodom na



27

pozytywne przejscie przez napotkane historyczne momenty weztowe. Transfuzja pamigeci uwalnia nas od tej
aktualnej sktonnosci, czesto znacznie bardziej pociggajgcej, aby pospiesznie wytwarza¢ na ruchomych piaskach
dorazne rezultaty, ktére mogtyby przynies¢ tatwy polityczny zysk — szybki i ulotny — ale nie budujacy petni
cztowieczenstwa” (tamze, 224).

Warto w tym celu przywota¢ ojcow zatozycieli Europy. Umieli oni poszukiwac¢ drég alternatywnych,
innowacyjnych w sytuacji naznaczonej ranami wojny. Mieli odwage nie tylko, by marzy¢ o idei Europy, ale
osmielili sie radykalnie przeksztatci¢ wzorce, ktére powodowaty jedynie przemoc i zniszczenie. Odwazyli sie
poszukiwac wielostronnych rozwigzan problemow, ktore stopniowo stawaty sie wspolne.

Robert Schuman, w tym co wielu uznaje za akt narodzin pierwszej wspoélnoty europejskiej, powiedziat: ,Europa
nie powstanie od razu ani w catosci: bedzie powstawata przez konkretne realizacje, tworzac najpierw
rzeczywistg solidarnos¢”3. Wiasnie teraz, w naszym swiecie rozdartym i poranionym musimy powrdci¢ do tej
faktycznej solidarnosci, do tej samej konkretnej hojnosci, ktéra miata miejsce po Il wojnie Swiatowej, poniewaz —
jak kontynuowat Schuman - ,pokéj na swiecie nie mogtby by¢ zachowany bez tworczych wysitkéw na miare
grozacych mu niebezpieczenstw’4. Projekty ojcow zatozycieli, zwiastundéw pokoju i prorokdw przysztosci, nie
stracity na aktualnosci: dzisiaj bardziej niz kiedykolwiek inspirujg do budowania mostéw i burzenia muréw. Zdajg
sie wyrazac stanowczg zachete, by nie zadowalac sie zmianami kosmetycznymi lub pokretnymi kompromisami,
zeby skorygowac pewne traktaty, ale odwaznie potozy¢ nowe, mocno zakorzenione fundamenty. Jak twierdzit
Alcide De Gasperi, ,wszyscy jednakowo ozywieni troskg o wspoélne dobro naszych europejskich ojczyzn, naszej
Ojczyzny Europy”, rozpoczynajgc bez obawy ,konstruktywng prace, ktéra wymaga wszystkich naszych wysitkéw
cierpliwej i dtugiej wspotpracy”s.

Ta transfuzja pamieci pozwala nam zainspirowac sie przeszitoscia, aby odwaznie stawi¢ czoto ztozonemu
wielobiegunowemu obrazowi naszych czasow, z determinacjg akceptujgc wyzwanie ,aktualizacji” idei Europy.
Europy zdolnej do zrodzenia nowego humanizmu opartego na trzech umiejetnosciach: zdolnosci do integraciji,
zdolnosci do dialogu i zdolnosci do rodzenia.

Zdolnos¢ integracji

Erich Przywara, w swojej wspaniatej pracy Idea Europy, wzywa nas do myslenia o miescie jako miejscu
wspotistnienia roznych organéw i poziomdéw. Znat on owa tendencje redukcjonistyczng, zawartg w kazdej probie
myslenia i marzenia o tkance spotecznej. Piekno zakorzenione w wielu naszych miastach zawdzieczamy temu,
ze udalo sie im zachowac specyficzne réznice epok, narodow, stylow, wizji. Wystarczy spojrze¢ na bezcenne
dziedzictwo kulturowe Rzymu, aby potwierdzic raz jeszcze, ze bogactwo i wartos¢ narodu jest zakorzeniona
wiasnie w umiejetnosci wyrazenia wszystkich tych poziomow w zdrowej koegzystencji. Redukcjonizmy i
wszystkie zamiary uniformizacji, nie rodzgc wcale wartosci, skazujg nasze narody na okrutne ubdstwo: ubostwo
wykluczenia. Nie wnosi ono wcale wielkosci, bogactwa i piekna, powodujgc nikczemnos¢, ciasnote i brutalnosé.
Zamiast nadawac duchowi szlachetnosc¢, narzuca mu miernote.

Korzenie naszych naroddw, korzenie Europy zostaty skonsolidowane w trakcie jej historii, uczac sie wtgczania w
nieustannie nowych syntezach najrézniejszych kultur, nie majgcych miedzy sobg wyraznego powigzania.
Tozsamos¢ europejska jest i zawsze byta tozsamoscig dynamiczng i wielokulturowa.

Dziatalno$¢ polityczna wie, ze ma w reku te fundamentalng prace, ktérej nie da sie odroczy¢. Wiemy, ze ,catos¢
jest czyms wiecej niz czes$¢ i czyms wiecej niz ich prosta suma”, i dlatego trzeba nieustannie pracowac, aby
.poszerzac spojrzenie, by rozpoznac wieksze dobro, przynoszace korzysci wszystkim” (Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 235). JesteSmy zacheceni do promowania takiej integraciji, ktéra znajduje w solidarnosci sposéb, w
jaki nalezy czyni¢ rzeczy, sposob budowania historii. Solidarnosci, ktérej nigdy nie wolno myli¢ z jatmuzna, ale
pojmowanej jako rodzenie szans, aby wszyscy mieszkancy naszych miast — a takze wielu innych miast — mogli
rozwija¢ swoje zycie z godnoscig. Czas uczy nas, ze nie wystarczy tylko integracja geograficzna ludzi, ale
wyzwaniem jest silna integracja kulturowa.

W ten sposob wspdlnota narodéw europejskich bedzie mogta przezwyciezy¢ pokuse oparcia sie na
paradygmatach jednostronnych, wystawiajgc sie na zagrozenie ,kolonizacji ideologicznych”. Odkryje raczej



28

szerokos¢ duszy europejskiej, zrodzonej ze spotkania cywilizacji i narodow, obszerniejszej od dotychczasowych
granic Unii i wezwanej, by stac sie wzorcem nowej syntezy i dialogu. Oblicze Europy nie wyrdznia sie w istocie
poprzez przeciwstawienie sie innym, ale przez niesienie wypisanych w sobie cech réznych kultur i piekna
przezwyciezenia zamknie¢. Bez tej zdolnosci do integracji, stowa wypowiedziane w przesztosci przez Konrada
Adenauera rozbrzmiewajg dzis jako proroctwo przysztosci: ,przysztos¢ Zachodu jest nie tyle zagrozona przez
napiecia polityczne, ile przez zagrozenie umasowienia, jednolitosci mysli i uczuc¢; krétko méwigc, catego
systemu zycia, ucieczki od odpowiedzialnosci, troszczac sie jedynie o samego siebie”6.

Zdolnos¢ do dialogu

Jesli jest jakies stowo, ktdre powinnismy niestrudzenie powtarzac to jest to dialog. JesteSmy zaproszeni do
krzewienia kultury dialogu, starajgc sie za pomocg wszelkich srodkéw otworzy¢ procesy, by stato sie to mozliwe
i pozwalato nam na odbudowe tkanki spotecznej. Kultura dialogu zaktada autentyczne uczenie sig, asceze,
pomagajgcg nam rozpoznac drugg osobg jako waznego interlokutora; ktéra pozwala nam spojrze¢ na
przybysza, migranta, osobe przynalezaca do innej kultury jako podmiot, ktéry trzeba wystuchaé, uznac i docenic.
Pilnym zadaniem jest dla nas dzisiaj zaangazowanie wszystkich podmiotow spotecznych w promowaniu ,kultury,
ktéra daje pierwszenstwo dialogowi jako formie spotkania”, prowadzac ,poszukiwanie zgody i wspolnych
ustalen, jednak nie w oderwaniu od troski o spoteczenstwo sprawiedliwe, zdolne do pamieci i nikogo nie
wykluczajgce” (Adhort. apost. Evangelii gaudium, 239). Pokoj bedzie trwaty o tyle, o ile uzbroimy nasze dzieci
bronig dialogu, nauczymy je dobrej walki spotkania i negocjacji. W ten sposob bedziemy mogli pozostawi¢ im w
spadku takg kulture, ktéra bedzie umiata nakreslic nie strategie Smierci, lecz zycia, nie wytgczenia, lecz
integracji.

Ta kultura dialogu, ktéra powinna by¢ wtgczona we wszystkie programy szkolne jako o$ przenikajgca
poszczegolne dyscypliny, pomoze zaszczepi¢ w mtodym pokoleniu taki sposéb rozwigzywania konfliktow, ktory
jest rozny od tego, do jakiego jestesmy przyzwyczajeni. Obecnie istnieje pilna potrzeba tworzenia ,koalicji” nie
tylko wojskowych i gospodarczych, ale takze kulturalnych, edukacyjnych, filozoficznych, religijnych. Koalicji,
ktére podkreslajg, ze za wieloma konfliktami, czesto chodzi o wtadze grup ekonomicznych. Koalicji zdolnych do
obrony narodu wykorzystywania go do niewtasciwych celow. Uzbrojmy naszych ludzi w kulture dialogu i
spotkania.

Zdolnos¢ generowania

Dialog i to wszystko, co on za sobg pocigga, przypomina nam, ze nikt nie moze ograniczac sie do bycia widzem
czy tylko obserwatorem. Wszyscy, od najmniejszych do najwiekszych, majg aktywny udziat w budowie
spoteczenstwa zintegrowanego i pojednanego. Ta kultura jest mozliwa, jesli wszyscy bedziemy uczestniczyli w
jej wypracowywaniu i budowie. Obecna sytuacja nie pozwala na to, by by¢ zwyklymi obserwatorami cudzych
zmagan. Wrecz przeciwnie, jest ona mocnym wezwaniem do odpowiedzialnosci osobistej i spotecznej.

W tym sensie, nasi mtodzi majg dominujaca role. Nie sg oni przysztoscig naszych narodow, ale jej chwilg
obecng. Juz swoimi marzeniami i zyciem ksztattujg europejskiego ducha. Nie mozemy mysle¢ o jutrze, nie
oferujgc im prawdziwego udziatu jako sprawcow zmian i przeksztatcen. Nie mozemy wyobrazi¢ sobie Europy nie
czynigc ich uczestnikami i protagonistami tego marzenia.

Ostatnio myslatem o tym aspekcie i zadatem sobie pytanie: w jaki sposdb mozemy uczyni¢ naszg miodziez
uczestnikami tej budowy, kiedy pozbawiamy ich pracy; godnej pracy pozwalajacej im rozwija¢ sie wtasnymi
rekoma, swojg inteligencjg i energig? Jak chcemy uznac ich wartos¢ jako protagonistéw, gdy wzrastajg
wskazniki bezrobocia oraz bezrobocia utajnionego milionéw miodych Europejczykéw? Jak zapobiec utracie
naszych miodych, ktérzy w koncu wyjezdzajg gdzie indziej w poszukiwaniu ideatéw i poczucia przynaleznosci,
bo tutaj, na ich ziemi, nie potrafimy zaoferowac im szans i wartosci?

Sprawiedliwy podziat owocow ziemi i ludzkiej pracy nie jest zwykig filantropig. Jest obowigzkiem moralnym? .
Jesli chcemy mys$le¢ o naszym spoteczenstwie w inny sposoéb, to musimy stworzy¢ miejsca godnej i dobrze
wynagradzanej pracy, szczegolnie dla naszej miodziezy.

Wymaga to poszukiwania nowych modeli ekonomicznych, bardziej wtgczajgcych i sprawiedliwych, nie



29

nastawionych na stuzenie nielicznym, ale z korzyscig dla ludzi i spoteczenstwa. A to wymaga od nas przejscia
od gospodarki pienieznej do ekonomii spotecznej. Mys$le na przyktad o spotecznej gospodarce rynkowej, do
ktorej zachecali takze moi poprzednicy (por. Jan Pawet Il, Przemdwienie do ambasadora Republiki Federalnej
Niemiec, 8 listopada 1990 r.). Przejscia od gospodarki, ktéra dgzy do dochodu i zysku na podstawie spekulac;ji i
pozyczek na procent, do gospodarki spotecznej, ktéra inwestuje w ludzi, tworzgc miejsca pracy i kwalifikaciji.

Musimy przej$¢ od gospodarki pienieznej, ktora sprzyja korupcji jako srodkowi osiggniecia korzysci, do ekonomii
spotecznej, ktéra zapewnia dostep do ziemi, do dachu za pomocg pracy jako dziedziny, w ktérej osoby i
wspolnoty mogg wprowadzi¢ do gry ,wiele wymiaréw zycia: kreatywnos¢, prognozowanie przysztosci, rozwoj
umiejetnosci, realizacja wartosci, komunikacja z innymi, postawa uwielbienia Boga. Z tego wzgledu globalne
realia spoteczne wspotczesnego Swiata, poza waskimi interesami biznesu i watpliwg racjonalnoscig
ekonomiczng, wymagajg, aby «dgzono do osiggniecia — uznanego za priorytetowy — celu, jakim jest dostep
wszystkich do pracy»8” (Enc. Laudato si’,127).

Jesli chcemy dazy¢ do przyszitosci, ktéra bytaby godna, jesli chcemy pokojowej przysziosci dla naszych
spoteczenstw, mozemy to osiggnac tylko poprzez dazenie do realnej integracii, tej, ,ktéra daje prace godna,
wolng, tworcza, partycypacyjng i solidarng”9. To przejscie (od gospodarki pienieznej do ekonomii spotecznej) nie
tylko da nowe perspektywy i konkretne szanse integracji i wtgczenia, ale ponownie otworzy nam zdolno$¢
marzenia o tym humanizmie, ktérego Europa jest kolebkg i Zrodtem.

Do odrodzenia Europy zmeczonej, ale wcigz petnej energii i potencjatu, moze i musi wnies¢ swoj wktad Kosciot.
To jego zadanie zbiega sie z jego misjg: gtoszenia Ewangelii, ktéra dzis bardziej niz kiedykolwiek przektada sie
przede wszystkim na wychodzenie na spotkanie ran cztowieka, niosac silng i prostg obecnos¢ Jezusa, Jego
pocieszajgcego i dodajgcego otuchy mitosierdzia. Bég pragnie przebywac miedzy ludzmi, ale moze to uczynié
jedynie poprzez mezczyzn i kobiety, ktdrzy, podobnie jak wielcy ewangelizatorzy kontynentu, zostali przez Niego
dotknieci i zyjg Ewangelia, nie szukajgc niczego innego. Tylko Kosciot bogaty w swiadkdw moze dac¢ czystg
wode Ewangelii korzeniom Europy. W tej dziedzinie podazanie chrzescijan ku petnej jednosci jest wielkim
znakiem czasow, ale takze pilng potrzeba, by odpowiedzie¢ na wezwanie Pana ,aby wszyscy stanowili jedno” (J
17, 21).

Sercem i umystem, z nadziejg i bez niepotrzebnych nostalgii, jako syn, ktéry znajduje w matce Europie swoje
korzenie zycia i wiary, marze o nowym humanizmie europejskim, ,nieustannym procesie humanizacji”,
potrzebujgcym ,pamieci, odwagi, zdrowej i ludzkiej utopii’10 Marze o Europie mtodej, zdolnej by by¢ jeszcze
matka: matka, ktéra miataby zycie, poniewaz szanuje zycie i daje diugie zycie. Marze o Europie, ktéra troszczy
sie o dziecko, pomaga jak brat ubogiemu i tym, ktorzy przybywaja w poszukiwaniu goscinnosci, bo nic nie majg i
proszg o schronienie. Marze o Europie, ktéra wystuchuje i docenia osoby chore i starsze, aby nie sprowadzano
ich do bezproduktywnych przedmiotéw odrzucenia. Marzg o Europie, gdzie bycie imigrantem nie bytoby
przestepstwem, ale zaproszeniem do wiekszego zaangazowania na rzecz godnosci wszystkich istot ludzkich.
Marze o Europie, gdzie ludzie mtodzi oddychaliby czystym powietrzem uczciwosci, kochali piekno kultury i
prostego zycia, nie zanieczyszczonego przez niekonczace sie potrzeby konsumpcjonizmu; gdzie zawarcie
matzenstwa i posiadanie dzieci jest wielkg odpowiedzialnoscig i radoscig, a nie problemem spowodowanym
brakiem dostatecznie stabilnej pracy. Marze o Europie rodzin, z bardzo skutecznymi politykami, bardziej
skoncentrowanymi na twarzach, niz na liczbach, bardziej na narodzinach dzieci niz na narastaniu débr. Marze o
Europie, ktéra promuje i chroni prawa wszystkich, nie zapominajac o obowigzkach wobec wszystkich. Marze o
Europie, o ktérej nie mozna powiedzie¢, ze jej zaangazowanie na rzecz praw czlowieka byto jej ostatnig utopia.
Dziekuje.

1 Przemowienie w Parlamencie Europejskim, Strasburg, 25 listopada 2014. L’Osservatore Romano, wyd.
polskie, 12 (368)/2014, s. 19.

2Tamze

3 Deklaracja Schumana — 9 maja 1950 r.

4 Tamze.



30

5 Discorso alla Conferenza Parlamentare Europea, Paryz, 21 kwietnia 1954.

6 Discorso all’Assemblea degli artigiani tedeschi, Disseldorf, 27 kwietnia 1952.

7 Przemdwienie do przedstawicieli ruchow ludowych, Santa Cruz de la Sierra, 9 lipca 2015, L’'Osservatore
Romano, wyd. polskie, 9 (375)/2015, s. 15.

8 BENEDYKT XVI, Enc. Caritas in veritatae (29 czerwca 2009), 32: AAS 101 (2009), 666.

9 Przemdwienie do przedstawicieli ruchow ludowych, Santa Cruz de la Sierra, 9 lipca 2015: L’Osservatore
Romano, wyd. polskie, 9 (375)/2015, s. 18.

10 Przemdwienie w Radzie Europy, Strasburg, 25 listopada 2014: L’'Osservatore Romano, wyd. polskie, 12
(368)/2014, s. 15.

[00735-PL.02] [Testo originale: Italiano]

[B0319-XX.02]



